Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 19 (1929)

Heft: 2

Nachruf: Bischof Charles Henry Brent
Autor: Gaugler, Ernst

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 6 —

Bischof Charles Henry Brent.+

Am 27. Mirz verschied in Lausanne, wo er vor zwei Jahren
die grosse Weltkonferenz fiir Glauben und Kirchenverfassung
priisidierte, Bischof Charles Henry Brent. Sein Name wird in
der Geschichte der kirchlichen Wiedervereinigungsbewegung
immer einen besondern Klang behalten. Wir Altkatholiken be-
trauern in ihm aber auch einen warmen und aufrichtigen Freund
unserer Kirche.

Der Verstorbene entstammte der anglikanischen Kirche Ka-
nadas, in der sein Vater schon in hoher geistlicher Stellung
stand. Er wurde am 9. April 1862 in Newecastle (Ontario) ge-
boren und absolvierte mit Auszeichnung die iibliche Studien-
laufbahn eines anglikanischen Theologen. Ein friih reges Interesse
fir grossere, neuzeitliche Aufgaben der Kirche fiihrte ihn bald iiber
die Grenzen seines engern Vaterlandes hinaus. 1887 wurde er Seel-
Sorgegeistlicher in Buffalo, seinem spitern Bischofssitz, und iiber
10 Jahre arbeitete er, seit 1888, im Southend von Boston, vor
allem unter dem Proletariat und an den Einwanderern. Kriiftig
ergriff ihn auch die Missionsbewegung, die in jenen Jahren die
Kirche seiner Heimat belebte. Er fiihlte die Verantwortung, die
den Kirchen Amerikas durch die politische Einordnung der Phi-
lippinen erwachsen war, personlich und zog als Missionar hin-
aus. Die Heimatkirche tibertrug ihm 1901 die Leitung des grossen
Werkes. Siebzehn Jahre war er Bischof in Manila. Hier fand
er ein Arbeitsfeld fiir den aktiven Geist, der in ihm lebendig
Wwar, aber auch fiir das ehrliche, grossziigige Draufgingertum,
das seine Art zeitlebens kennzeichnete. Er erkannte und be-
kannte die Stinden der Christenheit an denen, die draussen sind.
Er ersah klar, dass eine Christenheit, die es iiber sich bringt,
lhre Laster und ihre Uneinigkeit unter die Heiden zu tragen,
Dicht imstande ist, wirklich den Segen des Evangeliums weiter-
Zugeben. Daraus erwuchs seine Stellungnahme gegen die Opium-
Produktion, deren verhingnisvolle Auswirkung er auf dem Mis-
Slonsfelde mit eigenen Augen beobachten konnte. Als Vertreter
Amerikas nahm er an der Opiumkonferenz im Haag (1911) und

Internat. kirchl. Zeitschrift Heft 2, 1929. b



spiter an den Konferenzen des Volkerbundes in Genf teil. Mit
der ihm eigenen sachlichen Energie setzte er sich hier fiir eine
ganze Losung ein. Wenn es galt, die Heuchelei derer aufzu-
decken, die nur ein halbes Ja wagen, konnte er auch harte
Worte finden.

Eine andere Grunderkenntnis, die ihn hinfort einen bisher
ungewohnten Weg gehen liess, errang er sich im Weltkrieg.
Er war 1917 Feldpropst des amerikanischen Expeditionsheeres
in Frankreich geworden. Aber er gehoérte nicht zu denen, die
sehen konnen ohne sehen zu wollen. Er sah die Greuel des
Krieges mit dem Auge des Mitleidenden. Darum zog er ehrlich
die Konsequenzen. Er wurde entschiedener Kriegsgegner. Als
Bischof von Western New York mit Sitz in Buffalo war er 1919
in die Reihe der massgebenden Leiter seiner grossen Kirche
aufgeriickt., Als solcher war sein Einfluss bei den Bemiihungen
um die Schaffung eines Friedensinstitutes, wie es der Vélker-
bund im Sinne Wilsons sein sollte, von Bedeutung. Auch in
Stockholm machte sein Bekenntnis gegen den Krieg grossen Ein-
druck. Er schloss eine Rede mit den Worten : ,,Deshalb betone
ich noch einmal meine Uberzeugung, dass die christliche Kirche,
wenn sie wirklich die rechte Gesinnung hat, im Namen Jesu
imstande ist, innerhalb einer Generation den Krieg auszuschalten
und den Frieden einzuschalten. Ich mag damit ein Narr sein,.
aber dann bin ich Gottes Narr!“

Ein ,Realpolitiker mag solchen ,,Optimismus“ beldcheln,
aber er ubersieht dann, dass der Verstorbene eben mit ganz
andern Michten rechnete, mit der Macht Jesu, die fiir ihn in
diesem Fall wesentlich die Macht der Vergebung war. Auf
diese Voraussetzung hatte er schirfer als irgendeiner hin-
gewiesen, als er die amerikanisch-niichternen, aber tief christ-
lichen Worte sprach: ,,Die Kirchen sollten ein Liquidationshaus
(clearing house) der Vergebung von Volk zu Volk werden. Von
diesem tiefsten Friedenswillen der Kirchen erwartete er alles.

Von hier aus muss auch sein Eintreten fiir die Bewegung
verstanden werden, mit der sein Name ganz besonders ver-
bunden ist. Es ist unrichtig, in seinem Geist ,,Lausanne“ gegen
»otockholm* ausspielen zu wollen, Es wire ihm gewiss, wenn
man ihn gefragt hiitte, selbstverstindlich gewesen, zu antworten,
dass es keine wirkliche Einheit im (lauben und in den Ord-
nungen der Kirche geben kénne ohne den Willen zur ethischen



und sozialen Verwirklichung dieser Einheit im Sinne ,,Stock-
holms*“. Das beweist doch sein ganzes Leben.

Aber allerdings zeugt der Schritt, den er 1910 auf ,Lau-
sanne‘ zu tat, davon, dass er die Einheit ganz wollte, auch in
den Lebensfunktionen der Kirche, die fir ihr Leben grund-
legend sind. Er gehorte zu den Initianten, die auf der General-
konvention der Protestant Episcopal Church in Cincinnati im
Oktober 1910 im ,Haus der Deputierten des Klerus und der
Laienschaft den Antrag einbrachten, ,,es solle eine Kommis-
sion zur Beratung der Frage eingesetzt werden, wie unsere
Kirche eine Konferenz fordern kénnte, . .. die, von Vertretern
aller christlichen Gemeinschaften der ganzen Welt beschickt,
soweit diese sich zn unserm Herrn Jesus als Gott und Heiland
bekennen, den Auftrag haben soll, Fragen, die in das Gebiet
des Glaubens und der Verfassung der Kirche Christi gehoren,
zu erortern ... “.

Wenn wir uns fragen, welche Motive die Initianten leiteten,
dann diirften von aussen gesehen vor allem zwei Notigungen
ins Auge fallen. Diese Minner waren bewegt durch die tiefe
Not, die in besonderer Weise das amerikanisch-kirchliche Leben
bedriickt. Die kirchliche Zerrissenheit Amerikas ist viel weniger
schicksalhaft begriindet als die der alten Welt. Sie erscheint
vielfach als zufiillig, als sinnlose Hemmung bei den grossen
Aufgaben, vor die sich die Kirche in der Welt immer deutlicher
gestellt sieht. Umgekehrt erscheint deshalb dem traditionell
weniger gebundenen amerikanischen Christen die Einigung
leichter als uns.

Diese Miinner waren aber auch getroffen von dem Gefiihl
der Verantwortung gegen die Heidenwelt, Sie sahen die Ver-
heerung, die die getrennten Kirchen unter den Neubekehrten
anrichten, wenn sie mit dem Ruf zum Frieden immer zugleich
den Streit der Heimatkirchen mit hinaus tragen miissen. Das
Beispiel der Weltkonferenz von Edinburg (1910) schwebte den
Initianten von Cincinnati ausdriicklich vor.

Aber wir wiirden die drei Médnner, die am lebhaftesten die
Arbeit forderten, Bischof Manning, Bischof Brent und den un-
vergesslichen Robert Gardiner, missverstehen, wenn wir ihr
Werk nur so von ihrer amerikanischen Erfahrung aus verstehen
wollten. Bischof Brent erzihlte einmal, wie der Gedanke und
der Mut zu jenem kilhnen Antrag in ihnen entstand. Es war



-

bei einer Eucharistiefeier, in einer geheiligten Morgenstunde.
Aus dem Heiligtum, aus der Verbundenheit mit Christus, aus
dem Gebet enstand alles. ,,LLausanne war von Anfang an eine
tief religivse Bewegung. Diesen Ménnern waren letzte Wahr-
heiten des Evangeliums wieder real nahe getreten. Wir kénnen
alle die Etappen, die die Bewegung unter hervorragender Mit-
arbeit der Verstorbenen durchlief, jetzt nicht aufzihlen. Bischof
Brent leitete schon die Préliminar-Konferenz von Genf (1920).
Aber wichtiger als alle dussern Daten seines Werkes ist, dass
sich sagen ldsst, dass immer wieder dieser Geist der religiosen
Hingabe ihn und seine Freunde beseelte, das Bewusstsein, sich
hingeben zu diirfen, wie er einmal sagte, an etwas Grosses, das
so gross ist, dass ,,sich Gott seiner nicht schimen wird‘.

Dieser Geist religiosen Wirklichkeitssinnes durchweht auch
die Predigt, mit der Bischof Brent die Weltkonferenz in Lausanne
eriffnete. ,,Unser Herr spricht, wie Er denkt®, sagte er da. Und
Er denkt in sehr realen Begriffen. ... So sagt Er nicht: ,Ich
gleiche dem Weinstock, ihr gleicht den Reben, sondern: . .. ich
bin der Weinstock, ihr seid die Reben.” Verwirklichung der Kirche,
dies war sein Leitmotiv. Und so war er gewillt, der Wahrheit
alles zu opfern, Lieblingsmeinungen und alle Kraft. Er kimpfte
nicht um die Wiedervereinigung um jeden Preis. Seine religiose
Natur wollte keine Kompromisse.

Wir Altkatholiken diirften uns hier des Wortes erinnern,
das er 1904 am VI. internationalen Altkatholikenkongress in
Olten sprach: ,Seit langen Jahren ist mir der Name ,Alt-
katholik‘ ein Symbol fiir grosse Ideale®, sagte er und erinnerte
darauf an Dollinger. Das wichtigste Ideal formulierte er aber
dahin: ,,Wahrheit ist grisser als Einheit. Wahrheit mit Einheit,
wenn mbglich; — aber Wahrheit um jeden Preis und ohne Einheit,
wenn es sein muss.‘

Diese Einstellung trug er auch nach Lausanne. Er brachte
nichts mit von jener geschiftigen Eiligkeit der Unverantwort-
lichen, die die Einheit gerne hitten ,bewerkstelligen® wollen.
Er wusste um die Wahrheit des Wortes: ,,Gott lisst sich gar
nichts nehmen®, aber er ging auch mutig auf die Notigung ein,
die daraus zu folgern ist: ,,Es muss erbeten sein.“ Alle Details
von Lausanne konnte ich wieder vergessen. Aber nie werde
ich jenen Augenblick am letzten Nachmittag vergessen, als der
Ansturm gegen den siebten Bericht die Prisidentenplattform



umbrandete und als dann Bischof Brent aufstand, — ich dachte
unmittelbar: ,,Wie aus dem Gebet“ — und die richtigen Worte
des Friedens fand. Das war grosser als die ganze technische
Leitung zuvor. Priisident Brent war nicht nur ein idealer Kon-
ferenzleiter durch seine grosse Sachlichkeit, sondern diese Sach-
lichkeit war so wohltuend, weil man ihr abspiirte, dass er die
Sache liingst einem andern tibergeben hatte und immer wieder
neu iibergab. Was er mit Wort und Arbeit fiir die Konferenz
und an ihr tat, ist heute jedem durch die Berichte zugiinglich.
Aber das grosste steht wohl dahinter.

,,Die Priambel zu den Berichten und ,,Der Ruf zur Ein-
heit* sind wesentlich sein Werk. Er hat darin nochmals am
Schluss der Konferenz der Zuversicht Ausdruck gegeben, dass
die Arbeit weitergefiihrt werden konne und miisse. Das Ent-
scheidende, das die Konferenz gebracht, sah er offenbar nicht
in den sogenannten ,Resultaten*, sondern in der Wendung zur
Einheit an sich, die er in den Satz fasste: ,,Wir konnen nie-
mals wieder die selben sein, die wir ehedem waren.“ Er sah aber
diese Wende nicht als ein Erlebnis an, das nur den oder gar
nur einzelnen Teilnehmern eine grosse Erinnerung sein kénnte,
sondern er vertraute darauf, dass die Christenheit besser ,,die
in Gottes Gedanken wvorkandene Wahrheit finden konne, auf
welche die Einheit der Kirche sich griinden muss,

So lebte in ihm der grosse Wille von ,,Lausanne, der
Wille zur organischen Einheit, der iber die Halbheit der blossen
Kirchenbiinde hinausdrdngt. Er dachte wohl mit den tiefsten
Wiederentdeckern der Kirche im Grunde an den Kirchen-
gedanken, der von dem Gedanken der Inkarnation Gottes aus die
Kirche erfasst. Er konnte nicht ,,Kirche* denken, ohne ,,Christus‘
zu denken. Aber er machte nicht den blossen Gedanken zum
Leitmotiv, sondern die Sache. Er liess sich von Christus selbst
leiten. Das machte ihn weit und erhob ihn iiber die vielen, die
auch in ,,Lausanne* fiir eine ,,Auffassung® kimpften. Still, aber
zéh, H ohne Hast und ohne Ruhe*, wie er selbst sagen konnte,
stand er in der Reihe.

Nun ist er gefallen, wohl als ein Opfer seiner vollen Hin-
gabe. Aber dieser Tod war gewiss nach seinem Willen. In einem
Buche ,, The Mount of Vision®, das er unter dem Eindruck des
Krieges fir die von der Schwere des Krieges Bedréngten schrieb,
fusserte er (Gedanken, die jetzt unmittelbar nach seinem Tode



— 70 —

eine eigentiimliche Eindriicklichkeit bekommen. Nur eines seiner
Worte sei hier wiedergegeben, weil es uns etwas von dem
Geheimnis seines eigenen Lebens und Sterbens auftut:

»Der, welcher andern ein Helfer ist, kann sich nicht fiirchten
zu sterben, denn da er tiglich gestorben ist, ist er vertraut mit
der Erfahrung der Unsterblichkeit.

Seine grosse Erfahrung im Abenteuer (des Lebens und des
Todes) hat ihm die Herrlichkeit des Unbekannten offenbart,
und er ist gewiss, dass hinter dem letzten grossen Abenteuer
sich der grosste und beste Teil des Lebens verbirgt. —

ERNST GAUGLER.




	Bischof Charles Henry Brent

