
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 19 (1929)

Heft: 2

Nachruf: Bischof Charles Henry Brent

Autor: Gaugler, Ernst

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 65 —

Bischof Charles Henry Brent t
Am 27. März verschied in Lausanne, wo er vor zwei Jahren

die grosse Weltkonferenz für Glauben und Kirchenverfassung
präsidierte, Bischof Charles Henry Brent. Sein Name wird in
der Geschichte der kirchlichen Wiedervereinigungsbewegung
immer einen besondern Klang behalten. Wir Altkatholiken
betrauern in ihm aber auch einen warmen und aufrichtigen Freund
unserer Kirche.

Der Verstorbene entstammte der anglikanischen Kirche
Kanadas, in der sein Vater schon in hoher geistlicher Stellung
stand. Er wurde am 9. April 1862 in Newcastle (Ontario)
geboren und absolvierte mit Auszeichnung die übliche
Studienlaufbahn eines anglikanischen Theologen. Ein früh reges Interesse
für grössere, neuzeitliche Aufgaben der Kirche führte ihn bald über
die Grenzen seines engern Vaterlandes hinaus. 1887 wurde erSeel-
sorgegeistlicher in Buffalo, seinem spätem Bischofssitz, und über
10 Jahre arbeitete er, seit 1888, im Southend von Boston, vor
allem unter dem Proletariat und an den Einwanderern. Kräftig
ergriff ihn auch die Missionsbewegung, die in jenen Jahren die
Kirche seiner Heimat belebte. Er fühlte die Verantwortung, die
den Kirchen Amerikas durch die politische Einordnung der
Philippinen erwachsen war, persönlich und zog als Missionar
hinaus. Die Heimatkirche übertrug ihm 1901 die Leitung des grossen
Werkes. Siebzehn Jahre war er Bischof in Manila. Hier fand
*r ein Arbeitsfeld für den aktiven Geist, der in ihm lebendig
War, aber auch für das ehrliche, grosszügige Draufgängertum,
das seine Art zeitlebens kennzeichnete. Er erkannte und
bekannte die Sünden der Christenheit an denen, die draussen sind.
Er ersah klar, dass eine Christenheit, die es über sich bringt,
dire Laster und ihre Uneinigkeit unter die Heiden zu tragen,
nicht imstande ist, wirklich den Segen des Evangeliums
weiterzugeben. Daraus erwuchs seine Stellungnahme gegen die Opium-
Produktion, deren verhängnisvolle Auswirkung er auf dem
Missionsfelde mit eigenen Augen beobachten konnte. Als Vertreter
Amerikas nahm er an der Opiumkonferenz im Haag (1911) und

Internat, kirchl. Zeitschrift Heft 2, 11)29. 5



— 66 —

später an den Konferenzen des Völkerbundes in Genf teil. Mit
der ihm eigenen sachlichen Energie setzte er sich hier für eine

ganze Lösung ein. Wenn es galt, die Heuchelei derer
aufzudecken, die nur ein halbes Ja wagen, konnte er auch harte
Worte finden.

Eine andere Grunderkenntnis, die ihn hinfort einen bisher
ungewohnten Weg gehen liess, errang er sich im Weltkrieg.
Er war 1917 Feldpropst des amerikanischen Expeditionsheeres
in Frankreich geworden. Aber er gehörte nicht zu denen, die
sehen können ohne sehen zu wollen. Er sah die Greuel des

Krieges mit dem Auge des Mitleidenden. Darum zog er ehrlich
die Konsequenzen. Er wurde entschiedener Kriegsgegner. Als
Bischof von Western New York mit Sitz in Buffalo war er 1919
in die Reihe der massgebenden Leiter seiner grossen Kirche
aufgerückt. Als solcher war sein Einfluss bei den Bemühungen
um die Schaffung eines Friedensinstitutes, wie es der Völkerbund

im Sinne Wilsons sein sollte, von Bedeutung. Auch in
Stockholm machte sein Bekenntnis gegen den Krieg grossen
Eindruck. Er schloss eine Rede mit den Worten : „Deshalb betone
ich noch einmal meine Überzeugung, dass die christliche Kirche,
wenn sie wirklich die rechte Gesinnung hat, im Namen Jesu
imstande ist, innerhalb einer Generation den Krieg auszuschalten
und den Frieden einzuschalten. Ich mag damit ein Narr sein,
aber dann bin ich Gottes Narr!"

Ein „Realpolitiker" mag solchen „Optimismus" belächeln,
aber er übersieht dann, dass der Verstorbene eben mit ganz
andern Mächten rechnete, mit der Macht Jesu, die für ihn in
diesem Fall wesentlich die Macht der Vergebung war. Auf
diese Voraussetzung hatte er schärfer als irgendeiner
hingewiesen, als er die amerikanisch-nüchternen, aber tief christlichen

Worte sprach : „Die Kirchen sollten ein Liquidationshaus
(clearing house) der Vergebung von Volk zu Volk werden." Von
diesem tiefsten Friedenswillen der Kirchen erwartete er alles.

Von hier aus muss auch sein Eintreten für die Bewegung
verstanden werden, mit der sein Name ganz besonders
verbunden ist. Es ist unrichtig, in seinem Geist „Lausanne" gegen
„Stockholm" ausspielen zu wollen. Es wäre ihm gewiss, wenn
man ihn gefragt hätte, selbstverständlich gewesen, zu antworten,
dass es keine wirkliche Einheit im Glauben und in den
Ordnungen der Kirche geben könne ohne den Willen zur ethischen



— 67 —

und sozialen Verwirklichung dieser Einheit im Sinne
„Stockholms". Das beweist doch sein ganzes Leben.

Aber allerdings zeugt der Schritt, den er 1910 auf
„Lausanne" zu tat, davon, dass er die Einheit ganz wollte, auch in
den Lebensfunktionen der Kirche, die für ihr Leben grundlegend

sind. Er gehörte zu den Initianten, die auf der
Generalkonvention der Protestant Episcopal Church in Cincinnati im
Oktober 1910 im „Haus der Deputierten des Klerus und der
Laienschaft" den Antrag einbrachten, „es solle eine Kommission

zur Beratung der Frage eingesetzt werden, wie unsere
Kirche eine Konferenz fördern könnte, die, von Vertretern
aller christlichen Gemeinschaften der ganzen Welt beschickt,
soweit diese sich zu unserm Herrn Jesus als Gott und Heiland
bekennen, den Auftrag haben soll, Fragen, die in das Gebiet
des Glaubens und der Verfassung der Kirche Christi gehören,
zu erörtern ".

Wenn wir uns fragen, welche Motive die Initianten leiteten,
dann dürften von aussen gesehen vor allem zwei Nötigungen
ins Auge fallen. Diese Männer waren bewegt durch die tiefe
Not, die in besonderer Weise das amerikanisch-kirchliche Leben
bedrückt. Die kirchliche Zerrissenheit Amerikas ist viel weniger
schicksalhaft begründet als die der alten Welt. Sie erscheint
vielfach als zufällig, als sinnlose Hemmung bei den grossen
Aufgaben, vor die sich die Kirche in der Welt immer deutlicher
gestellt sieht. Umgekehrt erscheint deshalb dem traditionell
weniger gebundenen amerikanischen Christen die Einigung
leichter als uns.

Diese Männer waren aber auch getroffen von dem Gefühl
der Verantwortung gegen die Heidenwelt. Sie sahen die
Verheerung, die die getrennten Kirchen unter den Neubekehrten
anrichten, wenn sie mit dem Ruf zum Frieden immer zugleich
den Streit der Heimatkirchen mit hinaus tragen müssen. Das
Beispiel der Weltkonferenz von Edinburg (1910) schwebte den
Initianten von Cincinnati ausdrücklich vor.

Aber wir würden die drei Männer, die am lebhaftesten die
Arbeit förderten, Bischof Manning, Bischof Brent und den un-
vergesslichen Robert Gardiner, missverstehen, wenn wir ihr
Werk nur so von ihrer amerikanischen Erfahrung aus verstehen
Sollten. Bischof Brent erzählte einmal, wie der Gedanke und
der Mut zu jenem kühnen Antrag in ihnen entstand. Es war



— 68 —

bei einer Eucharistiefeier, in einer geheiligten Morgenstunde.
Aus dem Heiligtum, aus der Verbundenheit mit Christus, aus
dem Gebet enstand alles. „Lausanne" war von Anfang an eine

tief religiöse Bewegung. Diesen Männern waren letzte Wahrheiten

des Evangeliums wieder real nahe getreten. Wir können
alle die Etappen, die die Bewegung unter hervorragender
Mitarbeit der Verstorbenen durchlief, jetzt nicht aufzählen. Bischof
Brent leitete schon die Präliminar-Konferenz von Genf (1920).
Aber wichtiger als alle äussern Daten seines Werkes ist, dass

sich sagen lässt, dass immer wieder dieser Geist der religiösen
Hingabe ihn und seine Freunde beseelte, das Bewusstsein, sich
hingeben zu dürfen, wie er einmal sagte, an etwas Grosses, das

so gross ist, dass „sich Gott seiner nicht schämen wird".
Dieser Geist religiösen Wirklichkeitssinnes durchweht auch

die Predigt, mit der Bischof Brent die Weltkonferenz in Lausanne
eröffnete. „Unser Herr spricht, wie Er denkt", sagte er da. Und
Er denkt in sehr realen Begriffen. So sagt Er nicht : „Ich
gleiche dem Weinstock, ihr gleicht den Reben, sondern : ich
bin der Weinstock, ihr seid die Reben." Verwirklichung der Kirche,
dies war sein Leitmotiv. Und so war er gewillt, der Wahrheit
alles zu opfern, Lieblingsmeinungen und alle Kraft. Er kämpfte
nicht um die Wiedervereinigung um jeden Preis. Seine religiöse
Natur wollte keine Kompromisse.

Wir Altkatholiken dürften uns hier des Wortes erinnern,
das er 1904 am VI. internationalen Altkatholikenkongress in
Ölten sprach: „Seit langen Jahren ist mir der Name
,Altkatholik' ein Symbol für grosse Ideale", sagte er und erinnerte
darauf an Döllinger. Das wichtigste Ideal formulierte er aber
dahin : „Wahrheit ist grösser als Einheit. Wahrheit mit Einheit,
wenn möglich ; — aber Wahrheit um jeden Preis und ohne Einheit,
wenn es sein muss."

Diese Einstellung trug er auch nach Lausanne. Er brachte
nichts mit von jener geschäftigen Eiligkeit der Unverantwortlichen,

die die Einheit gerne hätten „bewerkstelligen" wollen.
Er wusste um die Wahrheit des Wortes: „Gott lässt sich gar
nichts nehmen", aber er ging auch mutig auf die Nötigung ein,
die daraus zu folgern ist: „Es muss erbeten sein." Alle Details
von Lausanne könnte ich wieder vergessen. Aber nie werde
ich jenen Augenblick am letzten Nachmittag vergessen, als der
Ansturm gegen den siebten Bericht die Präsidentenplattform



— 69 —

umbrandete und als dann Bischof Brent aufstand, — ich dachte
unmittelbar: „Wie aus dem Gebet" — und die richtigen Worte
des Friedens fand. Das war grösser als die ganze technische
Leitung zuvor. Präsident Brent war nicht nur ein idealer
Konferenzleiter durch seine grosse Sachlichkeit, sondern diese
Sachlichkeit war so wohltuend, weil man ihr abspürte, dass er die
Sache längst einem andern übergeben hatte und immer wieder
neu übergab. Was er mit Wort und Arbeit für die Konferenz
und an ihr tat, ist heute jedem durch die Berichte zugänglich.
Aber das grösste steht wohl dahinter.

„Die Präambel" zu den Berichten und „Der Ruf zur
Einheit" sind wesentlich sein Werk. Er hat darin nochmals am
Schluss der Konferenz der Zuversicht Ausdruck gegeben, dass
die Arbeit weitergeführt werden könne und müsse. Das
Entscheidende, das die Konferenz gebracht, sah er offenbar nicht
in den sogenannten „Resultaten", sondern in der Wendung zur
Einheit an sich, die er in den Satz fasste: „Wir können
niemals wieder die selben sein, die wir ehedem waren." Er sah aber
diese Wende nicht als ein Erlebnis an, das nur den oder gar
nur einzelnen Teilnehmern eine grosse Erinnerung sein könnte,
sondern er vertraute darauf, dass die Christenheit besser „die
in Gottes Gedanken vorhandene Wahrheit finden könne, auf
welche die Einheit der Kirche sich gründen muss".

So lebte in ihm der grosse Wille von „Lausanne", der
Wille zur organischen Einheit, der über die Halbheit der blossen

Kirchenbünde hinausdrängt. Er dachte wohl mit den tiefsten
Wiederentdeckern der Kirche im Grunde an den
Kirchengedanken, der von dem Gedanken der Inkarnation Gottes aus die
Kirche erfasst. Er konnte nicht „Kirche" denken, ohne „Christus"
zu denken. Aber er machte nicht den blossen Gedanken zum
Leitmotiv, sondern die Sache. Er liess sich von Christus selbst
leiten. Das machte ihn weit und erhob ihn über die vielen, die
auch in „Lausanne" für eine „Auffassung" kämpften. Still, aber
zäh, „ohne Hast und ohne Ruhe", wie er selbst sagen konnte,
stand er in der Reihe.

Nun ist er gefallen, wohl als ein Opfer seiner vollen
Hingabe. Aber dieser Tod war gewiss nach seinem Willen. In einem
Buche „The Mount of Vision", das er unter dem Eindruck des
Krieges für die von der Schwere des Krieges Bedrängten schrieb,
äusserte er Gedanken, die jetzt unmittelbar nach seinem Tode



— 70 —

eine eigentümliche Eindrücklichkeit bekommen. Nur eines seiner
Worte sei hier wiedergegeben, weil es uns etwas von dem
Geheimnis seines eigenen Lebens und Sterbens auftut:

„Der, welcher andern ein Helfer ist, kann sich nicht fürchten
zu sterben, denn da er täglich gestorben ist, ist er vertraut mit
der Erfahrung der Unsterblichkeit.

Seine grosse Erfahrung im Abenteuer (des Lebens und des

Todes) hat ihm die Herrlichkeit des Unbekannten offenbart,
und er ist gewiss, dass hinter dem letzten grossen Abenteuer
sich der grösste und beste Teil des Lebens verbirgt." —

Ernst Gaugler.


	Bischof Charles Henry Brent

