
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 19 (1929)

Heft: 1

Artikel: Briefe von Döllinger, Reinkens, Weber, v. Schulte an General Kirejew

Autor: Jakschitsch, D.N. / Döllinger, I. / Reinkens, Joseph Hubert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404036

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404036
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


21 —

Briefe von Döllinger, Reinkens,
Weber, v. Schulte an General Kirejew.

„Wer in der Weltgeschichte lebt,
Wer in die Zeiten schaut und strebt,
Nur der ist wert zu sprechen."

Goethe.
Vorwort.

An demselben Tage (13./26. Juli 1910;, wo mein hochgeehrter

Freund, General Aleksander Aleksjejewitsch Kirejew im
Schlosse Seiner Kaiserl. Hoheit des Grossfürsten Konstantin
Konstantinowitsch in Pavlovsk starb, übergab mir (seinem
Wunsche nach) seine Schwester — auch eine Vorkämpferin ')
des Altkatholizismus in Russland und im Auslande — Frau Olga
v. Novikoff, einen grossen Teil der Korrespondenz ihres
verstorbenen Bruders.

Unter den Briefen anderer altkatholischen Gelehrten und
hervorragender Männer ihrer Kirche habe ich auch die
hier im Drucke erscheinenden Briefe der verstorbenen Bischöfe
Joseph H. Reinkens und Theodor Weber2) gefunden.

Da einerseits der erste altkatholische Bischof Deutschlands,
Joseph Reinkens, und sein berühmter Nachfolger Dr. Theodor
Weber einen sehr grossen Einfluss in der altkatholischen Kirche
nicht nur in Deutschland, sondern auch in anderen altkatholischen

Kirchen geübt haben, und andererseits der General Kirejew

in den altkatholischen Beziehungen eine sehr grosse Rolle
spielte9), hielten wir für geraten, diese Briefe im Drucke
erscheinen zu lassen.

') Mine Bernhard, Literarische Physiognomien. Wien und Leipzig
1903, S. 214, 215.

3) Siehe unsere Artikel in „Zerkownija Wjedomosti", St. Petersburg 1905,
Nr. 2, S. 81—84; und Nekrolog in „Zerkownij Wjestnik" 1906. St. Petersburg,
Nr. 3. — Leider „slaviea non leguntur"

") Professor E. Michaud schrieb über A. Kirejew : „L'Eglise ancienne-
catholique saura non seulement conserver, mais bénir et glorifier éternellement

sa mémoire." Revue intern, de Théologie 1910, p. 651. Siehe auch
unseren Artikel in der französischen Übersetzung im Buche: Olga Novikoff, Le
Général Aleksandre Kireef et l'ancien-catholicisme. Berne 1911, S. 256—262,
und nouvelle édition 1914. S. 336—342.



— 22 —

Wir fügen diesen Briefen hinzu : zwei Briefe (II, III) Ignaz
v. Döllingers an Kirejew, einen Brief an Overbeck (den wir in der
Korrespondenz Kirejews fanden) und acht Briefe Professor Ritter
v. Schultes an Kirejew.

Den Briefen haben wir einige sehr kurze Bemerkungen in
Fussnoten beigebracht.

Srem. Karlovci, 27. November 1928.

Dr. phil. u. Magister d. Theologie
D. N. Jakschitsch,

gew. Mitglied der alt-kathol. Kommission
bei der heil. russ. Synode in St. Petersburg.



— 23 -
I. Brief an Overbeck.

Geehrtester Herr
Die griechische Schrift über die Stellung der Russischen

Kirche zur anatolischen habe ich richtig erhalten, und danke
Ihnen von Herzen dafür. Ich werde sie am gehörigen Orte
benützen.

Auch der erste Band des Werkes von Tolstoy*), der hier
in M. (ünchen) nicht aufzutreiben war, auch in Paris nicht, ist
mir durch die Güte einer Russischen Dame, der Frau von Polo-

zow, zugekommen.
Es wäre höchst wünschenswerth, dass die besseren Russischen

Werke, besonders kirchengeschichtlichen Inhalts, durch Ueber-
setzungen in's Deutsche, Französische oder Englische dem
nichtrussischen Publikum zugänglich gemacht würden.

Nach meiner Ueberzeugung sind die beiden grossen
östlichen Kirchen, die anatolische und die Russische, ebenbürtige
integrirende Bestandtheilc der Katholischen Kirche; die Schuld
der Trennung fällt zum weitaus grösseren Theile auf Rom. Grosse,
tiefgreifende Reformen sind freilich nothwendig; möge sich die
Kraft und Freiheit dazu in diesen Kirchenkörpern finden!

Sollten Sie auch fernerhin die Gefälligkeit üben wollen,
mich auf bezeichnende Vorgänge oder literär. Erscheinungen
in der Russischen Kirche aufmerksam zu machen, so werde ich
Ihnen herzlich dankbar dafür sein und am rechten Orte
Gebrauch davon zu machen bestrebt sein. Mit besten Wünschen
für Ihr Wohlergehen

München 18. Decb. 72. Ihr ergebenster
I. Döllinger.

IL Brief an Kirejew.
München 2. Juni 75.

Hochverehrter Herr
Wir haben den Anfang der diessjährigen Conferenz auf den

16ten August, Ihren Wünschen entsprechend, festgesetzt. Drei
Abgeordnete von Constantinopel sind bereits angekündigt. Nichts

') „Die Geschichte der römisch-katholischen Kirche in Russland."



— 24 —

könnte uns erwünschter sein, als wenn durch Ihre Vermittlung
auch Mitglieder anderer orientalischen Kirchenkörper an unseren
Verhandlungen Theil zu nehmen bewogen würden. Die
Hauptmaterie wird wohl diessmal das Dogma von der Processio Spiritus

Sancti bilden, und ich hoffe wirklich dass wir zu einer beide
Theile befriedigenden Verständigung gelangen werden, wenn
nur auf Ihrer wie auf unsrer Seite die so nothwendige
Unterscheidung der theologischen Spekulationen von dem was Lehre
der Kirche ist, festgehalten wird, und wir beiderseits uns auf
die Basis der Kirchenväter, nicht auf die der späteren blos
auf Streit und Sieg bedachten Theologen stellen. Welch ein
Triumph, wenn uns das gelänge

Wenn Sie und Ihre Freunde anatolischen Bekenntnisses
noch einige Fragen auf die Tagesordnung der Conferenz gesetzt
zu sehen wünschen, so bitte ich nur um Mittheilung.

Wir werden unsererseits gleichfalls einige auf die Englische
und Amerikanische Kirche berechnete Thesen vorlegen, und
sie Ihnen, sobald sie redigirt sind, mittheilen.

Hochachtungsvoll und ergebenst der Ihrige
I. v. Döllinger.

III. Brief an Kirejew.
Sehr Verehrter Herr

Von besonders gedruckten und versendeten Einladungen
zu der Conferenz haben wir diesesmal Umgang genommen,
damit nicht etwa wieder wie im vorigen Jahre die irrige
Vorstellung sich bilde als ob diejenigen welchen eine solche
Einladung nicht besonders zugeschickt wird, dadurch ausgeschlossen
seien. Wir dachten darum, es sei besser sich auf eine
allgemeine Ankündigung und Einladung durch die Zeitungen zu
beschränken. Sie wissen, Hochgeehrter Herr, dass Sie, im
Besitze unseres unbedingten Vertrauens, Ihrerseits zu der Conferenz
jene Personen einladen können, deren Theilnahme Sie für
zweckdienlich erachten. Wir werden sie gewiss aufs freundlichste als
Mitarbeiter am gemeinsamen Friedenswerke begrüssen. Zwei
Archimandriten *), vom Patriarchat Constantinopel gesandt, sind
bereits hier angekommen und werden mit in Bonn erscheinen.

') Anastasides und Bryennios.



— 25 —

Auch der Minister der geistl. Angelegenheiten zu Bukarest
hat mir die Theilnahme der Rumänischen Kirche betreffend
geschrieben, und ich habe sogleich zustimmend geantwortet.

So weit stehen die Sachen gut, und ich gehe mit guten
Hoffnungen unseren Berathungen in Bonn entgegen.

Hochachtungsvoll und ergebenst
München 23. Juli 75. der Ihrige

I. Doeliinger.

Bonn 7. April 1874.
1.

Hochverehrter Herr und Freund

Empfangen Sie meinen herzliehen Dank für Ihre gütigen
Mittheilungen in dem geehrten Schreiben von 28. Maerz. Ich
werde meinerseits es an nichts fehlen lassen, eine Zusammenkunft

mit Seiner Kaiserlichen Hoheit dem Grossfürsten
Constantin1) zu ermöglichen. Meine Adresse bleibt „Bonn". Ich
wohne Coblenzerstrasse 92; doch ist die Angabe der Wohnung
nicht nöthig. Leider finden mich jetzt alle Briefe, auch solche,
die nach Cöln, Berlin und Genf adressirt sind ; die Postbehörde
dirigirt sie stets hierher.

Ihre Bestellungen an die Mitglieder der Unions-Commission
habe ich ausgerichtet. Dieselben finden Ihr Verfahren durchaus
motivirt, besonders auch das Heranziehen der 4 geistlichen
Academien zur Mitwirkung.

Das Protocoll Ihrer Sitzung vom 31. Oct. v. J.2) habe ich
mit grosser Befriedigung gelesen. Sowohl der darin herrschende
tiefe religiöse Ernst überhaupt als das Verständnis und die

Sympathie für unsere kirchliche Reformbewegung insbesondere
that mir wohl. Die erste Vorbedingung zur Glaubens-Einigung
ist ja Demuth in der Selbstbetrachtung und Liebe des Nächsten.
Hochmuth auf dem eigenen Standpuncte, der unzertrennlich
von Herrschsucht ist, und kluge Berechnung, wie man auf Kosten
des Nächsten sich noch mehr erhebe, führen zu grösserer

') Grossfürst Konstantin Konstantinowitsch (1858, 1*1915), Präsident
der kaiserlichen Akademie der Wissenschaften in Petersburg (seit 1889),
war ein grosser Freund der altkatholischen Bewegung.

•) Zbornik protokolov obscestva ljubiteljej duhovn. prosvescenija.
Spb. 1874, s. 27—59.



— 26 —

Scheidung, nicht aber zur Einigung. Das ist es, was uns jetzt
schon so sympathisch miteinander verbindet, dass wir den Punct
der Einigung nicht in einem wenn auch noch so feinen Egoismus

suchen sondern in dem einzigen Mittler zwischen Gott und
den Menschen, in Jesus Christus, der allein die Macht besitzt,
Alles zu vereinigen, was in den Himmeln und was auf Erden
ist, in seinem wundervollen Reiche des Lichtes (der Wahrheit)
und der Liebe.

An Licht und Liebe hat die römische Kirche unter dem

„ Vicegott" PioIXvöllig Bankerott gemacht; das grosse Schwindelgeschäft:

Herrschaft und Gelderwerb auf Grund des Glaubens
der Völker erfuhr in unseren Tagen auch einen gewaltigen
„Krach". Aber statt in sich zu gehen und Busse zu thun, erbost
die römische Curie sich mehr und mehr; sie hat nun in ihrer
Presse ein Gewerbe der Lüge und der Verleumdung etablirt
und predigt von der Kanzel und im Beichtstuhl und auf allen
ihren Wegen den Hass. Sie ist jetzt das grösste Hinderniss der
Einigung der Christen, mehr noch als je zuvor ; aber Gott wird
es beseitigen und gnaedig sein Allen, die in Einfalt seinen
Namen anrufen.

Einer näheren gütigen Mittheilung entgegensehend benutze
ich mit Vergnügen die Gelegenheit, Sic meiner ausgezeichnetsten
Hochachtung zu versichern, mit welcher ich die Ehre habe zu sein

Ihr freundschaftlich ergebener
Joseph Hubert Reinkens.

Stuttgart, 5. Mai 1874 Abends.
Hôtel Marquardt.

2.

Hochverehrter Herr Oberst!
In Folge Ihres gütigen Télégrammes bin ich hier. Indem

ich Ihnen durch diese Zeilen einen herzlichen Gruss sende,
bitte ich ergebenst um nähere Instruction über das wann, wo
u. wie. Ich bin gleich gekommen, weil ich weiss, wie schwierig
unter solchen Festlichkeiten eine freie Stunde sich findet.

Auf's Wiedersehen freue ich mich herzlich.
Mit der ausgezeichnetesten Hochachtung Ihr treu ergebener

Joseph H. Reinkens.



— 27 —

Bonn, 22. Juni 1874.
3.

Hochverehrter Herr Oberst

Gestern erhielt ich den „Auszug" Ihrer letzten „Berichte",
den ich mit Befriedigung gelesen. Meinen Dank dafür Ich
beehre mich, Ihnen hierbei die „Beschlüsse" unserer ersten
Synode zu übersenden, indem ich ergebenst bitte, das andere
exemplar Sr. Kaiserlichen Hoheit dem Grossfürsten Constantin
gütigst zu überreichen. Ich habe ein Begleitschreiben eingelegt.

In unsern Beschlüssen, die mit warmer Einmüthigkeit
gefasst wurden, werden Sie die Institutionen der kath. Kirche
aufrecht erhalten finden. Wir haben aber zunächst zu zwei
derselben Declarationen gegeben, welche darauf abzielen, die
Religion von der hierarchischen Politik und von juristischer
Vergewaltigung zu scheiden. Indem wir die Innerlichkeit der

(»laubigen steigern — denn dazu soll die grössere Befreiung
von der äusseren, eigentlich alttestamentlichen Gesetzgerechtigkeit

führen —, erreichen wir einen häufigeren und heilsameren
Gebrauch der Heilsmittel.

Es wird mir angenehm sein, wenn Sie mir gelegentlich Ihre
Ansicht über unsere Beschlüsse mitzutheilen die Güte haben.

Mit vorzüglicher Hochachtung und Verehrung
Ihr ergebenster

Joseph Hubert Reinkens.

Bonn, 22. Juni 1874.

4.

Kaiserliche Hoheit

Nachdem mir die Ehre zu Theil geworden, mit Eurer
Kaiserlichen Hoheit persönlich über die kirchlichen Angelegenheiten

zu reden, ist es mir eine angenehme Pflicht, Höchst-
denselben von dem weiteren Ausbau der altkatholischen Kirche
Kenntniss zu geben. Desshalb beehre ich mich, Euerer Kaiserlichen

Hoheit hierbei die „Beschlüsse der ersten Synode der
Altkatholiken des deutschen Reiches" ehrerbietigst zu
übersenden. Unser Ausbauen der Kirche ist im Wesentlichen nichts
anderes als ein Losschälen und Reinigen des alten herrlichen
Bau's der katholischen Kirche von den fremden Zusätzen und



— 28 —

Verunstaltungen, welche der Eigennutz der Päpste und der
römischen Curie hinzugethan hat. Wir scheiden die Heilsanstalt
von der iuristischen, in die Staatsrechte eingreifenden Anstalt,
befreien die Religion von der Politik, dulden nicht, dass in das

Reich der Liebe sich der Zwang des geistlichen Tyrannen
mische. Die Erleuchtung und Schärfung des Gewissens, die
Steigerung des Bewustseins der sittlichen Selbstverantwortung,
die Vermehrung der Freude an der Wahrheit, die Entzündung
der heiligen Liebe: das sind unsere Hauptmachtmittel, welche
unsere Gläubigen zu dem Gottesdienste und zum Empfange der
Sacramente führen sollen. Bisher ist mit Gottes Hülfe der
Erfolg auf unserer Seite. Mögen Höchstdieselben in diesem
Geiste die Beschlüsse der altkatholischen Synode auffassen und
beurtheilen.

Mit der groessten Ehrerbietung und Verehrung Euerer
Kaiserlichen Hoheit gehorsamster Diener

Joseph Hubert Reinkens.

Bonn, 18. December 1874.

5.

Hochverehrter Herr Oberst

Ihre Photographie hatte ich die Ehre zu erhalten; ich sage
Ihnen dafür herzlichen Dank.

Zugleich erfahre ich von meinem Freunde Reusch, dass

man in Petersburg über meine Rede in Freiburg, und gar über
Äusserungen, die ich vor mehr als zwei Jahren dem Mr Hunt
gegenüber gethan haben soll, beunruhigt ist. Mich wundert das.

Für unsere Beziehungen und Verhandlungen auf dem kirchlichen

Gebiete sind einzig und allein massgebend die officiellen
Kundgebungen. Die Direction für den Gang und das Ziel des
Altkatholicismus haben Sie vor allem in unsern Synodal-
Beschlüssen und in den Resultaten unserer Unionsverhandlungen.
Das bisher Beschlossene und Kundgegebene ist der Ausdruck
auch meines persönlichen Glaubens. Damit steht meine in Freiburg

gefallene Äusserung über die Symbole des XVI.
Jahrhunderts (Conc. Trid., Concordienformel, Helvet., Belg., Schott.
Katechismus etc.) nicht in Widerspruch. Ich bin in dem, was
ich spreche, nicht unfehlbar. Habe ich in einem Puncte geirrt,
so belehre man mich. Möglich ist's, dass ich im Sept. 1872



• — 29 —

Mr Hunt gesagt habe, die Bischofsweihe sei kein Sacrament
(ich kenne nur 7. Sacramente); auch vielleicht, dass in der

dreifachen Gliederung der Hierarchie nicht an sich das Heil
enthalten sei — denn dieses ist immer in Christus und geht von
Ihm aus; aber nach meiner Überzeugung gehört die 3fache
Gliederung (Bischöfe, Priester und Diaconen) wesentlich zur
apostolischen Kirchenverfassung, und ich kann nur bedauern,
dass die Institution der Diaconen in der occidentalischen kath.
Kirche zur blossen Form herabgesunken ist. Doch kann man
über so schwierige Dinge mündlich viel besser sich verständigen
als schriftlich; mit den Engländern, die der deutschen Sprache
nicht vollkommen mächtig sind, ist freilich auch das Erstere
oft schwer. Mit Ihnen und mit Männern wie Janyschew*) und
Wasiliew8) ist mir die Verständigung immer möglich.

Bei der Arbeit und der Verantwortung, die auf mir lastet,
bin ich nicht im Stande, — wenn die Engländer jedes halb
verstandene Wort, das sie im Gespräche aufgefangen, zum
Gegenstande eines Zeitungsstreites machen, alles Verkehrte oder
Falsche zu dementiren oder zu widerlegen. Ich muss bei der
Forderung bleiben, dass man sich an das Officielle halten möge.

Darf ich Sr. K. H. dem Grossfürsten Constantin meine
Segenswünsche zum heil. Weihnachtsfeste darbringen Auch
Ihnen wünsche ich ein recht glückseliges Christfest.

Mit der grössten Hochachtung und Verehrung
Ihr freundschaftlich ergebener

Joseph Reinkens.

Bonn, 20. September 1890.

6.

Hochverehrter Herr und Freund

Ihr schönes officielles Schreiben habe ich dem Congress-
Ausschusse übergeben. Der Verlauf des Congresses war ein

') Johann L. Janyschew (1826—1910), Beichtvater des russischen Kaisers,
ein Mann von hervorragender Bedeutung für die russische Kirche und ihre
Theologie, war einer der grössten Vorkämpfer der altkatholischen Bewegung
in Russland.

J) Joseph W. Wasiliew .(1821—1881), gew. Vorsteher der russischen
Botschafts-Kirche in Paris; er arbeitete sehr viel an der Annäherung mit
der anglikanischen und altkatholischen Kirche.



- 30 - "

sehr erhebender und erfreulicher. Es wird ein ausführlicher
Bericht gedruckt werden. Vielleicht haben Sie Gelegenheit,
vorher schon von dem verehrungswürdigen Protopresbyter
Janyschew Näheres zu erfahren. Dieser würdige Geistliche wurde
sehr geehrt; alle Altkatholiken fühlten, dass sie im Glauben
mit ihm eng verbunden seien, und seine sympatische Persönlichkeit

gewann alle Herzen. Auch die jüngeren russischen
Geistlichen aus Berlin und Wiesbaden machten den besten Eindruck.
Diese beiden waren auch bei der Enthüllung des Denkmals
finden verstorbenen Generalvicar und Professor Knoodt auf dem
Bonner Kirchhofe (Michelis ist zu Freiburg in Baden begraben);
Propst Maltzew (Berlin) legte ein prachtvolles Blumenkreuz an
dem Denkmal nieder zur Freude aller Anwesenden. Prof.
Dr. Weber, der mir jetzt die Geschäfte des Generalvicar's
besorgt, ein Schüler Knoodt's, hielt die Weiherede. — Wie
herzlich würde ich mich gefreut haben, wenn Sie Selbst,
verehrter Freund, unsern Congress mit Ihrer Gegenwart hätten
beehren können An dem Leiden Sr. K. Hoheit des Grossfürsten
Constantin J) nehme ich innigen Antheil. Möge Gott in Seiner
unendlichen Güte Hülfe oder wenigstens Trost senden

Die Herren Reusch, Langen und v. Schulte erwidern Ihre
freundlichen Grüsse herzlich. Am 15. September haben wir fünf
Bischöfe der Altkatholiken Hollands, Deutschlands und der
Schweiz eine Conferenz gehabt, in welcher auch das Verhältniss
zu der anglicanischen Kirche verhandelt wurde. Für eine Union
von Kirche zu Kirche fanden auch wir, wie der Metr. von Kiew,
die Hindernisse noch nicht hinweggeräumt. Nicht blos Broad-
und Low-Church sind im Wege, sondern auch die 39 Artikel.

Für Ihre interessanten Mittheilungen über die Jung-Tschechen
in Böhmen danke ich herzlich. Die Schwierigkeit für uns liegt
in der Politik der Parteien und der österreichischen Staats,
regierung zugleich. Diese letztere bietet Alles auf, den
Altkatholicismus zu unterdrücken im Interesse der Papstkirche,
die Partei der Tschechen aber vermischt ihn mit dem Deutsch-
thum. Es wird schwer sein, diese Vermischung aus den Köpfen
zu bringen, da die nationale Antipathie das Gefühl beherrscht.
Kaminski ist Pfarrer zu Thiengen im badischen Oberland und

l) Ist gemeint Grossfürst Konstantin Nikolajevitsch (f 1892), Vater des
Grossfürsten Konstantin Konstantinowitsch.



— 31 —

noch in voller Kraft. Gern würde er eine Mission in Böhmen
übernehmen, wenn man ihm ein ordentliches Einkommen sicherte;
allein die Staatsregierung würde ihn ausweisen. Noch bin ich
also rathlos in Bezug auf die Slaven in Böhmen.

Leben Sie wohl und bewahren Sie Ihr Wohlwollen Ihrem
in grosser Hochachtung freundschaftlich ergebenen

Joseph H. Reinkens,

Bischof.

Bonn, 23. April 1891.

7.

Excellenz
Hochverehrter Herr und Freund

Selbstverständlich gebe ich meine Einwilligung zu dem
von Ihnen beabsichtigten Schritte mit Freuden. Sie sind ja in
die behandelte Frage ganz eingeweiht. Die Unterscheidung
zwischen persönlicher und lehramtlicher Unfehlbarkeit des

Papstes ist nur zur Täuschung des Volkes erfunden. Das Lehramt

denkt nicht, spricht nicht, schreibt nicht: das Alles thut
die Person, welche zu jeder Stunde bei Tag und bei Nacht
sich vornehmen kann, etwas lehramtlich (ex cathedra) zu
entscheiden. Die Jesuiten nannten daher die Sache beim rechten
Namen, als sie in ihrer Civiltà cattolica schrieben : „wenn der
Papst denkt, so ist es Gott, der in ihm denkt." Zu dieser
Absurdität muss man sich schon versteigen, wenn man die Unfehlbarkeit

in ihrem inneren Grunde aufrecht erhalten will. Wenn
sie dafür einen gültigen Beweis beibringen könnten, so würden
sie damit allerdings die Unfehlbarkeit des Papstes beweisen.
Aber einen solchen Beweis giebt es nicht.

Es war mir besonders angenehm, von Ihnen, Verehrtester,
wieder ein Lebenszeichen zu erhalten. Die Tage unseres
Zusammenseins in den siebenzigen Jahren bei den Congressen und
Unions-Conferenzen sind mir unvergesslich.

Genehmigen Sie den Ausdruck meiner grössten Hochachtung,
mit welcher ich unter herzlichen Grüssen die Ehre habe stets
zu sein in treuer Ergebenheit der Ihrige

Joseph Reinkens,

Bischof.



— 32 -
Bonn, 30. Nov. 1891.

8.

Hochverehrter Herr General
u. lieber Freund

Auf Ihre beiden freundlichen Briefe habe ich Ihnen nur
halb geantwortet, das Eiligste voraus nehmend. Zunächst danke
ich noch einmal für den hohen Genuss, welchen Sie mir durch
Ihren Briefwechsel mit dem „Vater X" bereitet haben1). Dieser
„Vater X" erscheint mir darin als ein unwissender, unartiger,
hochmüthiger und denkfauler Junge, während ich in Ihnen den
Meister der Polemik und den erfahrenen Gentleman bewundere.
Ich bin mit Ihren Briefen vollkommen einverstanden, Ihre
Beweisführung ist sicher, klar und unwiderleglich. Auch die
deutsche Sprache handhaben Sie mit grosser Gewandtheit; nur
wenige Ausdrücke sind nicht ganz richtig gebraucht, so z. B.
im Vorwort „Bewunderung über Feindseligkeit," wo Ver-

wunderung oder Befremdung stehen musste. Die Bewunderung
einer Sache (nicht „über", was bei Verwunderung passt) ist
hohe Anerkennung; ich bewundere etwas, das mich freudig
überrascht, zu dem ich aufblicke; ich verwundere mich über
etwas Unerwartetes, welches ich tadele, was unter meiner
Einsicht und Würde ist. Verzeihen Sie diesen Unterricht im
Deutschen; ich wünschte, ich könnte nur den lOten Theil Ihrer
deutschen Sprachkenntniss meinerseits in der russischen Sprache
besitzen.

Ich danke Ihnen noch besonders, dass Sie die werthvolle
Schrift Ihren „altkatholischen Freunden gewidmet" haben, zu
denen ich mich gern zähle. Mit den Altkatholiken in America
(Wiscounsin) stand zunächst Bischof Herzog in Beziehung. Als
aber der Priester Vilatte angeblich zum Bischof gewählt von
Utrecht die Consecration begehrte, haben wir die Sache untersucht,

und unsere Bischofsconferenz hat nach den Ergebnissen
die Consecration verweigert. Vilatte stand unter der Jurisdiction
eines Bischofs der bischöflich-protestantischen Kirche. Er soll
jetzt in Ceylon sein und dort Bischof werden wollen. Rev. Meyrick

2) ist sehr eifrig, aber vielleicht nicht klar über unsere Ziele.

J) Siehe : A. A. Kirejew. Zur Unfehlbarkeit des Papstes. Aus dem
Briefwechsel eines katholischen Gelehrten mit einem russischen General. (Meinen
altkatholischen Freunden gewidmet.) Leipzig 1891.

2) Siehe: Revue intern, de Théologie. Berne 1894. S. 138—142.



— 33 —

Er wollte vor ein paar Monaten den Altkatholiken in Italien
(Grf. v. Campello) dogmatisch u. liturgisch eine solche
Assimilation mit dem Common. Prayer Book aufnöthigen, dass
Bischof Herzog u. ich Schritte thun mussten, es zu verhindern.
Die italienischen Altkatholiken sind arm u. werden von den

Engländern unterstützt. — Ich bin sehr erfreut über Ihren
Entschluss, künftiges Jahr unsern internationalen Congress in der
Schweiz zu besuchen. In Berlin will man ebensowenig den

Krieg, wie in Petersburg, u. ich hoffe auch, dass man in Pest

ruhig sitzen wird, da man ja von dort aus ohne uns nichts
machen kann. Wenn nicht die internationale Liebe den Frieden
erhält, dann wohl die internationale — Vorsicht. —¦ Was Sie
in Ihren Briefen so oft „ineidentisch" nennen, nennen wir
„nebenbei", d. h. neben u. ausser dem Hauptthema etwas
behandeln, beantworten.

In Verehrung mit besten Grüssen und freundschaftlicher
Ergebenheit Ihr

Joseph H. Reinkens.

P.S. Mein amtl. Titel ist: „katholischer Bischof, Bischöfliche
Hochwürden", es genügt aber, zu schreiben: Herr Bischof
Dr. Reinkens/

Bonn, 6. Januar 1892.

9.

Hochgeehrter Herr General!
Lieber Freund!

Die Macht des Papsthums stützt sich auf Unwissenheit und
Aberglauben des niederen Volkes, auf den religiösen Stumpfsinn

(Indifferentismus) der höheren Stände und Beamten und
auf die Schlauheit derer, die ihm die Sache machen (Klerus
u- Orden). Zu welcher dieser drei Klassen Ihr Gegner gehört,
weiss ich nicht. Aber was er Ihnen jetzt vorgehalten hat über
die angebliche Ungültigkeit (Invalidität) der Weihen der Bischöfe
der alten Kirche Hollands, ist ein schreiender Widerspruch gegen
das ABC der römisch-katholischen Sacramentcnlehre. Entweder
ist seine Unwissenheit die der untersten Klasse, oder er ist Einer
von den Schlauen, die ihre Moral im Probabilismus haben, die
Validität hat mit der äusseren Jurisdiction nichts zu schaffen.

Internat, kirchl. Zeitschrift lieft 1, 1929. 3



— 34 —

Bei der Diaconats-, Presbyter- und Bischofsweihe handelt es

sich einzig u. allein um das Sacrament, wenn von der Validität

die Rede ist. Die römische Erfindung von „Sacrilegiena
aus Mangel an päpstlicher Vollmacht, von der das kirchliche
Alterthum keine Kenntniss hatte, übt darauf keinen Einfluss.
Suspension und Excommunication des Ausspenders eines Sacra-
mentes bewirkt nichts anderes, als jede Todsünde, in der er
sich befindet, nämlich nach römisch-kath. Auffassung ein Sacri-
legium; aber das Sacrament spendet er nichts destoweniger
valide. Diejenigen, welche im Mittelalter lehrten, die Todsünde
des Ausspenders hindere die Validität des Sacramentcs, sind

von der römischen Kirche als Ketzer verbrannt worden. Die
oft wiederholte römische Lehre fand ihren exakten Ausdruck
im Conc. Trid. De Sacramentis in gen. can. 12: „Si quis dixerit,
ministrum (Der Ausspender der Sacramente) in peccato mortali
existentem, modo omnia essentialia, quae ad sacramentum con-
ficiendum aut conferendum pertinent, servaverit, non conficere
aut conferre sacramentum, anathema sit1)." Deshalb wurde auch
wiederholt verdammt der Satz: dass die von einem Häretiker
(Excommunicirten) ertheilte Taufe nicht gültig sei, dahin gehört
auch die römische Lehre, dass im Nothfalle (z. B. bei einem
Sterbenden) ein Excommunicirter (Priester oder Bischof) die
Sacramente, namentlich das Buss-sakrament, wozu der Papst
auch eine jurisdictionelle Vollmacht eingeführt hat, spenden
dürfe; dass er es Jeanne, wird dabei vorausgesetzt. Valide kann
er es kraft seiner Weihe, legitime thut er es nach römischer
Lehre, wenn der Papst es erlaubt, wovon allerdings der
Einsetzer und Urheber der sacramentalen Gnaden, Jesus Christus
nichts gesagt oder geoffenbart hat. Die streng römischen Litur-
giker u. Canonisten unterscheiden den fähigen Minister der
Sacramente, der sie valide vollzieht und ertheilt, und den
würdigen. Zu den Bedingungen der Würdigkeit rechnen sie, dass
er nicht in Sünden u. nicht unter kirchlichen Censuren
(Suspension, Excommunication) sich befindet. „Dabei ist dem Kle-
rikus zur Gültigkeit (Validität) nur der Wille nothwendig, das
Sacrament spenden zu wollen, mag es sich übrigens mit seinem
Glauben u. seinen Sitten wie immer verhalten." Liturgik von
Fr. X. Schmid, Passau 1832, I. S. 67. Sehr römisch ist der Prof.

') Siehe : Cliiffletii Philippi, Sacro sancti et oecumen. Concilii Tridentini
Canones et Decreta. Parisiis 1697. p. 64.



— 35 —

Zur Fähigkeit gehört die entsprechende Weihe u. die Beobachtung
der essentialia, wie das Concil v. Trient sich ausdrückt.

Wesentlich ist der Wille, das bestimmte Sakrament zu
spenden, also die Intention, die Absicht, zu thun, was die Kirche
in der Verwaltung der Sacramente thut, u. infolgedessen, die

Anwendung der Materie u. Form, die als von Christo eingesetzt

gilt, d. h. das sichtbare Zeichen.
Dass bei der Fortpflanzung der bischöflichen Weihe in der

alten holländischen Kirche im kritischen Momente ein römischer
Bischof (Titular Erzbischof von Babylon, Varlet) weihte u.
die richtige Materie u. Form anwandte in der Absicht zu
weihen, ist protokollarisch festgestellt. Die letzte Nummer des

„Deutschen Merkur", die erste des Jahres 1892, hat in einem
Artikel von Prof. Reusch (der freundlich grüsst) darauf wieder
hingewiesen. In diesem Artikel ist auch das Buch erwähnt:
Histoire abrégée de l'Eglise Métropolitaine d'Utrecht von G. Dupac
de Bellegarde, erschienen zu Utrecht bei Vander Weyde 1765,
welches das beste u. aktenmässige Werk über die Trennung
zwischen Rom u. der ehrwürdigen misshandelten Kirche von
Utrecht ist. Die deutschen Bearbeitungen, soweit sie Beachtung
verdienen, stützen sich darauf.

Einer von den vielen irrthümlichen Cathedralsprüchen des

„unfehlbaren" Papstes findet sich in dem Decretum pro Armenis
in Bulla Eugenii IV Esultate Deo. Dort heisst es, materia u.
forma des Sakramentes der h. Weihen sei die Darreichung der
liturgischen Gegenstände mit den entsprechenden Worten im
Pontificale Romanum, also werde das Priesterthum übertragen
durch die Darreichung des Kelches mit Wein u. der Patene
Mit Brod in Begleitung der Worte : Accipe potestatem offerendi
sacrificium etc., während es in der ganzen kath. Kirche
feststeht, dass das sichtbare Zeichen (Materie u. Form) die
Handauflegung u. das entsprechende Gebet des Bischofs sei.

Wenn in der römischen Papstkirche im 15. Jahrhundert
nach obiger Entscheidung verfahren wurde, dann hat der Papst
selbst Weihe u. Succession verloren, denn dann sind seit dem
alle römischen Weihen ungültig (consecrationes invalidae).

Der Streit über den Jansenismus ist nichts als jesuitische
Schwindelei in Betreff der Augustinischen Gnadenlehre. Sie
rechnen darauf, dass die blöde Masse in „Jansenist" ein
beschimpfendes Wort hört. Die Utrechter Kirche hat übrigens nie



— 36 —

eine Übertreibung der Gnadenlehre des h. Aug. vorgetragen. —
Leider habe ich gestern u. vorgestern Telegramme erhalten,
wonach der Erzb. Johannes Heykamp lebensgefährlich erkrankt ist.

Die ausführlichste u. wohl auch beste Darstellung der
Geschichte des Papstthums in Avignon bietet der 6. Band der
Geschichte der Stadt Rom von Ferdinand Gregorovius dar
(III. Aufl. 1878, Stuttgart bei Cotta). Nun leben Sie wohl!

Ihr freundschaftlich u. herzlich ergebener
Joseph Reinkens, Bischof.

Bonn, 20. Nov. 1892.

10.

Hochgeehrter General
Verehrter Freund!

Eben hatte ich meine Berliner Rede für Sie nach Petersburg

geschickt, als Ew. Ezcellenz freundlicher Brief anlangte.
Ich habe nun die Rede auch nach Stuttgart gesandt. Sie haben
freilich nicht geschrieben, ob Sie dort noch bleiben; aber da
Sie wegen meiner Antwort, die Sic doch erwarten, nichts sagen,
so setze ich es voraus.

Der Kaiser hat mich nicht empfangen. Als ich nach Berlin
kam, hatte er in Potsdam Taufe und Hohen Besuch ; gleich
darauf Jagd in Blankenburg. Er liess mich durch den Minister
freilich wohl fragen, ob ich etwas Dringliches habe; das nahm
ich aber als Ablehnung, weshalb ich antwortete, es sei nur
eine Respektsbezeigung beabsichtigt gewesen. Besucht u.
gesprochen habe ich den Minister-Präsidenten, Grafen zu Eulenburg,

den Kultusminister Dr. Bosse, den Unterstaats-Sekretär
v. Weyhrauch, verschiedene Räthe u. den Chef der Civil-
Kabinets v. Lucanus. Überall Wohlwollen für meine Person,
aber Kirchenpolitik für die Mehrung der Macht des Papstes.
Alle Augen richten sich jetzt auf die Haltung des Centrums
gegenüber der Militärvorlage. Was zunächst kommen wird, kann
Niemand voraussagen. Unterdessen vertrauen wir auf Gott.

Der Stuttgarter Indifferentismus ist die Frucht der Unwissenheit.

Bei den protestantischen Geistlichen kommt der Hochmuth
dazu; dieser hat die Bildung einer Gemeinde in Stuttgart
gehindert; ich konnte keine Kirche zur Firmung erhalten. Die



— 37 -
Königin *), die den Abfall Hefele's hauptsächlich („um des Friedenswillen")

mitverschuldete, war auch im Wege trotz ihrer
Zugehörigkeit zur orthodoxen Kirche. Dass mir seitens der
Ultramontanen Hass und Lüge gegenüber stehen, ist für das Gewissen

beruhigend; denn es sind dieselben finsteren Mächte, gegen
die der Heiland zu kämpfen hatte.

Was nun ihre Frage, durch Michaud veranlasst, betrifft,
so fehlt für die Bejahung nach Ihrer Mittheilung ein Wörtchen,
nämlich: im Nothfalle, besonders in articulo mortis. Ein
willkürliches Zulaufen von allerhand Pleterodoxen zum katholischen
Abendmahlstische, wobei der katholische Geistliche den

Empfangenden die Verantwortung überliesse, würde ja alle
Kirchenordnung zerstören. In articulo mortis kann auch jeder
römische Geistliche von jeder Häresie absolviren. Wer nun das
Abendmahl von einem solchen begehrt, lässt voraussetzen, dass

er es im orthodoxen Sinne verlangt. In das Herz können wir
nicht sehen ; also bleibt dem Empfangenden die Verantwortung.
Eine synodale und kirchliche Entscheidung hierüber hat die
altkath. Kirche nicht gegeben. Ob ein Nothfall vorhanden ist
(durch Ermangelung eines Geistlichen der eigenen Confession),
kann nur der Einzelne beurtheilen. Es ist mir gegenwärtig nicht
möglich, canonische Studien darüber zu machen.

Welche Theorien über die „Intentio" u. das „ex opere
operato" Sie meinen, kann ich aus Ihren freundlichen Zeilen
nicht entnehmen. Ich glaube nicht, dass die Altkatholiken
darüber etwas lehren, was bei Ihnen schwer zu vertheidigen
sein würde. Ich nehme als massgebend für unsere gegenseitigen
Beziehungen das Zeitalter des h. Johannes Damascenus, also
Mitte des siebenten bis Mitte des 8 ten Jahrhunderts an.

Am 13. Nov. habe ich eine neue Kirche eingeweiht zu
Witten in Westfalen. Durch meine häufige Abwesenheit in diesem
Jahre haben sich hier meine Arbeiten sehr vermehrt, so dass
ich gerade jetzt Einzelstudien schwer machen kann.

Ich gedenke auch noch mit Freuden des Luzerner
Kongresses und der Hoffnungen, welche sich daran knüpfen. Gott
erfülle dieselben!

Mit warmen Grüssen Ihr freundschaftlich ergebener
Joseph H. Reinkens,

___ k. Bischof.
') Wjera Konstantinowna, russische Grosefürstin.



— 38 —

Bonn, 30. December 1892.
11.

Hochgeehrter Herr General
Theurer Freund

Es war sehr liebenswürdig von Ihnen, dass Sie mir aus
der Heimath schrieben, noch bevor ich Ihren letzten freundlichen

Brief aus Stuttgart beantwortet hatte. Ich beginne mit
dem ersteren.

Ihre Unterredung mit dem Grossherzog von Sachsen-Weimar
ist für mich hochinteressant, bestätigt aber nur, was ich leider
wusste. Den deutschen Fürsten ist der Kampf der Kirchen nur
Gegenstand politischer Berechnung und ihre Staatsregierungen
horchen ihnen das ab und überbieten sie in dem praktischen
Indifferentismus; Fürst Bismarck marschirte an der Spitze dieser
Kirchenpolitik. Unter den Fürsten ist kein Unterschied in dieser
Hinsicht zwischen römisch-katholischen (König von Sachsen,
Prinzregent von Bayern, ich nehme den Kaiser von Österreich
und den König von Belgien gleich mit) und protestantischen.
Keiner hält sich für verpflichtet, für ein gesundes kirchlich
religiöses Leben des Volkes einen Finger zu rühren; keiner
bemüht sich auch nur im geringsten, sich über die wahre Kirche
Jesu Christi eine Ueberzeugung zu bilden; sie gehen bei
kirchlichen Bewegungen nicht auf den religiösen Kern; ich bin
überzeugt, dass kein einziger deutscher Fürst weiss, worum es
sich im Altkatholicismus handelt; sie wollen subjectiv gerecht
sein, aber sie gravitiren alle mit ihren Staatsregierungen zu
der Masse hin und vermehren durch Connivenzen und Con-
zessionen deren Macht zu Gunsten des Papstes. Sie haben es

ja selbst erfahren, dass auch der Hochgebildete Grossherzog
von Sachsen-Weimar mit dem religiösen Theil der (Altkatholiken-)
Frage wenig vertraut war. Es ist ein verhängnissvoller Irr-
thum, dass die Fürsten und ihre Staatsmänner meinen, sie
könnten den vatikanischen Weltherrscher, der durch die (heidnisch

inficirte) Religion der römisch-katholischen Volksmassen
seine Herrschaft erweitert u. befestigt, ohne Religion durch
blosse Politik überwinden oder in Schranken halten. Bei äusseren
Courtoisien zwischen Kaiser und Papst wird die innere Spannung
wachsen, bis ein gewaltiger Riss erfolgt und die Frage gelöst
werden muss, wer der Stärkere ist. — Ich kenne den Grossh.
v. S. W. persönlich nicht. —



— 39 —

Der Protestantismus in seiner inneren Zerrissenheit und bei
der Zunahme der Leugnung fundamentaler Dogmen wird den
Vatican gewiss nicht besiegen. Sie erwähnen Harnack: ich habe
dessen Schriftchen über das Apostolische Glaubensbekenntniss1),
das so leichtfertig in's Volk geworfen wurde, sorgfältig gelesen
und seinen wissenschaftlichen Werth sehr gering gefunden. Und
das machte so grosses Aufsehen Auch das ist charakteristisch.

Unsere holländischen Freunde beurtheilen Sie im Wesentlichen

richtig; aber fürchten Sie nichts. Diese frommen und in
der persönlichen Heiligung vielfach erleuchteten Männer haben
etwa zwei Jahrhunderte hinter fest verschlossenen Thüren
gesessen ; da hat vor zwei Decennien ein kirchlicher Frühlingsruf
sie hervorgelockt, und nun bekommen sie leicht den Schnupfen,
der mit Geduld abgewartet werden muss. Haben Sie den

überwunden, so werden sie um so gesunder. Dieselben müssen all-
mählig mehr von der Geschichte der alten Kirche, der Zeit der
grossen Concilien, lernen ; ihre Väter, die sie als ihre Vorbilder
betrachten, sind nur ein paar Jahrhunderte alt.

Über die Einsetzung einer officiellen Commission bei Ihnen2),
freue ich mich herzlich, zumal da der von mir innig verehrte
Protopresbyter Janyschef Mitglied ist und Sie Einfluss haben.
Sollte diese Commission es für gut finden, dass vor unserer
nächsten Zusammenkunft (1894) kirchliche Beziehungen
angeknüpft werden sollten, so würde ich doch bitten, etwaige
Schreiben direkt an den Herrn Erzbischof von Utrecht zu richten
mit dem Ersuchen, dieselben dem Bischof Herzog und mir mit-
zutheilen. Deutschland u. die Schweiz werden durchaus „Hand
in Hand" gehen; Brüder können einander nicht näher stehen,
wie Herzog u. ich ; Cech8) folgt uns unbedingt. Spanien,
Italien, America müssen zunächst ausser Betracht bleiben.

Die Internationale Zeitschrift in Bern wird mit einem Artikel
von mir über den Endzweck der Weltschöpfung4) (mit Bezug
auf die Jesuitenlehre) eröffnet. Ich möchte wissen, welche Blätter

') Das Apostolische Glaubensbekenntniss. Berlin 1892. 5. Aufl.
2) Im Jahre 1892 wurde bei der heil, russischen Synodo in St. Petersburg

eine offizielle Kommission eingesetzt, die sich speziell mit den
altkatholischen Kirchenfragen beschäftigte.

') Amandus Cech war Bistums-Verweser der altkatholischen Kirche
in Osterreich.

4) Revue Internationale de Théologie. Berne 1893. „Einiges über den
Endzweck der Weltschöpfung." S. 1—38.



— 40 —

Sie in Petersburg halten : „Den Bern er Katholik" den „Deutschen
Merkur"? etc. Diese Blätter enthalten die Namen der Verfasser
ihrer Artikel nicht.

Von Stuttg. schrieben Sie, wie Sie bedauerten, dass Sie
mich nicht besuchen könnten. Das war freilich schade; vieles
war zu besprechen, was sich nicht leicht schreibt. — Die
dogmatischen Schwierigkeiten sind auf den Bonner Unions-
conferenzen 1874—1875 verhandelt worden ; ich glaube solche
existiren kaum mehr für uns. Der Ritus war in den Nationalkirchen

immer selbständig, wie die Jurisdiction.
Doch, ich muss jetzt schliessen, eine Flut von Briefen

kommt über mich wegen Neujahr. Sie haben dies noch nicht;
aber ich wünsche Ihnen den Segen für 1893. Janyschef bitte
ich herzlich zu grüssen. — In freundschaftlicher Hochachtung

Ihr treu ergebener
Joseph Reinkens, Bischof.

Bonn, 15. März 1893.

12.

Hochgeehrter Herr General und

lieber Freund
Für Ihren freundlichen Brief von 10/22 Febr. danke ich

herzlich.
Um gleich in médias res zu gehen, so erkläre ich mich mit

Ihren zwei Grundgedanken für die Gewinnung einer Basis zur
Anbahnung einer Kirchengemeinschaft vollkommen
einverstanden. Diese Grundgedanken sind ja für die Dogmen :

1. Unterscheidung der wirklichen Dogmen von den
Privatmeinungen (opiniones privatae), u.

2. Die Dogmata sind ja zu suchen in der allgemeinen Lehre
der ungetheilten Kirche.
Was den 2 ten Satz betrifft, so ist es bei der Anwendung

unumgänglich nothwendig, den ersten stets zu Rathe zu ziehen.
Und dabei halten wir Abendländer strenge fest an dem quod
ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est, an dem
berühmten Princip des Vincenz von Lerin für die Erforschung
des traditionellen Dogma's. Dagegen verstösst arg ein eben in



— 41 —

Berlin erschienenes Schriftchen: „Dogmatische Erörterungen
etc. von einem Geistl. der orthod. kath. orient. Kirche", das

auch durch verschiedene Missverständnisse und falsche
Voraussetzungen verwirrt. Man kann das ubique nicht durch ein
Städtchen oder ein Kloster im Morgen- oder Abendlande ersetzen,
das semper nicht durch 2 oder 3 Schriftsteller aus 3 oder 5

Jahrhunderten und die consensio nicht durch Stillschweigen.
Nicht kluge Vernunftschlüsse, sondern feste Thatsachen sollen
die Tradition beweisen. Doch ich kann darauf hier nicht eingehen.

Wir sind in obigen beiden Sätzen einverstanden, und das
ist viel. Dabei bleibt nun doch eine grosse Arbeit zu thun übrig,
nämlich festzustellen, was in der ungetheiltcn Kirche Dogma
war. Es ist für den Kenner der Kirchengeschichte unleugbar,
dass trotz der kirchlichen Trennung die scholastische Theologie
der abendländischen Kirche auf die Gestaltung der Dogmatik
in der morgenländischen einen grossen Einfluss geübt hat. Wie
schwierig die Ermittelung ist, zeigt eben wieder die interessante
Abhandlung von Reusch über „Die Siebenzahl der Sakramente" *),

welche dem Gesammtbewusstsein der ungetheilten Kirche als
Zahl jedenfalls fremd war, u. der Berliner orthodoxe Geistliche

macht sogar die Gültigkeit der Bischofsweihe abhängig
von der Absicht des Consecrirenden, „die Vollmacht, sämmtliche
sieben Sakramente zu spenden" zu übertragen Diese Absicht
haben die Bischöfe der alten Kirche jedenfalls nicht gehabt.
da sie die Zahl nicht kannten.

Ihre Aufstellung der „Grossmächte der Zukunft" hat etwas
Imposantes. Auch ich glaube und hoffe, dass die vereinigten
Kirchen in dem Kampfe siegen werden. Aber muss dann doch
auch eine Staatsautorität nach wie vor geben, aber freilich
ohne Panamismus, vielmehr auf sittlichen Principien ruhend.
Dr. Weibel's schöner Traum gehört in längst vergangene Zeiten.
Wenn die Kulturstaaten selbst wussten, wie viel Uhr es geschlagen
in der Weltgeschichte, so würden Sie freilich sobald als möglich
eine Diplomaten-Conferenz abhalten und beschliessen, den armen
»heiligen Vater" aus seiner Gefangenschaft in der Zauberburg,
Vatican genannt, zu befreien und in ein herrliches mildes Klima
Africa's zu geleiten, wo man seine ersehnte Freiheit gegen die
bösen „Piemontesen" mit Leichtigkeit schützen könnte. Aber

*) Revue I. c. 1893. S. 181—205.



— 42 —

heutzutage sinnt jede Grossmacht darauf, den „Statthalter Gottes"
als Trumpf gegen eine andere Grossmacht aufzuspielen. Auf
der Eifersucht der Kulturstaaten steht der Thron des „Vicegottes",
nicht auf dem Felsen Christi. —

Für die Mittheilungen über den serb. Metrop. Michaell) und
über die Stimmung in Griechenland und Constantinopel danke
ich bestens. Ich hoffe so gern mit Ihnen.

Wenn die altkatholische Frage in Böhmen nur nicht den

nationalen Zwiespalt im Wege hätte Dort wäre schon guter
Boden.

Doch ich muss zum Schlüsse eilen. Ich bitte wiederholt
warmen Gruss an unsern Freund Janyschef auszurichten, und
bleibe in herzlich-freundschaftlicher Hochachtung

Ihr allzeit treu ergebener
Joseph Reinkens.

Bonn, 22. Juni 1893.

13.

Hochgeehrter Herr General und
verehrter Freund

Ihre freundlichen Mittheilungen über die Äusserungen des
edlen Grossherzogs von Sachsen-Weimar waren mir
hochinteressant und erfreulich. S. Kgl. Hoheit hat ganz Recht, wenn
er sagt, unsere Artikel sollten in viel gelesenen politischen
Zeitungen erscheinen. Diese aber stehen uns für gründliche
Auseinandersetzungen nicht zur Verfügung. Seit die deutschen

Staatsregierungen, namentlich die preussische u. die badische,
die römischen Katholiken, besonders ihre Hierarchen,
auszeichnen und die Macht des Papstes unausgesetzt mehren, folgen
die Zeitungen dem allgemeinen Strome. Die Frage nach den
Abonnenten und Inseraten entscheidet meistens.

In Württemberg, namentlich in Stuttgart, liesse sich wohl
die altkatholische Bewegung wieder in Gang bringen ; aber
die Kirchen- u. Geldfrage ist schwierig bei der Bildung neuer
Gemeinden. Mit der Heranbildung von Geistlichen kommen wir
allmählig weiter.

') Der berühmte Metropolit von Belgrad (1859—1898).



— 43 —

Ich bin gespannt auf Ihren Artikel in No. 3 der Int. Revue
über Filioque l).

Auf die Universität Tübingen ist in kirchlicher Beziehung
nicht zu rechnen. Schon seit 30 Jahren hat der katholische
Theil uns im Stiche gelassen ; auch der protest, steht uns fern.

Ich bin sehr mit Firmungen beschäftigt, muss in den nächsten
Tagen wieder verreisen (nach Karlsruhe etc.) u. werde erst
gegen Mitte Juli wieder hier sein. Nehmen Sie vorlieb mit diesen
Zeilen und seien Sie herzlich gegrüsst von

Ihrem freundschaftlich ergebenen
Joseph H. Reinkens, kath. Bischof.

Bonn, 28/16 Nov. 1893.

14.

Hochgeehrter Herr General
Lieber Freund

Ihre freundlichen Zeilen will ich gleich beantworten. Ihre
Auffassungen sind richtig. Zwischen der anglic. u. der altkath.
Kirche besteht keine Kirchengemeinschaft, also keine unbegrenzte
Intercommunion von Kirche zu Kirche. Wenn nun a^er die
Lambeth Conference2) einerseits ohne Berathung und Einigung
mit uns, also einseitig, gestattet hat, dass einzelnen Altkatholiken
das Abendmahl von den anglicanischen Geistlichen in
Ermangelung eines eigenen altkath. Geistlichen gereicht werde,
und unsere Synode dann auch ihrerseits einen ähnlichen Beschluss
gefasst hat, so sind dabei gewisse Voraussetzungen und
Bedingungen massgebend (man schreibt dies Wort jetzt mit einem a;
negativ sagt man: unmaßgeblich, aber positiv: massgebend). Ich
Will nur von unserer Seite sprechen. Unsere erste Voraussetzung
für eigenen Empfang des h. Sacraments ist die wirkliche
Consecration. Jeder ernste Historiker, der die Geschichte der
kirchlichen Bewegung des XVI. Jahrhunderts in England aus authentischen

Urkunden und nicht aus polemischen Schriften kennen

') Revue 1. c., Artikel „Du rapprochement entre les anciens-catholiques
et les orthodoxes d'orient". S. 429—442.

') Epistola centum Episcoporum in Anglia congregatorum, in Palatio
Lambethano, mense Julio, anno MDCCCLXXVIII. Londini 1878.



— 44 -
lernt, muss den anglic. Bischöfen die Succession und damit
auch das besondere Priesterthum zuerkennen und damit die
Macht der Consecration. Die Bedingung der individuellen
Communion ist dann die Überzeugung desselben Glaubens in Betreff
der h. Eucharistie, und zwar auf Grund der bei der Unions-
conferenz 1874 festgestellten Doctrin, welcher auch Janyschef
zugestimmt hat. Der Fall einer solchen gemeinschaftlichen
Communion Einzelner ist aber bis jetzt selten vorgekommen.
Die Herren Anglicaner wünschten dieselbe beim Kölner u. beim
Luzerner Congresse; doch sind wir, wie Sie wissen, nicht
darauf eingegangen. Unsere Holländischen Mitbischöfe, mit
denen wir ja in voller Kirchengemeinschaft stehen, sind nicht
damit einverstanden; doch haben wir auch die morgenländische
Kirche dabei im Auge gehabt. Ich glaube nicht, dass jene
individuelle Beziehungen bei Unionsbestrebungen hindernd in
den Weg treten könnten. Loyson und Lord Plunket haben
vereinzelte Stellungen eingenommen. In jener individuellen
Zulassung zum h. Abendmahle handelt es sich nicht um ein
oecumenisches Princip oder um einen Beschluss eines oecum.
Concils. Was einzelne etwa angesehene Schriftsteller früherer
Zeiten darüber dachten, ziehe ich daher nicht in Betracht. —

Ad 2. (Siebenzahl der Sacramente) ist Ihre Darstellung
vollkommen richtig. Wir haben die Siebenzahl der Sacramente
in Theorie u. Praxis. Wir stimmen aber dem Concil von Trient
darin bei, dass sie nicht an Würde unter einander gleich seien
(sess. 7, can. 3).

Ganz vortrefflich characterisiren Sie unsere Reform mit
den Worten : „Überhaupt haben die Altkatholiken in der Röm.
kath. Lehre (und, glaube ich, praxi) nur das geändert, was in
der Lehre der ungeth. Kirche keine Wurzeln hatte." So ist es.
Um das richtig zu beurtheilen von Seiten Ihrer orthodoxen
Kirche, ist es nun freilich nothwendig, dass Ihre gelehrten
Kirchenhistoriker und Dogmatiker dasjenige kennen und
unterscheiden lernen, was in der ungeteilten Kirche in Lehre und
praxi Wurzeln hatte, von dem, was während des späteren Mittelalters

durch den Einfluss der römischen im Dienste des Papstthums

stehenden Scholastik bei mangelndem historischen Wissen
so aufgenommen worden ist, als wäre es Erbtheii der alten
ungetheilten Kirche. Auf Einzelnes kann ich nicht eingehen.
Das musste sich allmählich ergeben durch wissenschaftliche



- 45 —

Arbeiten, die eine tiefere Kenntniss aller schriftlichen Urkunden
der alten ungeth. Kirche voraussetzen.

Mit herzlichem Gruss in freundschaftlicher Hochachtung
Ihr treu ergebenster

Joseph Reinkens.

Bonn, 23. Oct. 1895.

15.

Hochgeehrter Herr General
Verehrter Freund

Die Berichte über die Unionsconferenzen von 1874 u. 75
habe ich durchgesehen. Die Äusserungen, welche Sie Janyschef
und Damalas zuschreiben, sind dem Sinne nach allen anwesenden
Mitgliedern der morgenländischen Kirche gemeinsam gewesen
und finden sich in den Berichten immer wieder. Ossinin1) trug
sie am 11. Aug. 1875 in bestimmt formulirten, am Tage vorher
Von den Orientalen gutgeheissenen Sätzen der Conferenz vor.
Auch wurde der Unterschied zwischen Theologie u. Dogma
stets anerkannt u. festgehalten. Auf diesen Standpunkt werde
ich mich in der zu entwerfenden Antwort mit Berufung auf
die Unionsconferenzen stellen. Die 7 ökum. Concilien mit ihren
dogmatischen Symbolen und die übereinstimmende Tradition
der alten ungeteilten Kirche müssen massgebend bleiben. Eine
Zusammenfassung der morgenländischen Tradition haben wir
]n Johannes Damascenus (8. Jahrhundert). —

Was haben denn der Grossfürst Constantin u. seine
Schwester die Herzogin Wera dem Papste in seinem Palaste
8A Stunde Komplimente zu machen und den fanatischen Rampolla

zu besuchen Das erregt bei uns Verwunderung. Die
Ultramontanen berufen sich mit Stolz darauf, dass die ersten
Herrscherhäuser der Welt in Rom dem Papste ihre Huldigungen
darbringen (die Hohenzollern thun es ja auch). Der Papst muss
Ja, selbst abgesehen von seinen göttlichen Prärogativen, als
König der Könige sich betrachten, der den unter ihm stehenden
Fürsten dieser Welt nicht einmal Gegenbesuch zu machen

') Johann T. Ossinin (1835—1887), Professor der St. Petersburger Geistl.
Akademie.



— 46 —

braucht. Dennoch wird der Tag kommen, wo es in Wahrheit
von ihm heissen wird : sic transit gloria mundi —

In treuer Ergebenheit freundlich grüssend
der Ihrige

Joseph H. Reinkens.

Bonn, 27. Nov. 1895.

16.

Hochgeehrter Herr General
Theurer Freund

Was ich über die Encyclica des Patriarchen Anthimos
denke, zeigt Ihnen der Artikel an der Spitze der neuesten
Nummer des Altkath. Volksbl. ; die ich hier beilege (bitte, nicht
zurückzusenden). Ich habe denselben als Reconvalescent (ich
war erkrankt) nach Empfang Ihres freundlichen Briefes v.
24 en geschrieben.

Ich danke herzlich für die Zusendung des hochinteressanten
Aktenstückes (durch Michaud). Ihren Wunsch, dass ich in der
Antwort nach Petersburg mich nicht auf Sie berufen möge,
werde ich gewiss erfüllen. Bald nach Ihrem liebenswürdigen
Besuche hatte ich arbeitsvolle Tage des Amtes, und dann wurde
ich durch einen schweren Anfall von Asthma bei einem Gange
zum Begräbniss eines Mitgliedes unserer hiesigen Gemeinde
krank. Zwar ist die Sache durch sorgfältige ärztliche Behandlung

gehoben worden, doch, gehe ich noch nicht aus und bedarf
der Schonung. So ist von ernster Arbeit noch keine Rede.

Ihren englischen Brief habe ich heute mit grossem Vergnügen
gelesen. Ihre Klarheit, der kirchliche Ernst und die vornehme
Ruhe thuen sehr wohl. —

Mit freundschaftlichem Gruss

Ihr herzlich ergebener
Joseph Reinkens,

Bischof.

(Schluss folgt.)


	Briefe von Döllinger, Reinkens, Weber, v. Schulte an General Kirejew

