
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 19 (1929)

Heft: 3

Artikel: Ansprache zur Eröffnung der Sitzung des Fortsetzungsauschusses der
Weltkonferenz für Glauben und Verfassung am 29. August 1929 in
Maloja

Autor: Sasse, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404040

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404040
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


152

Ansprache
zur

Eröffnung der Sitzung des Fortsetzungsausschusses der

Weltkonferenz für Glauben und Verfassung

am 29. August 1929 in Maloja.

Matth. 28, 20.

Am anderen Ende des Sees, der zu unseren Füssen liegt,
bei Sils Maria, sieht man auf einer bewaldeten Halbinsel eine

Inschrift, in einen mächtigen Felsen gemeisselt. Der Name
Friedrich Nietzsche steht dort geschrieben und darüber das
Lied von der tiefen Mitternacht, aus dem Zarathustra, der einst
in Sils Maria entstanden ist. Jahr für Jahr war Nietzsche aus
dem Lärm der Welt in die Einsamkeit dieses Gebirgstales geflohen,
über dem damals noch die tiefe Stille der menschenfernen Natur
lag. Vor sich den grünen Spiegel des Sees, zur Rechten und zur
Linken die steilen Felswände und in der Ferne die Eis- und
Schneewüsten des Hochgebirges, fern von den Menschen und ihrem
lauten Treiben, so sass er da und schrieb seine grossen Werke.
Unter den Gedichten, die er hier geschaffen hat — sie gehören zu
clem Grössten, was in deutscher Sprache geschrieben ist, niemals
vielleicht hat die tiefste Einsamkeit, die trostloseste Verlassenheit

einer Seele einen solchen Ausdruck gefunden wie in ihnen —,
findet sich eines, in dem er schildert, wie er in der schaurigen
Einsamkeit des Hochgebirges nach Menschen ruft, die ihn
verstehen, „der Freunde harrend, Tag und Nacht bereit". Aber
niemand kommt, der ihn versteht. Und schliesslich verhallt
sein Schrei, der Schrei einer unendlichen Sehnsucht: „Dies Lied
ist aus, der Sehnsucht süsser Schrei erstarb im Munde Nun
lacht die Welt, der grause Vorhang riss, die Hochzeit kam für
Licht und Finsternis." Die Dämmerung bricht an, die in der
Nacht des Wahnsinns endet.

Warum erzähle ich das? Nicht nur weil es eine ergreifende
Episode aus der Geistesgeschichte unseres Volkes ist, an die

wir Deutschen hier erinnert werden, sondern noch aus einem



— 153 —

anderen Grunde. Es gibt Menschen, in deren Leben das Schicksal
einer ganzen Epoche sich verkörpert, und Nietzsche gehörte zu
diesen Menschen. Seine trostlose Verlassenheit und Einsamkeit ist
die Einsamkeit des modernen Menschen. Wohl glüht auch in der
Seele dieses Menschen noch die Sehnsucht nach Gott, wohl ruft
er wie Friedrich Nietzsche nach dem unbekannten Gott und
weiht ihm feierlich Altäre in seines Herzens tiefster Tiefe. Aber
die Stimme des lebendigen Gottes hört er nicht mehr. In die
Nacht seines Lebens tritt kein Erlöser mehr1, sondern höchstens
noch gespenstische Gestalten wie die dunkle Gestalt Zarathustras
bei Nietzsche. Christus den Herrn kennt er nicht mehr. In
seiner Verlassenheit schreit er nach Gemeinschaft mit anderen
Seelen. Aber er findet den Bruder nicht mehr. Das alles aber
bedeutet die Zerstörung des Menschen, die Zerstörung der Seele.
Und es ist die grosse Schicksalsfrage der abendländischen
Menschheit heute, ob sie ohne Gott, ohne Christus, ohne die

Bruderschaft, die der Herr in seiner Kirche gestiftet hat, den

dunklen Weg der Selbstzerstörung gehen wird. Sie geht in
die Nacht, in der Friedrich Nietzsche endete, wenn nicht ein

neuer, grosser Tag Jesu Christi über ihr anbricht.
Sehen wir nicht hier die grosse Aufgabe der Kirche? Wir

sind hier versammelt am anderen Ufer des Silser Sees. Hören
wir den Ruf, der von dort drüben kommt? Hören wir den
Notschrei einer Menschheit nach Erlösung? Hören wir den
Schrei nach dem unbekannten Gott? Hören wir die Stimmen
der Sehnsucht nach Wiederherstellung* der zerstörten
Menschengemeinschaft? Und hören wir auch die andere Stimme, die
von dort drüben kommt, die Anklage, die Friedrich Nietzsche
einst gegen uns, die Christenheit, erhoben hat und die heute
in neuer Gestalt in tausend Sprachen durch alle Erdteile klingt:
„Bessere Lieder mussten sie mir singen, dass ich an ihren
Erlöser glauben lerne: erlöster mussten mir seine Jünger
aussehen!" Wir brauchen euch Christen nicht. Wir wollen
Gott, ihr aber habt nur fromme Reden über Gott. Wir
wollen den Erlöser, ihr aber erzählt uns nur alte
Geschichten. Eure Theologen sind sich nicht darüber einig,
was Erlösung ist — und ihr wollt uns Erlösung predigen Wir
wollen die tiefste Gemeinschaft, wir sehnen uns nach wahrer
Bruderschaft, und ihr gebt uns nur fromme Vereine, die
sich gegenseitig bekämpfen. Hört auf mit eurem frommen Ge-



— 154 —

rede — es interessiert uns nicht. Wir wollen Gott hören, nicht
euch. Eure Innerlichkeit, eure schönen mystischen Erlebnisse,
behaltet sie für euch. Wir Sterbenden, wir Verzweifelnden,
wir haben keine Zeit dafür — Hören wir diese Stimmen, Brüder,
hören wir den Schrei einer Menschheit, die mit dem Tode ringt?
Wehe uns, wenn wir ihn nicht hörten Gott hört ihn. Er, der
das Seufzen der Elenden vernimmt, er versteht diesen Schrei.
Und der Herr, der einst gekommen ist, die Sünder zur Busse

zu rufen und nicht die Gerechten, der wird über diese Anklagen
vielleicht ganz anders denken, als wir es zu tun pflegen, „an
jenem grossen Tage, da er kommt, zu richten die toten Lebendigen

und die lebendigen Toten".
Was wollen wir auf diese Stimmen erwidern? Was können

wir dazu sagen Wir können nur eins sagen : Kyrie eleison

Wir können nur eins tun: wir können Busse tun. Hier liegt
ja eines der grossen Geheimnisse der Kirche Jesu Christi. Sie

lebt trotz aller Anklagen, die gegen sie erhoben worden sind
durch neunzehn Jahrhunderte. Denn sie lebt von der Busse.

Keine Kritik an der Kirche, auch die Kritik Nietzsches nicht,
hat so schonungslos, so wahrhaftig alle Schäden der Kirche
aufgedeckt wie die Busse, die die grossen Heiligen der Christenheit,

die die Jünger des Herrn in allen Jahrhunderten getan
haben. Nur von der Busse leben wir, nur als Büssende können
wir leben. Wie das Christentum einst als eine gewaltige
Bussbewegung begann, so haben alle grossen Epochen der Kirche
mit dem Ruf zur Busse begonnen. Und wenn Gott der Herr
seiner Kirche heute einen neuen grossen Tag ihrer Geschichte
schenken will — und dass er das tue, das ist unser Gebet —,
dann wird auch dieser Tag mit der Busse beginnen. Eine Welt,
die mit dem Tode ringt, eine Menschheit, die in der Nacht des

Wahnsinns zu versinken droht, schreit nach Rettung. Und wir
stehen ihr in Ohnmacht gegenüber. Wir wissen nicht, was wir
tun sollen. Es gibt kein Programm zur Lösung dieser Aufgabe.
Evangelisation der Welt, Missionierung der Massen, Wiederherstellung

der zerstörten Gemeinschaft, Einigung der Christenheit —

das alles wollen wir vollbringen? Nein, wir müssen einsehen, dass

wir das alles nicht können. Erst wenn wir unsere völlige
Ohnmacht und Hilflosigkeit einsehen, erst wenn wir vor dem
Angesicht des Heiligen und Wahrhaftigen erkennen, dass wir in
unserer Sünde ja gar nicht der Welt gegenübertreten können



— 155 —

mit dëm Anspruch, dass sie auf uns hört, erst wenn wir erkennen,
dass unsere Lippen unrein und unsere Hände befleckt sind,
erst wenn wir nichts anderes mehr sagen können als Kyrie eleison,
erst dann lernen wir das Geheimnis der Kirche Christi
begreifen.

Denn dann, wenn unser Mund verstummt, dann redet Er.
Wenn wir mit unserer Weisheit und unserer Kraft zu Ende

sind, dann spricht Er zu uns sein grosses Wort : Siehe, ich bin
bei euch alle Tage bis an der Welt Ende Mit diesem Worte
sandte er einst seine Apostel in die Welt, zu Aufgaben, die,
menschlich gesprochen, unlösbar waren, zu Zielen, die sie nicht
kannten. Und sie gingen freudig den unbekannten Weg. Sie

wussten, dass seine Vergebung, sein Friede, seine Kraft mit
ihnen war. „Siehe, ich bin bei euch alle Tage" — das ist das
Geheimnis der Kirche. Denn worauf ruht die Kirche? Nicht
auf unserem Glauben, nicht auf der Heiligkeit unseres Lebens —
dann wäre sie längst aus der Geschichte verschwunden —,
sondern allein auf Christus dem Herrn. Ubi Christus, ibi ecclesia,
mit diesem Worte musste jede Definition der Kirche anfangen.
Weil es einen Kyrios gibt, darum gibt es eine Kirche. Haben
wir das nicht zu oft vergessen? Dass es einen lebendigen
Christus gibt, dass Gott den Gekreuzigten auferweckt und zu
einem Herrn gemacht hat und dass dieser Herr wirklich und
persönlich bei uns ist alle Tage — das sind nicht Gleichnisse
und Bilder, sondern das ist die Wirklichkeit, von der wir im
Glauben wissen. Wo sein Evangelium lauter und rein gepredigt
wird, wo seine Sakramente recht verwaltet werden, da ist er
wirklich und persönlich gegenwärtig.

Dieser Glaube an den lebendigen Herrn allein gibt uns die
rechte Stellung zu unseren Aufgaben. Er bewahrt uns vor den
beiden grossen Sünden der Christenheit unserer Zeit. Vor der
schweren Sünde des Pessimismus, der an den Wirkungsmöglichkeiten

der Kirche verzweifelt, weil er das Bekenntnis zu
dem gegenwärtigen Christus nicht mehr ernst nimmt, weil eres

nicht ernst nimmt, dass Ihm auch heute alle Gewalt
gegeben ist im Himmel und auf Erden und dass Er uns genau
so nahe ist wie der Christenheit des Anfangs. Und vor der
schweren Sünde des Optimismus, der die furchtbare Wirklichkeit

der Sünde in der Welt übersieht und nichts davon weiss,
dass die Macht des Bösen dort am schrecklichsten wirkt,



— 156 —

wo sie die Gemeinde Jesu zerstören will. Pessimismus und
Optimismus sind menschliche Stimmungen. Wo sie herrschen,
da wird der Glaube verfälscht. Denn der Glaube hat nichts
mit Stimmungen zu tun. Er ist das unerschütterliche Trauen
auf die unverbrüchlichen Verheissungen Gottes.

In demütiger Busse wollen wir alle uns zu Ihm wenden.
Dass wir alle, die wir ganz verschiedenen Kirchengemeinschaften

angehören, uns zu Ihm, dem Einen, wenden, darin
liegt das Wesen der ecclesia universalis, die wir suchen. Wenn
wir alle mit leeren Händen und mit zerschlagenen Herzen zu
Ihm kommen, dann wird Er uns an unsere Aufgaben stellen,
so wie Er einst seine ersten Jünger in die Welt sandte, mit
der grossen Verheissung, die wir heute im Glauben hören:
Siehe, ich bin bei euch alle Tage bis an der Welt Ende!

Hekmann Sasse.


	Ansprache zur Eröffnung der Sitzung des Fortsetzungsauschusses der Weltkonferenz für Glauben und Verfassung am 29. August 1929 in Maloja

