Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 19 (1929)

Heft: 3

Artikel: Ansprache zur Er6ffnung der Sitzung des Fortsetzungsauschusses der
Weltkonferenz fur Glauben und Verfassung am 29. August 1929 in
Maloja

Autor: Sasse, Hermann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404040

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404040
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 152 —

Ansprache

zur

Erofinung der Sifzung des Fortsetzungsausschusses der
Weltkonferenz fiir Glauben und Verfassung

am 29. August 1929 in Maloja.

Matth. 28, 20.

Am anderen Ende des Sees, der zu unseren Fiissen liegt,
bei Sils Maria, sieht man auf einer bewaldeten Halbinsel eine
Inschrift, in einen méchtigen Felsen gemeisselt. Der Name
Friedrich Nietzsche steht dort geschrieben und dariiber das
Lied von der tiefen Mitternacht, aus dem Zarathustra, der ecinst
in Sils Maria entstanden ist. Jahr fir Jahr war Nietzsche aus
dem Lérm der Weltin die Einsamkeit dieses Gebirgstales geflohen,
iber dem damals noch die tiefe Stille der menschenfernen Natur
lag. Vor sich den griinen Spiegel des Sees, zur Rechten und zur
Linken die steilen Felswiinde und in der Ferne die Eis- und
Schneewiisten des Hochgebirges, fern von den Menschen und ihrem
lauten Treiben, so sass er da und schrieb seine grossen Werke.
Unter den Gedichten, die er hier geschaffen hat — sie gehoren zu
dem Grossten, was in deutscher Sprache geschrieben ist, niemals
vielleicht hat die tiefste Einsamkeit, die trostloseste Verlassen-
heit einer Seele einen solchen Ausdruck gefunden wie in ihnen —,
findet sich eines, in dem er schildert, wie er in der schaurigen
Einsamkeit des Hochgebirges nach Menschen ruft, die ihn ver-
stehen, ,der Freunde harrend, Tag und Nacht bereit“. Aber
niemand kommt, der ihn versteht. Und schliesslich verhallt
sein Schrei, der Schrei einer unendlichen Sehnsucht: ,Dies Licd
ist aus, der Sehnsucht siisser Schrei erstarb im Munde ... Nun
lacht die Welt, der grause Vorhang riss, die Hochzeit kam fiir
Licht und Finsternis.“ Die Dammerung bricht an, die in der
Nacht des Wahnsinns endet.

Warum erzihle ich das? Nicht nur weil es eine ergreifende
Episode aus der Geistesgeschichte unseres Volkes ist, an dic
wir Deutschen hier erinnert werden, sondern noch aus cinem



— 153 —

anderen Grunde. Es gibt Menschen, in deren L.eben das Schicksal
einer ganzen Epoche sich verkorpert, und Nietzsche gehorte zu
diesen Menschen. Seine trostlose Verlassenheit und Einsamkeit ist
die Einsamkeit des modernen Menschen. Wohl gliiht auch in der
Seele dieses Menschen noch die Sehnsucht nach Gott, wohl ruft
er wie Friedrich Nietzsche nach dem unbekannten Gott und
weiht ihm feierlich Altire in seines Herzens tiefster Tiefe. Aber
die Stimme des lebendigen Gottes hort er nicht mehr. In die
Nacht seines Lebens tritt kein Erloser mehr, sondern hochstens
noch gespenstische Gestalten wie die dunkle Gestalt Zarathustras
bei Nietzsche. Christus den Herrn kennt er nicht mehr. In
seiner Verlassenheit schreit er nach Gemeinschaft mit anderen
Seelen. Aber er findet den Bruder nicht mehr. Das alles aber
bedeutet die Zerstorung des Menschen, die Zerstérung der Seele.
Und es ist die grosse Schicksalsfrage der abendlindischen
Menschheit heute, ob sie ohne Gott, ohne Christus, ohne die
Bruderschaft, die der Herr in seiner Kirche gestiftet hat, den
dunklen Weg der Selbstzerstérung gehen wird. Sie geht in
die Nacht, in der Friedrich Nietzsche endete, wenn nicht ein
neuer, grosser Tag Jesu Christi liber ihr anbricht.

Sehen wir nicht hier die grosse Aufgabe der Kirche? Wir
sind hier versammelt am anderen Ufer des Silser Sees. Horen
wir den Ruf, der von dort driben kommt? Horen wir den
Notschrei einer Menschheit nach Erlosung? Hoéren wir den
Schrei nach dem unbekannten Gott? Hoéren wir die Stimmen
der Sehnsucht nach Wiederherstellung der zerstorten Menschen-
gemeinschaft? Und héren wir auch die andere Stimme, die
von dort driiben kommt, die Anklage, die Friedrich Nietzsche
einst gegen uns, die Christenheit, erhoben hat und die heute
in neuer Gestalt in tausend Sprachen durch alle Erdteile klingt:
»Bessere Lieder miissten sie mir singen, dass ich an ihren Er-
loser glauben lerne: erloster miissten mir seine Jiinger aus-
sehen!“ Wir brauchen euch Christen nicht. Wir wollen
Gott, ihr aber habt nur fromme Reden iiber Gott. Wir
wollen den Erloser, ihr aber erziihlt uns nur alte Ge-
schichten. Eure Theologen sind sich nicht dariiber einig,
was Erlosung ist — und ihr wollt uns Erlosung predigen? Wir
wollen die tiefste Gemeinschaft, wir sehnen uns nach wahrer
Bruderschaft, und ihr gebt uns nur fromme Vereine, die
8ich gegenseitig bekdampfen. Hort auf mit eurem frommen Ge-



— 1564 —

rede — es interessiert uns nicht. Wir wollen Gott horen, nicht
euch. Eure Innerlichkeit, eure schonen mystischen Erlebnisse,
behaltet sie fiir euch. Wir Sterbenden, wir Verzweifelnden,
wir haben keine Zeit dafiir! — Horen wir diese Stimmen, Briider,
horen wir den Schrei einer Menschheit, die mit dem Tode ringt?
Wehe uns, wenn wir ihn nicht horten! Gott hort ihn. Er, der
das Seufzen der Elenden vernimmt, er versteht diesen Schrei.
Und der Herr, der einst gekommen ist, die Siinder zur Busse
zu rufen und nicht die Gerechten, der wird tiber diese Anklagen
vielleicht ganz anders denken, als wir es zu tun pflegen, ,an
jenem grossen Tage, da er kommt, zu richten die toten Leben-
digen und die lebendigen Toten,

Was wollen wir auf diese Stimmen erwidern? Was koénnen
wir dazu sagen? Wir kénnen nur eins sagen: Kyrie eleison!
Wir kénnen nur eins tun: wir kénnen Busse tun. Hier liegt
ja eines der grossen Geheimnisse der Kirche Jesu Christi. Sie
lebt trotz aller Anklagen, die gegen sie erhoben worden sind
durch neunzehn Jahrhunderte. Denn sie lebt von der Busse.
Keine Kritik an der Kirche, auch die Kritik Nietzsches nicht,
hat so schonungslos, so wahrhaftig alle Schiden der Kirche
aufgedeckt wie die Busse, die die grossen Heiligen der Christen-
heit, die die Jiinger des Herrn in allen Jahrhunderten getan
haben. Nur von der Busse leben wir, nur als Biissende kdnnen
wir leben. Wie das Christentum einst als eine gewaltige Buss-
bewegung begann, so haben alle grossen Epochen der Kirche
mit dem Ruf zur Busse begonnen. Und wenn Gott der Herr
seiner Kirche heute einen neuen grossen Tag ihrer Geschichte
schenken will — und dass er das tue, das ist unser Gebet —,
dann wird auch dieser Tag mit der Busse beginnen. Eine Welt,
die mit dem Tode ringt, eine Menschheit, die in der Nacht des
Wahnsinns zu versinken droht, schreit nach Rettung. Und wir
stehen ihr in Ohnmacht gegeniiber. Wir wissen nicht, was wir
tun sollen. Es gibt kein Programm zur Losung dieser Aufgabe.
Evangelisation der Welt, Missionierung der Massen, Wiederher-
stellung der zerstorten Gemeinschaft, Einigung der Christenheit —
das alles wollen wir vollbringen? Nein, wir miissen einsehen, dass
wir das alles nicht kénnen. Erst wenn wir unsere véllige Ohn-
macht und Hilflosigkeit einsehen, erst wenn wir vor dem An-
gesicht des Heiligen und Wahrhaftigen erkennen, dass wir in
unserer Sinde ja gar nicht der Welt gegeniibertreten koénnen



— 155 —

mit dem Anspruch, dass sie auf uns hort, erst wenn wir erkennen,
dass unsere Lippen unrein und unsere Hinde befleckt sind,
erst wenn wir nichts anderes mehr sagen kénnen als Kyrie eleison,
erst dann lernen wir das Geheimnis der Kirche Christi be-
greifen.

Denn dann, wenn unser Mund verstummt, dann redet Er.
Wenn wir mit unserer Weisheit und unserer Kraft zu Ende
sind, dann spricht Er zu uns sein grosses Wort: Siehe, ich bin
bei euch alle Tage bis an der Welt Ende! Mit diesem Worte
sandte er einst seine Apostel in die Welt, zu Aufgaben, die,
menschlich gesprochen, unlésbar waren, zu Zielen, die sie nicht
kannten. Und sie gingen freudig den unbekannten Weg. Sie
wussten, dass seine Vergebung, sein FKriede, seine Kraft mit
ihnen war. ,Siehe, ich bin bei euch alle Tage* — das ist das
Geheimnis der Kirche. Denn worauf ruht die Kirche? Nicht
auf unserem Glauben, nicht auf der Heiligkeit unseres Lebens —
dann wire sie lingst aus der Geschichte verschwunden —,
sondern allein auf Christus dem Herrn. Ubi Christus, ibi ecclesia,
mit diesem Worte miisste jede Definition der Kirche anfangen.
Weil es einen Kyrios gibt, darum gibt es eine Kirche. Haben
wir das nicht zu oft vergessen? Dass es einen lebendigen
Christus gibt, dass Gott den Gekreuzigten auferweckt und zu
einem Herrn gemacht hat und dass dieser Herr wirklich und
personlich bei uns ist alle Tage -— das sind nicht Gleichnisse
und Bilder, sondern das ist die Wirklichkeit, von der wir im
Glauben wissen. Wo sein Evangelium lauter und rein gepredigt
wird, wo seine Sakramente recht verwaltet werden, da ist er
wirklich und personlich gegenwirtig.

Dieser Glanbe an den lebendigen Herrn allein gibt uns die
rechte Stellung zu unseren Aufgaben. Er bewahrt uns vor den
beiden grossen Siinden der Christenheit unserer Zeit. Vor der
schweren Siinde des Pessimismus, der an den Wirkungsmaog-
lichkeiten der Kirche verzweifelt, weil er das Bekenntnis zu
dem gegenwiirtigen Christus nicht mehr ernst nimmt, weil er
es nicht ernst nimmt, dass Ihm auch heute alle Gewalt ge-
geben ist im Himmel und auf Erden und dass Er uns genau
80 nahe ist wie der Christenheit des Anfangs. Und vor der
schweren Siinde des Optimismus, der die furchtbare Wirklich-
keit der Siinde in der Welt iibersieht und nichts davon weiss,
dass die Macht des Bosen dort am schrecklichsten wirkt,



— 166 —

wo sie die Gemeinde Jesu zerstéren will. Pessimismus und
Optimismus sind menschliche Stimmungen. Wo sie herrschen,
da wird der Glaube verfilscht. Denn der Glaube hat nichts
mit Stimmungen zu tun. Er ist das unerschiitterliche Trauen
auf die unverbriichlichen Verheissungen Gottes.

In demiitiger Busse wollen wir alle uns zu Ihm wenden.
Dass wir alle, die wir ganz verschiedenen Kirchengemein-
schaften angehoren, uns zu Ihm, dem Einen, wenden, darin
liegt das Wesen der ecclesia universalis, die wir suchen. Wenn
wir alle mit leeren Hiinden und mit zerschlagenen Herzen zu
Thm kommen, dann wird Er uns an unsere Aufgaben stellen,
so wie Er einst seine ersten Jiinger in die Welt sandte, mit
der grossen Verheissung, die wir heute im Glauben héoren:
Siehe, ich bin bei euch alle Tage bis an der Welt Ende!

HERMANN SASSE.,




	Ansprache zur Eröffnung der Sitzung des Fortsetzungsauschusses der Weltkonferenz für Glauben und Verfassung am 29. August 1929 in Maloja

