
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 19 (1929)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


244

BIBLIOGRAPHIE.

Gruehn, Werner, Lie, Privat-Doz. in Dorpat: Die Seelsorge
in Lichte gegenwärtiger Psychologie. Arzt und Seelsorger,
Heft 7. Verlag Friedrich Bahn, Schwerin i. Mecklb., 1926.

86 Seiten, Preis Mk. 3. —.
Gruehn möchte die Seelsorgearbeit, die in gewissen Kreisen

noch immer als eine Art „göttlicher Alchemie" betrachtet wird,
auf das Niveau der heutigen wissenschaftlichen Erkenntnis
gehoben wissen. Die Ergebnisse der modernen psychologischen
und medizinischen Forschung, die schon zu glänzenden
Heilerfolgen an der kranken Seele geführt haben, können und dürfen

Kirche und Seelsorgern nicht weiter gleichgültig bleiben.
So gibt denn der Verfasser, besonders in den beiden letzten
Kapiteln 3. „Die gegenwärtige Psychologie" und 4. „Die moderne
Religionspsychologie" eine knappe Übersicht über die wichtigsten

Ergebnisse der neuesten Forschung und sucht andrerseits
das Wesen der kirchlichen Seelsorge (1. „Wesen, Entwicklung
und Wege der Seelsorge", 2. „Die beiden fundamentalen Seiten
der Seelsorge") in ein neues Licht zu stellen.

Gruehn ist ein Schüler K. Girgensohn's; wir finden in den

Ausführungen des Schülers die fein-verstehende,
taktvoll-zurückhaltende und umfassende Art des Meisters wieder. Wir
erwähnen als besonders glücklich den Gedanken, dass Psychologie

nur als eine mögliche Hilfsdisziplin der Seelsorge in
Betracht komme, ferner, dass mit der unfruchtbaren Unterscheidung

zwischen „geistlicher" und „weltlicher" Seelsorge
aufgeräumt und statt dessen eine einheitliche Seelsorge
verlangt wird, die zwei Seiten, eine pneumatische und eine
psychologische, haben müsse. Wir bedauern nur, dass das Verhältnis
zwischen pneumatischer und psychologischer Seelsorge, das

Grundproblem aller Seelsorge, nicht gründlicher zur Sprache
kommt.

Ein ausführliches Literaturverzeichnis von 300 Nummern
leistet demjenigen, der sich mit diesen Fragen näher beschäftigen

will, wertvolle Dienste. U. K.



— 245 —

Weckesser, A., Prof. Dr. : Die parapsychologische Forschung
und ihre Bedeutung für Religion und Religionswissenschaft.
Verlag Armin Graft", Karlsruhe, 1928, 47 Seiten.

In dieser Schrift wird die Möglichkeit der sogenannten
parapsychologischen Forschung, d. h. der psychologischen Er
forschung okkulter Vorgänge, deren eine ganze Reihe aufgezählt

wird, erwogen und dem einseitig naturwissenschaftlichen
Denken unserer Zeit gegenübergestellt. Mehr anhangsweise wird
das Verhältnis dieses neuen Forschungsgebietes zur Religion,
insbesondere zum Wunderglauben umschrieben. Wir hätten
gewünscht, dass die methodische Eigenart der parapsychologischen
selbst und damit der recht verstandenen psychologischen
Forschung schärfer umgrenzt würde.

Fahsel, Helmut: Die Überwindung des Pessimismus. Eine
Auseinandersetzung mit Schopenhauer. Verlag Herder & Co.,

Freiburg im Breisgau. 1925.

Die sehr persönlich gehaltene Schrift ist eine Auseinandersetzung

des Verfassers mit Schopenhauer respektive mit gewissen
Gedankengängen der Schopenhauerschen Philosophie. An die
katholische Mystik und Aszetik des Mittelalters anknüpfend,
deren positiver Grundgehalt dargelegt wird, versucht Fahsel
die Lehre von der „Verneinung des Willens zum Leben" zu
überwinden und einem christlichen Optimismus das Wort zu
reden. Die Schrift, die auf die letzten Voraussetzungen der
Philosophie Schopenhauers kaum eingeht, hat weniger
philosophischen Wert; sie gibt aber die „Weltanschauung" gewisser
intellektueller Kreise gut wieder und sucht diese durch
Einfachheit und Klarheit der Gedankenführung mit Geschick zu
widerlegen. U. K.

Blumhardt, Christoph: Ihr Keuschen seid Gottes! Predigten
und Andachten aus den Jahren 1896 bis 1900. Herausgegeben
von R. Lejeune. Rotapfelverlag, Zürich und Leipzig. 1928.

Wir müssen R. Lejeune dankbar sein, dass er die zum Teil
schwer zugänglichen Betrachtungen Ch. Blumhardts nach fleis-

siger Durchsichtung des Quellenmaterials — meistens
Nachschriften von Zuhörern —- veröffentlicht. Die vorliegende Sammlung

ist bereits der dritte Band. Nach der unmittelbar vorher-



— 246 —

gehende Periode im Leben Blumhardts, die unter der Parole
„Sterbet, so wird Jesus leben" stand, vernehmen wir hier
andere Töne, solche der freudigen Zuversicht und
Weltaufgeschlossenheit; mit Recht fasst der Herausgeber die Betrachtungen

dieser Zeit zusammen in den Buchtitel: „Ihr Menschen
seid Gottes!" Als eine wertvolle Neuerung begrüssen wir es,
dass die einzelnen Betrachtungen mit orientierenden
Überschriften versehen sind. Ein Nachwort des Herausgebers sagt
das Wissenswerte über die entsprechende Lebensperiode
Blumhardts. U. K.

Schott, Erdmann: Fleisch und Geist nach Luthers Lehre
unter besonderer Berücksichtigung des Begrifles „totus
homo". A. Deichtertsche Verlagsbuchhandlung D. Werner
Scholl. 1928. Preis M. 3. 50.

Nach Luther besteht die „caro" des (sinistralen und dex-

tralen) Fleischmenschen darin, dass er vor Gott in den Sensus

flieht; der Glaube an das Wort überwindet das Sensus-Ich und gibt
ein gutes Gewissen : so ist geistliche Sittlichkeit möglich (1.
Kapitel). Fleischlich ist die Religion, wenn der Mensch durch sich
selbst gerecht sein will, dem Gesetz unterworfen bleibt und
damit unter dem Zorne Gottes steht. In der geistlichen Religion
tritt an die Stelle der justifia nostra die geschichtliche Person
Jesu Christi, der dem Menschen durch sein Gnadenwort ein
freies Gewissen gibt (2. Kapitel). Den Begriff des „ganzen
Menschen" einführend, zeigt der Verfasser, zum Teil über
Luther hinausgehend, dass Theologie den Begriff eines doppelten
Ich bilden muss, des psychologischen und des glaubenden Ich,
dessen Eindeutigkeit Gegenstand der christlichen Hoffnung bleibt
(3. Kapitel).

Die mit reichen Lutherzitaten belegte Studie übersetzt mit
viel Glück die Paradoxien der Ausdrucksweise des Reformators
in die moderne philosophisch-theologische Terminologie, glättet
sie aber vielleicht dabei oft etwas sehr ab. Die Schrift, deren
letzter Teil „Rechtfertigung und Gerechtmachung" einer
Auseinandersetzung mit Holl gewidmet ist, ist hervorgegangen aus
einer Dissertation (Greifswald) und stellt nicht nur einen
wertvollen Beitrag zur Lutherforschung, sondern auch zur systematischen

Klärung dar. U. K.



— 247 —

Eppler, H. : „Quelle und Fassung katholischen Kirchenrechts."
Mit einem Anhang über seinen zeitlichen Geltungsbereich.
Geb. Fr. 9. —. Orell Füssli Verlag, Zürich und Leipzig.

Eine überaus sorgfältige Untersuchung, um zum Verständnis
des römischen Kirchenrechts beizutragen. Zunächst wird die

Quelle des Kirchenrechts, des jus divinum und jus humanum
oder ecclesiasticum, untersucht. Die Diktion ist von klassischer,
präziser Klarheit und Knappheit. So wird von einer Quelle
des gemein menschlichen Kirchenrechts, dem allgemeinen Konzil

gesagt: „Ein modernes allgemeines Konzil ist in Wahrheit
ein Werkzeug päpstlicher Macht, seine Dekrete sachlich nichts
anderes als päpstliches Kirchenrecht." Es ist deshalb nur
konsequent, dass das bedeutendste Gesetzgebungswerk der ganzen
Kirchengeschichte, der Codex, ohne die Mithilfe eines Konzils,
sondern aus eigener päpstlicher Machtvollkommenheit promulgiert

worden. Berücksichtigt ist besonders das Konkordatsrecht.
Im zweiten Kapitel wird die Fassung des Kirchenrechts erörtert,
Gesetzes- und Gewohnheitsrecht werden auf ihre innern und
äussern Merkmale untersucht. Im Anhang verbreitet sich der
Verfasser über den zeitlichen Geltungsbereich des Kirchenrechts.
Der Vorzug des Buches besteht in der Heranziehung eines
überaus reichhaltigen Materials, das in den Anmerkungen so
ausführlich verarbeitet wird, dass diese den weit grösseren
Teil des Buches ausmachen. Schon aus diesem Grunde verdient
es weitgehende Beachtung. A. K.

Böhme, K.: Die Krisis der englischen Staatskirche. Der Streit
um das „Prayer Book." Verlag L. Klotz, Gotha. 1929. M. 3.

Der Streit um das „Prayer Book" ist in den Tagesblättern
wie in Kirchenzeitungen ausführlich behandelt worden — allein
ob dem vielen Hin und Her ging einem leicht der Zusammenhang

verloren. Deshalb ist man dem Verfasser für die objektiv
gehaltene Darstellung der Kontroverse, die die Gemüter weit
über England hinaus bewegt hat, zu Dank verpflichtet. Die
Schrift ist besonders auch deshalb empfehlenswert, weil sie
kurz und gut in das nicht leicht verständliche Wesen der Kirche
von England einzuführen sucht, über das Verhältnis von Kirche
und Staat und vor allem auch über die Verfassungsgeschichte
der Kirche Aufschluss gibt. Welch grosser Stoff auf den 82 Seiten
bearbeitet ist, ist aus den Kapitelüberschriften ersichtlich.



— 248 —

Zur Geschichte des „Prayer Book": Das „Prayer Book" im Zusammenhange

der englischen Reformationsgeschichte (1519—1662); das „Prayer
Book" im Spiegel der Lambethkonferenzen (1867—1929). Der „Prayer Book"-
Streit 1927—1928: Der äussere Verlauf der Revisionsarbeit I8G7A1928; das

„Prayer Book" 1927; Abweichungen vom alten „Prayer Book" [1662]
(Schriftverlesungen, Gebete, Trauung, Feuerbestattung*, Taufe, Abendmahlsritus,
Krankenkommunion); das „Prayer Book" 1928; Gründe zum Revisionsversuch;

die streitenden Parteien (die Evangelischen, die Anglokatholischen,
die Modernisten, die Freikirchen); die Ablehnung des Kirchengesetzes; die
Politik der Bischöfe. Schlussbetrachtung : Der „Prayer Book"-Streit als
Weltanschanungskampf; die Brückenkirche; der Wille zum Kirchenfrieden.
Anhang I: Verfassungsgeschichte der englischen Staatskirche. Anhang II:
Der Kampf zwischen Katholizismus und Protestantismus in der anglikanischen

Kirche.

Das Urteil des Verfassers, dass es im Streit in letzter
Linie um Katholizismus und Protestantismus gegangen, mag
zutreffen, allein dabei darf nicht übersehen werden, dass das

jetzige Gebetbuch starke katholische Elemente besitzt, die von
den Kreisen, die die Reform bekämpft und zu Fall gebracht
haben, grundsätzlich ebenfalls abgelehnt werden. Nicht Anglikaner

sondern Angehörige anderer Kirchen haben den
Ausgang des Streites herbeigeführt, das darf doch nicht vergessen
werden. A. K.

Keussen, H.: Die Stellung der Universität Köln im grossen
Schisma und zu den Reformkonzilien des 15. Jahrhunderts.

Dieser Aufsatz, der in den Annalen des Historischen Vereins
für den Niederrhein erschienen ist, gibt im kleinen ein getreues
Spiegelbild der grossen kirchlichen Wirren im 15. Jahrhundert.
Einen bedeutenden Vertreter hatte die Universität Köln nach
Konstanz gesandt, Dietrich von Münster, der das Gutachten
über die Superiorität des Konzils über den Papst abgefasst hat,
zu welcher Theorie das Konzil sich bald bekannte. Nicht so

ruhmvoll war die Stellung der Universität zum Basler Konzil,
trotzdem sie der Konstanzer Lehre nicht untreu geworden war.

_____ A. K.

Steinwachs, 0.: Gnade und Gnadenmittel in der altkatholischen

Kirche. Willibrodbuchhandlung, Freiburg i. B. 1928.

30 Pf.
Eine empfehlenswerte Schrift, die das nicht leichte Thema

in einer Form behandelt, die für weite Kreise verständlich ist.
Möge sie zahlreiche Verbreitung finden. A. K.



— 249 —

NuEUSEN, J. L., Mann, Th., und Sommer, J. J. : Kurzgefasste
Geschichte des Methodismus. Zweite durchgesehene und
erweiterte Auflage. Bremer Verlagshaus der Methodistenkirche

1929.

Das vorliegende Werk verdient die Aufmerksamkeit
besonders der Kreise, die sich mit Konfessionskunde und mit den

Unionsbestrebungen befassen. Die geschichtlichen Kapitel des

Buches erzählen, welch grosse Zersplitterung der Methodismus
in die Kirche gebracht hat — aber diese Periode scheint nun
überwunden zu sein. Denn der Methodismus ist mit am Werk,
die Union zu fördern, die Gemeinschaften zunächst zu
vereinigen, die in vielfacher Zersplitterung aus ihm selbst
hervorgegangen sind. Liest man das Kapitel über die Lehre, so
bekommt man den Eindruck, dass noch grössere Möglichkeiten
zur Union in ihm vorhanden sind, da alles Sektenhafte abgelehnt

wird. Er erscheint einfach als Evangelisations- und
Gemeinschaftsbewegung, die die Lehren des „universalistisch
gerichteten reformierten Protestantismus" vertritt und besonders
die Heilslehren, die auf dem Gebiet des persönlichen Erfahrungslebens

liegen, hervorhebt. Als unbegründete Behauptungen
werden die Vorstellungen zurückgewiesen, als ob der
Methodismus eine besondere Bekehrungsmethode oder Bussmechanik
vertrete, die methodistische Predigt durch künstliche
Gefühlserregung einen Busskampf hervorrrufen wolle und als ob er
lehre, dass wer nicht nach methodistischer „Methode" bekehrt
sei, nicht als gläubig angesehen werde. Die ersten vier Teile
des Werkes behandeln die Geschichte der Entstehung, die
Geschichte des britischen, amerikanischen und europäisch-kontinentalen

Methodismus. Der letzte Teil enthält die Lehre, die
kirchengeschichtliche Bedeutung des Methodismus, eine
allgemeine Statistik und eine Bibliographie. Ein Personen-, Sach-
und Ortsregister schliessen das Werk ab. A. K.

Causse, A., Professeur à l'Université de Strasbourg: Les
Dispersés d'Israël. Les origines de la diaspora et son rôle dans
la formation du Judaïsme. Paris, Librairie Félix Alcan. 1929.

In dem vorliegenden Werk ist es dem Verfasser gelungen,
durch sorgfältige Sichtung und gewissenhafte Verarbeitung des

umfangreichen Materials ein klares Bild von der jüdischen
Diaspora zu entwerfen. In dem I. Kapitel behandelt er den



— 250 —

vorexilischen Ursprung der jüdischen Diaspora und widerlegt

die Ansicht vieler Historiker, als ob die Entwicklung der
Diaspora und ihr tatsächlicher Einfluss auf das palästinische
Judentum erst in die griechische Epoche zu verlegen seien.
Schon im 9. Jahrhundert gab es in Damaskus eine Kolonie
israelitischer Kaufleute. Im Jahre 727 eroberte dann der König
von Assyrien Samaria und führte zahlreiche Israeliten gefangen
nach Assyrien, die aber nach den Büchern des Jeremia und
Hesekiel mit den im Heimatlande zurückgebliebenen
Volksgenossen in Verbindung blieben. Im 8. Jahrhundert existierte
auch eine jüdische Diaspora in Ägypten, auf welche bereits
Hosea und später Jeremia hinwiesen. Durch die Papyrusfunde
von Elephantine sind wir nun über die Verhältnisse dieser

Diaspora besser orientiert; so wird in einem dieser Schriftstücke

ausdrücklich erwähnt, dass die jüdische Kolonie in
Ägypten schon vor clem Exil existierte.

Das 2. Kapitel handelt von den Propheten und
Reformatoren der Diaspora. Während das religiöse Leben in dem
nach den verschiedenen Deportationen nur noch schwach
bevölkerten Palästina erstarrte und der Judaismus im Heidentum
unterzugehen drohte, entstand in der babylonischen Diaspora
ein neues Israel, das durch Kultus und Tradition eng verbunden
war. Unter den Propheten dieser Periode war es hauptsächlich
Deuterqjesaja, welcher ohne Zweifel am meisten dazu
beigetragen hat, unter den Exulanten das Gefühl der Zusammengehörigkeit

und die Hoffnung auf bessere Zeiten lebendig zu
erhalten. Als Sohn der Diaspora suchte er durch seine prophetischen

Reden seine in der Verbannung lebenden Volksgenossen
zu trösten und im Glauben an die göttliche Hilfe zu stärken.
Da er als Knecht Gottes auf die Gesamtheit der Exulanten
einwirken wollte, stand ihm für seinen Zweck kein anderes
Mittel zur Verfügung als das der Schrift. Man wird sich
demnach sein Buch nicht als eine Zusammenfassung wirklich
gehaltener Reden zu denken haben, sondern als eine Sammlung
schriftlicher Ansprachen, welche er von Zeit zu Zeit unter
seinen zerstreuten Landsleuten verbreiten liess.

Das 3. Kapitel gibt Aufschluss über Jerusalem und die
Diaspora während der persischen Epoche. Die aus Babylonien
zurückgekehrten Exulanten bauten Jerusalem und den Tempel
wieder auf. Ferner wurde jetzt die aramäische Sprache in



— 251 —

ganz Palästina nach und nach die Umgangs- und Volkssprache,
während das Hebräische nur noch die Sprache der
Schriftgelehrten und Gebildeten war. In der Diaspora sind wohl auch
die Synagogen entstanden, die in Palästina erst zur Zeit der
Hasmonäer erwähnt werden. Die Exulanten hatten nämlich
ihre Versammlungsstätten, wo sie sich regelmässig zu gemeinsamem

Gebet und zur Unterweisung im Worte Gottes versammelten.

Ein weniger erfreuliches Bild als die babylonische
Diaspora, die ihrem Gott und der Thora treu blieb, bietet die

Diaspora in Ägypten. Obschon die dort niedergelassenen Israeliten

mitten in der Stadt Elephantine Jahve einen grossen
steinernen Tempel errichtet hatten, in welchem die gleichen
Opfer dargebracht wurden wie im Tempel zu Jerusalem, so

verehrten sie doch auch noch neben dem Gott ihrer Väter
heidnische Gottheiten. Zur Zersetzung der religiösen Anschauung

trugen auch die vielen gemischten Ehen bei. Der jüdische
Tempel zu Elephantine wurde im Jahre 88 zerstört.

Das letzte Kapitel ist dem von vielen falsch verstandenen
Einfluss der Diaspora auf die Entwicklung des Judaismus
gewidmet. Hier erfährt namentlich auch die Frage, ob und in
welchem Umfange das ausserpalästinische Judentum die religiöse
Literatur bereichert hat, eine eingehende Behandlung. Die
traditionelle Anschauung, nach welcher in der Diaspora nach
den im Auslande geschriebenen Büchern eines Hesekiel und
Deuterojesaja jahrhundertelang keine Schriften mehr verfasst
worden seien, wird gründlich widerlegt. Für die unter Heiden
lebenden Juden waren religiöse Schriften noch viel notwendiger
als für ihre Glaubensgenossen in Palästina. So ist das Buch
Esther höchst wahrscheinlich gegen Ende des 4. Jahrhunderts
in Persien oder Babylonien geschrieben worden. In dem
Buche fehlt jeder Anhaltspunkt, der auf einen palästinischen
Ursprung schliessen liesse. Auch das Buch Jona wird im
Auslände entstanden sein. Dass in dem Buche Hiob Israel nie
erwähnt wird, dürfte darauf zurückzuführen sein, dass sein
Verfasser einer jüdischen Kolonie in Transjordanien oder Ägypten
angehört hat. Die Erzeugnisse der Chokmaliteratur sind in
ihrer jetzigen Gestalt nachexilisch. Wertvollen Aufschluss gibt
auch der Abschnitt über den Einfluss der Diaspora auf die
jüdische Frömmigkeit, die im Exil eine durchgreifende
Umgestaltung erfuhr. Da die in fremden Ländern wohnenden Juden



— 252 —

nicht dreimal im Jahre nach Jerusalem pilgern konnten, wie
es das Gesetz vorschrieb, so machte sich ihr religiöses Leben
vom Tempel unabhängig. Einen gewissen Ersatz dafür boten
ihre Gebetshäuser. Das Gesetz bildete das Band ihrer religiösen
Gemeinschaft. Dem Geiste der Frömmigkeit und Brüderlichkeit
ist es zuzuschreiben, dass sich die oft recht kleinen und isolierten
Gemeinden inmitten heidnischer Völker behaupten konnten und
dass sich ihnen eine nicht geringe Zahl heidnischer Proselyten
anschloss. In den religiösen Schriften der Diaspora tritt an
die Stelle des nationalen Judaismus nicht selten ein
universalistischer Monotheismus, wie z. B. im Buche Jona, wo es

heisst, dass Jahve sich der Heiden erbarmte und ihnen
Verzeihung gewährte. Der Gott der Juden ist auch der Gott der
Heiden, weil es nur einen Gott gibt. Daraus erwächst für die
Juden die Pflicht, auch den Heidenvölkern das Wort Gottes zu

verkündigen. In einem letzten Abschnitt gibt der Verfasser
noch Aufschluss über den Anteil, den die Diaspora an der
synkretischen Entwicklung des Judaismus gehabt hat. Kz.

D. Sigmund Mowinckel: Le Decalogue. Paris, Librairie Félix
Alcan. 1927.

Die Frage, ob der Dekalog von Moses herrührt oder nicht,
ist eines der wichtigsten Probleme für das Studium der
politischen und religiösen Geschichte des Volkes Israel. Trotz den
zahlreichen Abhandlungen, welche über diesen Gegenstand
schon veröffentlicht worden sind, herrscht darüber bis heute
noch keine Einstimmigkeit unter den Theologen. Die alte
kritische Schule vertrat die Auffassung, dass der Dekalog nicht
mosaischen Ursprungs sei, während dagegen heute viele Gelehrte,
welche die Überlieferung des Alten Testaments prinzipiell vom
historisch-kritischen Standpunkt aus betrachten, seine
Authentizitätverteidigen. Professor Mowinckel unterzieht nun in seinem
Buche die Frage einer neuen Prüfung. Dabei kommt es ihm
weniger darauf an, neue Wege zur Lösung des Problems zu
finden, als vielmehr gewisse Gesichtspunkte, die bisher nicht
genügend berücksichtigt wurden, ins rechte Licht zu setzen.
Zu diesem Zweck behandelt er den Dekalog zunächst vom
literarischen und hernach vom historischen Standpunkt aus,
und zwar auf Grund eines sehr reichen Materials. Das Schlusskapitel

ist dem Ursprung und Zweck des Dekaloges gewidmet.



— 253 —

Der Verfasser bemerkt sehr richtig, dass es wenige religiöse
Urkunden in der Geschichte gibt, in welchen ein so reicher
Inhalt durch so wenige Worte ausgedrückt wird, wie es beim
Dekalog der Fall ist. Edler und schöner hat sich der israelitische
Genius nirgends ausgeprägt als in diesem „monumentum aere
perennius". Kz.

Thoma, F. X.: Petrus von Rosenheim und die Melker
Benediktinerreformbewegung. R. Oldenbourg, München.

Diese Dissertation führt in eine wichtige Periode des

berühmten Melker Stifts und macht uns mit der Beteiligung des

Petrus von Rosenheim am grossen Reformwerk der Benediktinerklöster

zu Beginn des 15. Jahrhunderts bekannt, ein beachtenswerter

Beitrag zur Geschichte des Ordens des hl. Benedikt.
A. K.

Lieb, F.: Das westeuropäische Geisteslehen im Urteile russischer

Religionsphilosophie. Verlag J. C. B. Mohr, Tübingen
1929. Mk. 1.80.

Der feine Kenner russischen Wesens gibt in dieser Schrift
in grossen Zügen eine Darstellung der Stellung russischer Denker
zum westeuropäischen Geistesleben. Es wird ausgeführt, wie
P. Tschaadajew, der Vorläufer der Slawophilen, diese J. Kire-
jewskij, A. Chomjakow, ferner W. Solowjew, N. Berdjajew sich
mit dem Westen auseinandersetzen. Die Slawophilen versprechen
sich vom Westen wenig oder nichts für den Osten, sondern
erwarten alles Heil vom Russentum und dem Aufblühen der
Orthodoxie, die die Wahrheit der christlichen Religion in Reinheit

bewahrt habe. Sie unterziehen die Philosophie wie die
beiden grossen Konfessionen scharfer Kritik und schauen das

geistige Leben des Westens der Erschöpfung nahe. In Gegensatz

zu solchem Urteil tritt Solowjew und kritisiert stark diese

Einseitigkeit wie die Passivität und Abhängigkeit der russischen
Kirche vom Staat. Ihm schwebt die Vereinigung der Kirchen
vor in einer Verbindung der Grundtypen des Christentums des

hohenpriesterlichen, des königlichen und des die Freiheit des

Geistes wahrenden prophetischen, des päpstlichen Katholizismus,
der östlichen Orthodoxie und des Protestantismus. In der
bestimmten Erwartung des nahen Weltendes schaut er diese

Vereinigung unter dem Druck des Kommens des Antichrists. Noch



— 254 —

stärker ist der Glaube an das nahe Endo bei Berdjajew. Er
steht aber auch stark unter dem Einfluss der Slawophilen in
der Beurteilung des Westens und der Hervorhebung der
Zukunftsbedeutung Russlands nicht im Sinne eines Nationalismus, denn
das Schicksal Europas ist zu dem Russlands und das Russlands

zu dem Europas geworden. Die Aufgabe Russlands sieht er
ähnlich wie Dostojewski], der sie in die Worte fasste: „Die
Bestimmung der Russen ist zweifellos eine paneuropäische,
weltumfassende Bestimmung. Wirklicher Russe sein, heisst denn
vielleicht auch nur, aller Menschen Bruder, Allmensch sein...
Für den wahren Russen ist Europa und das Geschick der ganzen
grossen arischen Rasse ebenso teuer wie das Geschick unserer
ganzen heimatlichen Erde; denn unser Geschick ist eben
Weltgeschick." Die Schrift hat gerade in unseren Tagen aktuelles
Interesse. A. K.

Luther in ökumenischer Sicht von evangelischen und
katholischen Mitarbeitern. Herausgegeben von A. v. Martin. Fr.
Frommans Verlag, Stuttgart 1929. Geb. Mk. 10.—.

Der Plan des Herausgebers, katholische und protestantische
Gelehrte zu gemeinsamer Arbeit in einer Zeitschrift zusammenzuführen,

ist am Widerspruch der römischen Kirche gescheitert,
die „Una sancta" musste nach kurzem Erscheinen eingehen,
da den Anhängern römisch-katholischen Bekenntnisses Mitarbeit
und Abonnement verboten wurden. Professor von Martin liess
sich nicht abschrecken, er sucht und findet andere Wege, um
zu seinem Ziel zu gelangen. Er hat Männer beider Konfessionen
zur Herausgabe eines Buches über Luther gewinnen können.
Dass ihm das gelungen ist, ist erfreulich — erfreulich besonders

deswegen, dass sich römisch-katholische Gelehrte zur Mitarbeit
herbeigelassen haben. Die erwähnte Massregel hat den

Verständigungswillen nicht zu ertöten vermocht. Ein Wagnis ist
die Mitarbeit immerhin, denn sie verstösst gegen kirchliche
Vorschriften, die zur Zeit der Kontroverse der Modernisten
erneuert worden, aber offenbar wieder in Vergessenheit geraten
sind. Ausser dem Herausgeber kommen zwanzig Autoren — in
der überwiegenden Mehrheit Protestanten — zum Wort, darunter
bekannte Namen wie S. Merkle: „Gutes an Luther und Übles

an seinen Tadlern"; A. Bigelmair: „Zum Verhältnis Luthers
zur deutschen Mystik" von römisch-katholischer Seite, von pro-



— 2o5 —

testantischer N. Soderblom : „Luther im Lichte der Ökumenizität" ;

F. Heiler: „Luthers Bedeutung für die christliche Kirche".
Andere Mitarbeiter stammen aus dem Kreise der hochkirchlichen
Bewegung. Ein früherer Führer, der inzwischen römisch-katholisch

geworden ist, J. Albani: „Hat Luther mit der Kirche
gebrochen? Brach die Kirche mit ihm?" Derselbe: „Luthers
Subjektivismus". Wir finden auch einen früheren Dominikaner
A. V. Müller: „Luthers Lehre in ihrem Verhältnis zu Augustin
und zur augustinischen Tradition." II. Hansen: „Luther und

die Schwarmgeister." G. A. Glinz: „Luther als ökumenische
Grösse." E. Sinz: „Der ewige Sinn der Reformation." Namen,
die in den ökumenischen Bewegungen bekannt geworden, sind
ebenfalls da. J. W. E. Sommer: „War Luther ein Zerstörer
der Einheit der Kirche oder ihr Bahnbrecher "¦ 0. Piper:
„Vom kirchlichen Wollen der deutschen Reformation." P. H.
Wallau: „Das ökumenische Recht des evangelischen Protests."
So verschieden die Verfasser, so verschieden die Arbeiten. Sie

zu charakterisieren liegt nicht in der Aufgabe dieser Anzeige.
Sie bezweckt lediglich, auf dieses Buch aufmerksam zu machen.
Die Aufsätze können auch nicht in einem Zug gelesen werden ;

man wird es von Zeit zu Zeit zur Hand nehmen, um einen
Aufsatz auf sich einwirken zu lassen. Möge dies bei recht
vielen im Sinne des Buches ökumenisch sein. Zutreffend sind
die letzten Bemerkungen des Schlussaufsatzes von H. H. Ehrler:
„Luthers Werk und das Schicksal der Christenheit." Angesichts
des Abfalls grosser Massen von jeder Religion betrachtet er
als grosse akute Forderung an die Panchristen, unbeschadet der
treu gewahrten Konfession: „Ihrer Sorge liegt die Kampffront
zunächst nicht mehr gegen die Häresie, sondern den gegen
jenen ungeheuer inszenierten Abfall, gegen die allgemeine
Entgötterung und Verheidung des Abendlandes. Wie soll aber
solche Abwehr ohne verbündete Parole der ganzen Christenheit
geschehen?".... „Eine These: Der katholische Christ sei
katholisch, der evangelische evangelisch. Ganz, wesentlich,
bewusst. Aber einer wisse vom andern, dass er in seiner
Begrenzung dem Herrn des gemeinsamen Namens dient, reisse
nicht das Trennende auf, sondern ehre und pflege das Einigende,
Grundhafte. Wider diesen Herrn ist aber jetzt der Antichrist
in die Zeit getreten und hat begonnen, sie unter sein Zeichen
zu bringen. Jetzt sind wir Bundesgenossen Vielleicht jenseits



— 256 -
des Entscheidungskrieges, der gegen den Widersacher anhebt,
erkennen die Enkel, warum der Eine vor vierhundert Jahren
die Scheidung der gläubigen Geister zuliess." A. K.

Neu eingegangen:
Classen, W. : Eintritt des Christentums in die Welt. L. Klotz Verlag,

Gotha 1930. Geb. Mk. 12.—.

Feldmann, F. : Geschichte der Offenbarung des Alten Testamentes.
III. Auflage. P. Hanstein, Bonn 1930.

Greiff, A. : Das älteste Pascharituale der Kirche, Did 1 —10 und
das Johannesevangelium. Ferdinand Schöningh Verlag, Paderborn.
Mk. 9.—.

Keussen, H. : Die Stellung der Universität Köln im grossen Schisma
und zu den Reformkonzilien des 15. Jahrhunderts. Verlag L.
Schwann, Düsseldorf.

«Lexikon für Theologie und Kirche>, Band I. Verlag Herder 1929.
Geb. Mk. 28.—.

Mackenzie, K. D. : The Case for Episcopacy. London 1929. S. P.

C. K.

Die Religion in Geschichte und Gegenwart. Handwörterbuch für
Theologie und Religionswissenschaft. Zweite, völlig neu
bearbeitete Auflage. Dritter Band J — Me mit 40 Tafeln. Verlag J.
C. B. Mohr, Tübingen 1929.

Schweizer, J. : Le cardinal L. de Lapauld et son procès pour la
possession du siège episcopal de Lausanne. Librairie F. Alcan.
Paris 1929.

Siedel, G.: Theologia Deutsch. Mit einer Einleitung: Über die
Lehre von der Vergottung in der dominikanischen Mystik.
L. Klotz Verlag. Gotha 1929. Mk. 7.—.

Gedruckt bei Stämpfli & Cie. in Bern.


	Bibliographie

