
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 19 (1929)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


115

BIBLIOGRAPHIE.

Vogels, Dr. Heinrich Joseph, o. Professor an der Universität
in Bonn : Übungsbuch zur Einführung in die Textgeschichte
des neuen Testaments. Bonn, Verlag von Peter Hanstein, 1928.
32 S., gr.-8°. Kart. M. 1.20.

Dieses Übungsbuch ist geeignet, einem empfindlichen Mangel
abzuhelfen. Trotzdem der neue „Nestle" (1927) nun auch dem
Studenten einen viel bessern Einblick in die einzelnen Zeugen
gewährt, ist die Darbietung ganzer Stücke der wichtigsten
Zeugen in übersichtlicher Form für seminaristische Übungen
sehr willkommen. Nur so lernt auch der Student die Quellen
„lesen". Und nur durch solch lebendige Auseinandersetzung
mit dem „Apparat" wird eine echte Vertrautheit mit dem Texte
möglich. Das treffliche Handbuch ist auch, soweit ich heute
sehen kann, nach seiner Auswahl zu begrüssen. Ggl.

TiHAMÉR Tóth: Charakter des jungen Menschen. (Wachstum
und Gestalt, Bücher der Lebenserfassung für den jungen
Menschen. 2. Band.) Herder, Freiburg-Breisgau 1928.

Die Fortsetzung der in Nr. 2 besprochenen Gedanken des

ungarischen Jugendbildners, aber eine etwas vertiefte
Fortsetzung. Während im 1. Band die Bildung durchwegs als eine

gesellschaftliche Gewandtheit dargestellt ist, wird sie hier als
Charakterbildung gezeigt und gelehrt. Charakter als Konzen-
triertheit des guten Willens im Grossen und Kleinen. Geistiges
Talent und seelische Tiefe, Religion und Wissen werden erst
zum Charakter, wenn Sie durch den Willen zur Einsicht geführt
werden. Der Wille zum Guten muss alle Fähigkeiten umfassen
und leiten. Der Verfasser scheint das Geheimnis der Erziehung
erspürt zu haben, wenn er der Willensschulung den Primat
gibt. Die vielen Beispiele machen das Büchlein sehr praktisch.

H. G.

Schmidt, Karl Ludwig: Die Kirche des Urchristentums. Eine
lexikographische und biblisch-theologische Studie. Einzel-



— 116 —

Ausgabe aus : Festgabe für Adolf Deissmann zum 60. Geburtstag,

7. November 1926. 60 S. Seite 259—319. Verlag J. C. B. Mohr
(Paul Siebeck), Tübingen, 1927. M. 3. 30.

Die überaus sorgfältige Studie des Jenenser Neutestament-
lers ist neben den Arbeiten von Holl und Kattenbusch das

Eindringendste, was in den letzten Jahren über dieses Problem
veröffentlicht worden ist. Die lexikographische Untersuchung
ergibt überzeugend das Resultat, dass sich die urchristliche
Gemeinde mit ihrer Selbstbezeichnung: êxxlrjOîa (tov &soì>) als
den wahren q'hal Jahveh, das eigentliche Volk Gottes bezeichnen
will, das neue Israel.

Aber es gelingt Schmidt, noch eine speziellere Feststellung
durch diese lexikographischen Erörterungen wahrscheinlich zu
machen. Es ist anzunehmen, dass dem Terminus sxxb]0(u im
Munde Jesu das aramäische Kenischta zugrunde liegt. Diese

Bezeichnung schliesst in sich die doppelte Möglichkeit, dass

damit Jesus die Seinen zugleich als Sonder-Synagoge und eben
diese als die einzige, die rechtmässige Darstellung des q'hal Jahveh
bezeichnen konnte. Oder mit andern Worten : gerade mit diesem
Ausdruck bezeichnet sich die neue Gottesgemeinde als den
„Rest Israels", der nach den prophetischen Verheissungen den
Bestand der Gottesgemeinde verbürgte.

Diese Schlussfolgerungen erhalten aber erst ihr volles
Gewicht durch die Resultate des zweiten Abschnitts, durch die
Untersuchung über das Wort Jesu an Petrus (Matth. 16, 18).
Entgegen den üblichen Versuchen der modernistischen und
protestantischen Kritik hält Schmidt, wie mir scheint mit Recht,
das Wort für ein echtes Logion Jesu. Aber er deutet es nicht
um, weder im Sinne des Erasmus und der Reformatoren, noch
im Sinne des Vatikanismus. Simon Petrus wird als Kepha (Fels) eine
Sonderaufgabe in der Kirche zugesprochen, aber ohne dass
daraus eine Verheissung für seine vermeintlichen „Nachfolger"
abgeleitet werden könnte. Das ist die einzig mögliche Deutung
der Stelle, die ihrem Wortlaut gerecht wird. Nach einem
psychologischen Grund der Aussonderung des Petrus ist gerade
nicht zu fragen.

Ob allerdings der Ausdruck „bauen" und das Bildwort
„Fels" ihre volle Erklärung durch die gegebene Deutung finden,
ist mir zweifelhaft. Es wäre genauer zu untersuchen, ob nicht



— 117 —

noch andere Möglichkeiten in Frage kämen, z. B. eine Deutung
aus den Worten Jesu über den „Tempel" (Gerichtsanklage etc.).

Schmidt weitet den Blick für die Bedeutung dieser Stelle
ferner dadurch, dass er das Kirchenwort nicht isoliert, sondern
Matth. 16, 19, und andere Stellen in engen Zusammenhang mit
ihm bringt. Diese sxxhfiia hat ihre Bedeutung darin, dass ihr
die ßaadsia coi) tisov zugedacht ist. Die Zusammenhänge mit
dem Messiasbewusstsein Jesu und der Abendmahlsstiftung werden
leider nur gestreift.

In einem dritten Abschnitt wird endlich in Auseinandersetzung

mit der Arbeit Holls über den „Kirchenbegriff des

Paulus in seinem Verhältnis zu dem der Urgemeinde" das

Problem des Heidenchristentums und des Katholizismus erörtert.
Bemerkenswert ist hier, dass Paulus mit seinem Kirchenbegriff
nicht gegen die Grundauffassung der jerusalemitischen
Urgemeinde ausgespielt wird. Paulus kämpft wohl gegen die
theokratische Überbetonung der Personen (Urapostel) und des Orts
(Jerusalem), aber nicht gegen die wirkliche Bedeutung etwa
des Petrus und der jerusalemitischen Urgemeinde. Er hält
vielmehr ernstlich an den für die Kirche lebenswichtigen Zusammenhängen

fest (Kollekte für die Armen von Jerusalem Was er
ausschliesst, ist nur jede Verrechtlichung des Verhältnisses, und
was er durch seine wichtigsten Aussagen (Kirche als Leib des

Christus) erreicht, ist die lokale Entschränkung der Gemeinde.
Aber nie will er damit die berechtigten Ansprüche der ersten
Gemeinde negieren.

Damit bekommen aber auch die spekulativen Aussagen
des Paulus über die Kirche, die an die mystisch-mysterienhafte
Terminologie anklingen, ein ganz anderes Gepräge als dies
zuerst der Fall zu sein scheint. Es ist von grosser Wichtigkeit,
dass Schmidt so den Zusammenhang der paulinischen Sätze

über die Kirche mit der israelitischen Vorstellung von der
einen Gottesgemeinde aufdeckt. Die Loslösung von der
Urgemeinde ist für Paulus aus tiefsten Gründen unmöglich.

Damit ist aber auch die Konkretheit der Kirche gegeben.
Tief und richtig erfasst ist, dass die „Heiligkeit" der Kirche
und dem Einzelnen im Sinne der Rechtfertigung, nicht als
Qualität zugesprochen ist. Richtig ist auch, dass diese Tatsache
im spätem Katholizismus oft verdunkelt wurde. Aber ungenau
ist es, wenn schlankweg behauptet wird, dass im Katholizismus



— 118 —

die Aussage von der Heiligkeit einfach im Sinne der Qualität
„von Menschen und Institutionen" gewagt werde. Richtig dürfte
dagegen sein, dass nicht der Übergang vom Pneumatiker- und
Charismatikertum der ältesten zum Amt der alten Kirche die

gefährliche Veränderung brachte, sondern die juristische Fun-

dierung der Hierarchie und ihre Überstellung über die Gemeinde,
die so nicht mehr als das Gottes- Volk verstanden, sondern
Anstalt wird. Der östliche Katholizismus weiss aber heute noch —
wenigstens in der Theorie — um diese Gefahr.

Die Studie bietet auf engem Raum bedeutsamste
Anregungen und Resultate. Sie nötigt den ehrlichen Leser, die
Probleme ganz neu durchzudenken, besonders auch das Problem,
das die altkatholische Kirche der historischen Forschung stellt.

Ob allerdings dieses Problem auf die einfache Weise zu
lösen ist, wie es der Verfasser versucht, ist zu bezweifeln.
Gerade von seinen Voraussetzungen aus scheint mir die Frage
ein neues Gesicht zu bekommen. Ist die Kenischta, die Jesus

aufbaut, nicht eben eine Grösse, die ihre Bedeutung von der
unmittelbaren Nähe der eschatologischen Ereignisse her erhält,
der Ereignisse, die aber abhängig sind von der Haltung Israels.
Offenbar war die Kenischta, die Jesus wollte, auf das
Hereinbrechen der Gottes-Herrschaft eingestellt. Als Israel in seiner
Grosszahl den Glauben verweigerte, sah sich die kleine Schar
einer völlig neuen Situation gegenüber. Ihre erste Verlegenheit
spiegelt sich noch in den tastenden Versuchen, der Fragen
Herr zu werden, die ihnen die Bekehrung von Heiden
aufnötigte. Die neue Situation zeigt sich in voller Schärfe in den
Erörterungen des Juden Paulus, Röm. 11, 11—37. Der
Katholizismus der Weltkirche aber ist gewiss nicht einer der
Lückenbüsser für den tragischen Ausfall der Urgemeinde. Ihr
Sterben ward in diesem Sinn der Gesamtkirche auch nicht
zum Schaden, (gg. Schlatter, zit. bei Schmidt, 317, 1.) Sondern
die altkatholische Kirche, die zum Teil ähnliche Ordnungen
und Gefahren wie die Urkirche aufweist, — das sieht Schmidt
richtig — ist die notwendige Antwort auf die neue Situation,
die durch das Ausbleiben der eschatologischen Ereignisse
gegeben war. Die Schuld am Ausbleiben aber liegt im Verhalten
Alt-Israels.

Es ist selbstverständlich, dass die neue Situation auch neue
Gefahren in sich trug, denen die Kirche zum Teil erlag. Und



— 119 —

darin hat Schmidt allerdings Recht, dass solches Erliegen immer
zusammenhing mit einer Verkennung des Rechtfertigungswortes
bei Paulus und damit einer Verkennung des Grundverhältnisses
der Gottesgemeinde zu ihrem Herrn. Ggl.

Fedotoff, G. P. : The Russian Church since the Revolution.
London S. P. C. K. S. 2/6.

Der Verfasser war Professor der Geschichte an der
Universität Saratoff und erlebte die Verfolgung der Kirche acht
Jahre, bis er 1925 das Land verliess. Er ist also kompetent,
ein solches Buch zu schreiben. Es reicht bis 1927. In einem
Anhang werden die seitherigen Ereignisse kurz zusammengefasst
Wenn im grossen und ganzen die Geschichte der russischen
Kirche seit der Revolution bekannt ist, so erhält man doch
durch diese Publikation über manches genaueren Aufschluss.
Insbesondere kann man sich ein gutes Bild über die Synodalkirche

und ihr Verhältnis zur tychonitischen machen.
Willkommen ist das Kapitel über das innere Leben der orthodoxen
Kirche. A. K.

Soderblom, N.: Christliche Einheit. Evangel. Pressverband,
Berlin-Steglitz 1928.

DerErzbischof von Upsala hatte in schwedischen Zeitschriften
zum päpstlichen Rundschreiben „Mortalium animos" Stellung
genommen. Die Aufsätze sind in diesem Buch gesammelt, weitere sind
beigefügt, die das wichtige Thema des christlichen Einigungswerkes

behandeln. Eingehend wird das „Gespräch von Mecheln"
beleuchtet, in einem andern Aufsatz setzt sich der Verfasser
mit einer Schrift des Freiburger Professors Ch. Journek „L'Union
des Eglises" auseinander und berührt die Schwierigkeiten, die
sich an Stockholm knüpfen, das Verhältnis dieser Bewegung
zum Glauben, zur Kirche, zum Reich Gottes. Erwähnenswert
ist der Vorschlag in dem folgenden Aufsatz „Die Pflicht der
Christen, eins zu werden", einen gemeinsamen Kirchen- oder
Bundesrat der ganzen Christenheit zu wählen „um einen
wirksamen Ausdruck für die geistliche Gemeinschaft um das Kreuz
Christi zu gewinnen und dazu zu helfen, mit vereinten Kräften
unserm gemeinsamen Herrn und Meister zu dienen." S. 76. Im
letzten Abschnitt „Das Evangelium und die Institution" rückt



— 120 —

der Verfasser die Einzigartigkeit der christlichen Gemeinschaft
ins Licht religionsgeschichtlicher Betrachtungsweise und fasst
alle die Fragen zusammen mit dem Schluss, dass der Weg zur
Einheit zunächst zu einer Arbeitsgemeinschaft führen muss und
von da zur weiteren Etappe der Abendmahlsgemeinschaft der
brüderlichen Einheit am Tisch des Herrn. „Dann nähern wir
uns im Sinne des Evangeliums der organischen Verwirklichung der
Una sancta catholica et apostolica ecclesia.1* Im Anhange werden
einige Dokumente beigefügt. Die Botschaft von Stockholm,
über das Königtum Christi, die Botschaft von Lausanne und
das Rundschreiben „Mortalium animos". — So allgemein
die schroffe Haltung Roms bedauert wurde, sie hatte doch
das Gute, dass das Einigungswerk aufs neue von allen Seiten
durchforscht wurde und wird, was ihm nur zur Förderung
dienen kann. A. K.

Johann Adam Möhler (Band I), Gesammelte Aktenstücke und
Briefe. Mit einem Bildnis Möhlers. Herausgegeben und eingeleitet

von Dr. theol. et phil. Stephan Lösch, Privatdozent an der
kathol.-theol. Fakultät der Universität Tübingen. Verlag
Joseph Kösel und Friedrich Pustet, München.

Mit weiter Umsicht und grosser Vorsicht ist der Verfasser
an ein Werk gegangen, das der Lieblingsgegenstand seiner
wissenschaftlichen, historisch-kritischen Tätigkeit und
Forschungsarbeit zu sein scheint, an die möglichst restlose Erfassung
des gesamten privaten und öffentlichen Lebens keines Geringeren
als des grossen theologischen Denkers und Begründers der
katholischen Tübingerschule, Johann Adam Möhler. Trotzdem
bereits wertvolle Werke über Möhler vorliegen, so war doch
hier und dort eine fühlbare Lücke zu konstatieren, besonders was
das private Leben Möhlers anging ; auch in bezug auf
wissenschaftliche Veröffentlichungen Möhlers (hatte er doch auch in
Briefen ein nicht zu unterschätzendes „depositum fidei" hinterlassen)

wurde noch hier und da etwas vermisst, was man doch
eben auch wissen musste. Lösch ist es in der Tat gelungen,
manches verborgene Schatzkästlein Möhlerscher Geistesperlen
wieder zu entdecken, was gewiss nicht ohne Einfluss auf das
Gesamturteil über Möhler bleiben dürfte. Es war kein Leichtes,
die sporadisch vorhandenen Akten und Briefe aufzuspüren und



— 121 —

chronologisch einzubauen. Durch Löschs mühsame und darum
wertvolle Arbeit, wie sie hier vorliegt, gewinnen wir einen

vollen, intimen Einblick ins gesamte Lebensgebiet Möhlers.
Der Möhlersche gelebte und vorgetragene Katholizismus wirkt
kraftvoll und überzeugt, aber auch warm und universalistisch
aus seinem weiten Schrifttum. Der Verfasser dürfte nicht mit
Unrecht in der Einführung betont haben, dass Möhler „der
berufene Unionstheologe" gewesen wäre, „wenn es galt, die
Naturbeschaffenheit des Bodens zu untersuchen, in den die
Unionskonferenzen eine Saat der Zukunft legen wollten". Sein

inniges Verhältnis zu Döllinger legt die Frage nahe, zu welcher
Entscheidung wohl Möhler in seinem Gewissen gekommen wäre,
wenn er hätte die Ereignisse vom Jahre 1870 erleben müssen.
Hütte auch er mit Bischof Hefele in tiefster Seele geschlagen
bekennen müssen: „Wir haben nichts erreicht!" Es ist Möhler
das schwere Los der Gewissensentscheidung eines Döllinger erspart
geblieben, das ihm bei seinem Ernst und seiner Wahrhaftigkeit
und gerade wegen seiner glühenden Liebe zur Kirche, als der
makellosen Braut Christi, postum hätte prophezeit werden
müssen. Er trat für die Wahrheit und Gerechtigkeit ein
nicht nur da, wo er die Kirche in ihrer Lehre angegriffen
glaubte (vgl. den interessanten Briefwechsel mit Prof. Dr. Joseph
Burkhard Leu, Propst des Stiftes St. Leodegar in Luzern,
Nr. 230), sondern auch dort, wo er die Hierarchie im Fehler wusste

(vgl. seine gerechte Beurteilung des Kampfes gegen den
sogenannten „Jansenismus" in Quellenangabe in Nr. 242 und Nr. 191).

Als Quellenwerk ist Löschs Akten- und Briefsammlung
von unübertreffbarer Güte ; er leistet damit einen äusserst
wertvollen Beitrag zur Theologiegeschichte des 19. Jahrhunderts.
Der in Bälde erscheinende II. Band (Möhlers Leben und

Wirken) dürfte nicht weniger unser Interesse fesseln. A. Z.

Leube, H.: Kalvinismus und Luthertum I. A. Deichertscher
Verlag, Leipzig 1928. Geb. 20 Mk.

Von diesem Werk liegt der erste Band vor mit dem Untertitel

: Der Kampf um die Herrschaft im protestantischen Deutschland.

Wenn das Buch auf Gebiete führt, die weiten Kreisen
fernliegen, ist seine Lektüre für solche dankbar, die Interesse



— 122 —

für irenische Bestrebungen der Vergangenheit haben. Auf Grund
der zahlreichen irenischen und polemischen Literatur und
stattgefundener Kolloquien werden die Annäherungsversuche
der beiden Richtungen bis auf G. Calixt geschildert. So

unerfreuliche Erscheinungen der konfessionelle Hader hervorgebracht
hat, der Wille zur Verständigung tritt stets wieder stark hervor.
Zu einem Resultat führte er in dieser Periode nicht. Vergeblich
blieb die irenische Arbeit trotzdem nicht. Sie wird es auch
heute nicht sein, mögen praktische Ergebnisse noch in so weiter
Ferne liegen. A. K.

Gilg, Arnold : Sören Kierkegaard. Chr. Kaiser, Verlag, München
1926. 231 S. Brosch. M. 5, geb. M. 6.50.

Durch meine Schuld erscheint hier arg verspätet erst heute
die Besprechung eines Buches des Systematikers der
katholischtheologischen Fakultät der Universität Bern. Das Werk ist es

aber wert, auch über die Zeit der ersten Rezensionen hinaus
bekannt zu bleiben. Wenn es wahr ist, dass der Stil über einen
Schriftsteller schon fast alles sagt, dann stellt sich Gilg von
vorneherein ein ausgezeichnetes Zeugnis aus. Die Geschlossenheit

der Form, bei der kein Wort zu viel gesagt, keines vermisst
wird, erweckt sofort das Vertrauen, dass hier mit äusserster
Sorgfalt versucht sei, das Werk Kierkegaards treu
wiederzugeben. Es sei auch gleich vermerkt, dass die Darstellung
des Kierkegaardischen Denkens selbst die Aufgabe ist, die sich
der Verfasser gestellt hat. Eine kritische Auseinandersetzung
wird nicht versucht. Sie wird nur an einzelnen Stellen als
weitere Aufgabe angedeutet. Wer jemals bei Kierkegaard
mitgedacht hat, weiss, dass schon diese Arbeit ungewöhnliche
Anforderungen stellt.

Sie wird von Gilg in selbständiger Zuverlässigkeit
durchgeführt. Die Selbständigkeit zeigt sich z.B. darin, dass schon
in der einleitenden biographischen Skizze die gewohnten
Akzente aufgegeben werden. Wenn der „Kampf", den das Ende
des Lebens Kierkegaards kennzeichnet, nicht einfach als
Ausdruck des Wesens seiner Haltung beurteilt wird, so ist das nicht
etwa ein Ausweichen vor der Kritik, der ihr tiefes Recht keineswegs

bestritten wird, sondern ein folgerichtiger Schluss aus der
Einsicht in die zentralen Aussagen des Denkers und Christen
Kierkegaard. „Die dialektische Haltung ist preisgegeben." (S.76.)



— 123 —

Die Zuverlässigkeit der Berichterstattung erweist sich etwa
darin, dass sachlich nirgends ineinandergeschrieben, sondern
tastend Schritt auf Schritt die Stufe beachtet wird, auf der die
jeweils dargestellte Anschauung gefunden wird. So nimmt der
Darsteller auch die Bedeutung der Pseudonyme durchaus ernst.
Er verlässt sich nie auf vage psychologische Vermutungen.
Die Stadien des Ästhetischen, Ethischen, „Religiösen" im Sinn
der Religion der Immanenz werden in einer selbst wieder
dialektisch gestalteten Form der Wiedergabe abgewandelt, in
einer Weise, die den Leser zwingt, mitzugehen, ich möchte sagen:
in Versuchung führt, — nämlich zum Beispiel eine Zeitlang die
Sätze von Assessor Wilhelm so aufzunehmen, wie wenn sie

wirklich annehmbar wären. Üborhaupt scheint mir dies die
Kraft der Darstellung auszumachen, dass sie zwingt, „in" Kierke-
gaardschen Gedankengängen zu gehen, und das leichtfertige
Hinwegdenken „über" Kierkegaards Kernwortc verunmöglicht.

Das Heraustreten der christlichen Betrachtungsweise aus
der heidnischen, die Befremdlichkeit des Gegensatzpaares Sünde

— Glaube, das dem heidnischen Sünde — Tugend entgegengestellt

wird, die Bedeutung des Begriffs der Offenbarung, der
allein den neutestamentlichen Zentralakt „des Gehorsams des

Glaubens" verständlich macht, die Eigentümlichkeiten der neuen
Gedanken Kierkegaards über das, was zum Glauben gehört
(Inkognito des Geglaubten, Unsicherheit als Bürgin des

Gnadencharakters des Erglaubten, die echte Paradoxie), werden mit
der gleichen gespannten Dringlichkeit ins Licht gerückt. Wo
sich dem Leser Fragen aufdrängen, richten sie sich gegen den
Gedanken Kierkegaards selbst. Man möchte deshalb wünschen,
dass der Verfasser einmal die Kraft fände, einen „zweiten Teil"*,
eine Auseinandersetzung mit Kierkegaard zu schreiben.

Es ist ja doch offensichtlich, dass die Aufgabe des dänischen
Einsamen die des Toröffners war. Die Existentialphilosophie,
die er erspürt, musste erst noch geschrieben werden. Und auch
die Theologie, die sich von Kierkegaard „sagen lässt" und dann
von der Menschwerdung Gottes „erst recht" sagen könnte, muss
immer noch, vielleicht immer wieder gesucht werden.

Dass von der ersteren, der philosophischen Aufgabe, in
Gilgs Darstellung weniger bemerkbar wird, liegt daran, dass

«r ein ausgesprochen theologisches Buch schreibt. Daraus
erklären sich auch die Berührungen mit der Fragestellung der



— 124 —

zeitgenössischen systematischen Theologie, die aber nicht als
willkürlich an die Sache herangebracht beurteilt werden können.
Als theologisches Werk darf das Buch Gilgs — es ist 1926

erschienen! — als der erste Versuch einer Gesamtdarstellung
des Kierkegaardschen Denkens in sachgemässer Erfassung der
Bedeutung dessen, um was es sich handelt, bezeichnet werden.
Die seither erschienene, bedeutsame Kierkegaardliteratur zeigt,
dass das Unternehmen der Aktualität nicht entbehrt. E.G.

Ranft, Hans: Wie predige ich das alte Evangelium in neuer
Zeit? Lunkenbeins theologische Bücherei III. Verlag Gustav
Lunkenbein, Buchhandlung für ev. Theologie, Leipzig C 1.

145 S. Kleinoktav. M. 3.

Das Büchlein behandelt rund 11,000 Predigttexte in der
Weise, dass es bei jedem Texte angibt, in welchen Predigt- oder

Andachtssammlungen sich eine Bearbeitung des betreffenden
Abschnittes findet, eine Einrichtung, die dem akademischen
Lehrer der Homiletik sehr nützlich, clem Verkündiger des
göttlichen Wortes, zumal am Samstag, sehr gefährlich werden kann.
Berücksichtigt vor allem — gemäss der Betitelung — neuere
Prediger wie, um nur einige Namen herauszugreifen, Aesch-
bacher, Benz, Rittelmeyer, Barth, Amsler, Pfister und viele
andere. Aber auch noch lebendige Alte, wie Schleiermacher,
Kögel, Blumhardt und andere. (Der jüngere Blumhardt heisst
allerdings nicht Johann Christoph. S. 6.) Wer das Büchlein im
rechten Sinn benützt, um selbst zu hören auf den Mund der
Zeugen, ohne das Zeugnis kopieren zu wollen, der wird für
die grosse Arbeit, für diese Hinweise dankbar sein. Es bietet
implicite eine kleine Einführung in die evangelische homiletische
Literatur aller Richtungen. Ggl.

Pribilla, M. S. J. : Um kirchliche Einheit. Stockholm-Lausanne-
Rom. Geschichtlich-theologische Darstellung der neueren
Einigungsbestrebungen. Verlag Herder & Cie., Freiburg i. B. 1929.

Trotz der scharfen Ablehnung des heutigen Unionswerkes
durch die römische Kurie erweckt es in weiten Kreisen der
römischkatholischen Kirche reges Interesse. So hat sich
der deutsche römischkatholische Akademikerverband damit
befasst. Aus den Arbeiten dieses Verbandes, die M. Pribilla



— 125 —

geleitet hat, ist das vorliegende Buch entstanden. Der Verfasser
hat eine tüchtige Arbeit geleistet, denn es war ein gewaltiger
Stoff zusammenzusuchen und zu bewältigen. In den beiden ersten
Abschnitten werden Stockholm und Lausanne nach ihrem Werden
und ihren Ergebnissen gewürdigt, und zwar in einer Weise, die
auf Objektivität gerichtet ist und die eine vornehme Gesinnung
des Verfassers zutage treten lässt, die von der Bedeutung beider
Bewegungen überzeugt ist. Natürlich ist er dazu sehr kritisch
eingestellt und ist der Meinung, dass wenigstens für den
Protestantismus die Zeit der Kirchenunion vorüber ist. Er glaubt,
dass die Entwicklung der Ereignisse dem röinischkatholischen
Standpunkt recht gebe, dass eine Einigung der Christenheit nur
auf dem Wege der Einzelkonversion möglich sei. Wenn der
Verfasser meint, diese Erkenntnis würde die Suchenden
veranlassen, nach Rom zu schauen, die römische Kirche sei das

Zentrum der Einheit, so kann dies nur stimmen, sofern Einheit
im Sinne von Uniformität zu verstehen ist. Uniformität lehnt
aber die nicht römischkatholische Christenheit geschlossen ab,
denn sie widerspricht dem Evangelium und der Geschichte der
alten Kirche. Klärend kann der dritte Abschnitt: Rom, katholische

Stellungnahme zu Stockholm und Lausanne, auf alle
wirken, die im stillen immer noch auf eine Mitarbeit Roms

warten. Klipp und klar weist der Verfasser überzeugend nach,
dass Rom einfach nicht anders handeln konnte, als es die

Beteiligung strikte ablehnte. Es hätte sich selbst aufgeben müssen.
Der Verfasser glaubt trotzdem an die Möglichkeit einer Einheit
im Wirken, da die römische Kirche ihren Gläubigen nicht
verbiete, sich mit Andersgläubigen zur Abstellung sozialer Übel
oder Förderung des Friedens zwischen den Klassen und Völkern
zu verbinden. Eine gemeinsame christliche Basis für solche
Zusammenarbeit hält der Verfasser nicht für notwendig. Das
Suchen nach einer solchen führe nur zu Verwirrung, Argwohn
und Streit. Er glaubt, dass die kirchliche Autorität ein
Zusammenarbeiten mit Andersdenkenden zulässt, sobald den Formen

des Zusammengehens kein religiöser Charakter anhafte,
die Gefahr eines verschwommenen Interkonfessionalismus
vermieden werde. Im letzten Kapitel „Die Einheit im Glauben"
findet der Verfasser in geschickter Anlehnung an päpstliche
Aussprüche allerlei Vorschläge zur Anbahnung einer Verständigung

der Konfessionen — natürlich immer mit dem geheimen



— 126 —

Wunsch, die Suchenden möchten nur einen Weg, den nach
Rom, finden. Man wird es dem Verfasser zugute halten, wenn
das Buch in eine Verherrlichung Roms ausklingt. Störend wirken
die allzu vielen Zitate, die natürlich einseitig gewählt sind —
und oft ihre Wirkung versagen. Auch sonst ist uns die
merkwürdige Art des Zitierens aufgefallen. So schreibt der Verfasser
auf Seite 219, es gelte heute, „was Augustinus von der
katholischen Kirche seiner Zeit schreibt: dass nämlich unter der
katholischen Kirche schlechthin allüberall bei Freund und Feind
die unter Petri Nachfolger geeinte Kirche verstanden wird".
Überrascht sucht man in der Anmerkung in der zitierten Stelle
Augustins nach der „unter Petri Nachfolger geeinten Kirche",
natürlich vergeblich. Augustin kennt eine solche Wendung nicht.
Im Anhang sind in Auswahl einige wichtige Aktenstücke zu
der Darstellung des Buches abgedruckt. A. K.

Die Religion in Geschichte und Gegenwart. Handwörterbuch für
Theologie und Religionswissenschaft, II. völlig neubearbeitete
Auflage, IL Band E—H. Verlag J. C. B. Mohr, Tübingen 1928.

Dieser Band enthält eine Fülle von Material, so dass er
sich würdig dem ersten anschliesst. Allerdings besitzt das Werk
nicht mehr den geschlossenen einheitlichen Charakter wie die
erste Auflage. Das hängt mit der heutigen protestantischen
Theologie und clem Bestreben der Redaktion zusammen, die
einzelnen Artikel dem berufenen Spezialforscher ohne Rücksicht
auf seine theologische Richtung oder auch konfessionelle
Zugehörigkeit anzuvertrauen. Unwillkürlich wird deshalb der Benutzer
des Nachschlagewerks besonders bei grösseren Aufsätzen sich
zuerst nach dem Verfasser erkundigen. In vielen Fällen ist das

gar nicht nötig, da man oft sofort merkt, von welcher Richtung
her der Verfasser kommt. So wird es dem Kundigen bei manchem
Artikel römischkatholischen Ursprungs gehen. Der Artikel
Episkopalismus z. B. würde besser in ein spezifisch
römischkatholisches Lexikon passen. Neben dieser Neuauflage behält
die erste Auflage immer noch ihren Wert. In einzelnen Fällen
wird auch darauf hingewiesen. A. K.

Strasser, G. 0. : Capitos Beziehungen zu Bern. Leipzig 1928,
M. Heinsius' Nachfolger. Preis M. 7.20.



— 127 —

Man wird dem Verfasser dankbar sein, dass er einem
Mann diese Studie gewidmet hat, der in unsern Tagen besondere

Aufmerksamkeit verdient. Capito, „ein edelster Vertreter
einer evangelischen Katholizität11, hatte mit Bucer von Strassburg

her eine kirchliche Union angestrebt. Seine religiöse
Überzeugung drängte ihn unter mannigfachen Wandlungen als
Vermittler zwischen Täufertum und den Kirchen der
Reformation, zwischen lutherischer und zwinglianischer Auffassung,
zwischen altem und neuem Glauben im Geiste des Erasmus
tätig zu sein. Dieser irenische Charakter Capitos trat besonders
in seinen Beziehungen zur bernischen Kirche hervor. In ihr
Leben hat er mit Erfolg eingegriffen. Möge die Schrift dahin
wirken, dass der versöhnende Geist Capitos in unserer Zeit
lebendig bleibe. A. K.

Les Religions contre la guerre. Procès-verbaux du Comité

préparatoire du Congrès universel des forces religieuses pour
la paix. Genève 12—14 septembre 1928. Union des Eglises
pour la paix, Paris.

Die Church Peace Union, ein Komitee in New York, das
die bekannte Carnegiestiftung zur Förderung des Friedens durch
die Kirchen verwaltet, beabsichtigt, einen Weltkongress aller
Religionen für den Frieden einzuberufen. Ein Vorbereitungskomitee

tagte im September letzten Jahres in Genf. Es stellte
in einer Kundgebung die Grundsätze des Kongresses auf, die

einzig darauf gerichtet sind, die religiösen Kräfte der
verschiedenen Religionen für den Frieden zu wecken und zusammenzufassen.

Es nahm ferner praktische Vorschläge zur Organisation

der Konferenz entgegen, die nächstes Jahr in einer Stadt
des Orients zusammentreten soll. Es sind tausend Teilnehmer
der verschiedenen Religionen in Aussicht genommen. An den

Verhandlungen in Genf haben sich lebhaft Christen, Juden,
Mohammedaner, Buddhisten, Konfuzianer u. a. beteiligt. Von
Interesse ist der „Culte liturgique", dessen Bestandteile den

Religionsurkunden aller Welt entnommen und geschickt zu einem
Ganzen zusammengestellt sind. A. K.



— 128 —

Neu eingegangen :

Vom Apostolat der Presse. Die erste internationale christliche
Pressekonferenz. Köln 19. bis 21. August. Evang. Presseverband, Berlin-
Steglitz 1929. M. 1. 50.

Coulange, L. : Catéchisme pour adultes. I. Les Dogmes. Les Editions
Rieder, 7, Place Saint-Sulpice, Paris-VIe. 12 fr.

Chrétien, A. : Jésus-Christ. Sermon prononcé à l'occasion du premier
culte interconfessionnel célébré à Genève. Imprimerie A. Kündig,
Genève 1929.

Florilegium Patristicum, Fase. XIX. Sententiae Florianenses,
herausgegeben von H. Ostlender. Kart.M. 2.50. Verlag P. Hanstein, Bonn.

Geissler, J. K. : Die Seelenlehre der Durchdringung. Verlag Geisslers
Werke, Eisenach 1929.

Gilg, A. : Der Sinn der Theologie. Rektoratsrede. P. Haupt, Bern 1929.
Fr. 1. 20.

Houtin, A. : Courte histoire du célibat ecclésiastique, Les Editions
Rieder, Paris-VP 1929. Preis 12 fr.

A la mémoire du père Hyacinthe Loyson. A l'occasion de
l'inauguration de son médaillon en l'église de St-Germain de Genève,
le 28 octobre 1928. Genève 1929.

Huonder, A., S. J. : Zu Füssen des Meisters. Kurze Betrachtungen
für vielbeschäftigte Priester. 3 Bände, 12°. Freiburg i. B., Herder.
Dritter Band : Der Verklärungsmorgen. Mit einem Titelbild. (XIV
und 398 S.) 1929. Geb. M. 5.40.

Lieb, E. : Das westeuropäische Geistesleben im Urteile russischer

Religionsphilosophie. Verlag J. C. B. Mohr, Tübingen 1929. M. 1.80.
Pribilla, M. : Um kirchliche Einheit. Stockholm, Lausanne und Rom.

Geschichtlich - theologische Darstellung der neueren
Einigungsbestrebungen. Grossoktav (XII und 332 S.). Freiburg i. B. 1929,
Herder. Geb. M. 10.

Quint, J. : Deutsche Mystikertexte des Mittelalters, I. Verlag P.

Hanstein, Bonn 1929. Preis M. 2. 80.
Les Religions contre la guerre. Procès-verbaux du Comité préparatoire

du congrès universel des forces religieuses pour la paix. Genève,

12—14 septembre 1928. Paris, rue Desrenaudes 3, 1929.
Spahn, H. : Das Evangelium Jesu und unsere Fragen und Nöte.

Verlag W. Loepthien, Meiringen und Leipzig C 1. Preis geb. Fr. 7.80.

Gedruckt bei Stampili & Cie. in Bern.


	Bibliographie

