Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 19 (1929)
Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 115 —

BIBLIOGRAPHIE.

VoaGeLs, Dr. Heinrich Joseph, o. Professor an der Universitiit
in Bonn: Ubungsbuch zur Einfithrung in die Textgeschichte
des neuen Testaments. Bonn, Verlag von Peter Hanstein, 1928.
32 8., gr.-8°% Kart. M. 1. 20.

Dieses Ubungsbuch ist geeignet, einem empfindlichen Mangel
abzuhelfen. Trotzdem der neue ,Nestle“ (1927) nun auch dem
Studenten einen viel bessern Einblick in die einzelnen Zeugen
gewihrt, ist die Darbietung ganzer Stiicke der wichtigsten
Zeugen in iibersichtlicher Form fiir seminaristische Ubungen
sehr willkommen. Nur so lernt auch der Student die Quellen
slesen“. Und nur durch solch lebendige Auseinandersetzung
mit dem ,Apparat® wird eine echte Vertrautheit mit dem Texte
moglich. Das treffliche Handbuch ist auch, soweit ich heute
sehen kann, nach seiner Auswahl zu begriissen. Ggl.

TiHAMER TéTH: Charakter des jungen Menschen. (Wachstum
und Gestalt, Biicher der Lebenserfassung fiir den jungen
Menschen. 2. Band.) Herder, Freiburg-Breisgau 1928.

Die Fortsetzung der in Nr. 2 besprochenen Gedanken des
ungarischen Jugendbildners, aber eine etwas vertiefte Fort-
setzung. Wihrend im 1. Band die Bildung durchwegs als eine
gesellschaftliche Gewandtheit dargestellt ist, wird sie hier als
Charakterbildung gezeigt und gelehrt. Charakter als Konzen-
triertheit des guten Willens im Grossen und Kleinen. Geistiges
Talent und seelische Tiefe, Religion und Wissen werden erst
zum Charakter, wenn Sie durch den Willen zur Eiusicht gefiihrt
werden. Der Wille zum Guten muss alle Fihigkeiten umfassen
und leiten. Der Verfasser scheint das Geheimnis der Erziehung
erspiirt zu haben, wenn er der Willensschulung den Primat
gibt. Die vielen Beispiele machen das Biichlein sehr praktisch.

H. G.

ScamipT, Karl Ludwig: Die Kirche des Urchristentums. Eine
lexikographische und biblisch-theologische Studie. Einzel-



— 116 —

Ausgabe aus: Festgabe fiir Adolf Deissmann zum 60. Geburts-
tag, 7. November 1926. 60 S. Seite 259—319. Verlag J. C. B. Mohr
(Paul Siebeck), Tiibingen, 1927. M. 3. 30.

Die iiberaus sorgfiltige Studie des Jenenser Neutestament-
lers ist neben den Arbeiten von Holl und Kattenbusch das
Eindringendste, was in den letzten Jahren iiber dieses Problem
veroffentlicht worden ist. Die lexikographische Untersuchung
ergibt tiberzeugend das Resultat, dass sich die urchristliche
Gemeinde mit ihrer Selbstbezeichnung: é&xxinvie (vov Jcod) als
den wahren q’hal Jahveh, das eigentliche Volk Gottes bezeichnen
will, das neue Israel.

Aber es gelingt Schmidt, noch eine speziellere Feststellung
durch diese lexikographischen Erérterungen wahrscheinlich zu
machen. Es ist anzunehmen, dass dem Terminus &xxAnoie im
Munde Jesu das aramiische Kenischta zugrunde liegt. Diese
Bezeichnung schliesst in sich die doppelte Moglichkeit, dass
damit Jesus die Seinen zugleich als Sonder-Synagoge und eben
diese als die einzige, dierechtmiissige Darstellung des q’hal Jahveh
bezeichnen konnte. Oder mit andern Worten : gerade mit diesem
Ausdruck bezeichnet sich die neue Gottesgemeinde als den
»Rest Israels“, der nach den prophetischen Verheissungen den
Bestand der Gottesgemeinde verbiirgte.

Diese Schlussfolgerungen erhalten aber erst ihr volles Ge-
wicht durch die Resultate des zweiten Abschnitts, durch die
Untersuchung iiber das Wort Jesu an Petrus (Matth. 16, 18).
Entgegen den iiblichen Versuchen der modernistischen und pro-
testantischen Kritik hélt Schmidt, wie mir scheint mit Recht,
das Wort fiir ein echtes Logion Jesu. Aber er deutet es nicht
um, weder im Sinne des Erasmus und der Reformatoren, noch
im Sinne des Vatikanismus. Simon Petrus wird als Kepha (Fels) eine
Sonderaufgabe in der Kirche zugesprochen, aber ohne dass
daraus eine Verheissung fiir seine vermeintlichen ,Nachfolger“
abgeleitet werden konnte. Das ist die einzig mogliche Deutung
der Stelle, die ihrem Wortlaut gerecht wird. Nach einem psy-
chologischen Grund der Aussonderung des Petrus ist gerade
nicht zu fragen.

Ob allerdings der Ausdruck ,bauen und das Bildwort
»Fels® ihre volle Erklarung durch die gegebene Deutung finden,
ist mir zweifelhaft. Es wire genauer zu untersuchen, ob nicht



— 117 —

noch andere Moglichkeiten in Frage kimen, z. B. eine Deutung
aus den Worten Jesu iiber den ,Tempel“ (Gerichtsanklage etc.).

Schmidt weitet den Blick fiir die Bedeutung dieser Stelle
ferner dadurch, dass er das Kirchenwort nicht isoliert, sondern
Matth. 16, 19, und andere Stellen in engen Zusammenhang mit
ihm bringt. Diese ¢xxdrnoice hat ihre Bedeutung darin, dass ikr
die faoideic cod Jeov zugedacht ist. Die Zusammenhiinge mit
dem Messiasbewusstsein Jesu und der Abendmahlsstiftung werden
leider nur gestreift.

In einem dritten Abschnitt wird endlich in Auseinander-
setzung mit der Arbeit Holls (iber den ,Kirchenbegrift des
Paulus in seinem Verhiiltnis zu dem der Urgemeinde“ das
Problem des Heidenchristentums und des Katholizismus erortert.
Bemerkenswert ist hier, dass Paulus mit seinem Kirchenbegriff
nicht gegen die Grundauffassung der jerusalemitischen Urge-
meinde ausgespielt wird. Paulus kiampft wohl gegen die theo-
kratische Uberbetonung der Personen (Urapostel) und des Orts
(Jerusalem), aber nicht gegen die wirkliche Bedeutung etwa
des Petrus und der jerusalemitischen Urgemeinde. Er hilt viel-
mehr ernstlich an den fiir die Kirche lebenswichtigen Zusammen-
hingen fest (Kollekte fiir die Armen von Jerusalem!). Was er
ausschliesst, ist nur jede Verrechtlichung des Verhéltnisses, und
was er durch seine wichtigsten Aussagen (Kirche als Leib des
Christus) erreicht, ist die lokale Entschrinkung der Gemeinde.
Aber nie will er damit die berechtigten Anspriiche der ersten
Gemeinde negieren.

Damit bekommen aber auch die spekulativen Aussagen
des Paulus iiber die Kirche, die an die mystisch-mysterienhafte
Terminologie anklingen, ein ganz anderes Geprige als dies
zuerst der Fall zu sein scheint. Es ist von grosser Wichtigkeit,
dass Schmidt so den Zusammenhang der paulinischen Siitze
liber die Kirche mit der israelitischen Vorstellung von der
einen Gottesgemeinde aufdeckt. Die Loslésung von der Urge-
meinde ist fiir Paulus aus tiefsten Griinden unmdéglich.

Damit ist aber auch die Konkretheit der Kirche gegeben.
Tief und richtig erfasst ist, dass die ,Heiligkeit* der Kirche
und dem Einzelnen im Sinne der Rechtfertigung, nicht als
Qualitat zugesprochen ist. Richtig ist auch, dass diese Tatsache
Im spiitern Katholizismus oft verdunkelt wurde. Aber ungenau
ist es, wenn schlankweg behauptet wird, dass im Katholizismus



— 118 —

die Aussage von der Heiligkeit einfach im Sinne der Qualitiit
,von Menschen und Institutionen* gewagt werde. Richtig diirfte
dagegen sein, dass nicht der Ubergang vom Pneumatiker- und
Charismatikertum der éltesten zum Amt der alten Kirche die
gefihrliche Verdnderung brachte, sondern die juristische Fun-
dierung der Hierarchie und ihre Uberstellung iiber die Gemeinde,
die so nicht mehr als das Gottes- Volk verstanden, sondern An-
stalt wird. Der ostliche Katholizismus weiss aber heute noch —
wenigstens in der Theorie — um diese Gefahr.

Die Studie bietet auf engem Raum bedeutsamste Anre-
gungen und Resultate. Sie notigt den ehrlichen Leser, die Pro-
bleme ganz neu durchzudenken, besonders auch das Problem,
das die altkatholische Kirche der historischen Forschung stellt.

Ob allerdings dieses Problem auf die einfache Weise zu
losen ist, wie es der Verfasser versucht, ist zu bezweifeln.
Gerade von seinen Voraussetzungen aus scheint mir die Frage
ein neues Gesicht zu bekommen. . Ist die Kenischta, die Jesus
aufbaut, nicht eben eine Grosse, die ihre Bedeutung von der
unmittelbaren Néihe der eschatologischen Ereignisse her erhiilt,
der Ereignisse, die aber abhingig sind von der Haltung Israels.
Offenbar war die Kenischta, die Jesus wollte, auf das Herein-
brechen der Gottes-Herrschaft eingestellt. Als Israel in seiner
Grosszahl den Glauben verweigerte, sah sich die kleine Schar
einer vollig neuen Situation gegeniiber. IThre erste Verlegenheit
spiegelt sich noch in den tastenden Versuchen, der Fragen
Herr zu werden, die ihnen die Bekehrung von Heiden auf-
notigte. Die neue Situation zeigt sich in voller Schiirfe in den
Erorterungen des Juden Paulus, Rom. 11, 11—37. Der Ka-
tholizismus der Weltkirche aber ist gewiss nicht einer der
Luckenbiisser fiir den tragischen Ausfall der Urgemeinde. Ihr
Sterben ward in diesem Sinn der Gesamtkirche auch nicht
zum Schaden. (gg. Schlatter, zit. bei Schmidt, 317, 1.) Sondern
die altkatholische Kirche, die zum Teil ihnliche Ordnungen
und Gefahren wie die Urkirche aufweist, — das sieht Schmidt
richtig — ist die notwendige Antwort auf die neue Situation,
die durch das Ausbleiben der eschatologischen Ereignisse ge-
geben war. Die Schuld am Ausbleiben aber liegt im Verhalten
Alt-Israels. ,

Es ist selbstverstiindlich, dass die neue Situation auch neue
Gefahren in sich trug, denen die Kirche zum Teil erlag. Und



— 119 —

darin hat Schmidt allerdings Recht, dass solches Erliegen immer
zusammenhing mit einer Verkennung des Rechtfertigungswortes
bei Paulus und damit einer Verkennung des Grundverhéltnisses
der Gottesgemeinde zu ihrem Herrn. Ggl.

Fepororr, G. P.: The Russian Church since the Revolution.
London 8. P. C. K. S. 2/6.

Der Verfasser war Professor der Geschichte an der Uni-
versitiit Saratoff und erlebte die Verfolgung der Kirche acht
Jahre, bis er 1925 das Land verliess. Er ist also kompetent,
ein solches Buch zu schreiben. Es reicht bis 1927. In einem
Anhang werden die seitherigen Ereignisse kurz zusammengefasst
Wenn im grossen und ganzen die Geschichte der russischen
Kirche seit der Revolution bekannt ist, so erhilt man doch
durch diese Publikation uber manches genaueren Aufschluss.
Insbesondere kann man sich ein gutes Bild iiber die Synodal-
kirche und ihr Verhiltnis zur tychonitischen machen. Will-
kommen ist das Kapitel tiber das innere Leben der orthodoxen
Kirche. - A K.

SOpDERBLOM, N.: Christliche Einheit. Evangel. Pressverband,
Berlin-Steglitz 1928.

Der Erzbischof von Upsala hattein schwedischen Zeitschriften
zum pipstlichen Rundschreiben ,Mortalium animos“ Stellung ge-
nommen. Die Aufsiitze sind in diesem Buch gesammelt, weitere sind
beigefiigt, die das wichtige Thema des christlichen Einigungs-
werkes behandeln. Eingehend wird das ,Gespriach von Mecheln“
beleuchtet, in einem andern Aufsatz setzt sich der Verfasser
mit einer Schrift des Freiburger Professors Ch. Journek ,L’Union
des Eglises“ auseinander und beriihrt die Schwierigkeiten, die
sich an Stockholm kniipfen, das Verhéltnis dieser Bewegung
zum Glauben, zur Kirche, zum Reich Gottes. Erwihnenswert
ist der Vorschlag in dem folgenden Aufsatz ,Die Pflicht der
Christen, eins zu werden*, einen gemeinsamen Kirchen- oder
Bundesrat der ganzen Christenheit zu wihlen ,um einen wirk-
samen Ausdruck fiir die geistliche Gemeinschaft um das Kreuz
Christi zu gewinnen und dazu zu helfen, mit vereinten Kriften
unserm gemeinsamen Herrn und Meister zu dienen.“ S. 76. Im
letzten Abschnitt ,Das Evangelium und die Institution“ riickt



— 120 —

der Verfasser die Einzigartigkeit der christlichen Gemeinschaft
ins Licht religionsgeschichtlicher Betrachtungsweise und fasst
alle die Fragen zusammen mit dem Schluss, dass der Weg zur
Einheit zunidchst zu einer Arbeitsgemeinschaft fithren muss und
von da zur weiteren Etappe der Abendmahlsgemeinschaft der
briiderlichen Einheit am Tisch des Herrn. ,Dann nihern wir
uns im Sinne des Evangeliums der organischen Verwirklichung der
Una sancta catholica et apostolica ecclesia.* Im Anhange werden
einige Dokumente beigefiigt. Die Botschaft von Stockholm,
tiber das Ko6nigtum Christi, die Botschaft von Lausanne und
das Rundschreiben ,Mortalivm animos“. — So allgemein
die schroffe Haltung Roms bedauert wurde, sie hatte doch
das Gute, dass das Einigungswerk aufs neue von allen Seiten
durchforscht wurde und wird, was ihm nur zur Férderung

dienen kann. A. K.

Johann Adam Mohler (Band I), Gesammelte Aktenstiicke und
Briefe. Mit einem Bildnis Mohlers. Herausgegeben und einge-
leitet von Dr. theol. et phil. Stephan Losch, Privatdozent an der
kathol.-theol. Fakultit der Universitit Tibingen. Verlag
Joseph Kosel und Friedrich Pustet, Miinchen.

Mit weiter Umsicht und grosser Vorsicht ist der Verfasser
an ein Werk gegangen, das der Lieblingsgegenstand seiner
wissenschaftlichen, historisch-kritischen Tétigkeit und For-
schungsarbeit zu sein scheint, an die moglichst restlose Erfassung
des gesamten privaten und o6ffentlichen Lebens keines Geringeren
als des grossen theologischen Denkers und Begriinders der
katholischen Tibingerschule, Johann Adam Mohler. Trotzdem
bereits wertvolle Werke tber Méhler vorliegen, so war doch
hier und dort eine fithlbare Liicke zu konstatieren, besonders was
das private L.eben Moéhlers anging; auch in bezug auf wissen-
schaftliche Veroffentlichungen Mohlers (hatte er doch auch in
Briefen ein nicht zu unterschitzendes ,depositum fidei“ hinter-
lassen) wurde noch hier und da etwas vermisst, was man doch
eben auch wissen musste. Losch ist es in der Tat gelungen,
manches verborgene Schatzkiistlein Moéhlerscher Geistesperlen
wieder zu entdecken, was gewiss nicht ohne Einfluss auf das
Gesamturteil tiber Mohler bleiben diirfte. Es war kein Leichtes,
die sporadisch vorhandenen Akten und Briefe aufzuspiiren und



— 121 —

chronologisch einzubauen. Durch Léschs miihsame und darum
wertvolle Arbeit, wie sie hier vorliegt, gewinnen wir einen
vollen, intimen Einblick ins gesamte Lebensgebiet Mghlers.
Der Mohlersche gelebte und vorgetragene Katholizismus wirkt
kraftvoll und iiberzeugt, aber auch warm und universalistisch
aus seinem weiten Schrifttum. Der Verfasser diirfte nicht mit
Unrecht in der Einfithrung betont haben, dass Méhler ,der
berufene Unionstheologe* gewesen wiire, ,wenn es galt, die
Naturbeschaffenheit des Bodens zu untersuchen, in den die
Unionskonferenzen eine Saat der Zukunft legen wollten“. Sein
inniges Verhiltnis zu Déllinger legt die Frage nahe, zu welcher
Entscheidung wohl Méhler in seinem Gewissen gekommen wiire,
wenn er hitte die Ereignisse vom Jahre 1870 erleben miissen.
Hiitte auch er mit Bischof Hefele in tiefster Seele geschlagen
bekennen miissen: ,Wir haben nichts erreicht!“ Es ist M¢hler
das schwere Los der Gewissensentscheidung eines Déllinger erspart
geblieben, das ihm bei seinem Ernst und seiner Wahrhaftigkeit
und gerade wegen seiner glithenden Liebe zur Kirche, als der
makellosen Braut Christi, postum hitte prophezeit werden
miissen. Er trat fiir die Wahrheit und Gerechtigkeit ein
nicht nur da, wo er die Kirche in ihrer Lehre angegriffen
glaubte (vgl. den interessanten Briefwechsel mit Prof. Dr. Joseph
Burkhard Leu, Propst des Stiftes St. Leodegar in Luzern,
Nr. 230), sondern auch dort, wo er die Hierarchie im Fehler wusste
(vgl. seine gerechte Beurteilung des Kampfes gegen den soge-
nannten ,Jansenismus® in Quellenangabe in Nr. 242 und Nr. 191).
Als Quellenwerk ist Loschs Akten- und Briefsammlung
von uniibertreffbarer Giite; er leistet damit einen Ausserst wert-
vollen Beitrag zur Theologiegeschichte des 19. Jahrhunderts.
Der in Biilde erscheinende II. Band (Mohlers Leben und
Wirken) dirfte nicht weniger unser Interesse fesseln. A.Z.

LEuBg, H.: Kalvinismus und Luthertum I. A. Deichertscher
Verlag, Leipzig 1928. Geb. 20 Mk.

Von diesem Werk liegt der erste Band vor mit dem Unter-
titel: Der Kampf um die Herrschaft im protestantischen Deutsch-
land. Wenn das Buch auf Gebiete fihrt, die weiten Kreisen
fernliegen, ist seine Lektiire fiir solche dankbar, die Interesse



— 122 —

fiir irenische Bestrebungen der Vergangenheit haben. Auf Grund
der zahlreichen irenischen und polemischen Literatur und
stattgefundener Kolloquien werden die Annidherungsversuche
der beiden Richtungen bis auf G. Calixt geschildert. So uner-
freuliche Erscheinungen der konfessionelle Hader hervorgebracht
hat, der Wille zur Verstindigung tritt stets wieder stark hervor.
Zu einem Resultat fiihrte er in dieser Periode nicht. Vergeblich
blieb die irenische Arbeit trotzdem nicht. Sie wird es auch
heute nicht sein, mogen praktische Ergebnisse noch in so weiter
Ferne liegen. A K.

GILG, Arnold: Soren Kierkegaard. Chr.Kaiser, Verlag, Miinchen
1926. 231 S. Brosch. M. 5, geb. M. 6. 50.

Durch meine Schuld erscheint hier arg verspétet erst heute
die Besprechung eines Buches des Systematikers der katholisch-
theologischen Fakultit der Universitit Bern. Das Werk ist es
aber wert, auch iiber die Zeit der ersten Rezensionen hinaus
bekannt zu bleiben. Wenn es wahr ist, dass der Stil iiber einen
Schriftsteller schon fast alles sagt, dann stellt sich Gilg von
vorneherein ein ausgezeichnetes Zeugnis aus. Die Geschlossen-
heit der Form, bei der kein Wort zu viel gesagt, keines vermisst
wird, erweckt sofort das Vertrauen, dass hier mit dusserster
Sorgfalt versucht sei, das Werk Kierkegaards treu wieder-
zugeben. Es sei auch gleich vermerkt, dass die Darstellung
des Kierkegaardischen Denkens selbst die Aufgabe ist, die sich
der Verfasser gestellt hat. Eine kritische Auseinandersetzung
wird nicht versucht. Sie wird nur an einzelnen Stellen als
weitere Aufgabe angedeutet. Wer jemals bei Kierkegaard mit-
gedacht hat, weiss, dass schon diese Arbeit ungewdohnliche An-
forderungen stellt.

Sie wird von Gilg in selbstindiger Zuverlissigkeit durch-
gefithrt. Die Selbstiindigkeit zeigt sich z. B. darin, dass schon
in der einleitenden biographischen Skizze die gewohnten Ak-
zente aufgegeben werden. Wenn der ,Kampf“, den das Ende
des Lebens Kierkegaards kennzeichnet, nicht einfach als Aus-
druck des Wesens seiner Haltung beurteilt wird, so ist das nicht
etwa ein Ausweichen vor der Kritik, der ihr tiefes Recht keines-
wegs bestritten wird, sondern ein folgerichtiger Schluss aus der
Einsicht in die zentralen Aussagen des Denkers und Christen
Kierkegaard. , Die dialektische Haltung ist preisgegeben.“ (S.76.)



e 198 =

Die Zuverliissigkeit der Berichterstattung erweist sich etwa
darin, dass sachlich nirgends ineinandergeschrieben, sondern
tastend Schritt auf Schritt die Stufe beachtet wird, auf der die
jeweils dargestellte Anschauung gefunden wird. So nimmt der
Darsteller auch die Bedeutung der Pseudonyme durchaus ernst.
Er verlisst sich nie auf vage psychologische Vermutungen.
Die Stadien des Asthetischen, Ethischen, ,Religiosen im Sinn
der Religion der Immanenz werden in einer selbst wieder
dialektisch gestalteten Form der Wiedergabe abgewandelt, in
einer Weise, die den Leser zwingt, mitzugehen, ich méchte sagen:
in Versuchung fithrt, — niimlich zum Beispiel eine Zeitlang die
Sitze von Assessor Wilhelm so aufzunehmen, wie wenn sie
wirklich annehmbar wiiren. Uberhaupt scheint mir dies die
Kraft der Darstellung auszumachen, dass sie zwingt, ,in“ Kierke-
gaardschen Gedankengiingen zu gehen, und das leichtfertige
Hinwegdenken ,iiber* Kierkegaards Kernworte verunmoglicht.

Das Heraustreten der christlichen Betrachtungsweise aus
der heidnischen, die Befremdlichkeit des Gegensatzpaares Siinde
— Glaube, das dem heidnischen Siinde — Tugend entgegen-
gestellt wird, die Bedeutung des Begriffs der Offenbarung, der
allein den neutestamentlichen Zentralakt .,des Gehorsams des
Glaubens* verstdandlich macht, die Eigentiimlichkeiten der neuen
Gedanken Kierkegaards iiber das, was zum Glauben gehort
(Inkognito des Geglaubten, Unsicherheit als Biirgin des Gnaden-
charakters des Erglaubten, die echte Paradoxie), werden mit
der gleichen gespannten Dringlichkeit ins Licht geriickt. Wo
sich dem Leser Fragen aufdringen, richten sie sich gegen den
Gedanken Kierkegaards selbst. Man mochte deshalb wiinschen,
dass der Verfasser einmal die Kraft finde, einen ,zweiten Teil*,
eine Auseinandersetzung mit Kierkegaard zu schreiben,

Es ist ja doch offensichtlich, dass die Aufgabe des dénischen
Einsamen die des Tordffners war. Die Existentialphilosophie,
die er erspiirt, miisste erst noch geschrieben werden. Und auch
die Theologie, die sich von Kierkegaard ,sagen lisst und dann
von der Menschwerdung Gottes ,erst recht* sagen koénnte, muss
immer noch, vielleicht immer wieder gesucht werden.

Dass von der ersteren, der philosophischen Aufgabe, in
Gilgs Darstellung weniger bemerkbar wird, liegt daran, dass
er ein ausgesprochen theologisches Buch schreibt. Daraus er-
kliren sich auch die Beriihrungen mit der Fragestellung der



— 124 —

zeitgenossischen systematischen Theologie, die aber nicht als
willkiirlich an die Sache herangebracht beurteilt werden konnen.
Als theologisches Werk darf das Buch Gilgs — es ist 1926 er-
schienen! — als der erste Versuch einer Gesamtdarstellung
des Kierkegaardschen Denkens in sachgemiisser Erfassung der
Bedeutung dessen, um was es sich handelt, bezeichnet werden.
Die seither erschienene, bedeutsame Kierkegaardliteratur zeigt,
dass das Unternehmen der Aktualitiit nicht entbehrt. E.G.

RANFT, Hans: Wie predige ich das alte Evangelinm in neuer
Zeit? Lunkenbeins theologische Biicherei III. Verlag Gustav
Lunkenbein, Buchhandlung fiir ev. Theologie, Leipzig C 1.
145 S. Kleinoktav. M. 3.

Das Biichlein behandelt rund 11,000 Predigttexte in der
Weise, dass es bei jedem Texte angibt, in welchen Predigt- oder
Andachtssammlungen sich eine Bearbeitung des betreffenden
Abschnittes findet, eine Kinrichtung, die dem akademischen
Lehrer der Homiletik sehr niitzlich, dem Verkiindiger des gott-
lichen Wortes, zumal am Samstag, sehr gefdahrlich werden kann.
Beriicksichtigt vor allem — gemiiss der Betitelung — neuere
Prediger wie, um nur einige Namen herauszugreifen, Aesch-
bacher, Benz, Rittelmeyer, Barth, Amsler, Pfister und viele
andere. Aber auch noch lebendige Alte, wie Schleiermacher,
Kogel, Blumhardt und andere. (Der jiingere Blumhardt heisst
allerdings nicht Johann Christoph. S. 6.) Wer das Biichlein im
rechten Sinn beniitzt, um selbst zu horen auf den Mund der
Zeugen, ohne das Zeugnis kopieren zu wollen, der wird fiir
die grosse Arbeit, fir diese Hinweise dankbar sein. Es bietet
implicite eine kleine Einfiihrung in die ezangelische homiletische
Literatur aller Richtungen. Ggl.

PriBiLLA, M. S.J.: Um kirchliche Einheit. Stockholm-Lausanne-
Rom. Geschichtlich-theologische Darstellung der neueren Eini-
gungsbestrebungen. Verlag Herder & Cie., Freiburg i. B. 1929.

Trotz der scharfen Ablehnung des heutigen Unionswerkes
durch die romische Kurie erweckt es in weiten Kreisen der
romischkatholischen Kirche reges Interesse. So hat sich
der deutsche romischkatholische Akademikerverband damit
befasst. Aus den Arbeiten dieses Verbandes, die M. Pribilla



— 125 —

geleitet hat, ist das vorliegende Buch entstanden. Der Verfasser
hat eine tiichtige Arbeit geleistet, denn es war ein gewaltiger
Stoff zusammenzusuchen und zu bewiéltigen. In den beiden ersten
Abschnitten werden Stockholm und Lausanne nach ihrem Werden
und ihren Ergebnissen gewiirdigt, und zwar in einer Weise, die
auf Objektivitit gerichtet ist und die eine vornehme Gesinnung
des Verfassers zutage treten lisst, die von der Bedeutung beider
Bewegungen iiberzeugt ist. Natiirlich ist er dazu sehr Kritisch
eingestellt und ist der Meinung, dass wenigstens fiir den Pro-
testantismus die Zeit der Kirchenunion vortiber ist. Er glaubt,
dass die Entwicklung der Ereignisse dem romischkatholischen
Standpunkt recht gebe, dass eine Einigung der Christenheit nur
auf dem Wege der Einzelkonversion moglich sei. Wenn der
Verfasser meint, diese Erkenntnis wiirde die Suchenden ver-
anlassen, nach Rom zu schauen, die romische Kirche sei das
Zentrum der Einheit, so kann dies nur stimmen, sofern Einheit
im Sinne von Uniformitit zu verstehen ist. Uniformitit lehnt
aber die nicht romischkatholische Christenheit geschlossen ab,
denn sie widerspricht dem Evangelium und der Geschichte der
alten Kirche. Kliarend kann der dritte Abschnitt: Rom, katho-
lische Stellungnahme zu Stockholm und Lausanne. auf alle
wirken, die im stillen immer noch auf eine Mitarbeit Roms
warten. Klipp und klar weist der Verfasser {iberzeugend nach,
dass Rom einfach nicht anders handeln konnte, als es die Be-
teiligung strikte ablehnte. Es hiitte sich selbst aufgeben miissen.
Der Verfasser glaubt trotzdem an die Moglichkeit einer Einheit
im Wirken, da die romische Kirche ihren Gliubigen nicht ver-
biete, sich mit Andersgliubigen zur Abstellung sozialer Ubel
oder Forderung des Friedens zwischen den Klassen und Vélkern
zu verbinden. Eine gemeinsame christliche Basis fiir solche
Zusammenarbeit hiilt der Verfasser nicht fiir notwendig. Das
Suchen nach einer solchen fithre nur zu Verwirrung, Argwohn
und Streit. Er glaubt, dass die kirchliche Autoritiit ein Zu-
Sammenarbeiten mit Andersdenkenden zuliisst, sobald den For-
Inen des Zusammengehens kein religiéser Charakter anhafte,
die Gefahr eines verschwommenen Interkonfessionalismus ver-
ieden werde. Im letzten Kapitel ,Die Einheit im Glauben®
findet der Verfasser in geschickter Anlehnung an piipstliche
Ausspriiche allerlei Vorschlige zur Anbahnung einer Verstiin-
digung der Konfessionen — natiirlich immer mit dem geheimen



— 0f —

Wunsch, die Suchenden mdéchten nur einen Weg, den nach
Rom, finden. Man wird es dem Verfasser zugute halten, wenn
das Buch in eine Verherrlichung Roms ausklingt. Stérend wirken
die allzu vielen Zitate, die natiirlich einseitig gewihlt sind —
und oft ihre Wirkung versagen. Auch sonst ist uns die merk-
wiirdige Art des Zitierens aufgefallen. So schreibt der Verfasser
auf Seite 219, es gelte heute, ,was Augustinus von der katho-
lischen Kirche seiner Zeit schreibt: dass némlich unter der
katholischen Kirche schlechthin alliiberall bei Freund und Feind
die unter Petri Nachfolger geeinte Kirche verstanden wird“.
Uberrascht sucht man in der Anmerkung in der zitierten Stelle
Augustins nach der ,unter Petri Nachfolger geeinten Kirche¥,
natiirlich vergeblich. Augustin kennt eine solche Wendung nicht.
Im Anhang sind in Auswahl einige wichtige Aktenstiicke zu
der Darstellung des Buches abgedruckt. A. K.

Die Religion in Geschichte und Gegenwart. Handworterbuch fir
Theologie und Religionswissenschaft, II. v6llig neubearbeitete
Auflage, II. Band E—H. Verlag J. C. B. Mohr, Tiibingen 1928.

Dieser Band enthiilt eine Fiille von Material, so dass er
sich wiirdig dem ersten anschliesst. Allerdings besitzt das Werk
nicht mehr den geschlossenen einheitlichen Charakter wie dic
erste Auflage. Das hiingt mit der heutigen protestantischen

Theologie und dem Bestreben der Redaktion zusammen, die ein-

zelnen Artikel dem berufenen Spezialforscher ohne Ricksicht

auf seine theologische Richtung oder auch konfessionelle Zuge-
horigkeit anzuvertrauen. Unwillkiirlich wird deshalb der Beniitzer
des Nachschlagewerks besonders bei grosseren Aufsiitzen sich
zuerst nach dem Verfasser erkundigen. In vielen Fillen ist das
gar nicht notig, da man oft sofort merkt, von welcher Richtung
her der Verfasser kommt. So wird es dem Kundigen bei manchem

Artikel romischkatholischen Ursprungs gehen. Der Artikel

Episkopalismus z. B. wiirde besser in ein spezifisch rémisch-

katholisches Lexikon passen. Neben dieser Neuauflage behilt

die erste Auflage immer noch ihren Wert. In einzelnen Fiillen

wird auch darauf hingewiesen. A. K.

STRASSER, G. O.: Capitos Beziehungen zn Bern. Leipzig 1928,
M. Heinsius’ Nachfolger. Preis M. 7.20.



Man wird dem Verfasser dankbar sein, dass er einem
Mann diese Studie gewidmet hat, der in unsern Tagen beson-
dere Aufmerksamkeit verdient. Capito, ,ein edelster Vertreter
einer evangelischen Katholizitit*, hatte mit Bucer von Strass-
burg her eine kirchliche Union angestrebt. Seine religiése Uber-
zeugung driangte ihn unter mannigfachen Wandlungen als
Vermittler zwischen Taufertum und den Kirchen der Refor-
mation, zwischen lutherischer und zwinglianischer Auffassung,
zwischen altem und neuem Glauben im Geiste des Erasmus
‘téitig zu sein. Dieser irenische Charakter Capitos trat besonders
in seinen Beziehungen zur bernischen Kirche hervor. In ihr
Leben hat er mit Erfolg eingegriffen. Mége die Schrift dahin
wirken, dass der versohnende Geist Capitos in unserer Zeit
lebendig bleibe. A K.

Les Religions contre la guerre. Procés-verbaux du Comité
préparatoire du Congrés universel des forces religieuses pour
la paix. Genéve 12—14 septembre 1928. Union des Eglises
pour la paix, Paris.

Die Church Peace Union, ein Komitee in New York, das
die bekannte Carnegiestiftung zur Forderung des Friedens durch
die Kirchen verwaltet, beabsichtigt, einen Weltkongress aller
Religionen fiir den Frieden einzuberufen. Ein Vorbereitungs-
komitee tagte im September letzten Jahres in Genf. Es stellte
in einer Kundgebung die Grundsiitze des Kongresses auf, die
einzig darauf gerichtet sind, die religiosen Kriifte der ver-
schiedenen Religionen fiir den Frieden zu wecken und zusammen-
zufassen. Es nahm ferner praktische Vorschlige zur Organisa-
tion der Konferenz entgegen, die niichstes Jahr in einer Stadt
des Orients zusammentreten soll. Es sind tausend Teilnehmer
der verschiedenen Religionen in Aussicht genommen. An den
Verhandlungen in Genf haben sich lebhaft Christen, Juden,
Mohammedaner, Buddhisten, Konfuzianer u. a. beteiligt. Von
Interesse ist der ,Culte liturgique“, dessen Bestandteile den
Religionsurkunden aller Welt entnommen und geschickt zu einem
Ganzen zusammengestellt sind. A. K.



— 128 —

Neu eingegangen:

Vom Apostolat der Presse. Die erste internationale christliche Presse-
konferenz. Koln 19. bis 21. August. Evang. Presseverband, Berlin-
Steglitz 1929. M. 1. 50.

Conlange, L..: Catéchisme pour adultes. I. Les Dogmes. Les Editions
Rieder, 7, Place Saint-Sulpice, Paris-VI°. 12 fr.

Chrétien, A.: Jésus-Christ. Sermon prononcé a l'occasion du premier
culte interconfessionnel célébré a Geneve. Imprimerie A. Kiindig,
Genéve 10929.

Florilegium Patristicum, Fasc. XIX. Sententiae Florianenses, heraus-
gegeben von H. Ostlender. Kart.M. 2.50. Verlag P. Hanstein, Bonn,

Geissler, J. K. : Die Seelenlehre der Durchdringung. Verlac Gexsslers
Werke, Eisenach 1929.

Gilg, A.: Der Sinn der Theologie. Rektoratsrede. P. Haupt, Bern 1929.
Fr. 1. 20.

Houtin, A.: Courte histoire du célibat ecclésiastique, Les Editions
Rieder, Paris-VI® 1929. Preis 12 fr.

A la mémoire du peére Hyacinthe Loyson. A l'occasion de l'inau-
guration de son médaillon en I'église de St-Germain de Geneve,
le 28 octobre 1928. Genéve 1929.

Huonder, A., S. ]J.: Zu Fiissen des Meisters. Kurze Betrachtungen
fiir vielbeschiftigte Priester. 3 Bdnde, 12°. Freiburg i. B., Herder.
Dritter Band: Der Verkldarungsmorgen. Mit einem Titelbild. (XIV
und 398 S.) 1929. Geb. M. 3. 40.

Lieb, E.: Das westeuropdische Geistesleben im Urteile russischer
Religionsphilosophie. Verlag J. C. B. Mohr, Tiibingen 1929. M. 1. 80.

Pribelia, M.: Um kirchliche Einheit. Stockholm, Lausanne und Rom.
Geschichtlich - theologische Darstellung der neueren Einigungs-
bestrebungen. Grossoktav (XII und 332 S.). Freiburg i. B. 1929,
Herder. Geb. M. 1o0.

Quint, J.: Deutsche Mystikertexte des Mittelalters, I. Verlag P. Han-
stein, Bonn 1929. Preis M. 2. 8o.

LesReligions contre la guerre. Procés-verbaux du Comité préparatoire
du congrés universel des forces religieuses pour la paix. Genéve,
12—14 septembre 1928. Paris, rue Desrenaudes 3, 1929,

Spapn, H.: Das Evangelium Jesu und unsere Fragen und Note.
Verlag W. Loepthien, Meiringen und Leipzig C 1. Preis geb. Fr. 7. 80.

Gedruckt bei StaAmpfli & Cie. in Bern.



	Bibliographie

