
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 19 (1929)

Heft: 4

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


224 —

KIRCHLICHE CHRONIK.

Weltkonferenz für Glauben und Verfassung. Der
Fortsetzungsausschuss hielt seine diesjährige Sitzung auf Maloja im
Engadin vom 27. bis 30. August ab. Zur Eröffnung wurde ein
Gedächtnisgottesdienst für den verstorbenen Präsidenten Bischof Brent
abgehalten. In der darauffolgenden Sitzung wurde einstimmig der
Erzbischof von York zum Präsidenten gewählt. Aus den Verhandlungen

sei folgendes notiert: Über die Tätigkeit des
Geschäftsausschusses wurde folgendes mitgeteilt.

Der Fortsetzungsausschuss hat in seiner Sitzung vom 6.
September 1928 in Prag beschlossen, dass die in Lausanne dem
Geschäftsausschuss bewilligten Vollmachten bis zur nächsten Sitzung —
der heutigen — des Fortsetzungsausschusses ausgedehnt werden
sollten, nämlich die Vollmachten und Funktionen des Fortsetzungskomitees

selbst.
Seit der Prager Sitzung ist der Geschäftsausschuss zweimal in

der Stadt New York, am 19. Oktober 1928 und am 21. Februar
1929, zusammengetreten. Die Berichterstattungen dieser Sitzungen
sind von Boston aus an alle hier Anwesenden übersandt worden.
Dr. theol. J. Ross Stevenson funktionierte als zeitweiliger Vorsitzender
in der Abwesenheit von Bischof Brent. Kassenverwalter Georg
Zabriskie unterbreitet einen Separatbericht.

Der Geschäftsausschuss beaufsichtigte die Arbeit des Sekretariates

in Boston, besonders die fortwährende Zirkulation der Berichte
der Lausanner Konferenz. Er hat Lokalkonferenzen unter
unabhängigen Auspizien gefördert, ohne den Versuch zu machen (je
nach Lage des Falles), die Abfassung ihrer Programme zu
überwachen oder ihre Entschliessungen zu kontrollieren. Er hat von
vielen Kirchen hinsichtlich der Lausanner Berichte Mitteilungen
erhalten und in Zirkulation gesetzt, und er hat viele Schritte getan,
ihnen die nötige Beachtung zuzusichern. Er hat in Verbindung
mit dem Überweisungsausschuss zusammengearbeitet, um das auf
den Lausanner Berichten beruhende Studienmaterial vorzubereiten
und die provisorische Verhandlungsliste für die heutige Sitzung zu
entwerfen. Der Geschäftsausschuss spricht allen denen seinen Dank
aus, die mit diesen Angelegenheiten sich beschäftigt haben.



— 225 —

Vertreter verschiedener Kirchen berichteten über die Aufnahmebewegung

in ihren Ländern, ferner Lord Sands und Rev. R. W.
Stewart über die Union der schottischen Presbyterianer, der Bischof
von Bombay und K. T. Paul über das Schema der Union der
Kirchen in Südindien, A. Moore über die unierte Kirche in Kanada
und Sir H. Lunn über die Union der Methodisten in England.

Zu diesen Erfolgen beschloss die Konferenz auf Antrag des

Bischofs von Gloucester und des Erzbischofs Germanos eine
Kundgebung. Sie lautet:

«Als Mitglieder des Fortsetzungsausschusses der Lausanner
Konferenz für Glauben und Verfassung, die vom 27. bis 30. August
1929 auf Maloja zusammenkamen, wünschen wir, wie es in unserer
letzten Versammlung geschehen ist, den grossen Fortschritt zur
Einheit im Leben der Kirchen anzuerkennen, der sich in den

jüngsten Ereignissen in Kanada, Japan, China und den Vereinigten
Staaten Amerikas und tatsächlich innerhalb der ganzen Christenheit

kundgetan hat.

Wir freuen uns mit unsern Brüdern der schottischen Kirchen
über die in diesem Jahre zustande gekommene Union zwischen der
Kirche Schottlands und der Vereinigten Freikirche Schottlands, und
wir bitten, dass Gott die wiedervereinigte Kirche mit den mannigfachen

Gaben seiner Gnade erfüllen möge.
Wir begrüssen auch die bevorstehende Union der drei

Methodistenkirchen Grossbritanniens, die in diesem Jahre die Vollmachts-
urkunde vom Parlament erhalten haben, den von den Synoden der
drei Kirchen bereits gebilligten Unionsplan auszuführen.

Ohne irgendein Urteil über die Einzelheiten des vorgeschlagenen

Unionsplanes für die südindischen Kirchen abzugeben,
begrüssen wir die im Vorwort erwähnte Feststellung, dass „Einheit
des Geistes im Glauben und in der Verfassung der Kirche in ihrem
Gottesdienst, in ihrer Organisation und in ihrem Gesamtleben zum
Ausdruck kommen müssen". Wir glauben mit ihnen, dass ihre
Union, falls in den richtigen Bahnen ausgeführt, grössere Gemeinschaft

und Frieden innerhalb der Kirche und grösseren Eifer und

tatkräftigeren Erfolg in der Verkündigung des Evangeliums Christi

hervorbringen wird. Durchdrungen von unserem tiefen Gefühl der

Wichtigkeit dieser Vorschläge fühlen wir uns bewogen, alle Christen

zu bitten sich mit uns in der Fürbitte zu vereinigen, dass die

göttliche Führung den südindischen Kirchen gewährt werde und

allen denen, auf welchen irgendein bescheidenes Mass von

Verantwortung in dieser Sache ruhen mag.»

Auf Antrag von Professor Deissmann wurde mit Unterstützung

von K. T. Paul und Rev. M. E. Aubrey beschlossen : « Im Hinblick

Internat, kirchl. Zeitschrift Heft 4, 19*9. 16



— 226 —

auf die Zusammenkunft der Lambethkonferenz im Jahre 1930 bitte
der Fortsetzungsausschuss, Gott möge ihre Bestrebungen so leiten,
dass sie dazu dienen, die Einheit der Kirche zu fördern. »

Ein Theologenausschuss mit dem Bischof von Gloucester an
der Spitze wurde bestellt. Ihm gehören an die Professoren : Turner,
Watson, Bartlet, Glubokowsky, Alivisatos, Choisy, Jundt, Aulen,
Hermelink, Wobbermin, W. A, Brown, Gavin und Milligan.
Ersatzmänner sind die Professoren : Goudge, Rawlinson, Dodd, Arseniew,
Germanos, Brunner, Ménégoz, Nörregaard, Hirsch, Lang und Soper.

Fragen zum Studium auf Grund der Berichte III, V und VI
der Lausanner Konferenz und solche auf Grund der Berichte I und
VII wurden dem Überweisungsausschuss übergeben mit dem Wunsch,
die Schemen zu bearbeiten und durch solche zu dem Berichte II
und III zu ergänzen. Bemerkenswerte Vorträge über den Stand und
die Aussichten des Unionsgedankens hielten unter anderem die
Professoren Hermelink, Alivisatos und Zankow. Die Referate der
beiden letzteren sind in diesem Heft abgedruckt. — Die nächste
Sitzung des Fortsetzungsausschusses wird in Murren vom 26. bis
zum 29. August abgehalten.

Die Weltkonferenz für praktisches Christentum. Der
Fortsetzungsausschuss, der sich den Namen « Ökumenischer Rat für
praktisches Christentum > gegeben hat, tagte dies Jahr vom 4. bis

9. September in Eisenach. Es wurden folgende Beschlüsse von
allgemeinem Interesse gefasst:

I. Die leitenden Grundsätze der Konferenz von Stockholm. Die
Weltkonferenz für praktisches Christentum vom 19. bis 30. August
1925 wurde geleitet durch das tiefe Gefühl, dass die christliche
Kirche gegenüber den tragischen Problemen, die auf der
gegenwärtigen Menschheit lasten, ganz von neuem in der Gemeinschaft
mit Jesus Christus das Evangelium in seiner Fülle auf dem ethischen
und sozialen Gebiet bekräftigen muss : Der Glaube an den Vater
ist untrennbar von der Liebe für die Brüder; die Anbetung ist
untrennbar vom Dienst.

Das ist die Summe des ewigen Gesetzes: «Du sollst lieben
Gott Deinen Herrn von ganzem Herzen, von ganzer Seele und von
ganzem Gemute. Du sollst Deinen Nächsten lieben als Dich selbst. >

Das ist auch die Summe des Apostolischen Glaubens: «Gott
ist Liebe. Daran ist erschienen die Liebe Gottes gegen uns, dass

Gott seinen eingebornen Sohn gesandt hat in die Welt, dass wir
durch ihn leben sollen. Hat uns Gott also geliebt, so sollen wir
uns auch untereinander lieben. Wer seinen Bruder nicht liebt, den
er sieht, wie kann er Gott lieben, den er nicht sieht ?>



— 227 —

Aus Treue zu diesen höchsten Grundsätzen hat die Weltkonferenz,

indem sie sich an das Gewissen der Menschheit wandte,
dieser Menschheit das Kreuz als die Erlösung von den Übeln, die
die Welt bedrücken, gezeigt.

Die Konferenz hat erklärt, dass die Kirchen trotz der
Unterschiede, die sie in Lehre, Verfassung und Kultus trennen, dennoch
geeint bleiben durch ihre Treue zum festen Grunde des Evangeliums.
Sie können und müssen daher in enger Verbundenheit an der
Versöhnung zwischen den Völkern mitarbeiten und auf dem internationalen

Gebiete den guten Willen, die Gerechtigkeit und den Frieden
fördern.

//. « Aufruf zum Gebet.-* Der in Eisenach tagende
Fortsetzungsausschuss der Weltkonferenz für praktisches Christentum
bekräftigt aufs neue feierlich die evangelischen Grundsätze und das

christliche Programm, wie sie in der ökumenischen Botschaft
verkündigt wurden, die aus Stockholm im Jahre 1925 an die Kirchen
der ganzen Welt geschickt wurde.

Er empfiehlt den theologischen Fakultäten, den Geistlichen,
den Kirchenbehörden, den Jugendbünden auf das dringlichste ein
aufmerksames Studium der Texte, die auf der grossen Konferenz
ausgearbeitet wurden, um der Betätigung der Jünger des Heilandes
auf dem ethischen und sozialen Gebiet Richtung zu geben.

Aber das blosse Studium ist ungenügend. Gegenüber einer
unermesslichen Aufgabe, die wir uns nicht selbst gewählt haben
und die unser menschliches Mass weit übersteigt, bedürfen wir
armen und unwürdigen Diener des Herrn jener göttlichen Kraft,
die in den Schwachen mächtig ist.

Es sollten sich daher alle Christen in einem gemeinsamen Gebet

vereinigen, auf dass sie, gereinigt durch den Heiligen Geist und

gestärkt durch die Gnade von oben, zusammen arbeiten können
im Glauben, Gehorsam und Selbstverleugnung, voll heiliger und

freudiger Hoffnung, die nicht zuschanden werden lässt.

Darum richten wir einen Aufruf zum Gebet an alle Jünger
Jesu Christi, der unsere Hoffnung ist. Welches auch ihre besondere

Sprache oder Überlieferung sein mag, sie sollen alle nur erdenklichen

Gelegenheiten wahrnehmen zur Mitarbeit im Dienst an den Brüdern

und zur Gemeinschaft in der Anbetung des Vaters.

Nichts in der Welt kann christliche Seelen verhindern, sich im

Gebet zu begegnen und eine uns alle verbindende Kette der

Fürbitte, des Flehens und der Danksagung um den Erdball zu spannen.
Deshalb müssen die Kirchen, wollen sie sich vereinigen, nicht

nur überlegen, wie sie zusammen arbeiten, kämpfen und leiden für
Gottes Liebe und für Gottes Ehre, sie müssen vielmehr vor allem



— 228 —

gemeinsam anbeten. Die Christen, die den verschiedenen Familien
des überlieferten Christentums angehören, müssen mit Eifer wieder
nach tiefer Gebetsgemeinschaft trachten und insonderheit auch in
das Geheimnis der Frömmigkeit jener Brüder eindringen, die andern
Bekenntnissen angehören. Sie müssen für ihre eigene Erbauung
alle jene geistlichen Schätze nutzbar machen lernen, die zwanzig
Jahrhunderte christlicher Geschichte in den Liturgien der verschiedenen

Kirchen aufgehäuft haben. Durch solche einem jeglichen
mögliche Gebetsdemut können sich alle christlichen Seelen immer
mehr in dem inneren Heiligtum ihres Gewissens vereinigen; denn
sie alle bekräftigen dadurch das Bekenntnis : « Ich glaube an die
Gemeinschaft der Heiligen. »

Solcher Gebetsgemeinschaft wird der Segen nicht versagt
bleiben, dass sie Früchte tragen wird auf dem weiten kirchlichen
Gebiet, wie auch in allen sozial-ethischen Beziehungen sonst, bis
zur letzten Erfüllung der Bitte: «Dein Reich komme!»

///. Die Kirchen und die Schiedsgerichtsbarkeit. Die
Mitglieder des Fortsetzungsausschusses der Weltkonferenz für
praktisches Christentum, die zu vielen christlichen Vereinigungen Europas
und Amerikas gehören und sich in Eisenach zu einem ersten Treffen
nach Zeichnung des Pariser Paktes versammeln, wünschen folgende
Erklärung abzugeben :

1. Wir begrüssen herzlichst die feierliche Erklärung, die von
den führenden Staatsmännern der Welt im Namen ihrer Landsleute
abgegeben wurde, dass sie das Heranziehen des Krieges für die
Lösung internationaler Konflikte verwerfen, auf den Krieg als ein
Mittel nationaler Politik in ihren gegenseitigen Beziehungen
verzichten und übereinkommen, dass die Beilegung oder Lösung aller
Zwistigkeiten oder Konflikte, welcher Natur und welchen Ursprungs
sie auch immer sein mögen, die zwischen ihnen entstehen können,
nur durch friedliche Mittel gesucht werden sollen.

2. Wir glauben, dass der Krieg, betrachtet als eine Einrichtung
zur Schlichtung internationaler Streitigkeiten, unvereinbar ist mit
den christlichen Anschauungen und Methoden und deshalb auch
unvereinbar mit den Anschauungen und Methoden der christlichen
Kirchen ist.

3. Da wir überzeugt sind, dass die Zeit kommen muss, in der
bestehende Verträge im Interesse des Friedens revidiert werden,
behaupten wir, dass alle Streitigkeiten und Konflikte zwischen den

Nationen, für die auf diplomatischem oder gütlichem Wege keine
Lösung gefunden werden kann, durch Schiedsgerichtsbarkeit gelöst
oder beigelegt werden mussten, ob nun durch einen Weltgerichtshof
oder durch irgendein anderes gemeinsam ernanntes Gericht.



— 229 —

4. Wir appellieren deshalb ernstlich an alle in Betracht
kommenden Autoritäten aller christlichen Gemeinschaften, dass sie in
nicht misszuverstehender Weise erklären, dass sie weder einen Krieg
begünstigen, noch die Bevölkerung in den eigenen Ländern
ermutigen wollen, in einem Krieg zu dienen, mit Bezug auf den ihr
eigenes Land das Anerbieten zurückgewiesen hat, die Streitfrage,
die auf dem Spiele steht, durch Schiedsspruch zu entscheiden.

Indem der Fortsetzungsausschuss der Weltkonferenz für
praktisches Christentum die angeführte Erklärung an das Internationale
Komitee des Weltbundes weitergibt, macht er den Vorschlag, dass

der Weltbund die Frage sorgfältig prüfen und die ihm angezeigt
erscheinenden Schritte bei den verschiedenen Kirchenleitungen tun
solle, um ihr Einverständnis zu dem hier vorgeschlagenen
Verfahren zu erreichen.

IV. Das Hilfswerk der «Golden Rule Foundation», die aus
dem « New East Relief» herausgewachsen ist und neue Methoden
der Zusammenarbeit für gemeinsame Hilfswerke sucht, möchte
besonders für hilfsbedürftige europäische Kirchen Hilfe schaffen. Zur
Empfehlung dieses Werkes wurde folgender Beschluss gefasst:

«i. Erfährt mit Dankbarkeit die sich verringernde Notwendigkeit
für die Ausdehnung der Hilfsmassnahmen gegenüber Waisenkindern

und Flüchtlingen in Ländern des Nahen Ostens, für
welche Arbeit er in früheren Jahren die „Goldene Regel-Feldzüge"

des „Nahen Ostens Hilfswerkes" und assoziierter Gruppen
gebilligt hat.

2. Anerkennt mit Hochachtung den edelmütigen Impuls, der zur
Anwendung der „Goldenen Regel-Stiftung" geführt hat behufs

Ausdehnung des Hilfswerkes auf vernachlässigte Kinder über
die ganze Welt und besonders in diesem Jahre auf die unter
der grossen Hungersnot in China Leidenden.

3. Ermahnt eindringlich die Kirchen, dieser Bewegung ihre
sympathische Mitarbeit zuteil werden zu lassen und, soweit als

möglich, alle Massnahmen zu ergreifen, die dazu dienen, die
Aufmerksamkeit und finanzielle Unterstützung der Öffentlichkeit

für diese Wohlfahrtseinrichtung zu sichern.»

Der Weltbund für internationale Freundschaftsarbeit der
Kirchen. Der Geschäftsausschuss dieses Bundes tagte vom 19. bis

zum 21. September in Avignon. Aus den Verhandlungen erwähnen

wir folgendes:
Die von der Eisenacher Konferenz zur Beratung überwiesene

Resolution wurde eingehend beraten und mit einer Ergänzung zum
dritten und vierten Paragraphen und mit folgender Einleitung an-



— 230 —

genommen: «Der Geschäftsausschuss des Weltbundes, der 31
Landesorganisationen vertritt, beschliesst einmütig und übermittelt den
Kirchen und den religiösen Behörden der ganzen Erde diese Resolution

mit der Einladung zu ernster Behandlung und möglichst
tatsächlicher Verwirklichung: 1, 2, 3 wie S. 36 § 3, wird ergänzt:
«Zu diesem Zwecke wünschen wir die unmittelbare Durchführung
einer solchen Organisation, die Mittel zu einem friedlichen Vergleich
für jede Art internationaler Streitfragen voraussieht und der
Gerechtigkeit unter allen Völkern zur Herrschaft verhilft.»

§ 4 lautet: «Wir appellieren deshalb ernstlich an alle in Betracht
kommenden Autoritäten aller christlichen Gemeinschaften, dass sie
in nicht misszuverstehender Weise erklären, dass sie einen Krieg
nicht begünstigen noch irgendwie unterstützen, mit bezug auf den
die Regierung ihres Landes ein bona fide gemachtes Anerbieten,
die Streitfrage einem schiedsgerichtlichen Spruch zu unterwerfen,
zurückgewiesen hat.» Es wurde beschlossen, diese Resolution den

Landesvereinigungen mit der Bitte zu senden, alle möglichen
Schritte zu tun, um sie vor die christlichen Gemeinschaften ihres
Landes zu bringen. Zu dieser Resolution hatte Sir Willoughby
Dickinson ein Memorandum ausgearbeitet, dass durch ihn revidiert
und hierauf den Landesvereinigungen zur Information zugestellt
werden soll.

Zur Verbreitung wurden weitere Resolutionen empfohlen : « Der
Geschäftsausschuss ist im Hinblick auf die gründliche Veränderung
der Kriegsvorbereitungen, besonders bezüglich des Luft- und
Gaskrieges, der Meinung, dass die Propaganda des Weltbundes diesem

neuen Stand der Dinge angepasst werden muss.
Er lenkt die Aufmerksamkeit der Landesvereinigungen, in

Anbetracht, dass die gesetzliche Organisation der Weltgemeinschaft
das zu erstrebende Ziel ist, die allein die materielle und moralische
Abrüstung mit definitiver Wirkung erlaubt, auf diese Frage und
ersucht sie, die Mittel zu suchen, um die Regierungen, Parlamente,
die Presse und die öffentliche Meinung im allgemeinen darauf
aufmerksam zu machen.»

«Der Geschäftsausschuss lädt die Landesvereinigungen ein, in
Anbetracht der Wichtigkeit, dass die Völker tatsächlich Schritte
zur Abrüstung tun und alles ihnen mögliche zur Erlangung dieses

Zieles ins Werk zu setzen wünschen, vor der nächsten Abrüstungskonferenz

einen intensiven Petitionsfeldzug unter den Kirchen ihrer
Länder zu unternehmen, der in der Aufforderung an die Kirchen
bestehen soll, eine Petition an die Abrüstungskonferenz zu schicken
mit der Bitte, sie nicht aufzulösen, bis das von allen Völkern so
sehr ersehnte Ziel erreicht ist. Der Geschäftsausschuss ersucht die



— 231 —

Exekutive, diese Campagne zu studieren und zur Ausführung
praktische Massnahmen zu treffen. »

Zur Angelegenheit der Opiumfrage wurde beschlossen: «Der
Weltbund und seine Landesvereinigungen sollen in den verschiedenen
Ländern zusammenarbeiten, um die öffentliche Meinung aufzurütteln,
die Regierungen zu beeinflussen, eine Politik der Beschränkung des

Imports von Opium und anderen narkotischen Drogen ausser zu
medizinischem Gebrauch zu unterstützen, wenn die Frage vor die
kommende und vom Völkerbund einberufene Opiumkonferenz
gebracht werden soll. »

Beschlossen wurde, den Geschäftsausschuss zu beauftragen, die
Zentralstelle für die kirchliche Hilfsaktion zu bitten, einen Fonds
zu stiften,

a) um die russische orthodoxe Akademie in Paris, mit der
eine theologische Lehranstalt verbunden ist, und die sich in ernster
Krisis befindet, zu unterstützen ;

b) um russisch orthodoxe Gemeinden in der Diaspora, denen

alle geistigen Hilfsmittel fehlen, zu unterstützen ;

c) um andere christlichen Kirchen, die in Verbindung mit
Russland geistige und materielle Hilfe notwendig haben, zu
unterstützen.

Die Notlage der Minderheiten führte zu folgender Resolution:
« Der Geschäftsausschuss erinnert an seine eigenen Beschlüsse und
an die des Internationalen Komitees auf Beatenberg, in Kopenhagen,
Oxford und Stockholm. Er versichert aufs neue sein tiefes Interesse
für die beklagenswerte Lage der Minderheiten, die immer noch eine
Ursache möglicher Verwicklungen ist.

Der Ausschuss stellt mit Freuden fest, dass die Regionalkonferenzen

den religiösen Minderheiten in ihren Nöten und Schwierigkeiten

viel wirksame Hilfe gebracht haben, und er empfiehlt darum,
in der Veranstaltung solcher Regionalkonferenzen rege fortzufahren
und überall einzutreten, wo neue Schwierigkeiten entstehen, ganz
abgesehen von der Konfession der betreffenden Minorität.

Weiter wünscht der Ausschuss gerade im Hinblick auf die

Lage der religiösen Minderheiten auf die grosse Bedeutung der

Presse für die Beeinflussung der öffentlichen Meinung und die

Einwirkung auch auf die Regierungen hinzuweisen. Das Instrument
darf aber nur gebraucht werden nach peinlichster Erkundung der

Tatsachen.»

Die altkatholische Bischofskonferenz und die ökumenischen

Bewegungen. Die altkatholische Bischofskonferenz, die am 30.
September im Haag getagt hat, fasste folgenden Beschluss: «Die
Bischofskonferenz nimmt Kenntnis von dem Bericht über die drei



— 232 —

ökumenischen Bewegungen, die Weltkonferenz für Glauben und
Verfassung, die Weltkonferenz für praktisches Christentum und den

Weltbund für internationale Freundschaftsarbeit der Kirchen. Sie

erkennt die Wichtigkeit der Bestrebungen dieser drei Organisationen
an und verpflichtet sich, die darin niedergelegten Gedanken mit ihren
verantwortlichen Organen zu besprechen.»

Eine Kundgebung des Patriarchen von Konstantinopel.
Der Patriarch von Konstantinopel hat am 30. Oktober 1929 folgende
Botschaft an Bischof Dr. Küry in Bern gerichtet : « Gnade sei Eurer
Bischöflichen Gnaden und Friede von Gott dem Vater und unserm
Herrn Jesus Christus.

Mit Freude folgen wir der durch die Gnade Christi kürzlich
eingeführten und bis jetzt ausgeübten Sitte, dass wir uns gegenseitig

die in der obersten Regierung unserer Kirchen stattfindenden
Änderungen mitteilen, und beeilen uns, in diesem Schreiben Eurer
Eminenz und Ihrer ehrwürdigen Kirche kundzugeben, dass wir nach
dem Heimgang zum Herrn unseres seligen Vorgängers des

Allerheiligen Patriarchen Basil III durch göttlichen Rat und göttliches
Wohlgefallen den allerheiligsten Thron des ökumenischen Patriarchen
von Konstantinopel bestiegen haben. Wir übermitteln Ihnen bei
dieser Gelegenheit unsern Gruss in Christo.

Als Zeichen des grossen Wertes, den wir der Verbindung des

brüderlichen Verhältnisses beilegen, die das Werk der Liebe und
der allgemeinen Vereinigung der christlichen Kirchen und der
einzelnen Christen selbst fördern, geben wir hierdurch unsere brüderliche

Versicherung, dass diese Bande des in der Liebe Christi und
für das Werk Christi bestehenden Verhältnisses und Verkehrs mit
Ihrer ehrwürdigen Kirche auch während unserer Regierung mit
aller Aufmerksamkeit und Sorgfalt gepflegt werden sollen, und dass
wir alles für die so erwünschte immer engere Verbindung unserer
Kirchen tun werden.

Fest davon überzeugt, dass Ihre ehrwürdige Kirche von
derselben Gesinnung wie wir in bezug auf diese enge Verbindung
beseelt ist, beten wir, dass unser Herr und Heiland, der seine heilige
Kirche als die Eine Kirche gegründet, und der gewollt hat, dass

alle, die an ihn glauben, eins seien, unsere Bemühungen um diese

Verbindung segnen möge. Gleichzeitig teilen wir Ihnen mit, dass

wir zwecks weiterer Befestigung unseres brüderlichen Verhältnisses
in Gemeinschaft mit unserer heiligen Synode beschlossen haben,
S. E. den Metropoliten von Thyatira und Exarchen von West- und
Nordeuropa, Msgr. Germanos, der bisher soviel dazu beigetragen
hat, diese Bande der Freundschaft und Liebe immer enger zu



— 233 —

knüpfen, der Ihnen wohlbekannte und von uns so geliebte Bruder,
soll fortan bei Ihnen und Ihrer ehrwürdigen Kirche als unser und
unserer Kirche ordentlicher Vertreter fungieren. Deshalb bitten wir
auch, dass er als Vertreter von Ihnen anerkannt werde und stets
Ihre Liebe und Ihr Vertrauen geniesse.

Zum Schluss richten wir in Liebe unser Gebet zu dem Herrn,
Er möge seinen Segen und seine Gnade Ihrer ehrwürdigen Kirche,
die sich der Liebe Christi widmet, angedeihen lassen und Ew. von
uns geliebten bischöflichen Gnaden alle Kraft zur Erfüllung Ihres
heiligen Dienstes schenken. Wir verbleiben in tiefer Ehrfurcht und
Liebe Ew. Bischöflichen Gnaden geliebter Bruder in Christo Photios
von Konstantinopel.»

Auf dieses Schreiben erfolgte diese Antwort : « Ew. Heiligkeit
brüderliches Schreiben verdanke ich herzlich. Was ich auf die
telegraphische Wahlanzeige bereits geschrieben habe, möchte ich
aufs neue bestätigen : Möge Ew. Heiligkeit mit Gottes Gnade eine

gesegnete Tätigkeit beschieden sein.

Ew. Heiligkeit kann versichert sein, dass wir mit Freuden
mitwirken, die Beziehungen, die die ehrwürdige Kirche von Konstantinopel

mit unserer Kirche verbinden, noch inniger als bisher zu

gestalten. Das glorreiche Martyrium, das die hochgeschätzte Kirche
von Konstantinopel in den letzten Jahren erlebt hat, hat unsere
Sympathie für sie mächtig gefördert. Brüderliche Freundschaft
verbindet uns mit den Vertretern der orthodoxen Kirche, denen wir
auf den Konferenzen der ökumenischen Bewegungen begegnen und
unsere Bischofskonferenz hat eine Kommission bestellt, um die kirchliche

Verständigung mit der orthodoxen Kirche zu pflegen.
Besonders erfreut bin ich, dass S. E. Msgr. Metropolit Germanos

auch fürderhin mit der Mission betraut ist, Ew. Heiligkeit im Westen
zu vertreten. Seit Jahren bringen wir diesem würdigen Kirchenführer

unsere Liebe und unser Vertrauen entgegen, das er sich
durch seine Liebenswürdigkeit und sein tiefes Verständnis für die
Kirchen des Abendlandes erworben hat.

Ew. Heiligkeit empfange meinen und meiner Kirche herzlichen

Segenswunsch zu dem hohen Amt mit dem Versprechen steten

Gedenkens im Gebet.

In herzlicher Verehrung Ew. Heiligkeit in Christo ergebener

Bruder Adolf Küry.»

Theologenkonferenzen. Die von der Stockholmer Weltkonferenz

für praktisches Christentum im Jahre 1925 eingesetzte Kommission

für ökumenische Zusammenarbeit der Professoren der Theologie
veranstaltet seit dem Jahre 1927 Theologenkonferenzen, die die



— 234 —

Aufmerksamkeit all derer verdienen, die sich mit den ökumenischen
Bewegungen beschäftigen. Die «Theol. Blätter» bringen in Nr. u
einen ausführlichen Bericht über die ost-westliche Konferenz, die
vom 3. bis 10. August 1929 in Novisad unter dem Vorsitz des

Bischofs Irenaeus stattgefunden hat. Dem Bericht geht eine
Vorgeschichte der Konferenz voraus, der wir das Folgende entnehmen.
Bis jetzt sind britisch-deutsche, britisch-nordische und ost-westliche
Konferenzen einberufen worden. Die britisch-deutschen behandelten
im April 1927 in Canterbury «Das Wesen des Reiches Gottes und
seine Beziehung zur menschlichen Gesellschaft » und im August 1928
auf der Wartburg die «Christologie». Berichte darüber finden sich
in den «Theol. Blättern» 1927 Nr. 5 und 1928 Nr. 10. Zu diesen
Themen führte die Notwendigkeit, die Aufgaben des praktischen
Christentums theologisch zu klären. Davon schreibt das erwähnte
Blatt : « Begreiflicherweise wird in der ökumenischen Bewegung viel
über das Wesen des Reiches Gottes in seiner Beziehung zur menschlichen

Gesellschaft gesprochen Die erste britisch-deutsche
Theologenkonferenz nahm sich deshalb gerade dieses Themas an und
geriet zwangsläufig in eine immer tiefer führende Debatte hinein.
Die Frage nach dem Reiche Gottes spitzte sich zu der Frage nach
Christus zu, der dann die zweite britisch-deutsche Theologenkonferenz

galt. Die genannte kleine Konferenz von etwa 12 Mitgliedern
bereitet jetzt eine gemeinsame Publikation von christologischen
Studien vor, die zugleich deutsch und englisch erscheinen und den
Titel „Mysterium Christi" tragen soll. Im Jahre 1930 soll in einer
dritten wiederum in England stattfindenden Konferenz über „die
Gegenwart Christi im Sakrament" verhandelt werden, d. h. über
ein Thema, an dem vor allem die englische kirchliche und
politische Öffentlichkeit durch die verwickelte Aussprache über die
Revision des Common Prayer Book seit Jahren lebhaft interessiert
ist. Was sich hier vollzieht, kann auch so ausgedrückt werden :

diese Arbeit bildet eine Brücke zwischen der Stockholmer
Weltkirchenkonferenz für praktisches Christentum (Life and Work) und
der Lausanner Weltkirchenkonferenz für Glaube und Verfassung
(Faith and Order).»

Die sogenannte Selwyn-Konferenz, die britisch-nordische, dient
der Zusammenarbeit zwischen der anglikanischen Kirche auf der
einen Seite und den lutherischen und reformierten Kirchen auf der
andern Seite. Sie fand im Juni 1929 statt. Auf britischer Seite
nahmen nur Theologen der Church of England teil, unter den
kontinentalen Teilnehmern gehörten fast alle dem baltischen Luthertum

an. Über diese Konferenz erzählt die erwähnte Vorgeschichte:
«Das Gesamtthema der Konferenz „Die Kirche" war in vier Ab-



— 235 —

schnitte gegliedert: A. Die gegenwärtige Lage der Kirche in
Beziehung zu a) Volk und Staat, b) anderen religiösen Körperschaften.
Zunächst wurde hier die Lage in Schweden, Norwegen, Dänemark,
Finnland, Lettland und Estland beleuchtet, sodann die Lage der
anglikanischen Kirche. B. Geschichtlicher Rückblick: a) die
Urkirche, b) die Reformation. C. Die Probleme: a) Autorität und
Freiheit, b) das prophetische und priesterliche Amt der Kirche.
D. Die evangelische und die katholische Idee der Kirche. Es lag
in der Natur der Sache, dass hier besonders die Hauptunterschiede
klar herausgearbeitet wurden, auf der einen Seite die anglikanische,
von Erasmus stark mitbestimmte Kirchenidee, auf der anderen
Seite die lutherische Kirchenauffassung. Es ist ja eine der
Hauptaufgaben dieser Konferenzen, die Unterschiede der Kirchenkörper
nicht etwa zu verwischen, sondern klar herauszuarbeiten. Als gemeinsame

Schwierigkeiten aller beteiligten Kirchen wurden hervorgehoben
einmal die Reibung zwischen der alten und der neuen Theologie
und sodann die besonders mit dem Weltkrieg in allen Ländern
stark gesteigerte Säkularisierung der Kultur. »

Dem Zusammenarbeiten zwischen den Ost- und den
Westkirchen diente eine Konferenz russisch-orthodoxer und protestantischer

Theologen im Juni 1928 in Paris. Sie befasste sich unter
anderem mit der Enzyklika «Mortalium animos». Im Juni 1929
wurde sie fortgesetzt. Sie behandelte auf der Grundlage des von
Prof. Bouljakoff in Lausanne erstatteten Berichts die Frage des

geistlichen Amtes in der Kirche. Gegenstand der Konferenz in
Novisad war: Gemeinsame Erklärung des Philipperbriefes. Im
August 1930 soll sie in Bern unter dem Vorsitz von Bischof Dr. Küry
fortgesetzt werden und den Epheserbrief mit besonderer
Berücksichtigung der Kirchenfrage behandeln.

Diesen Konferenzen halten sich die römischkatholischen Theologen

fern, wie sie auch der Professorenkommission nicht
angehören. Mit einigen hat sich in der Stille ein reger brieflicher
Verkehr angesponnen. «Er wurde durch die an die päpstliche
Enzyklika „Mortalium animos" sich anknüpfende internationale

kirchenpolitische Diskussion noch belebt.»

Vorkonferenz zu einer Weltfriedenskonferenz. Auf
Einladung der < Church Peace Union » versammelten sich Mitglieder
verschiedener Religionen der Welt vom 12. bis 14. September 1928

in Genf, um die Einberufung einer religiösen Weltfriedenskonferenz

vorzubereiten, welche die religiösen Kräfte der Menschheit dem

Zwecke des internationalen Friedens dienstbar machen will. Die

Teilnehmer an dieser Versammlung bekannten sich zu folgenden



— 236 —

Religionen: Buddhismus, Hinduismus, Confuzianismus, Shintoismus,
Islam, Judentum, Zoroastrianismus, Bahaismus, Sufismus, Theosophie,
ethische Kulturbewegung, Swedenborgianismus, Universalismus und
Christentum. Die Christen gehörten an : den Anglikanern, Baptisten,
Kongregationalisten, der östlichen Orthodoxie, den Episcopalians,
den liberalen Protestanten, den Lutheranern, der methodistischen
Bischofskirche, den Presbyterianern, Quäkern, der römischkatholischen

Kirche, den Unitariern und den Unierten Methodisten.

Die einleitende Konferenz erledigte ihre Arbeit in 5 Sitzungen,
unter dem Präsidium des Dekans Shailer Mathews. Ausserdem
zeigte ein anschliessender Gottesdienst, den Dr. Robert E. Hume
aus den heiligen Schriften der hauptsächlichen Religionen der Welt
zusammengestellt hatte, die für die Versammlung und ihre Zwecke
so charakteristische fundamentale Harmonie.

Die Konferenz beschloss einstimmig, eine religiöse Weltfriedenskonferenz

für 1930 einzuberufen, die nicht nur aus offiziellen
Vertretern, sondern aus Persönlichkeiten bestehen soll, die aus den
verschiedenen Religionen der Menschheit entnommen werden, um
sich der Frage zu widmen : « Was kann die Religion zum
Weltfrieden beitragen » Ferner wurden die Zwecke der Konferenz in
Form eines Programms und einer Botschaft an alle religiös
gesinnten Menschen der Welt gerichtet, ausgearbeitet und ein
Exekutivkomitee mit der Ausführung dieser Beschlüsse beauftragt.

Der endgültige Text der von dieser einleitenden Konferenz
gefassten Beschlüsse geht den Protokollen der Beratungen voraus,
die bis auf unwichtige Einzelheiten hier vollständig wiedergegeben
werden.

Folgende Beschlüsse wurden gefasst:

/. Vorschlag für Abhaltung einer Weltkonferenz.

Im Jahre 1930 soll eine Weltkonferenz, genannt die religiöse
Weltfriedenskonferenz, abgehalten werden ; den Versammlungsort
wird das Exekutivkomitee wählen, dem man anempfohlen hat, die
Konferenz womöglich irgendwo im Osten zusammenzurufen.

Die Mitglieder der Konferenz sollen nicht offizielle Vertreter
der verschiedenen religiösen Körperschaften sein, sondern durch
das Exekutivkomitee nach eingezogenen Erkundigungen gewählt
werden.

Die Anzahl der Mitglieder soll durch das Exekutivkomitee
bestimmt werden, und alle religiösen Gruppen sollen dabei so
vollständig wie möglich vertreten sein; das Thema soll alles in allem
heissen : « Was kann die Religion zum Weltfrieden beitragen »



— 237 —

II. Programm und Botschaft.

Zwecke und Pläne der religiösen Weltfriedenskonferenz sollen
der Welt als Programm und den Anhängern der Weltreligionen
als Botschaft dienen und folgendermassen zusammengefasst werden :

Der Friede ist eines der erhabensten positiven Ziele des
vereinten menschlichen Bestrebens. Dieses Ziel, ein geistiges seiner
Natur nach, und in den Lehren aller Religionen enthalten, bewog
die « Church Peace Union » zur Anregung der Bewegung, die nun
zu dem Entschluss, eine Weltkonferenz aller Religionen abzuhalten,
geführt hat. Ihr einziger Zweck ist, die religiösen Impulse der
Menschheit zu einer weltumfassenden, konstruktiven, gegen den

Krieg gerichteten Anstrengung zu sammeln und dadurch den
Frieden zu sichern.

Im September 1928 fand eine vorläufige Versammlung in Genf
statt, um die Abhaltung einer religiösen Weltfriedenskonferenz
für 1930 zu beraten. Männer und Frauen aller Glaubensbekenntnisse

und aus allen Erdteilen waren sich hierbei in der Überzeugung
einig, dass der Zustand, in dem die Menschheit sich heute befindet,
derart ist, dass alle Menschen guten Willens, welcher Religion sie
auch angehören mögen, gemeinsam für den Frieden arbeiten müssen.

Gleich wie die Nationen gelernt haben, dass keine für sich
allein bestehen kann, so werden auch die Religionen der Welt es

einsehen, dass eine jede Dienst am Friedenswerk sowohl leisten
wie annehmen muss, um ihr Ziel zu erreichen.

Daher wurde beschlossen, eine religiöse Weltfriedenskonferenz
abzuhalten, und zwar soll, ohne dass der Versuch gemacht würde,
irgendeine Religionsgesellschaft irgendwie dafür festzulegen, die
Konferenz aus gutgesinnten Persönlichkeiten bestehen, welche sich

zu festgegründeten Formen eines religiösen Glaubens halten oder
ihm ganz angehören.

Die Weltkonferenz will weder eine eigentliche Religionsliga
gründen, noch irgendein politisches oder soziales System verfechten.
Sie will in erster Linie:

1. feststellen, was jede Religion in ihren höchsten Lehren in
bezug auf den Frieden und über die Ursachen der Kriege
enthält ;

2. angeben, was die Religionsgesellschaften zur Förderung des

Friedens tun;
3. ermitteln, wie alle religiös gesinnten Menschen gemeinsam

arbeiten können, um die sich dem Frieden entgegenstellenden

Hindernisse hinwegzuräumen ; internationalen Zusammenschluss

anregen, um Frieden und Recht zum Siege zu ver-



— 238 —

helfen, internationale Gerechtigkeit sicherstellen und überall
den guten Willen und den Geist der Brüderlichkeit fördern ;

4. für die Anhänger aller Religionen Gelegenheit schaffen,
um den unheilvollen Geist der Gewalt gemeinsam zu
bekämpfen.

Zu diesem Zwecke hat die einleitende Versammlung zu Genf
ein Komitee ernannt, das die Weltkonferenz vorbereiten soll.

/77. Mittel und Wege.

Ein aus 70 Mitgliedern bestehendes Weltkomitee, das, wie sich
aus nachstehendem ergeben wird, durch ein provisorisches Exekutivkomitee

ernannt wird, soll mit der Organisierung der religiösen
Weltfriedenskonferenz betraut werden.

Ein provisorisches, aus 17 Mitgliedern, einschliesslich Präsident
und Generalsekretär, bestehendes Exekutivkomitee, gewählt von
der einleitenden Konferenz, wird das Exekutivkomitee der
Weltkonferenz ernennen, und zwar auf Basis einer gerechten und
möglichst proportionierten Vertretung der verschiedenen Religionen;
dies Komitee soll, bis das Exekutivweltkomitee gewählt ist,
exekutive Gewalt haben, dann aber in dem letzteren aufgehen. Dr. Shailer
Mathews soll der Präsident und Dr. Henry A. Atkinson der Generalsekretär

des provisorischen Exekutivkomitees und später auch des

exekutiven Weltkomitees sein.
Das provisorische Exekutivkomitee und später das exekutive

Weltkomitee sollen uneingeschränkt über den Sitz, die Bureaux, die
Komiteeversammlungen, die örtlichen Organisationen, die Finanzen,
die Veröffentlichungen und über Ort und Datum der religiösen
Weltfriedenskonferenz bestimmen und einen Ehrenpräsidenten oder
andere Ehrenmitglieder zu ernennen befugt sein.

Das provisorische und das exekutive Weltkomitee sollen alles

tun, um eine möglichst weitgehende Mitarbeit aller für die Zwecke
dieser Konferenz wichtigen Organisationen zu erreichen.

Die Mitglieder der augenblicklichen Konferenz sollen nach
deren Abschluss den heimatlichen Vereinen und Organisationen die

Wichtigkeit ihrer Botschaft möglichst klar machen.
Das Exekutivkomitee, das im September 1929 in Frankfurt

a. M. zusammentrat, bestimmte als Konferenzort Kalkutta oder
Jerusalem. Sechs Kommissionen wurden eingesetzt, die Berichte
zur Grundlage der Diskussion für die Konferenz auszuarbeiten
haben. Die Kommissionen haben zu untersuchen :

1. die wirtschaftlichen, 2. die sozialen und industriellen, 3. die
politischen, 4. die aus dem Rassenunterschiede entstehenden
Kriegsursachen, 5. Religion und Krieg, 6. die geistigen Kräfte der Menschheit,

die gegen den Krieg in Bewegung zu setzen sind.



— 239 —

Unionsbestrebungen in Nordindien'). Am io. und il. April
1929 tagte zu Lakhnau (Lucknow) in Ober-Indien eine interessante
Konferenz behufs Anbahnung einer weitgehenden organischen
Kirchenvereinigung unter dem Vorsitz eines Inders, des Professors Dr. theol.
Yohan Masih, Mitgliedes der Vereinigten Kirche Nordindiens.
Folgende acht Kirchen und Missionen waren vertreten : die Australischen

Kirchen der Christus-Mission, die Australische Methodistenkirche,

die Baptistenkirche, die Kirche der Brüder-Mission, die
Bischöfliche Methodistenkirche, die Indien-Mission der Jünger Christi,
die Vereinigte Kirche Nordindiens und die Wesleyanische
Methodisten-Missionsgesellschaft. Kanonikus B. H. Fisher, von der
Gesellschaft für Bibelverbreitung, einer hochkirchlichen Gruppe, vertrat
inoffiziell den Metropoliten der Anglikanischen Kirche Indiens.
Obwohl diese Gruppe die verschiedensten Traditionen über einst
scharf trennende Materien bezüglich kirchenpolitische Verfassung,
Lehre und internationalen kirchlichen Verkehr vertrat, so waren
dennoch « alle Delegierten und Vertreter ganz entschieden und
äusserst herzlich darüber einig, es sei darauf zu dringen, dass die
in dieser Konferenz begonnenen Besprechungen fortgesetzt werden
sollten, und zwar auf den in den gefassten Resolutionen angedeuteten

Richtlinien».
Es wurde beschlossen, ein Fortsetzungskomitee von fünf

Mitgliedern einzusetzen, um die Ergebnisse den vertretenen Kirchen
sowie anderen mitzuteilen und deren Berichte entgegenzunehmen;
später eine andere Konferenz einzuberufen, falls zwei oder mehr
Kirchen es billigen, und die Liste der Verhandlungsgegenstände
vorzubereiten ; eine Bibliographie der Konstitutionen, Organisationen
und Bekenntnisse der verschiedenen Kirchen und anderer wichtiger
Veröffentlichungen über Kirchenunion anzulegen ; ferner die Arbeit
und Ziele dieser Konferenz auf jede mögliche Art und Weise

bekanntzumachen; ein Budget aufzustellen und Beiträge zur Deckung der

nötigen Ausgaben zu erbitten. Es wurde ferner beschlossen, zu

empfehlen, dass unformelle interkirchliche Konferenzen in Provinzial-

und anderen passenden Lokalzentren abgehalten werden sollten,

um die Kirchen über die Konferenzarbeit zu verständigen und zur
Diskussion darüber einzuladen. All diesen praktischen Massnahmen

zur näheren Herbeiführung einer Vereinigung dienen als Unterlage

zwei Erwägungen, welche die Verhandlungen besonders betonen:

« 1 Unser Dank gebührt dem Allmächtigen Gott, dass er solch

eine Versammlung wie diese, gekennzeichnet durch vollständige

Brüderlichkeit und guten Willen, ermöglicht hat, und es ist unsere

') Nach einem Bericht im The New Outlook, Toronto, übersetzt von Pfarrer

Dr. Fuhrer in Binningen bei Basel.



— 240 —

feste Überzeugung, dass Schritte zur Vereinigung nur durch
inbrünstige Gebete aller und durch die Leitung des heiligen Geistes
mit Erfolg gekrönt werden können. 2. Die Notwendigkeit der
Erziehung der öffentlichen Meinung und der Förderung des brüderlichen

Verkehrs unter den Kirchen, wenn immer möglich. » Alle
Resolutionen wurden einmütig gefasst und angenommen.

In der allgemeinen Diskussion über die erste Frage, nämlich
kirchenpolitische Verfassung, zeigte es sich, dass ein reiner
Kongregationalismus, der die absolute Autonomie jeder einzelnen
Kongregation anerkennt, in Indien nicht annehmbar war und selten
verwirklicht wurde. «In einer vereinigten Kirche könnten alle
wirklich wertvollen Elemente im Kongregationalismus beibehalten
werden, wie es bis zu einem gewissen Grade in der Vereinigten
Kirche Nordindiens geschehen ist. Die Leitung durch Presbytérien
oder durch irgendeine zentrale Autorität, wie es bei den Bischöflichen

Methodisten- und Wesleyanischen Methodistenkirchen der
Fall ist, hatte sich als wirksam bewährt und wurde in der Praxis
befolgt, selbst von Kirchen, die auf einer kongregationalen Basis
beruhen. Es wurde nahegelegt, Vorkehrungen zu treffen, um die
Unsicherheit der Amtsbesetzung zu vermeiden, wie sie sich in der
Vereinigten Kirche Nordindiens und in Kirchen mit einer
kongregationalen Grundlage gezeigt hat, so dass Diener des Wortes bei
Beendigung ihrer Pastoration in einer besonderen Sphäre einer
Wiederanstellung versichert sein könnten. Bestimmte Mitglieder
drückten den Wunsch nach irgendeiner Art bischöflicher
Beaufsichtigung aus. » Die Resolution über diese Materien wurde nur
versuchsweise abgefasst und lautet: «Die Konferenz fühlt heraus,
es würde der Versuch ein voreiliger sein, die in einer vereinigten
Kirche erwünschte Verfassung genau zu umschreiben ; aber der
Schwerpunkt ihrer Meinung beruht darin, dass in der Aufstellung
einer endgültigen kirchenpolitischen Verfassung folgende Punkte
vorzumerken seien: 1. Kongregationale Freiheit wird gewährt,
insoweit sie sich mit der weiteren Wohlfahrt der Kirche verträgt;
2. eine zentrale Autorität wird auf der Basis des presbyterianischen
Systems zugesichert, die wahrscheinlich von den meisten der
vertretenen Kirchen angenommen werden würde; und 3. könnte allenfalls,

wenn gewünscht, eine Oberaufsicht durch Superintendenten
oder Bischöfe unter konstitutioneller Kontrolle eingesetzt werden.»

Über die Sakramente wurde eine ausgiebige und freimütige
Diskussion geführt, in der jede Gruppe ihre eigene Stellungnahme
klar darlegte, und in diesem Falle stellte es sich vielleicht mehr
als in irgendeinem andern heraus, dass von keiner Union die Rede
sein kann, die den Überzeugungen jeder einzelnen Kirche nicht



— 241 —

volle Beachtung schenkt. Jede Einzelkirche hätte ihre Gaben einer

Vereinigten Kirche zu bringen, wodurch die Gesamtkirche bereichert
werden könnte. «Wir müssen die Stellung des Kindes in der
Kirche anerkennen, und wir müssen die Notwendigkeit eines
entschiedenen Glaubensbekenntnisses seitens jeden Mitgliedes
anerkennen», so fasst der Bericht das Endresultat der Diskussion
zusammen. Man fand, dass in einigen Kirchen nur ordinierten
Predigern gestattet ist, das Sakrament des heiligen Abendmahles zu
feiern und zu spenden ; in anderen dagegen war es Laien erlaubt,
das Abendmahl zu feiern oder bei der Spendung mitzuwirken.
Unter diesen Umständen lautet die erste Resolution über diesen

Gegenstand einfach: « Wir gehen darin völlig einig, dass auf innerlich

geistige Religion der stärkste Nachdruck zu legen ist. »

Bezüglich der Taufe erhebt sich das Problem, weil gewisse Gruppen
auf Untertauchung nach Ablegung eines bestimmten
Glaubensbekenntnisses bestehen und weil andere Gruppen nicht gewillt sind,
die gegenwärtigen Sitten der Kindertaufe und des Besprengens
aufzugeben. «Wir halten es für wünschenswert», fährt die Resolution
fort, « die Möglichkeiten vollauf zu ergründen, beide Gruppen in
einer Kirche zusammenzuschliessen, ohne Preisgabe der lebenswichtigen

Grundsätze. «Da bezüglich des Abendmahles», so fährt der
Bericht weiter, « an einer priesterlichen Theorie nicht festgehalten
wurde, so scheint kein Hindernis auf dem Wege zur Vereinigung
der offiziell vertretenen Kirchen weder in der Lehre noch in der
Praxis vorzuliegen. Wir stimmen alle darin überein, dass eine
gewisse Ordnung in der Ausübung dieses Sakramentes wie der andern
unbedingt notwendig ist. Das einzige beachtenswerte Problem, das
sich erhebt, betrifft die Spendung des Abendmahles durch Laien;
aber man denkt, dass bei nötiger Sorgfalt die Interessen einer guten
Ordnung ohne Schwierigkeit gewahrt werden können». Da die
Anspielung auf « die offiziell vertretenen Kirchen » die Anglikaner
definitiv ausschliesst, so scheinen die Delegierten nach einer anderen
Richtung auszuschauen, indem sie weiter beschliessen, dass, «während
wir selbst von dem Werte der äusserlichen Beobachtung der Sakramente

überzeugt sind, wir gerne die Möglichkeiten ergründen möchten,
in einer etwa jetzt vorgeschlagenen Union auch solche Gruppen
einzuschliessen wie „die Freunde", die in ihrer Betonung der Geistigkeit

der Religion kein äusserliches Ritual für die Spendung der
Taufe oder des Abendmahles besitzen, sowie solch andere Gruppen,
die etwa bereit sind, der Union sich anzuschliessen ».

Einige der offiziell vertretenen Kirchen standen in organischem
Verband mit Kirchen in anderen Weltteilen. Es wurde der grosse
Wert dieser Verbindung anerkannt, sowie die Tatsache, dass eine

Internat, kirchl. Zeltschrift, lieft 4, 1929. 16



— 242 —

Vereinigte Kirche autonom sein müsse. Es ist interessant, die
Resolution zu notieren: «Nachdem diese Konferenz die von den
Vertretern der einzelnen Kirchen gemachten Feststellungen angehört
hat, anerkennt sie den grossen Wert der bestehenden organischen
Verbindung in den Kirchen, die, wie es tatsächlich geschehen ist,
einen viel weiteren Ausblick gestattet als jemals eine rein nationale
Kirche hätte gewähren können. Gleichzeitig wurde eingesehen,
dass eine geeinigte Kirche vollständige Autonomie in der
Durchführung ihrer eigenen Angelegenheiten besitzen müsse. Sie drückt
die Hoffnung aus, dass bei etwaigen Einigungsverhandlungen, die
unternommen werden, die Wünschbarkeit erkannt wird und die
Möglichkeiten ergründet werden, diese Verbundenheit beizubehalten.»

Manche meinten, dass das von der Vereinigten Kirche
Nordindiens angenommene Glaubensbekenntnis als Grundbegriff des
Glaubens nicht unterschrieben werden könne. Einige hielten es für
besser, das Apostolicum und Nicaenum als Zeugnisse des praktizierten

Glaubens anzunehmen. Das von der Vereinigten Kirche in
China angenommene Glaubensbekenntnis wurde sorgfältiger Beachtung

wert gehalten. Andere widersetzten sich der Formulierung
irgendwelchen Bekenntnisses überhaupt; eine grosse Anzahl war
nicht damit einverstanden, dass ein scharfes Glaubensbekenntnis
den Predigern, Beamten und Mitgliedern der Kirche als eine Art
Prüfstein aufzuerlegen sei. Und alle stimmten darin überein, dass

irgendwelche Feststellung des Glaubensbekenntnisses der Kirche,
wie solches als Grundlage der Einigung erwünscht sein möchte,
so einfach als möglich abgefasst sein sollte. Daher wurde kurz und
bündig mit voller Einstimmigkeit wie folgt beschlossen: «Wir
stimmen allgemein darin überein, dass eine Darstellung des gemeinsamen

Glaubensbekenntnisses der Vereinigten Kirche erwünscht ist
als ausgesprochene Grundlage ihrer christlichen Einheit, dass jedoch
die Feststellung in der einfachsten und kürzesten Fassung zu
erfolgen habe.»

Unionsbestrebungen in Nordamerika. Zur Notiz im letzten
Heft ist nachzutragen, dass die Generalkonferenz der bischöflichen
Methodistenkirche im Mai 1928 in Kansas eine Kommission zum
Studium der Unionsfrage und mit dem Auftrag, mit ähnlichen
Kommissionen an allen Kirchen in Verbindung zu treten, gewählt
hat. Zugleich wurde eine Denkschrift des Inhalts angenommen,
eine organische Union mit der presbyterianischen Kirche
anzustreben. Beide Kirchen verfolgen dasselbe Ziel und arbeiten auf
demselben Gebiet. Tatsächlich bestehen nur in unwesentlichen
Fragen der Organisation Verschiedenheiten, die eine weitere Trennung
nicht rechtfertigen. Die Denkschrift wurde der Generalversammlung



— 243 —

der presbyterianischen Kirche überreicht, die daraufhin ebenfalls
eine Kommission wählte. Die beiden Kommissionen traten am
29. Januar 1929 zur Beratung zusammen. Grundsätzlich wurde dem
Plan einer organischen Union zugestimmt, ebenso dem Vorschlag,
dass alle andern gleichgesinnten Kirchen in die Union aufgenommen
werden sollen. Zwei Kommissionen wurden bestimmt, die eine be-
fasst sich mit der Verfassung und der Lehre, die zweite mit der
Verwaltung und dem Kirchenvermögen.

Ende Januar berieten in Pittsburg Evangelische, Baptisten und
Jünger Christi den Zusammenschluss ihrer Kirchen, und am 7. Februar
1929 besprachen Vertreter der reformierten und unierten Brüderkirche

in Dayton (Ohio) die Union ihrer Kirchen. Es wurden
Beschlüsse in zustimmendem Sinne gefasst.


	Kirchliche Chronik

