
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 19 (1929)

Heft: 4

Artikel: Die Weltkonferenz für Glauben und Verfassung und die orthodoxe
Kriche

Autor: Alivisatos / Zankow, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404043

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404043
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 214

Die Weltkonferenz für Glauben und

Verfassung und die orthodoxe Kirche.

i.
Referat1) von Prof. Dr. Alivisatos (Athen).

Ich wurde gebeten, einige wenige Worte über die Glaubensund

Verfassungsbewegung in bezug auf die gegenwärtigen
Verhältnisse in den orthodoxen Kreisen des Ostens zu sagen, und
es wurde gewünscht, dass ich eine Darstellung der Gedanken
und Worte über unsere Bewegung in diesen Kreisen sowie
ferner über die notgedrungene Beschaffenheit unserer Arbeit
in der unmittelbaren Zukunft geben möchte. Mit Vergnügen
werde ich auf diese Fragen eine indirekte Antwort erteilen,
und ich denke, dass Sie aus meinem Bericht sehr leicht ersehen
werden: 1. warum die orthodoxe Kirche bis heute noch keine
offizielle Stellung zu den Lausanner Beschlüssen eingenommen
hat, und 2. warum die Arbeit bezüglich unserer Bewegung in
den orthodoxen Kirchen noch keine weiteren Fortschritte
gezeitigt hat ausser der von den Vertretern der orthodoxen
Kirche der Lausanner Konferenz vorgelegten Erklärung.

Die orthodoxe Kirche hat von allem Anfang an ein sehr
lebhaftes Interesse gegenüber der grossen Kirchenunions-Be-
wegung* gezeigt, für die sie unablässig betet, indem sie in jedem
Gottesdienst ein inbrünstiges Gebet zu Gott für die Wohlfahrt
der heiligen Kirchen Gottes und deren aller Vereinigung wiederholt.

Dieses Interesse dokumentiert sich in der Konstituierung
von Komitees, wie Sie bereits von anderen orthodoxen
Delegierten gehört haben, und in dem fortdauernden Studium der
betreffenden Fragen. Die Lage der orthodoxen Kirche, obwohl
sie eine ziemlich eigentümliche ist, verträgt nicht voreilige
Aktionen gegenüber solchen Fragen. Eine lange Periode von
Prüfungen und Kämpfen hat einigermassen die volle Entwicklung
der Theologie und der Lehre über die bekannten Schranken

') Sitzung des Fortsetzungsausschusses der Weltkonferenz auf Maloja
30. August 1929.



— 215 -
hinaus verhindert, eine Tatsache, die sehr sonderbar von einigen,
sogar sehr klugen Theologen des Westens kommentiert worden
ist. Ferner hat der Weltkrieg nicht, wie in so vielen anderen
Fällen, für die orthodoxe Kirche die Bedeutung der Befreiung
von ihrem Kreuz gehabt. Die allererste der orthodoxen Kirchen,
das Ökumenische Patriarchat, steht noch immer unter dem
schwersten Druck der modernisierten Türkei, einem Druck,
der selbst das Blut neuer Märtyrer gefordert hat, und die Revolte

gegen die sittlichen Grundlagen der Menschheit hat den grössten
Teil der orthodoxen Kirche auf russischem Gebiete in die Lage
der erbittertsten Verfolgung gebracht. Sic hat auch ihre
Anhänglichkeit an die christlichen Ideale sehr schwer büssen

müssen und büsst sie immer noch. Aber trotz alldem sind wir
absolut gewiss, dass wir, wie man deutlich bemerken kann,
am Beginn einer neuen Geschichtsperiode der orthodoxen Kirche
stehen. Das Interesse an der früheren theologischen Entwicklung
auf Grundlage der altchristlicheii Kirchenwahrheiten und das
Interesse an der Möglichkeit der Kirchen Vereinigung sowie ein
sehr auffälliges religiöses Wiedererwachen in orthodoxen
Ländern., ähnlich dem gestern abend von Professor Hermelink
in Deutschland erwähnten, bilden gleichsam die Eingangspfeuer
zu dieser neuen Periode. Natürlich sind weder das eine noch
das andere Dinge, die in wenigen Tagen oder selbst Jahren
dokumentiert werden könnten. Aber die Stellungnahme, welche
sie diesen Direktiven gegenüber behauptet, spricht ganz deutlich
für sich. Die orthodoxe Kirche ist nicht indifferent oder gar
unfreundlich gegen die Initiative gewesen, die von anderer
Seite für die Unionsbewegung ergriffen wurde. Im Gegenteil

war die orthodoxe Kirche bereit, sogar die Initiative einer
ähnlichen Bewegung zu ergreifen, und es ist wohl erwähnenswert

der Enzyklika des Ökumenischen Patriarchates an die

andern christlichen Kirchen zu gedenken, die vor zehn Jahren
erlassen wurde, und die sich mit der Möglichkeit der Schaffung
eines christlichen Kirchenbundes beschäftigte, der sicherlich

künftig zu irgendwelcher Verständigung hinsichtlich der Union

führen würde. Glücklicherweise ist dieser Gedanke gleichzeitig
mit dem Beginn der Glaubens- und Kirchenverfassungsbewegung

aufgetaucht, und die orthodoxe Kirche hat dem Rufe jener

Bewegung in der freundlichsten Weise entsprochen. Die orthodoxe

Kirche hat unter den andern Kirchen gerne die Einladung



— 216 —

angenommen und hat mit tatsächlichem Vergnügen den andern
Kirchen die werktätige Hand entgegengestreckt und versucht,
mittelst dieser freundlichen Beziehungen, Information über den

Glaubensstandpunkt der einzelnen Kirchen und den zwischen
ihnen bestehenden Abstand aus erster Hand zu erhalten und
zu geben. Naturgemäss können wir nicht in einer beträchtlich
kurzen Zeit zu ernsten Resultaten gelangen. Wir müssen
bedenken, dass die wenigen — vergleichsweise gesprochen —
theologischen Kräfte der orthodoxen Kirche augenblicklich in
zwei Richtungen systematisch beschäftigt sind, und zwar: 1. in
der Säuberung der orthodoxen Theologie von irgendwelcher
katholischen oder protestantischen Beeinflussung, die möglicherweise

in einer früheren Periode stattgefunden hat, und 2. in
der Zusammenstellung der zwischen den andern Kirchen
bestehenden Unterschiede. Die griechischen Theologen präzisieren
sowohl den zwischen den einzelnen Kirchen bestehenden
Abstand, wie sie auch das Maximum ihrer Elastizität festsetzen,
einer Elastizität, welche nicht weiter geht als die erlaubten
Grenzen, sobald es sich um die wirklich katholische und
ungeteilte Kirchehandelt. Wenn Sie diese Vernunftgründe beherzigen,
so werden Sie verstehen können, warum unsere Bewegung
sicherlich in den orthodoxen Kirchen mit dem grössten Interesse

verfolgt wird und warum die Antworten auf die Lausanner
Beschlüsse bis jetzt bei uns noch nicht eingetroffen sind. Ferner
müssen wir eine andere grosse, und zwar technische Schwierigkeit

der orthodoxen Kirche in der baldigen Beantwortung dieser
Beschlüsse im Auge behalten, welche, obwohl sie nur eine
technische ist, dennoch eine grosse Bedeutung hat. Die orthodoxe

Kirche, obwohl sie aus einzelnen kleinen autokephalen
Kirchen besteht, besitzt dennoch, man empfindet es, die in der
vollkommensten Weise vorhandene Union. Die Union in der
orthodoxen Kirche beruht auf Freiheit; aber Freiheit bedeutet
keineswegs die Lockerung der bestehenden Einheit.

Für die orthodoxe Kirche haben immer noch, und hoffentlich
immerwährend, die Worte des Eusebius für die alten Kirchen
unbeschränkte Geltung, dass, wenn alle Kirchen übereinstimmen,

sie nur dann ein Dogma formulieren, das für alle
verpflichtend ist, und darum haben auch die Worte des Vincenz
von Lerin noch immer absolute Geltung, dass wahre Tradition
ist „quod semper, ubique et ab omnibus creditum est." Dies ist



- 217 —

der Grund, weswegen keine orthodoxe Kirche für sich allein
in Sachen der Lehre eine Entscheidung aussprechen konnte;
es sei denn, dass vorher alle anderen orthodoxen Kirchen nach
gemeinschaftlicher Beratung, gepflogen entweder durch den
Austausch von Sendschreiben oder durch irgendeine gemeinsame
Synode, eine Erklärung* abgeben würden, welche die wirkliche,
wahrhafte und authentische Stellung der orthodoxen Gesamtkirche

repräsentierte. Daher wird die Frage über Gedanken
und Worte bezüglich unserer Bewegung in den orthodoxen
Kirchen, den gegenwärtigen Verhältnissen entsprechend,
beantwortet durch die Versicherung, dass das lebhafteste Interesse
unserer Bewegung entgegengebracht wird und dass im rechten
Zeitpunkt die amtliche und authentische Antwort der
orthodoxen Kirche eintreffen wird, die aber nicht erwartet werden
kann, ehe alle orthodoxen Kirchen gemeinschaftlich
geantwortet haben. Natürlich verhindert dies nicht die orthodoxe
Kirche, mit den andern Kirchen in dieser Bewegung
mitzuarbeiten und den Fortschritt der Arbeit zu verfolgen, die ohne
Zweifel selbst für sie von grossem erzieherischem Werte ist.

Aber gestatten Sie mir jetzt, Ihnen in wenigen Worten
eine geradezu direkte Antwort auf die Frage zu geben, von
welcher Art und Beschaffenheit in der unmittelbaren Zukunft
unsere Arbeit sein muss. Ich glaube, dass ich mit der
Darlegung meines eigenen persönlichen Standpunktes auch die

hauptsächlichsten Gedanken über diesen Punkt in den einzelnen
orthodoxen Kreisen wiedergebe. Zu diesem Punkte möchte ich
den Wunsch aussprechen, in der von uns befolgten systematischen

Methode bezüglich der Beschaffenheit unserer Arbeit in
der unmittelbaren Zukunft einen Zusatz zu machen. In meiner
ersten Ansprache auf der Präliminarkonferenz zu Genf 1920

habe ich besonderen Nachdruck darauf gelegt, dass bei dem

Versuche, die Kirchen zu einigen, es viel klüger wäre, die

praktische Methode eines Flickschneiders zu befolgen als das

abstrakte System eines Theologiegelehrten. Wir stehen vor dem

Problem den einst zerrissenen Mantel Christi zu flicken, und

nach meiner Meinung ist es viel besser und viel praktischer,
zuerst damit zu beginnen, die passenden Stücke zusammenzusetzen

und dann erst zu versuchen, den Rest der nicht passenden

Stucke auszubessern. Daher denke ich, dass wir, obgleich

wir bereits ein vorzügliches Stück Arbeit zuwege gebracht



— 218 —

haben, auf eine viel bessere und viel schnellere Art vorwärts
kommen würden, wenn wir durch irgendeine besondere Organisation

versuchen würden, die in gewissem Sinne verwandten
und nahestehenden Körperschaften zusammenzubringen. Das
Resultat davon würde wahrscheinlich eine baldigere organische
Union dieser einander verwandten Körperschaften sein, was
sicherlich die Generalunion der Kirchen erleichtern würde. Ich
weiss wohl, dass in vielen Fällen solch ein Werk bereits in die

Wege geleitet ist, unabhängig von der Glaubens- und Verfässungs-
bewegung; aber ich möchte es unter ihren Auspizien und als
ein Teil ihrer Betätigungen ausgeführt sehen. Vielleicht würde
sogar der Eindruck auf die öffentliche Meinung zugunsten
unserer Bewegung, mit der wir ebenfalls rechnen müssen, noch
mehr vertieft werden durch die Verkündigung der hier und da

erfolgten Vereinigung solch verwandter Körperschaften, von
Fall zu Fall, da die Union schon in anderen Kirchen bewerkstelligt

wurde, wie wir gestern gehört haben. Das andere
Versuchssystem, Körperschaften, die gänzlich sich voneinander
unterscheiden, zum Unionsbewusstsein zu bringen, ist gewiss
nicht schlecht, wirkt auch in vielen Fällen stark erzieherisch
und bietet viele unerwartete Überraschungen; aber sein Ent-
wicklungsprozess wird viel länger dauern, als wir wohl denken.
Vielleicht wird auch die Theologenkommission, die wir bereits
beschlossen haben, über eine solche Arbeitsmethode
beratschlagen, die ihr vielleicht zu einer schnelleren Erledigung
ihrer Geschäfte verhelfen dürfte. Es freut mich, dass einige
der Gruppen in ihren eingesandten Antworten eine analoge
Reorganisation unserer Arbeit anempfehlen, die, wie ich glaube,
sehr viel für die nähere Zukunft verspricht. Aber, indem ich
über eine solche Veranstaltung rede, die überdies sehr viel
zu tun hat mit der diesbezüglichen Bildung von Gruppen oder
Komitees, wäre es mir sehr lieb, einen Vorschlag machen zu
dürfen. Bis jetzt haben wir sehr klüglich es unterlassen, die
offiziellen Kirchen an unserer unfertigen Arbeit zu interessieren,
und wir freuen uns über die von den einzelnen Gruppen
geleistete Arbeit, die das ihnen zugestellte Material erörtert haben.
Würde es nicht einige praktische Bedeutung haben, wenn wir
einen Schritt weiter den offiziellen Kirchen und ihrer innersten
Denkungsart entgegengingen, ohne ihre höchste Amtswürde
noch zu berühren? Wie wäre es, wenn wir unser zur Dis-



— 219 —

kussion fertiges Material den verschiedenen, amtlich organisierten

Theologenschulen oder Seminarien übersenden und sie
ersuchen würden, über das Material zu diskutieren und uns
ihre, wenn Sie wollen, inoffiziellen Antworten zu geben? Ich
weiss wohl, dass es in einigen Fällen eine ziemlich gewagte
Sache sein würde; aber andrerseits würden wir in vielen Fällen
zu einigem Fortschritt gelangen, für den wir vergebens warten
mussten, falls die offizielle Theologie der einzelnen Kirchen
nicht dafür eintritt.

Zum Schlüsse möchte ich als Vertreter der orthodoxen
Kirche in dieser Versammlung noch hinzufügen: es ist der
wahrhaftige Ausdruck meines starken Glaubens, dass, wenn
wir auf der ursprünglich gelegten Grundlage unserer Arbeit
und Bewegung stehen bleiben, cl. h. auf dem Glauben an Jesus

Christus als den Sohn Gottes, unsern Herrn und Heiland, und

wenn wir alle von Ihm mit clem nötigen christlichen guten
Willen zueinander erfüllt sind, wir sicherlich die Resultate
erzielen werden, nach denen wir ausschauen, weil Er durch
seinen Heiligen Geist vollbringen wird, was uns noch mangelt.

II.
Referat von Prof. Dr. Stefan Zankow (Sofia) ').

Insofern ich vom orthodoxen Standpunkt aus die Grundlagen

und die fernen Ziele, die Zusammenhänge und die

geeigneten Methoden unseres gott-menschlichen Werkes richtig
übersehen und beurteilen kann, erlaube ich mir über die

zukünftige Ausgestaltung unserer so verantwortungsvollen Arbeit
folgendes darzulegen.

Zunächst einige Feststellungen, wie sie sich vom
Standpunkte der Sachlage in unserem orthodoxen Osten aus ergeben.

So wie unsere orthodoxe Kirche des Ostens sich auf Grund

ihres Festhaltens am Erbe der alten ungeteilten Christenheit

entwickelt hat, kommt ihr als solcher und als ganzer in unserer

Bewegung in erster Linie die Aufgabe zu, Träger und Zeuge
dieses alt- und all-christlichen Gutes der ungeteilten Christenheit

zu sein. Doch gerade hier liegt ihre grosse Verantwortung
und die Schwierigkeit ihrer Arbeit. Zudem erschweren ihr
noch manche Umstände ihrer inneren Struktur und Lage eine

*) Sitzung des Fortsetzungsausschusses der Weltkonferenz auf Maloja,
30. August 1929.



— 220 —

schnelle und bedingungslose Stellungnahme zu den vielen
konkreten Problemen der kirchlichen Einheitsbewegung. Letzten
Endes kann unsere orthodoxe Kirche die Grundwahrheiten des

christlichen Glaubens, über die noch geforscht und gestritten
wird, nur feststellen auf clem Wege des ökumenisch-katholischen
kirchlichen Bewusstseins, d. h. auf dem Wege eines wahrlich
ökumenischen Kirchen-Konzils, das von der ganzen Kirche
bezeugt und befestigt würde — ein Modus, der bei uns seit über
11 Jahrhunderten nicht mehr angewendet worden ist und dessen

Anwendung auf grosse Schwierigkeiten stossen wird und
unermessliche Verantwortungen mit sich bringt. So ist auch die
sehr langsame und behutsame Arbeit in den einzelnen orthodoxen
Kirchen bezüglich der kirchlichen Einheitsbewegung zu erklären.

Jedoch gerade diese Sachlage erlaubt dem orthodoxen
Osten eine grössere Möglichkeit der freien Forschung und
Aussprache über wichtige Fragen der Einheitsbewegung.

Wie bekannt, ist in der orthodoxen Kirche der Umfang der
Dogmensätze nicht ein sehr grosser; er besteht in der Hauptsache

in den Glaubenssätzen der ungeteilten Kirche der ersten
acht christlichen Jahrhunderte, bezeugt von der Heiligen Schrift
und der heiligen Tradition — durch die von der ganzen Kirche
gehaltenen dogmatischen Feststellungen der ersten sieben
ökumenischen Konzile. Was darüber geht, bleibt im Bereiche der
privaten Meinungen (wenn diese auch sehr ehrwürdige sein

mögen wie diejenigen, die wir Theologumena nennen), über
deren Richtigkeit und allgemein-gültige Bedeutung die ganze
Kirche — auf dem gleichen Wege wie in der alten ungeteilten
Kirche — erst zu entscheiden hat.

Hier gerade beginnt die grosse Aufgabe und die ernste
Pflicht der orthodoxen Theologie mit Bezug auf unsere
Einheitsbewegung. Von ihr ist diejenige vorbereitende und aufklärende
Arbeit zu erwarten, welche unsere Bewegung im Zusammenhang

mit dem orthodoxen Osten zu leisten hat.

Freilich kann diese theologische Arbeit nur im engen
Zusammenhang mit den verantwortlichen Kirchenmännern als
auch mit dem Kirchenvolke selbst geführt werden. Doch ist
es andererseits erforderlich und wünschenswert, dass sie die

Unterstützung auch der Organe unserer Einheitsbewegung
bekommt.



— 221 —

Die einzelnen orthodoxen Kirchen als solche könnten,
neben der Unterstützung der genannten theologischen Arbeit,
auf dem praktischen Wege der ökumenischen Zusammenarbeit,
aber zuallererst durch das Gebet um die ersehnte kirchliche
Einheit und durch Stärkung des Glaubens an die geeinigte
Christenheit ihre Aufgabe in der Einheitsbewegung erfüllen.
Denn das unermesslich grosse AVerk der Una Sancta ist ja
zuallererst und zuallerletzt ein Gebets- und Glaubenserlebnis
in Christo, dem mystischen Haupt und Leiter der Kirche.

Es scheint, dass, obwohl die nichtorthodoxen Kirchen, die
an unserem Werke beteiligt sind, in manchen Fragen und in
manchen Fällen viel freier sich bewegen könnten, dass auch
bei ihnen eine ähnliche wie die oben angedeutete Sachlage in
dem allgemeinen Strom der Einheitsbewegung zu beobachten
ist. Deswegen sei es erlaubt, vom Standpunkte der allgemeinen
Ziele und Arbeitsmethoden unseres Werkes aus die folgenden
Gedanken auszusprechen, die zugleich als praktische Vorschläge
für unsere weitere Arbeit gefasst sind.

Nach der Konferenz von Lausanne und der Ausgabe der
Akten dieser Konferenz ist, so scheint uns, die Zeit gekommen
für eine organisierte und womöglich organische Arbeit der
verantwortlichen Lciiung der Einheitsbewegung. Diese Arbeit hat
einheitlich und gleichzeitig mannigfaltig* — je nach den Problemen
und den Ortsverhältnissen — die Einheitsbestrebungen zu klären
und zu vertiefen und das Apostolatswerk der Einheit tatkräftig
zu unterstützen, ja, nach Möglichkeit zu führen.

Hier scheinen folgende Mittel besonders geeignet zu sein:
Die Organisierung von freien (theologischen und kirchlichen)

Zusammenkünften zur Besprechung wichtiger Probleme und
der praktischen Wege zur Einheit in Glaube und Verfassung.

Es sind hier zunächst besonders zu unterstützen die

Einheitsbewegungen und die genannten Zusammenkünfte solcher

Bewegungen innerhalb der verwandten oder sich sehr
nahestehenden Kirchen, wie z. B. der lutherischen, der reformierten
Kirchen unter sich, oder Annäherungs- und Einheitsbewegungen
zwischen der orthodoxen und der anglikanischen oder der

altkatholischen Kirche.
Die Organisierung von Vorträgen, besonders von Gastvorträgen,

mit dem selben Zwecke, sei es ganz selbständig, sei es

in Zusammenarbeit mit den ökumenisch-orientierten theologischen



— 222 —

Kräften der verschiedenen Länder oder auch mit der Professoren-
Kommission der „Life and Work"-Bewegung.

Die Organisierung und die Ausbreitung der literarischen
Arbeit der Bewegung. Hier ist zu denken an eine Zentralrevue
und an eine alle Konfessionen und Länder berücksichtigende
Schriftenreihe als auch an eine organischere Zusammenarbeit
mit Zeitschriften und Verlagszentralen, die einen ökumenischen

Standpunkt einnehmen.
Eine grössere und tiefere Ausgestaltung der

Wesenszusammenhänge und der Zusammenarbeit zwischen „Faith and
Order" und „Life and Work".

Es ist aber eine ganz besondere Beachtung dem näheren
Kontakte und womöglich der Mitarbeit mit der christlichen
Jugend, insbesondere mit der weltorganisierten christlichen
Jugend zu schenken. Unsere Einheitsbewegung ist eine
allumfassende und auf die unabsehbare Zeitferne gebaute Bewegung.
Es ist daher eine Lebensnotwendigkeit, dass eine lebendige
Verbindung zwischen den altern Arbeitern und dem Jungbrunnen
der christlichen Jugend hergestellt, vertieft und ausgebreitet
werde. Ich kann wohl aus eigener Beobachtung und unmittelbarer

Mitarbeit mit dieser Jugend sagen, dass der Boden für
eine solche Verbindung mit der organisierten christlichen Jugend
eine sehr segensreiche ökumenische Arbeit verspricht. Ich war
direkt erstaunt, welches innere, grosse und flammende Interesse
die christliche Jugend auf einer mittel- und südeuropäischen
Konferenz der christlichen Studentenvereine, die diesen Frühling
am Plattensee (Ungarn), wo ich ein Referat über den „Ökumenismus"

zu halten und die Debatten über die Frage zu leiten
eingeladen war, geoffenbart hat. Die Hauptsache aber ist die,
dass schon die Leitungsorgane dieser Jugend (der Y. M. C. A.
und der Weltföderation der christlichen Studentenvereine) für
die ökumenische Bewegung ein besonderes Interesse zeigen
und für diese Arbeit entweder schon besondere sogenannte
„Ökumenische Kommissionen" gebildet haben oder im Begriffe sind
solche zu bilden. Das erleichtert zwar unsere Arbeit, aber
steigert auch unsere Pflicht und Verantwortung, in die Sache
selbst aktiv einzugreifen.

Für diese oder eine ähnliche organisierte Arbeit scheint es
sehr notwendig zu sein, dass von und bei dem Fortsetzungsausschusse

ein Aktions-Komitee gebildet werde, das unter der



— 223 —

allgemeinen Leitung des Fortsetzungsausschusses und bei
Verantwortung vor dem letzteren, sowohl als Exekutive als auch
als Aktionsabteilung* des Fortsetzungsauschusses zu arbeiten
hätte. Ob dabei dies Aktionskomitee nicht mit zwei
Unterabteilungen — eine für Europa und eine für die übrigen Weltteile

(besonders für Nordamerika) und auch mit manchen
speziellen Kommissionen auszugestalten wäre, bleibt eine sekundäre

Frage, über welche vielleicht selbst dies Aktionskomitee
dem Fortsetzungsausschusse Vorschläge machen könnte.

Gewiss ist eine solche Ausgestaltung der zukünftigen Arbeit
unserer Einheitsbewegung auch mit einer finanziellen Grundlage

zu verbinden. Es sind in diesem Punkte kompetente Leute,
die darüber Rat schaffen könnten.

Doch an einem kann nicht gezweifelt werden, dass nämlich
hier der Anfang (wenn auch der ganz bescheidene Anfang)
gemacht werden muss und dass zuerst das Reich Gottes zu
suchen ist, und das übrige wird uns dann gegeben.

Endlich ist es eine innere Notwendigkeit und daher die
höchste Zeit, das ein allgemeiner Gebetstag für die Einheit der
heiligen Kirche bestimmt wird. Das gott-menschliche Werk der
Una Sancta hat Berge von Schwierigkeiten zu überwinden, und
diese Berge können nur durch das innig-heisse Gebet (in Glauben
und Liebe) versetzt werden.

Zu dem letzten Punkte fühle ich mich genötigt, noch
hervorzuheben, dass sowohl ich persönlich als viele Freunde die

Befürchtung haben, ob nicht, wenn einseitig unsererseits die
theologisch-theoretische Arbeit gepflegt wird, wir zu einem
Doktrinalismus gelangen, der die Einheitsbewegung den Gefahren
rationalistischer Zuspitzung und Erstarrung aussetzen und uns
mehr entfremden als uns innerlich zueinander führen könnte.

Auch deswegen ist es notwendig, dass parallel mit der
theologisch-theoretischen Arbeit auch für die Gebetsgemeinschaft

— für eine regelmässige, reiche, warme Gebetsgemeinschaft

— besonders gesorgt wird, wo nicht mehr wir sprechen
und wirken, sondern das göttliche Haupt der Kirche, unser

Heiland.


	Die Weltkonferenz für Glauben und Verfassung und die orthodoxe Kriche

