Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 19 (1929)

Heft: 4

Artikel: Die Weltkonferenz fir Glauben und Verfassung und die orthodoxe
Kriche

Autor: Alivisatos / Zankow, Stefan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404043

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404043
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 214 —

Die Weltkonferenz fiir Glauben und
Verfassung und die orthodoxe Kirche.

L.
Referat') von Prof. Dr. Alivisatos (Athen).

Ich wurde gebeten, einige wenige Worte iiber die Glaubens-
und Verfassungsbewegung in bezug auf die gegenwiirtigen Ver-
héltnisse in den orthodoxen Kreisen des Ostens zu sagen, und
es wurde gewiinscht, dass ich eine Darstellung der Gedanken
und Worte iiber unsere Bewegung in diesen Kreisen sowie
ferner iliber die notgedrungene Beschaffenheit unserer Arbeit
in der unmittelbaren Zukunft geben mdochte. Mit Vergniigen
werde ich auf diese Fragen eine indirekte Antwort erteilen,
und ich denke, dass Sie aus meinem Bericht sehr leicht ersehen
werden: 1. warum die orthodoxe Kirche bis heute noch keine
offizielle Stellung zu den Lausanner Beschliissen eingenommen
hat, und 2. warum die Arbeit beziiglich unserer Bewegung in
den orthodoxen Kirchen noch keine weiteren Fortschritte ge-
zeitigt hat ausser der von den Vertretern der orthodoxen
Kirche der Lausanner Konferenz vorgelegten Erklirung.

Die orthodoxe Kirche hat von allem Anfang an ein sehr
lebhaftes Interesse gegeniiber der grossen Kirchenunions-Be-
wegung gezeigt, tir die sie unabliissig betet, indem sie in jedem
Gottesdienst ein inbriinstiges Gebet zu Gott fur die Wohlfahrt
der heiligen Kirchen Gottes und deren aller Vereinigung wieder-
holt. Dieses Interesse dokumentiert sich in der Konstituierung
von Komitees, wie Sie bereits von anderen orthodoxen Dele-
gierten gehort haben, und in dem fortdauernden Studium der
betreffenden Fragen. Die Lage der orthodoxen Kirche, obwohl
sie eine ziemlich eigentiimliche ist, vertrigt nicht voreilige
Aktionen gegeniiber solchen Fragen. Kine lange Periode von
Prifungen und Kédmpfen hat einigermassen die volle Entwicklung
der Theologie und der Lehre {iber die bekannten Schranken

') Sitzung des Fortsetzungsausschusses der Weltkonferenz auf Maloja
30. August 1929,



— 215 —

hinaus verhindert, eine Tatsache, die sehr sonderbar von einigen,
sogar sehr klugen Theologen des Westens kommentiert worden
ist. Ferner hat der Weltkrieg nicht, wie in so vielen anderen
Fillen, fur die orthodoxe Kirche die Bedeutung der Befreiung
von ihrem Kreuz gehabt. Die allererste der orthodoxen Kirchen,
das Okumenische Patriarchat, steht noch immer unter dem
schwersten Druck der modernisierten Tirkei, einem Druck,
der selbst das Blut neuer Miirtyrer gefordert hat, und die Revolte
gegen die sittlichen Grundlagen der Menschheit hat den grossten
Teil der orthodoxen Kirche auf russischem Gebiete in die Lage
der erbittertsten Verfolgung gebracht. Sie hat auch ihre An-
hinglichkeit an die christlichen Ideale sehr schwer biissen
miissen und biisst sie immer noch. Aber trotz alldem sind wir
absolut gewiss, dass wir, wie man deutlich bemerken kann,
am Beginn einer neuen Geschichtsperiode der orthodoxen Kirche
stehen. Das Interesse an der fritheren theologischen Entwicklung
auf Grundlage der altchristlichen Kirchenwahrheiten und das
Interesse an der Moglichkeit der Kirchenvereinigung sowie ein
sehr auffiillliges religioses Wiedererwachen in orthodoxen Lin-
dern, éhnlich dem gestern abend von Professor Hermelink
in Deutschland erwiihnten, bilden gleichsam die Eingangspfeiler
zu dieser neuen Periode. Natiirlich sind weder das eine noch
das andere Dinge, die in wenigen Tagen oder selbst Jahren
dokumentiert werden kénnten. Aber die Stellungnahme, welche
sie diesen Direktiven gegeniiber behauptet, spricht ganz deutlich
fiir sich. Die orthodoxe Kirche ist nicht indifferent oder gar
unfreundlich gegen die Initiative gewesen, die von anderer
Seite fiir die Unionsbewegung ergriffen wurde. Im Gegenteil
war die orthodoxe Kirche bereit, sogar die Initiative einer
dhnlichen Bewegung zu ergreifen, und es ist wohl erwéihnens-
wert, der Enzyklika des Okumenischen Patriarchates an die
andern christlichen Kirchen zu gedenken, die vor zehn Jahren
erlassen wurde, und die sich mit der Moglichkeit der Schaffung
eines christlichen Kirchenbundes beschiiftigte, der sicherlich
kiinflig zu irgendwelcher Verstindigung hinsichtlich der Union
fithren wiirde. Gliicklicherweise ist dieser Gedanke gleichzeitig
mit dem Beginn der Glaubens- und Kirchenverfassungsbewegung
aufgetaucht, und die orthodoxe Kirche hat dem Rufe jener
Bewegung in der freundlichsten Weise entsprochen. Die ortho-
doxe Kirche hat unter den andern Kirchen gerne die Einladung



— 216 —

angenommen und hat mit tatséichlichem Vergniigen den andern
Kirchen die werktitige Hand entgegengestreckt und versucht,
mittelst dieser freundlichen Beziehungen, Information wtber den
Glaubensstandpunkt der einzelnen Kirchen und den zwischen
ihnen bestehenden Abstand aus erster Hand zu erhalten und
zu geben. Naturgemiiss konnen wir nicht in einer betrédchtlich
kurzen Zeit zu ernsten Resultaten gelangen. Wir miissen be-
denken, dass die wenigen — vergleichsweise gesprochen -—
theologischen Krifte der orthodoxen Kirche augenblicklich in
zwei Richtungen systematisch beschiftigt sind, und zwar: 1.in
der Siduberung der orthodoxen Theologie von irgendwelcher
katholischen oder protestantischen Beeinflussung, die moéglicher-
weise in einer friheren Periode stattgefunden hat, und 2. in
der Zusammenstellung der zwischen den andern Kirchen be-
stehenden Unterschiede. Die griechischen Theologen prézisieren
sowohl den zwischen den einzelnen Kirchen bestehenden Ab-
stand, wie sie auch das Maximum ihrer Llastizitit festsetzen,
einer Elastizitit, welche nicht weiter geht als die erlaubten
Grenzen, sobald es sich um die wirklich katholische und un-
geteilte Kirchehandelt. Wenn Siediese Vernunftgriinde beherzigen,
so werden Sie verstehen koénnen, warum unsere Bewegung
sicherlich in den orthodoxen Kirchen mit dem grossten Inter-
esse verfolgt wird und warum die Antworten auf die Lausanner
Beschliisse bis jetzt bei uns noch nicht eingetroffen sind. Ferner
miissen wir eine andere grosse, und zwar technische Schwierig-
keit der orthodoxen Kirche in der baldigen Beantwortung dieser
Beschliisse im Auge behalten, welche, obwohl sie nur eine
technische ist, dennoch eine grosse Bedeutung hat. Die ortho-
doxe Kirche, obwohl sie aus einzelnen kleinen autokephalen
Kirchen besteht, besitzt dennoch, man empfindet es, die in der
vollkommensten Weise vorhandene Union. Die Union in der
orthodoxen Kirche beruht auf Freiheit; aber Freiheit bedeutet
keineswegs die Lockerung der bestehenden Einheit.

Fir die orthodoxe Kirche haben immer noch, und hoffentlich
immerwihrend, die Worte des KEusebius fiir die alten Kirchen
unbeschrinkte Geltung, dass, wenn alle Kirchen tbereinstim-
men, sie nur dann ein Dogma formulieren, das fir alle ver-
pflichtend ist, und darum haben auch die Worte des Vincenz
von Lerin noch immer absolute Geltung, dass wahre Tradition
ist ,quod semper, ubique et ab ommibus creditum est.* Dies ist



— 217 —

der Grund, weswegen keine orthodoxe Kirche fiir sich allein
in Sachen der Lehre eine Entscheidung aussprechen konnte;
es sei denn, dass vorher alle anderen orthodoxen Kirchen nach
gemeinschaftlicher Beratung, gepflogen entweder durch den
Austausch von Sendschreiben oder durch irgendeine gemeinsame
Synode, eine Erklirung abgeben wiirden, welche die wirkliche,
wahrhafte und authentische Stellung der orthodoxen Gesamt-
kirche reprisentierte. Daher wird die Frage iiber Gedanken
und Worte beziiglich unserer Bewegung in den orthodoxen
Kirchen, den gegenwiirtigen Verhiltnissen entsprechend, beant-
wortet durch die Versicherung, dass das lebhafteste Interesse
unserer Bewegung entgegengebracht wird und dass im rechten
Zeitpunkt die amtliche und authentische Antwort der ortho-
doxen Kirche eintreffen wird, die aber nicht erwartet werden
kann, ehe alle orthodoxen Kirchen gemeinschafttlich geant-
wortet haben. Natiirlich verhindert dies nicht die orthodoxe
Kirche, mit den andern Kirchen in dieser Bewegung mitzu-
arbeiten und den Fortschritt der Arbeit zu verfolgen, die ohne
Zweilel selbst fiir sie von grossem erzieherischem Werte ist.

Aber gestatten Sie mir jetzt, Ihnen in wenigen Worten
eine geradezu direkte Antwort auf die Frage zu geben, von
welcher Art und Beschaffenheit in der unmittelbaren Zukunft
unsere Arbeit sein muss. Ich glaube, dass ich mit der Dar-
legung meines eigenen personlichen Standpunktes auch die
hauptsiichlichsten Gedanken iiber diesen Punkt in den einzelnen
orthodoxen Kreisen wiedergebe. Zu diesem Punkte miachte ich
den Wunsch aussprechen, in der von uns befolgten systema-
tischen Methode beziiglich der Beschaffenheit unserer Arbeit in
der unmittelbaren Zukunft einen Zusatz zu machen. In meiner
ersten Ansprache auf der Préliminarkonferenz zu Genf 1920
habe ich besonderen Nachdruck darauf gelegt, dass bei dem
Versuche, die Kirchen zu einigen, es viel kliger wire, die
praktische Methode eines Flickschneiders zu befolgen als das
abstrakte System eines Theologiegelehrten. Wir stehen vor dem
Problem, den einst zerrissenen Mauntel Christi zu flicken, und
nach meiner Meinung ist es viel besser und viel praktischer,
zuerst damit zu beginnen, die passenden Stiicke zusammenzu-
setzen und dann erst zu versuchen, den Rest der nicht passen-
den Stiicke auszubessern. Daher denke ich, dass wir, obgleich
wir bereits ein vorziigliches Stiick Arbeit zuwege gebracht



— 218 —

haben, auf eine viel bessere und viel schnellere Art vorwérts
kommen wiirden, wenn wir durch irgendeine besondere Organi-
sation versuchen wiirden, die in gewissem Sinne verwandten
und nahestehenden Korperschaften zusammenzubringen. Das
Resultat davon wiirde wahrscheinlich eine baldigere organische
Union dieser einander verwandten Koérperschaften sein, was
sicherlich die Generalunion der Kirchen erleichtern wiirde. Ich
weiss wobl, dass in vielen Fillen solch ein Werk bereits in die
Wege geleitet ist, unabhingig von der Glaubens- und Verfassungs-
bewegung; aber ich mochte es unter ihren Auspizien und als
ein Teil ihrer Betitigungen ausgefithrt sehen. Vielleicht wiirde
sogar der Eindruck auf die offentliche Meinung zugunsten un-
-serer Bewegung, mit der wir ebenfalls rechnen miissen, noch
mehr vertieft werden durch die Verkiindigung der hier und da
erfolgten Vereinigung solch verwandter Korperschaften, von
Fall zu Fall, da die Union schon in anderen Kirchen bewerk-
stelligt wurde, wie wir gestern gehoért haben. Das andere Ver-
suchssystem, Korperschaften, die ginzlich sich voneinander
unterscheiden, zum Unionsbewusstsein zu bringen, ist gewiss
nicht schlecht, wirkt auch in vielen Fillen stark erzieherisch
und bietet viele unerwartete Uberraschungen; aber sein Ent-
wicklungsprozess wird viel linger dauern, als wir wohl denken.
Vielleicht wird auch die Theologenkommission, die wir bereits
beschlossen haben, tiber eine solche Arbeitsmethode berat-
schlagen, die ihr vielleicht zu einer schnelleren Erledigung
ihrer Geschiifte verhelfen diirfte. Es freut mich, dass einige
der Gruppen in ihren eingesandten Antworten eine analoge
Reorganisation unserer Arbeit anempfehlen, die, wie ich glaube,
sehr viel fiir die nihere Zukunft verspricht. Aber, indem ich
liber eine solche Veranstaltung rede, die iberdies sehr viel
zu tun hat mit der diesbezliglichen Bildung von Gruppen oder
Komitees, wiire es mir sehr lieb, einen Vorschlag machen zu
dirfen. Bis jetzt haben wir schr kliglich es unterlassen, die
offiziellen Kirchen an unserer unfertigen Arbeit zu interessieren,
und wir freuen uns lber die von den einzelnen Gruppen ge-
leistete Arbeit, die das ihnen zugestellte Material erdrtert haben.
Wiirde es nicht einige praktische Bedeutung haben, wenn wir
einen Schritt weiter den offiziellen Kirchen und ihrer innersten
Denkungsart entgegengingen, ohne ihre hochste Amtswiirde
noch zu berithren? Wie wiire es, wenn wir unser zur Dis-



— 219 —

kussion fertiges Material den verschiedenen, amtlich organi-
sierten Theologenschulen oder Seminarien {ibersenden und sie
ersuchen wiirden, tiber das Material zu diskutieren und uns
ihre, wenn Sie wollen, inoffiziellen Antworten zu geben? Ich
weiss wohl, dass es in einigen Fillen eine ziemlich gewagte
Sache sein wiirde; aber andrerseits wiirden wir in vielen Fiillen
zu einigem Fortschritt gelangen, fiir den wir vergebens warten
miissten, falls die offizielle Theologie der einzelnen Kirchen
nicht dafir eintritt.

Zum Schlusse mochte ich als Vertreter der orthodoxen
Kirche in dieser Versammlung noch hinzufiigen: es ist der
wahrhaftige Ausdruck meines starken Glaubens, dass, wenn
wir auf der urspriinglich gelegten Grundlage unserer Arbeit
und Bewegung stehen bleiben, d. h. auf dem Glauben an Jesus
Christus als den Sohn Gottes, unsern Herrn und Heiland, und
wenn wir alle von Ihm mit dem nétigen christlichen guten
Willen zueinander erfiillt sind, wir sicherlich die Resultate
erzielen werden, nach denen wir ausschauen, weil Er durch
seinen Heiligen Geist vollbringen wird, was uns noch mangelt.

1L
Referat von Prof. Dr. Stefan Zankow (Sofia)?).

Insofern ich vom orthodoxen Standpunkt aus die Grund-
lagen und die fernen Ziele, die Zusammenhiinge und die ge-
eigneten Methoden unseres gott-menschlichen Werkes richtig
iibersechen und beurteilen kann, erlaube ich mir iiber die zu-
kiinftige Ausgestaltung uuserer so verantwortungsvollen Arbeit
folgendes darzulegen.

7Zunichst einige Feststellungen, wie sie sich vom Stand-
punkte der Sachlage in unserem orthodoxen Osten aus ergeben.

So wie unsere orthodoxe Kirche des Ostens sich auf Grund
ihres Festhaltens am Erbe der alten ungeteilten Christenheit
entwickelt hat kommt ihr als solcher und als ganzer in unserer
Bewegung in erster Linie diec Aufgabe zu, Triger und Zeuge
dieses alt- und all-christlichen Gutes der ungeteilten Christen-
heit zu sein. Doch gerade hier liegt ihre grosse Verantwortung
und die Schwierigkeit ihrer Arbeit. Zudem erschweren ihr
noch manche Umstinde ihrer inneren Struktur und Lage eine

1) Sitzung des Fortsetzungsausschusses der Weltkonferenz auf Maloja,
30. August 1929.



— 220 —

schnelle und bedingungslose Stellungnahme zu den vielen koun-
kreten Problemen der kirchlichen Einheitsbewegung. Letzten
Endes kann unsere orthodoxe Kirche die Grundwahrheiten des
christlichen Glaubens, iiber die noch geforscht und gestritten
wird, nur feststellen auf dem Wege des 6kumenisch-katholischen
kirchlichen Bewusstseins, d. h. auf dem Wege eines wahrlich
okumenischen Kirchen-Konzils, das von der ganzen Kirche be-
zeugt und befestigt wiirde — ein Modus, der bei uns seit iber
11 Jahrhunderten nicht mehr angewendet worden ist und dessen
Anwendung auf grosse Schwierigkeiten stossen wird und uner-
messliche Verantwortungen mit sich bringt. So ist auch die
sehr langsame und behutsame Arbeit in den einzelnen orthodoxen
Kirchen beziiglich der kirchlichen Einheitsbewegung zu erkliren.

Jedoch gerade diese Sachlage erlaubt dem orthodoxen
Osten eine grossere Moglichkeit der freien Forschung und Aus-
sprache iiber wichtige Fragen der Einheitsbewegung.

Wie bekannt, ist in der orthodoxen Kirche der Umfang der
Dogmensiitze nicht ein sehr grosser; er besteht in der Haupt-
sache in den Glaubenssiitzen der ungeteilten Kirche der ersten
acht christlichen Jahrhunderte, bezeugt von der Heiligen Schrift
und der heiligen Tradition — durch die von der ganzen Kirche
gehaltenen dogmatischen Feststellungen der ersten sieben oku-
menischen Konzile. Was dariiber geht, bleibt im Bereiche der
privaten Meinungen (wenn diese auch sehr ehrwiirdige sein
mogen wie diejenigen, die wir Theologumena nennen), iiber
deren Richtigkeit und allgemein-giiltige Bedeutung die ganze
Kirche — auf dem gleichen Wege wie in der alten ungeteilten
Kirche — erst zu entscheiden hat.

Hier gerade beginnt die grosse Aufgabe und die ernste
Pflicht der orthodoxen Theologie mit Bezug auf unsere Einheits-
bewegung. Von ihr ist diejenige vorbereitende und aufkliarende
Arbeit zu erwarten, welche unsere Bewegung im Zusammen-
hang mit dem orthodoxen Osten zu leisten hat.

Freilich kann diese theologische Arbeit nur im engen Zu-
sammenhang mit den verantwortlichen Kirchenmiinnern als
auch mit dem Kirchenvolke selbst gefiihrt werden. Doch ist
es andererseits erforderlich und wiinschenswert, dass sie die
Unterstiitzung auch der Organe unserer Einheitsbewegung be-
kommt.



— 221 —

Die einzelnen orthodoxen Kirchen als solche kénnten,
neben der Unterstiitzung der genannten theologischen Arbeit,
auf dem praktischen Wege der 6kumenischen Zusammenarbeit,
aber zuallererst durch das Gebet um die ersehnte kirchliche
Einheit und durch Stirkung des Glaubens an die geeinigte
Christenheit ihre Aufgabe in der Einheitsbewegung erfiillen.
Denn das unermesslich grosse Werk der Una Sancta ist ja
zuallererst und zuallerletzt ein (Gebets- und Glaubenserlebnis
in Christo, dem mystischen Haupt und Leiter der Kirche.

Es scheint, dass, obwohl die nichtorthodoxen Kirchen, die
an unserem Werke beteiligt sind, in manchen Fragen und in
manchen Fillen viel freier sich bewegen koénnten, dass auch
bei ihnen eine dhnliche wie die oben angedeutete Sachlage in
dem allgemeinen Strom der Einheitsbewegung zu beobachten
ist. Deswegen sei es erlaubt, vom Standpunkte der allgemeinen
Ziele und Arbeitsmethoden unseres Werkes aus die folgenden
(Gedanken auszusprechen, die zugleich als praktische Vorschlige
fiir unsere weitere Arbeit gefasst sind.

Nach der Konferenz von Lausanne und der Ausgabe der
Akten dieser Konferenz ist, so scheint uns, die Zeit gekommen
fiir eine organisierte und womdglich organische Arbeit der ver-
antwortlichen Leiiung der Einheitsbewegung. Diese Arbeit hat
einheitlich und gleichzeitig mannigfaliig — je nach den Problemen
und den Ortsverhiiltnissen — die Einheitsbestrebungen zu kliren
und zu vertiefen und das Apostolatswerk der Einheit tatkriftig
zu unterstiitzen, ja, nach Moglichkeit zu fithren.

Hier scheinen folgende Mittel besonders geeignet zu sein:

Die Organisierung von freien (theologischen und kirchlichen)
7Zusammenkiinften zur Besprechung wichtiger Probleme und
der praktischen Wege zur Einheit in Glaube und Verfassung.

Fs sind hier zunéichst besonders zu unterstiitzen die Ein-
heitsbewegungen und die genannten Zusammenkiinfte solcher
Bewegungen innerhalb der verwandten oder sich sehr nahe-
stchenden Kirchen, wie z. B. der lutherischen, der reformierten
Kirchen unter sich, oder Annéiherungs- und Einheitsbewegungen
swischen der orthodoxen und der anglikanischen oder der alt-
katholischen Kirche.

Die Organisierung von Vortrigen, besonders von Gastvor-
trigen, mit dem selben Zwecke, sei es ganz selbstiindig, sei es
in Zusammenarbeit mit den 6kumenisch-orientierten theologischen



— 222 —

Kriiften der verschiedenen Léinder oder auch mit der Professoren-
Kommission der ,Life and Work“-Bewegung.

Die Organisierung und die Ausbreitung der literarischen
Arbeit der Bewegung. Hier ist zu denken an eine Zentralrevue
und an eine alle Konfessionen und Lénder beriicksichtigende
Schriftenreihe als auch an eine organischere Zusammenarbeit
mit Zeitschriften und Verlagszentralen, die einen ékumenischen
Standpunkt einnehmen.

Eine grossere und tiefere Ausgestaltung der Wesenszu-
sammenhinge und der Zusammenarbeit zwischen ,Faith and
Order“ und ,Life and Work“.

Es ist aber eine ganz besondere Beachtung dem nitheren
Kontakte und womdoglich der Mitarbeit mit der christlichen
Jugend, insbesondere mit der weltorganisierten christlichen
Jugend zu schenken. Unsere Linheitsbewegung ist eine allum-
fassende und auf die unabsehbare Zeitferne gebaute Bewegung.
Es ist daher eine Lebensnotwendigkeit, dass eine lebendige
Verbindung zwischen den éiltern Arbeitern und dem Jungbrunnen
der christlichen Jugend hergestellt, vertieft und ausgebreitet
werde. Ich kann wohl aus eigener Beobachtung und unmittel-
barer Mitarbeit mit dieser Jugend sagen, dass der Boden fiir
cine solche Verbindung mit der organisierten christlichen Jugend
eine sehr segensreiche 6kumenische Arbeit verspricht. Ich war
direkt erstaunt, welches innere, grosse und flammende Interesse
die christliche Jugend auf einer mittel- und siideuropiischen
Konferenz der christlichen Studentenvereine, die diesen Friihling
am Plattensee (Ungarn), wo ich ein Referat iiber den ,Okume-
nismus“ zu halten und die Debatten iiber die Frage zu leiten
eingeladen war, geoffenbart hat. Die Hauptsache aber ist die,
dass schon die Leitungsorgane dieser Jugend (der Y.M.C.A.
und der Weltfoderation der christlichen Studentenvereine) fiir
die okumenische Bewegung ein besonderes Interesse zeigen
und fiir diese Arbeit entweder schon besondere sogenannte ,Oku-
menische Kommissionen“ gebildet haben oder im Begriffe sind
solche zu bilden. Das erleichtert zwar unsere Arbeit, aber
steigert auch unsere Pflicht und Verantwortung, in die Sache
selbst aktiv einzugreifen.

Fir diese oder eine {ihnliche organisierte Arbeit scheint es
sehr notwendig zu sein, dass von und bei dem Fortsetzungs-
ausschusse ein Aktions-Komitee gebildet werde, das unter der



— 223 —

allgemeinen Leitung des Fortsetzungsausschusses und bei Ver-
antwortung vor dem letzteren, sowohl als Exekutive als auch
als Aktionsabteilung des Fortsetzungsauschusses zu arbeiten
hitte. Ob dabei dies Aktionskomitee nicht mit zwei Unterab-
teilungen — eine fiir Europa und eine fir die iibrigen Welt-
teile (besonders fiir Nordamerika) und auch mit manchen spe-
ziellen Kommissionen auszugestalten wire, bleibt eine sekun-
dare Frage, tiber welche vielleicht selbst dies Aktionskomitee
dem Fortsetzungsausschusse Vorschlige machen konnte.

Gewiss ist eine solche Ausgestaltung der zukiinftigen Arbeit
unserer Einheitsbewegung auch mit einer finanziellen Grund-
lage zu verbinden. Es sind in diesem Punkte kompetente Leute,
die dariiber Rat schaffen kénnten.

Doch an einem kann nicht gezweifelt werden, dass nimlich
hier der Anfang (wenn auch der ganz beschcidene Anfang)
gemacht werden muss und dass zuerst das Reich Gottes zu
suchen ist, und das itibrige wird uns dann gegeben.

Endlich ist es eine innere Notwendigkeit und daher die
hochste Zeit, das ein allgemeiner Gebetstag fiir die Einheit der
heiligen Kirche bestimmt wird. Das gott-menschliche Werk der
Una Sancta hat Berge von Schwierigkeiten zu iiberwinden, und
diese Berge konnen nur durch das innig-heisse Gebet (in Glauben
und Liebe) versetzt werden.

7Zu dem letzten Punkte fiihle ich mich genétigt, noch hervor-
zuheben, dass sowohl ich personlich als viele Freunde die
Befiirchtung haben, ob nicht, wenn einseitig unsererseits die
theologisch-theoretische Arbeit gepflegt wird, wir zu cinem
Doktrinalismus gelangen, der die Einheitsbewegung den Gefahren
rationalistischer Zuspitzung und Erstarrung aussetzen und uns
mehr entfremden als uns innerlich zueinander fithren konnte.

Auch deswegen ist es notwendig, dass parallel mit der
theologisch-theoretischen Arbeit auch fir die Gebetsgemein-
schaft — fiur eine regelmissige, reiche, warme Gebetsgemein-
schaft — besonders gesorgt wird, wo nicht mehr wir sprechen
und wirken, sondern das gottliche Haupt der Kirche, unser

Heiland.




	Die Weltkonferenz für Glauben und Verfassung und die orthodoxe Kriche

