
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 19 (1929)

Heft: 4

Artikel: Weltweites Christentum

Autor: Richter, D. Julius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404042

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404042
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


193

Weltweites Christentum.

Jerusalem und Williamstown.

Zwei grosse Missionskonferenzen haben in den beiden
letzten Jahren die entscheidenden Fragen der Weltmission
aufgerollt und mit ihnen gerungen: Jerusalem vom 24. März bis
28. April 1928 und Williamstown vom 11. bis 21. Juli 1929.

Zur allgemeinen Orientierung über die Welllage der Mission
ist kaum etwas so geeignet, als eine Überschau über diese
Verhandlungen.

Die Konferenz hatte Jerusalem zu ihrem Tagungsorte
ausgewählt. Da Vertreter aller Erdteile und Rassen eingeladen

waren, die aus Nord-, Mittel- und Südamerika, aus vielen Ländern
Europas, aus Vorder- und Fernasien, aus Britisch- und Nieder-
ländisch-Indien, aus allen Teilen Afrikas, ja aus Australien,
Neuseeland und den Inseln der Südsee kamen, war immerhin
Jerusalem am zentralsten und nahe der grössten Verkehrsstrasse
der Welt, dem Suezkanal, gelegen. Es trug sehr zur Weihe
unserer Verhandlungen bei, dass wir vor den Toren von
Jerusalem auf dem Ölberg tagten und dass die Konferenz in die

Leidenswoche fiel. Die Weihe und die stille Sammlung dieser

Tage, die stete Erinnerung an die Ereignisse der Leidenswoche
in der stets vor unseren Augen liegenden Stadt waren gleichsam

der geistige Hintergrund unserer Beratungen. Wie das bei

derartigen internationalen Missionsversammlungen guter Brauch
ist, wurde das Gebetsleben eifrig gepflegt. Und dass im
allgemeinen jedermann in seiner Muttersprache betete, hinderte zwar
bisweilen das Verständnis, verlieh aber doch auch diesen
Weihestunden eine gesteigerte Wirklichkeit. Bei einer so bunt aus
allen Ländern, Völkern und Sprachen zusammengesetzten
Konferenz, in welcher naturgemäss die verschiedensten Anschauungen

vertreten waren, erforderte es ein besonderes Mass von

Umsicht, wenn sie nicht in einen Sprechsaal ausarten sollte,
in dem alle aneinander vorbeiredeten. Die Verhandlungen waren
vorbereitet durch etwa 25 Abhandlungen im Umfang bis zu
100 und mehr Seiten, welche den Delegierten teils Wochen

Internat, kirchl. Zeitechrift, lieft 4, 1920. 13



— 194 —

vorher, teils zu Anfang der Konferenz gedruckt ausgehändigt
waren. Dazu kam eine ausführliche Doppelkonferenznummer
der International Review of Missions. In verschiedenen Ländern
hatte man sich den Winter hindurch in geschlossenen grösseren
und kleineren Kreisen mit den zur Verhandlung stehenden

Fragen beschäftigt.
Die Williamstowner Konferenz tagte in bescheidenerem

Rahmen; es war nur der Arbeitsausschuss des Internationalen
Missionsrates, 37 Delegierte von den Hauptländern der Erde.
Der Ort, eine der typischen, schönen Kollegstädte von
Nordamerika, ist dadurch bekannt, dass hier im Jahre 1806 die
Geburtsstunde der Mission in den Vereinigten Staaten schlug;
ein schlichtes Denkmal in einem Hain legt Zeugnis davon ab.
Diesmal handelte es sich darum, die grossen Anregungen von
Jerusalem weiterzuführen und in die Praxis umzusetzen.

Vier Hauptgegenstände standen im Mittelpunkt der
Beratungen: die Botschaft oder, wie es genauer ausgedrückt
wurde, „das christliche Leben und die Botschaft im Verhältnis
zu den nichtchristlichen Systemen". Dieser Gegenstand
beschäftigte uns deutsche Delegierte am meisten. Bei dem Wirrwarr

von Katholizismus und Protestantismus, zumal wenn nun
auch die griechisch orthodoxen Kirchen mehr als bisher in die
Missionsarbeit eintreten, — bei der Zerrissenheit des Protestantismus

in mehr als 200 Kirchen und Sekten und obendrein bei
der theologischen Zerspaltung, die, verschieden gelagert und
orientiert, ebenso Deutschland wie Grossbritannien und
Nordamerika in verschiedene Richtungen zertrennt, kann man es

den NichtChristen in den asiatischen Kulturländern kaum
verdenken, wenn sie uns spöttisch fragen : „Welcher der zahllosen
christlichen Kirchen sollen wir uns eigentlich anschliessen?"
Die Christenheit gleicht einem der orientalischen Bazare, wo
jeder der Hunderte von Läden gleicher Art ein Schild trägt:
„Nur bei uns gibt es echte Ware!" Und wenn sie von der Bücherflut

über das „Wesen des Christentums" hören, die Harnacks
Schrift entfesselt hat, so bemerken sie achselzuckend: „Wir
können warten, bis ihr Christen euch über das Wesen des

Christentums geeinigt habt!" Nun machte uns mancherlei etwas
nervös: Einmal schien uns in Nordamerika durch den unseligen
Streit von Fundamentalisten und Modernisten die klare
Auffassung über das Wesentliche und Entscheidende im Christen-



— 195 —

tum in bedenklichen Masse verloren gegangen zu sein. Der
mit dem Social Gospel Hand in Hand gehende frische Aktivismus
löste das Christentum auf in die Vaterschaft Gottes und die
Bruderschaft der Menschen, wobei beides im Nebel unklaren
Denkens unterzugehen schien. Die japanischen, chinesischen
und indischen Christen nahmen bestimmt für sich das Recht in
Anspruch, auch für die entscheidendsten Punkte des Christentums

neue Auffassungen und Formulierungen zu finden, clem

„okzidentalischen" Christus einen „orientalischen" gegenüberzustellen

und sich zu diesem Bchufe von allen überlieferten
Glaubensbekenntnissen der Kirchen zu emanzipieren. Durch
die christliche und nichtchristliche Literatur Indiens, Chinas
und Japans schien uns ein starker synkretistischer Zug
hindurchzugehen. Wir hörten Stimmen wie die: Man sei bereit,
Jesus als eine grosse Avatare neben Krishna und Rara
einzureihen ; die Bhagavadgita oder die chinesischen Klassiker sollten
in Asien die Stelle des Alten Testaments als Unterbau des

Christentums vertreten u. dgl. Obendrein schienen uns die
meisten Abhandlungen, welche diesen Fragenkomplex der
Jerusalem-Tagung vorbereiten sollten, nach dem gleichen Schema

gearbeitet, und dies Schema war uns bedenklich: Man fragte
nach den „geistlichen Werten" (spiritual values) der asiatischen
Religionssysteme und stellte diesen dann die überlegenen „geistlichen

Werte" des Christentums gegenüber. Charakteristisch
war besonders das sonst ausgezeichnete Heft von Canon Gairdner
und Dr. Eddy: Da waren im ersten Teil sieben religiöse Hauptwerte

des Islam und sechs Nebenprodukte aufgeführt; ihnen
werden im zweiten Teil sieben höhere Hauptwerte des Christentums

und fünf Nebenprodukte gegenübergestellt. Wir sagten
uns, dass eine solche Methode des Vergleichs vielleicht einen
Wert für akademische Vorlesungen haben könne, dass sie

aber für die missionarische Auseinandersetzung gänzlich
ungeeignet sei, schon weil für die Abschätzung der Werte ein
gemeinsam anerkannter Massstab schwerlich gefunden werde.

Wir gingen mit ziemlicher Spannung in diese Verhandlung.
Gleich die Einführung am Tage der Eröffnung liess die
mannigfaltigsten Gesichtspunkte hervortreten. Die Amerikaner betonten
mit rücksichtsloser Schärfe, in welchem Masse die Völker des

europäisch-amerikanischen Kulturkreises durch die rein säkulare
Zivilisation der Moderne dem Christentum entfremdet seien :



— 196 —

„Wir Amerikaner verschrieben uns dem Militarismus und dem
Gott des Materialismus, und wir geben uns der Jagd nach dem
Mammon hin. Wir sollen keine Nachsicht mit dem Heidentum
haben, in welcher Form wir ihm auch begegnen*' (Bischof Mc
Connell). „Unsere ältere Generation ist motor-toll, radio-ver-
rückt, tobend im Jazz und wollüstig; die jüngere Generation
wird auf der gleichen Strasse nur schneller und weiter gehen"
(Dr. Weigle). Es war ein Verdienst zweier Aufsätze von Rufus
Jones, dass auf die ungeneure Gefahr der modernen
naturwissenschaftlich-technisch-materialistischen Kultur als des
gefährlichsten Konkurrenten für die Weltmission des Christentums
hingewiesen wurde. Der geistvolle holländische Missionar Dr.
Krämer in Java führte aus: Das Christentum komme zu den
Heiden und Mohammedanern in den schwerfälligen Hüllen seiner
Dogmen und seiner kirchlichen Formen. Man müsse es erst
von diesem unverständlichen Ballast befreien, bis es zum Herzen
der NichtChristen reden könne. Der dunkelbraune südindische
Advokat Chenchiah (sp. Tschcntschai) wies darauf hin, dass
das Christentum in einen olympischen Wettlauf mit den besten
Weltreligionen eingetreten sei. Der Chinese Cheng Chinyi
führte aus, noch nie sei das Christentum einem solchen
Fegfeuer der Kritik ausgesetzt gewesen wie in den letzten Jahren
seitens des religionsfeindlichen Jungchina. Um so wichtiger sei

es, dass die Christen ihrer Sache ganz gewiss seien.

Wir können nicht auf die langwierigen und zum Teil
dramatisch bewegten Verhandlungen in der Kommission und im
Plenum eingehen. Es genüge, zu sagen, dass die Vollversammlung

schliesslich mit grosser Begeisterung einstimmig eine
Denkschrift annahm, die man in der Tat als ein klärendes Wort
ansehen kann. Der gesamte Mission treibende Protestantismus
stellt sich entschlossen auf den Boden der Lausanner Botschaft.

„In der ganzen Welt herrscht Unsicherheit und Unbeständigkeit.

Alte Religionen wandeln sich ; in vielen Ländern ändern
Auflösung, wissenschaftliche und wirtschaftliche Entwicklung
die Gedankenrichtung. Institutionen, die seit uralten Zeiten als
unwandelbar verehrt wurden, werden beseitigt oder in Frage
gestellt. Anerkannte Massstäbe der Sittlichkeit werden scharf
kritisiert. Sogenannte christliche Länder fühlen die Spannung
so gut wie Asien und Afrika. Überall begegnet der Zweifel,
ob es absolute Wahrheit und feste sittliche Massstäbe gebe.



— 197 —

Ein neuer Relativismus begehrt die Herrschaft. — Daneben
geht unsägliches Leiden und Pein; es kommt zum Ausdruck
teils in einer Verzweiflung an allen höheren Werten, teils in
einem tragisch ernsten Ringen um den Sinn des Lebens, in
den Geburtswehen des Nationalismus, in gesteigertem Rassegefühl

und der Empfindung für Klassenunterdrückung. — Neben
weitverbreiteter Gleichgültigkeit und einem Untergehen in
materiellen Interessen finden wir doch auch bald in edlen Formen,
bald in Übermass und Willkür unter der Jugend aller Völker
ein grosses Sehnen nach einer vollen und ungehemmten
Ausprägung der Persönlichkeit, nach geistlicher Führerschaft und
Autorität, nach Wahrhaftigkeit in der Religion, nach sozialer
Gerechtigkeit, nach menschlicher Bruderschaft, nach internationalem

Frieden. — In dieser verworrenen Welt, die ihren Weg
tastet, hat Jesus Christus die Aufmerksamkeit und Bewunderung
der Welt auf sich gezogen wie nie zuvor. Er steht vor der
Menschheit offenkundig grösser als die westliche Zivilisation,
grösser als das Christentum, das die Welt bisher gekannt hat.
Viele fühlen sich von der Kirche nicht angezogen, aber in
Christus finden sie ihren Helden und ihr Ideal. In Christus
suchen die geteilten Kirchen eine neue Einheit.

„Auf diesem Hintergrunde haben wir unsere Botschaft zu
verkünden. Ihr Inhalt ist Jesus Christus, die Offenbarung
Gottes und des Menschen. In ihm schauen wir der letzten
Wirklichkeit des Weltalls ins Angesicht. Er tut uns Gott als
den Vater kund, unendlich in Liebe und Gerechtigkeit. In ihm
finden wir Gott im Fleisch, die abschliessende, aber sich immer
weiter crschliesscnde Offenbarung Gottes, in dem wir leben,
weben und sind ." Man sieht, die christozentrische Botschaft
soll mit allem Nachdruck, der überhaupt zu Gebote steht,
herausgearbeitet werden. Hier zum ersten Male kam in vollen
Akkorden der Grundton der Jerusalemer Verhandlungen zum
Ausdruck: Jesus Christus ist der Pol, an dem sich alles Denken
und Handeln seiner Jünger, seiner Kirche orientiert. Jesu

Christo seine einzigartige, zentrale Stellung in der ganzen
Ökonomie der Weltmission zu geben, war höchstes Anliegen
der Konferenz, und zwar nicht irgendeinem abgeblassten
modernisierten Jesusbilde, sondern dem historischen Jesus, an den

die Apostel und die alte Kirche geglaubt haben als ihren Heiland
und Erlöser.



— 198 —

Im Lichte dieser Botschaft wünschte man nun auch das
Missionsmotiv neu und deutlich herauszustellen. Man lehnte
es schroff ab, dass die Kolonialregierungen oder der Welthandel
die Mission offen oder geheim für ihre irdischen Zwecke
missbrauchen. „Unsere Botschaft steht ihrem Wesen nach und nach
ihrem erklärten Grundsatz der Heiligkeit der Persönlichkeit
wider jede Ausbeutung der Menschen durch Menschen ; wir
protestieren deshalb gegen jeden Missbrauch der Mission zur
wirtschaftlichen, politischen oder sozialen Knechtung eines
Volkes." Wir stehen nicht im Dienst irgendeines Imperialismus.
Wir wollen auch nicht die kirchlichen Überlieferungen unserer
eigenen oder irgendeiner andern Kirche hinaustragen. Wir
wollen nicht herrschen weder über den individuellen noch über
den kollektiven Glauben der andern. Was uns treibt, ist die
Liebe Gottes, der in Christo der Welt das Leben in Fülle
gegeben hat. Dies Leben, das Seele und Gewissen, Familie und
Gesellschaft mit göttlichen Kräften wiedergebiert, wollen wir
mit denen teilen, die es noch nicht kennen und haben. Wir
glauben an eine auf Christus angelegte Welt. Diese neue Welt
zu ihrer vollen Ausgestaltung zu bringen, damit sein Geist darin
herrsche, ist unser höchstes Ziel.

Schon in Jerusalem und noch stärker in Williamstown
wurde uns eine andere Seite dieses Fragenkomplexes auf das

Herz und Gewissen gelegt, der Säkularismus. Dr. Oldham und
Professor Rufus Jones führten mündlich und schriftlich mit
erschütternder Beredsamkeit aus, dass die Mission heute nicht
mehr nur die eine Front der nichtchristlichen Religionen vor
sich hat, sondern in einen Zweifrontenkrieg verwickelt ist. Bisher

konnte sie sich, wenn auch mit etwelchen Vorbehalten,
als Exponent der „christlichen" Kultur der Herrenvölker der
Erde fühlen und zu den NichtChristen mit der Botschaft kommen:
„Nehmt das Christentum an; es ist die Grundlage unserer Kultur
und unserer Macht; in seinem Besitz werdet ihr ebenso reich
und stark werden wie wir." Das Bild hat sich geändert. Der
Weltkrieg hat eine schreckliche Ernüchterung über diese
abendländische Kultur mit ihrer glänzenden Aussenseite und ihrem
Abgrund von Lüge, Hass und Zerfleischung gebracht. Parallel
mit der Mission des Christentums zieht in die Welt hinaus eine
Mission unserer technisch-wirtschaftlich-wissenschaftlichen Kultur

in mancherlei Formen und Abstufungen der Botschaft:



— 199 —

„Wir sind die Vertreter der modernen Wissenschaft; nur unsere
Ergebnisse stehen fest: ,Glauben' in aller und jeder Form,
auch in der der christlichen, gehört einem überwundenen
Zeitalter an. Wir stellen die Kräfte der Natur in den Dienst der
Menschen. Was ihr braucht, ist unsere Wissenschaft und Technik.
Religion, wenn ihr dafür noch Bedarf habt, habt ihr ja selbst
im Überfluss hervorgebracht" — bis hin zu dem Sowjetkommunismus

mit seiner wütenden Feindschaft gegen jede Religion
und besonders gegen das Christentum. Diese Mission des
Säkularismus überschwemmt wie eine steigende Flut die nichtchristliche

Welt. Es ist eine überaus ernste Frage, wie die Mission
diesen Kampf gegen die nichtchristlichen Religionen und den
Säkularismus zugleich durchführen soll. Sie erinnert ihre
Freundeskreise daran, dass dieser Kampf im Grunde der gleiche ist,
der auch den Heimatkirchen obliegt. Moderne Wissenschaft,
Weltgesinnung und Weltgeist stehen den Grundtönen der
Botschaft des Christentums — der allmächtige Gott, der Sohn

Gottes, Sünde, Gnade, Erlösung, Auferstehung, Himmel und
Hölle — verständnislos oder ablehnend gegenüber. Das Kirchenvolk

ist in der Gefahr, als ein rückständiger, reaktionärer Rest
deutschen Kulturlebens, als „Paganismus", von der siegreich
vorwärtsstürmenden modernen Kultur beiseite geschoben zu
werden ; das moderne Leben flutet draussen an den Kirchentüren

vorbei und will nichts mehr wissen von der Gottesbotschaft

der Bibel. Kirche und Christentum müssen auch daheim
den Kampf neu und mit siegreichen Waffen aufnehmen. Diese

Aufgabe als eine weltweite und für die geistige Zukunft der
Menschheit entscheidende stand bei unseren Beratungen in
Williamstown durchaus im Mittelpunkt, sie führte uns tief in
die Busse und Beugung vor Gott angesichts unserer Unzulänglichkeit,

sie hiess uns nach allen Seiten Ausschau halten nach
Mitarbeitern an dieser weltweiten Aufgabe, die nicht mit
Dollarmillionen, sondern mit geistigen Waffen in Angriff genommen
werden muss.

Der zweitwichtigste Verhandlungsgegenstand war das

Verhältnis der jungen auf den Missionsfeldern entstehenden
Kirchen zu der sendenden Christenheit. Auch damit halte man
sich allseitig beschäftigt. Die chinesische Delegation legte ein
umfassendes Schriftstück vor, das ihren Standpunkt mit grosser
Klarheit und Energie vertrat. Der Konferenzausschuss hatte



— 200 —

eine umfangreiche Denkschrift über „Ideale und Methoden der
Entwicklung der jüngeren Kirchen" vorbereitet, die in ihren
Anhängen 20 angenommene oder vorgeschlagene Kirchenverfassungen

mitteilte. Die Verhandlung war deswegen nicht
leicht, weil hier Lebensinteressen der alten und jungen
Kirchen in Konflikt miteinander gerieten und die verschiedenen
Kirchengruppen zu verschiedenen Lösungsversuchen neigten.
Auf der einen Seite bilden die bisher gewonnenen Kirchen im
günstigen Falle nur 1 Prozent, oft nur l Promille der
nichtchristlichen Bevölkerung; das Missionsinteresse ist auf die
ungeheuren nichtchristlichen Massen gerichtet und beansprucht
für ihre Inangriffnahme Bewegungsfreiheit. Man war so

vorsichtig, den an sich schon reichlich schwierigen Fragenkomplex
des Verhältnisses der alten und jungen Kirchen nicht zu sehr
mit dem Parallelismus der direkten Heidenmissionsarbeit beider
Instanzen zu belasten. Man erklärte es für selbstverständlich,
dass die jungen Kirchen die Christianisierung der sie umgebenden

heidnischen Massen mit aller Energie in Angriff nehmen.
Auf der anderen Seite betonten besonders die chinesischen
Delegierten, dass ihre Kirchen sich nur behaupten könnten, wenn
sie von dem Makel der Ausländerei gereinigt würden; nur wenn
ihnen die sendenden Kirchen volle Freiheit der kirchlichen
Verwaltung, aber auch der Gestaltung ihres Kirchenwesens
nach allen Seiten gewährten, sei eine gesunde Entwicklung
möglich. Die Gewährung dieser Selbständigkeit dürfe auch
nicht an die allerdings noch auf Jahre hinaus notwendige
Weitergewährung der finanziellen Zuschüsse und die Zusendung
missionarischer Hilfskräfte gebunden werden.

Die Stellungnahme der Missionsinstanzen lässt sich in drei
Gruppen teilen. Die Anglikaner und die bischöflichen Methodisten
gehen nach ihrem Kirchenideal darauf aus, ökumenische Kirchen
zu gründen, welche entweder — bei den Anglikanern — sich
schliesslich zu autonomen Provinzen der gleichen anglikanischen
Kirche ausgestalten oder — bei den bischöflichen Methodisten —
integrierende Teile der Generalkonferenz werden. Hier kann
also verhältnismässig früh der Begriff der Mission in dem der
organisierten Kirche untergehen. In den voll entwickelten
anglikanischen Missionen wie in Uganda und Fukien und auf
den meisten Arbeitsfeldern der nördlichen und südlichen bischöflichen

Methodistenkirche ist das bereits geschehen. Da handelt



— 201 —

es sich also nicht mehr um Mutter- und Tochter-Kirchen, sondern
um Geschwister derselben Familie. Die Presbyterianer entwickeln
auf den Missionsfeldern wie daheim eine starke kirchenaufbauende

Kraft; es gilt in der Regel für selbstverständlich, dass

Kirche und Mission sich parallel entwickeln und beide möglichst
weitgehende Bewegungsfreiheit haben. Auf die genaue
Bestimmung des verfassungsmässigen Verhältnisses beider
Instanzen ist viel kirchenregimentliche Weisheit verwandt; ihr
Abstand wird in der Regel schon dadurch gekennzeichnet, dass

der Missionar nicht gleichzeitig volles Glied seiner Heimatkirche
und der Missionskirche sein kann. Wieder anders liegt es bei
der grossen Zahl von Missionen, und zu ihnen gehören fast alle
kontinentalen, die auf ihren Arbeitsfeldern autonome, von den
Heimatkirchen gelöste Tochterkirchen gründen wollen.

Bei den Besprechungen war es nun für uns Kontinentale
eine Überraschung, zu beobachten, mit welchem Ernst man
allerseits bemüht war, über die alte formale amerikanische
Bestimmung von sich selbst erhaltenden, regierenden und
ausbreitenden Kirchen hinaus zu kommen. Man erwog sogar einen
Augenblick, ob man nicht im Englischen unseren deutschen
Ausdruck „Volkskirche" als Fremdwort beibehalten könne ;

man zog dann aber doch die wenigstens leidlich zutreffende
Übersetzung „indigenous church" vor. Was ist nun das
Geheimnis einer lebendigen Volkskirche? „Eine tief durch Jesus

Christus in Gott wurzelnde Kirche, ein integrierender Teil der
allgemeinen Kirche, gilt als Volkskirche: a) wenn ihre Deutung
Christi und ihre Ausprägung im Gottesdienst und sonstigem
christlichen Dienst, in Kunst und Architektur die wertvolle
Eigenart des Volkes enthält und mit dem Erbe der Kirche aller
Zeiten und Völker verbindet; b) wenn in ihr der Geist Jesu

Christi alle Gebiete des Lebens durchdringt und alle Gaben

und Kräfte der Männer wie der Frauen in Dienst nimmt;
cj wenn sie an dem Leben ihres Volkes wirklich teilnimmt;
d) wenn sie demnach zur Lösung der das Volk bewegenden

Fragen tapfer und teilnahmsvoll ihren Beitrag leistet. Die

Pflege solcher Volkskirchen hängt ab von dem Aufbau ihres

geistlichen Lebens in Gemeinschaft mit Gott im Gebet, in
kirchlichem Gottesdienst und häuslicher Andacht, von gründlicher
Kenntnis der Bibel in der Muttersprache, von christlicher
Haushaltsgesinnung, von einheimischen Führern, Männern und Frauen,



— 202 —

die andere an ihrer religiösen Erfahrung teilnehmen lassen,
schliesslich von tapferem Zugreifen in Dienst und Selbstdarstellung.

In einer solchen Volkskirche werden die Fragen der
Kirchenzucht, der Kirchenordnung und des Unterhalts von selbst
die ihnen zukommende Stellung finden." Das ist in der Tat
eine Beschreibung einer Volkskirche, die auch den Beifall
Gustav Warnecks gefunden hätte. Damit stellte man den

jungen Kirchen ein hohes Ideal vor Augen und gab ihm einen
Massstab, um ihren derzeitigen Lebensstand richtig einzuschätzen.

Allein nun ergab sich in den weiteren Besprechungen eine
Schwierigkeit. Einerseits stellten die empirischen Kirchen,
besonders in China, eine lange Reihe bestimmter Forderungen,
die sie für ihre Lebensnotwendigkeit erklärten. Andererseits
glaubten die sendenden Kirchen angesichts der offenkundigen
Mängel der jungen Kirchen so weit gehende Rechte noch nicht
gewähren zu dürfen. Konnte man den jungen Kirchen das
Recht geben, von sich aus Anforderungen um Missionare
verschiedener und hochgespannter Eignung zu stellen, und konnte
man diesen zumuten, sich unter die chinesische Kirchenleitung
zu stellen und von ihr Weisungen entgegen zu nehmen? Können
die Missionen die grossen, mit erheblichen Geldmitteln
aufgebauten Institute wie Colleges, Hospitäler und Verlagsanstalten
entschädigungslos an die jungen Kirchen abgeben und sich
dabei noch verpflichten, sowohl die Gehälter der Missionare
wie die bisherigen Zuschüsse zu diesen Anstalten weiter zu
zahlen? Sind die jungen Kirchen imstande, aus ihrer Mitte die
Präsidenten und Professoren, Chefärzte und Verleger zu stellen,
um solche modernen Anstalten in angemessener Weise weiter
zu führen? Wird sich überhaupt die einheimische Volkskirche
denselben schwerfälligen Apparat zu eigen machen, welchen
die europäischen und amerikanischen Missionen aufgebaut
haben? Werden sie den Aufbau und die Pflege ihres geistlichen
und kirchlichen Lebens nicht vielmehr in Formen vollziehen,
die mehr den Überlieferungen und Empfindungen ihres Volkes
angepasst sind? Lauter Fragen, die leichter gestellt als
beantwortet sind, zumal obendrein die Verhältnisse in China,
Indien, Afrika und anderen Ländern jedesmal sehr verschieden
gelagert sind. Die Jesusalem-Konferenz musste sich deswegen
einigermassen diplomatisch ausdrücken : „In vielen Ländern
erleben die alten Kirchen in verschiedenen Entwicklungs-



— 203 —

Stadien, dass die jungen Kirchen weniger als bisher von
missionarischer Initiative, Leitung und Kontrolle abhängig sind
Auf einigen Feldern ist die Zeit schon gekommen, dass Mission
und Missionare bereits der Kirche eingegliedert und untergeordnet

sind. In andern Gebieten stehen Kirche und Mission
noch selbständig in Arbeitsgemeinschaft nebeneinander; beide,
Kirche und Mission, streben dann die Entwicklung der
Volkskirche als ihr Ziel an."

Sollten bei so verschieden gearteten Verhältnissen und
soviel offenen Fragen allgemeine Regeln gegeben werden, so

ging das kaum anders, als dass normale Verhältnisse zugrunde
gelegt wurden, d. h. eine in gesunder Entwicklung befindliche
Volkskirche einerseits und eine zur Euthanasia willige Heimat-
kirche anderseits. Leitsatz ist dabei Arbeitsgemeinschaft:
partnership, zur gemeinsamen Inangriffnahme überwältigend grosser
Aufgaben. Wir führen nur einige Abschnitte der „Erklärung"
in vollem Wortlaute an, weil sie uns zugleich einen Einblick
in die vorliegenden Schwierigkeiten gewähren:

„Hochschulen, ärztliche, industrielle Anstalten, Verläge
und andere Arbeitszweige, welche für das Leben und den
Dienst der Kirchen unentbehrlich sind, sollen ihnen angegliedert
werden, um sie zur Übernahme der Fürsorge und Kontrolle
zu ermutigen. Einige dieser Institute werden notwendig in
solchem Massstabe betrieben, dass es für die jungen Kirchen
ausserordentlich schwer ist, bald die volle finanzielle
Verantwortung zu übernehmen, so dass sie noch der fortgesetzten
Unterstützung der alten Kirchen bedürfen. Um indessen die

jungen Kirchen bald instand zu setzen, diese Institute zu
übernehmen, sollten alle grösseren Vcrwaltungsfragen, zumal

betreffs der Zukunft, mit den Vertretern der alten Kirchen

besprochen werden.
Die Idee der Volkskirche, wie wir sie oben darlegten,

bedingt dass die jungen Kirchen zu einer wirklichen Einsicht

ihrer tiefsten Aufgaben und dringendsten Bedürfnisse, ihrer

Schwierigkeiten und Anforderungen kommen Wenn ihr
Leben frisch und kraftvoll pulsiert, werden in ihrer Mitte

Männer und Frauen sich zeigen, die Führer zur Entwicklung
einer ihrer Verantwortung bewussten Kirche werden können.

So findet Gott seine Propheten und Lehrer. Die Erfahrung der

älteren Kirchen lehrt, dass eine Berufsschulung für den religiösen



— 204 —

Dienst wertvoll, vielleicht Avesentlich ist. Sie zeigt auch, dass
nichts leichter ist, als eine hohe Begeisterung zu dämpfen,
frische Initiative zu knicken und die Anpassungsfähigkeit an
Lebenslagen zu mindern. Jede Führerschaft von Männern und
Frauen muss, wenn sie eine Kraft werden will, frei, unabhängig
und zielbewusst sein.

„Diese Erklärung würde einen empfindlichen Mangel leiden,
wiesen wir nicht noch auf den mit wachsendem Nachdruck
geltend gemachten Wunsch der jungen Kirchen hin, die
verwirrende Mannigfaltigkeit der Missionen auszumerzen und den
durch die grosse Zahl der Denominationen dem christlichen
Namen anhaftenden Makel zu beseitigen, besonders wo verschiedene

Missionsinstanzen in demselben Lande in unlauterem
Wettbewerb stehen."

Wertvoll war besonders noch der Hinweis, dass die jungen
Kirchen bereits in der Lage sind, den alten Kirchen manche
wichtigen Dienste zu leisten. Wenn durch die auf
amerikanischen Colleges und Universitäten weilenden fernöstlichen
Studenten so oft der Missionsgeist der jungen Amerikaner
erstickt wird, könnten beredte und der englischen Sprache mächtige
orientalische Christen viel tun, um bei den Studenten den
Missionssinn zu pflegen. Es können auch geistgesalbte indische
oder chinesische Christen wie der Sadhu Sundar Singh den
alten Kirchen wertvolle geistliche Gaben geben. Immer wieder
wurde von den berufenen Missionspflegern der alten Kirchen
an die anwesenden Vertreter der jungen Kirchen der Appell
gerichtet, sie sollten laut und nachdrücklich um mehr Missionare
von Amerika und Europa bitten. Es war eine der seltsamen
Enttäuschungen, dass diese Aufrufe nur ein schwaches Echo
fanden.

Williamstown führte auch an diesem Punkte die Verhandlungen

weiter. Es war schon in Jerusalem bestimmt zu erwarten,
dass eine rückläufige Bewegung einsetzen werde. Wir standen in
ihr in Williamstown : Der noch auf absehbare Zeit unentbehrliche
Dienst der Mission, der Bedarf vieler Missionare — erheblich
mehr als bisher im Dienst stehen —, angemessene
Arbeitsbedingungen für sie in oder neben den Kirchen, vor allem eine
geistliche Neuordnung der finanziellen Abhängigkeit der jungen
Kirchen von den alten — das waren einige von den
verwickelten Fragenkomplexen, die wir in Williamstown meist



— 205 —

im Ringen um jeden Zollbreit von Zugeständnissen in viel-
stündigen Kommissionssitzungen durchzuarbeiten hatten. Das
Problem „junge und alte Kirchen" ist eben ein viel zu
weitschichtiges und vielgestaltiges, um auf so einfache Formeln
gebracht zu werden, wie sie in Jerusalem angenommen sind.
Das Problem hat noch eine andere Seite, und wir freuten uns,
dass sie von den Vertretern der jungen Kirchen so klar
gesehen wurde : Letztere sind in der Gefahr, geistliche und
wirtschaftliche Selbstversorger zu werden, das heisst, sich auf ihre
engeren kirchlichen Belange zurückzuziehen und die heidnischen
Massen umher aus den Augen zu verlieren; sie vergessen aber,
wie so oft unsere Heimatkirchen, dass die Kirche ihrem Wesen
nach nur das Werkzeug Gottes ist, um sein Reich in der
Menschheit zu bauen, das heisst, dass die Mission ihr Wesenszweck

ist. Von China wie von Japan wurden uns umfassende
Pläne unterbreitet, um die eingeborenen Kirchen zu einer

grossen Vorwärtsbewegung aufzurufen, in China, um möglichst
im Verlauf des nächsten Lustrums die Zahl der Christen zu

verdoppeln, in Japan, um die christlichen Kirchen aus ihrer
gegenwärtigen sektenhaften Minoritätenstellung zu einer
entscheidenden Position im nationalen Leben zu führen. Dass für
diese gross angelegten Pläne die Hilfe der sendenden Chisten-
heit aufgerufen wurde, war nur recht und billig ; aber es kann
nicht zweifelhaft sein, dass weitaus die Hauptarbeit von der
chinesischen und japanischen Christenheit geleistet werden muss.

Die religiöse Erziehung war von dem vorbereitenden
Ausschuss wohl in erster Linie deshalb an hervorragender
Stelle auf die Tagesordnung gesetzt, weil die Missionsschulen
im allgemeinen und wohl noch mehr der Religionsunterricht
im besonderen durchaus nicht immer auf der Höhe moderner

pädagogischer Erfahrung stehen. Dieser Aufgabe, die Mitglieder
der Konferenz mit den Fortschritten der allgemeinen und der

religiösen Pädagogik bekannt zu machen, dienten denn auch
in erster Linie die uns zur Vorbereitung übersandten Schriftstücke.

Trotzdem schien es uns zweifelhaft, ob die Einstellung
der Konferenz auf solche mehr technische Fragen ratsam sei.

Wir schlugen vielmehr vor, dass dafür eine eigene schul-

technischc Konferenz berufen werde, in welcher die Praktiker
des Missionsschulwesens und die Theoretiker der Heimat sich

gegenseitig anregen und befruchten könnten. Zwei grosse Fragen



— 206 —

schienen uns einer eingehenden Behandlung dringend zu
bedürfen. Die Stellung der Missionsschulen zu den Regierungen
und zu den Regierungsschulsystemen schien uns eine neue und

eindringende Überlegung zu erfordern. Die Zeit ist anscheinend
in allen Ländern vorbei, wo die Missionen nach ihren Plänen
und Grundsätzen Schulsysteme aufbauen konnten, ohne dass

die Landesregierungen darein redeten. Diese haben lange
eingesehen, welche ungeheure Macht und welchen massgebenden
Einfluss sie sich durch die Schulen sichern können. Schulhoheit
gilt in den meisten Ländern als eines der wichtigsten Stücke
der Staatshoheit. In manchen Ländern ist es bereits ein
umstrittener Punkt, ob neben den Staatsschulen überhaupt noch
Schulen geduldet werden, besonders wenn sie von Ausländern
und von Vertretern einer landesfremden Religion zu dem
Zwecke eingerichtet werden, für diese Religion zu werben.
Die neuere Schulgesetzgebung in China, Persien und der Türkei
gibt zu ernsten Besorgnissen Anlass; über die neuesten
Vorgänge in diesen Ländern betreffs der Schulen wurde denn auch
in grösseren oder kleineren Kreisen berichtet. Eine andere
grosse Frage schien uns dahinter aufzutauchen. Eine der
grössten Leistungen der christlichen Kirche in ihrer 1900jährigen
Geschichte ist die Erziehung der Völker Mittel- und
Nordeuropas zu der ihnen von der göttlichen Vorsehung zugedachten
Stellung als Herrenvölker der Erde. Gewiss wird man an den

von der mittelalterlichen Kirche angewandten Methoden manche
Kritik üben; aber, aufs Ganze gesehen, ist das Ergebnis bei
den germanischen und slawischen Völkern kein unbefriedigendes
gewesen, besonders wenn man es mit den Völkererziehungserfolgen

des Buddhismus und des Islam vergleicht. An ihren
Früchten sollt ihr sie erkennen. Man wird letztlich den Wert
der protestantischen Weltmission nach ihren Leistungen in der
Erziehung der Völker beurteilen, die heute ihrer Obhut
anvertraut sind. Welche Wege zu einer solchen Völkererziehung
grossen Stils einzuschlagen sind, ist gewiss eine des ernstesten
Nachdenkens werte Aufgabe.

Die Verhandlung über diese Frage schlug einen anderen
Weg ein, kam aber dem von uns gewünschten Ziel schliesslich
erfreulich nahe. Sie rang unter der Führung von Männern wie
den amerikanischen Professoren Hocking und Weigle, dem
englischen Canon Raven von Liverpool und unserm Schulrat



— 207 —

Eberhard darum, ein allseitig anerkanntes Ideal evangelischer
Erzieherweisheit aufzustellen. Sie fand es gemäss der wiederholt

betonten christozentrischen Einstellung der ganzen
Konferenz in den von der Praxis Jesu abzuleitenden Grundsätzen.
Sicher hat Jesus einen einzigartigen pädagogischen Erfolg erzielt,
wenn er aus ungebildeten Fischern und Handwerkern in wenigen
Jahren Männer heranbildete, welche die Führer der Menschheit

auf dem Wege zum Reiche Gottes geworden sind.
Besonders Canon Raven führte in beredten Worten aus, wie Jesus

nicht damit anfing, die Anschauungen, in denen seine Jünger
aufgewachsen waren, anzugreifen, sondern eine neue
Atmosphäre schuf, so wie für Kinder vor allem die Atmosphäre
entscheidend ist, in welcher sie aufwachsen ; wie Jesus sie dann
durch eine eigentümliche Lehrmethode, die ihr Anschauungsmaterial

aus dem Gesichtskreise der Jünger nahm, die Gleichnisse,
in die Geheimnisse des Reiches Gottes einführte, und wie er sie

dann von dem Glauben an seine Sendung durch Kreuzestod
und Auferstehung zum Beruf ihrer eigenen Sendung an die
Menschheit emporführte. Eine solche Charakterbildung ist
Erziehung im Vollsinne. „In Jesus Christus haben wir das Beispiel
eines vollkommenen und harmonischen menschlichen Lebens,
das zugleich schöpferisch und allgemeingültig ist; in seinem
Ideal des Reiches Gottes den Ausdruck einer vollkommenen
menschlichen Gesellschaft; in seinem Evangelium das Mittel,
die Menschheit einzeln und insgemein umzugestalten. Wir
leugnen nicht die wirklichen Wertelemente in anderen
Religionssystemen, aber wir sind überzeugt, dass das Christentum, recht
verstanden und recht gelebt, einzigartig ist. In einer Welt, der
der Untergang droht, wenn nicht das Übergewicht der sittlichen
und geistlichen Kräfte über die materiellen hergestellt werden

kann, dürfen diejenigen, welche die Verantwortung für das

Schulwesen haben, den erprobten Wert der christlichen Religion
nicht vernachlässigen."

Von diesem christlichen Erziehungsideale ergeben sich nun
die Folgerungen nach allen Seiten von selbst. Es ist eine

unverantwortliche Torheit, wenn Regierungen in diesem Sinne

geleitete christliche Schulen verbieten oder ihre Weiterführung
unmöglich machen wollen. „Ein Monopol der Erziehung in den

Händen des Staates ist nach unserem Urteil unerwünscht."
Solche christliche Erziehung ist aber nicht auf die wenigen



— 208 -
Schuljahre beschränkt. Sie umfasst das Leben. Die Kirche hat
bisher bei ihrer Erziehung viel zu sehr nur an die Kinderjahre
bis zur Konfirmation gedacht. Es ist besonders in den
Heidenländern, wo die jungen Kirchen aus einem Abgrund von
Unwissenheit, Zuchtlosigkeit und Aberglauben auftauchen, eine

grosse und dringende Pflicht, auch die Erziehung der
Erwachsenen in christlichem Geist im Auge zu behalten. Solche
christliche Erziehung lässt sich auch nicht wie ein Katechismus
anlernen ; man muss clie Gesetze des geistlichen Wachstums
bei dem Kinde, dem Jüngling, dem Mann studieren, um .den

christlichen Geist wachstümlich einzupflanzen.
Die Denkschrift der Jerusalem-Konferenz unterzieht sich

der Mühe, die Durchführung eines solchen Erziehungsprogramms
durch alle Formen und Phasen der niederen und höheren
Schulen, des Heims und der Familie, der Kirche als einer
Anstalt christlicher Charakterbildung, der Möglichkeiten und
Methoden einer Erziehung der bildungslosen Erwachsenen, der
damit verknüpften sozialen Probleme, der Heranbildung der
Lehrer, der Aufsicht über alle Zweige des Erziehungswesens
und der Schulung der Missionare selbst kurz zu skizzieren. Alle
diese Einzelausführungen bekommen ihren Wert von der
zentralen Position eines christozentrischen Erziehungsprogramms.
Die Losung* ist mithin : Solange die Mission auch unter schwierigen
Verhältnissen in der Lage ist, eine solche christozentrische
Erziehung durchzuführen, hat sie ein inneres Recht, ihr Schulwesen

aufrecht zu erhalten, selbst wenn ihr etwa ein pflicht-
mässiger Religionsunterricht innerhalb der Schulstunden
verboten sein sollte. Die Mission aber muss sich immer von neuem
prüfen, ob sie eine solche christozentrische Erziehung nicht
nur in der Schule, sondern in der gesamten Bildung und
Auferbauung des kirchlichen Lebens anstrebt. Wesentlich daran
hängt ihr religiöser Wert.

Auch in diesem Punkte führte Williamstown einige wichtige
Schritte weiter. Besonders brennend sind die Schulprobleme zurzeit

in Afrika. Bisher haben dort Jahrhunderte lang die Kolonialmächte

um das Schulwesen sich wenig gekümmert. Was davon
in Afrika für die Eingeborenen aufgebaut ist, haben die
Missionen, protestantische und katholische, geleistet. Neuerdings
haben die Kolonialregierungen eingesehen, dass die Schulen
geradezu der Schlüssel der Eingeborenen-Probleme sind. Sie sind



— 209 —

emsig daran, koloniale Schulsysteme aufzubauen, freilich nach sehr
verschiedenen Gesichtspunkten und Zielen. Die Missionen sehen
sich damit einem Wettbewerb gegenüber, dessen Vertreter sie

vermöge ihrer weitreichenden Macht und ihrer viel grösseren
Geldmittel beiseite schieben oder ihr Werk empfindlich hindern können.
Die Konferenz nahm darum mit Freuden davon Kenntnis, dass

das Sekretariat in London eine sorgfältige Zusammenstellung der
Schulordnungen und sonstigen wichtigen Schulerlasse in den
einzelnen afrikanischen Kolonialgebieten vorbereitet. Sie

beauftragte ihren erfahrenen Sekretär, Dr. Oldham, während der
nächsten Jahre diesen und ähnlichen afrikanischen Fragen
seine besondere Aufmerksamkeit zuzuwenden. Es wurde ihr
ein erster Entwurf eines Leitfadens für die religiöse
Unterweisung der Neger aus der Feder des Missionars Dougall in Kenia
vorgelegt, der zur eingehenden Prüfung empfohlen wurde.
Und es wurde beschlossen, um den dringenden Bedarf nach
christlicher und Schulbuch-Literatur wenigstens in den
Hauptsprachen Afrikas herzustellen, ein afrikanisches Literatur-Bureau
in London mit einer hauptamtlichen Sekretärin einzurichten.

Die Fragen der Pflege des Landlebens waren wohl
hauptsächlich auf die Tagesordnung gesetzt, weil dafür zurzeit

in Nordamerika ein besonders lebhaftes Interesse
vorhanden ist. Die davon handelnden Schrifstücke, die zum Teil
das Ergebnis eigener Studienreisen in Korea und Indien sind,
enthalten in der Tat eine Fülle wertvollsten Materials, und

Amerikaner, welche die Missionsfragen in erster Linie vom
„sozialen Evangelium" aus ansehen, werden daran ihre
besondere Freude haben. Wir Deutsche finden, dass die
Einzelfragen, die uns auf unsern Missionsfeldern beschäftigen, nicht
genügend gründlich behandelt sind; z. B. wie kann man Länder
und Völker dagegen schützen, dass ihnen aus weltwirtschaftlichen
Erwägungen Kulturen aufgedrängt werden, die ihren wahren
Interessen zuwider sind, z.B. Opium? Wie können die doch

fast ausschliesslich auf dem Lande wohnenden Parias, die durch

Massenbewegungen in die christliche Kirche geschwemmt

werden nach allen Seiten kulturell auf die Höhe eines christlichen

Lebens gehoben werden Wie können die Schulen

verhindern, dass Landkinder, etwa aus dem afrikanischen Busch,

nicht dem Landleben entfremdet werden? Wie kann man in
Afrika bei dem Einfluten der abendländischen Kultur eine

Internat, kirchl. Zeltschrift Heft 4, 1D20. 14



— 210 —

bodenständige Bauernbevölkerung erhalten und ihr eigenartiges
soziales Leben mit der starken Bindung an Familie, Sippe und
Stamm erhalten Wie kann besonders in Afrika die erschreckliche

Kindersterblichkeit herabgedrückt werden? Wie können

Überhaupt gesundere Verhältnisse der Wohnung, Nahrung und

Kleidung beschafft werden? Wie kann man die Missionare

bewegen, dass sie ihre Wohnung inmitten der ländlichen Bezirke,
fern von den Städten und den grossen Verkehrsstrassen nehmen,
wie das ja die kontinentalen Missionen vielfach schon in
vorbildlicher Weise getan haben?

Reibungsvoller waren die Rassenfragen, verständlich auf
einer Konferenz, wo die Vertreter der verschiedensten Rassen

miteinander tagten. Aber die darüber vorgelegte Denkschrift
brachte ausser den allgemein anerkannten christlichen Grundsätzen

kaum viel Neues *). Interessant war, dass zwei Absätze
ziemlich heiss umstritten, aber doch schliesslich angenommen
wurden: Der erste bezieht sich auf die Einwanderung in
Gebiete, die eine sehr viel grössere Bevölkerung ernähren können,
als sie jetzt haben, wie die Vereinigten Staaten und Canada :

„Es ist wünschenswert, dass solche Länder nicht nur auf ihre
eigene wirtschaftliche Lage Rücksicht nehmen, sondern auch
auf diejenige anderer Länder und dass sie nicht der
Versuchung erliegen, kurzsichtige Massnahmen zu ergreifen, welche
eine angemessene Verteilung der Bevölkerung im
Gesamtinteresse der Menschheit verhindern." Die andere Stelle
bezieht sich auf Vorrechte, welche Herrenvölker in Gebieten in
Anspruch nehmen, wo sie sie vermöge ihrer Macht oder ihres
Reichtums durchsetzen können. „Der Internationale Missions-
Rat hofft auf die Zeit, wo solche etwa noch vorhandenen
Zustände nicht nur dem Urteil eines Volkes oder einer Gruppe
von Völkern unterliegen, sondern dem Urteil eines nach dem
Massstabc einer universalen Gerechtigkeit gebildeten
Weltgewissens."

') „Schwierigkeiten, die dadurch entstehen, dass zwei oder mehr Völker
verschiedener Farben oder Rassen nebeneinander wohnen, können
gemildert werden, wenn betreffs des Zutritts zu allen Berufen und Ämtern
möglichste Gleichheit herrscht; wenn alle volle Bewegungsfreiheit haben
und ihre Bürgerrechte uneingeschränkt ausüben können, vorausgesetzt
überall eine Gesetzgebung, die ohne Unterschied der Rasse und Farbe die
Aufrechierhaltung des sozialen und wirtschaftlichen Milieus des Landes im
ganzen sicherstellt. Vor dem bürgerlichen und dem Strafgesetz sind alle
Bürger gleich."



— 211 —

Tapfer dagegen ist die Denkschrift über die Gefahren einer
überschnellen Industrialisierung Asiens und Afrikas. Von den
dadurch in den asiatischen Grossstädten und in Minenzentren
wie Johannesburg geschaffenen Zuständen wurden schriftlich
und mündlich erschütternde Bilder entworfen. Hier ging man
mit den Ländern und Kreisen scharf ins Gericht, welche
vermöge ihres ungeheuren Reichtums riesige Kapitalien in
unentwickelten oder durch den Weltkrieg in Abhängigkeit
geratenen Ländern investieren und dann diese Länder nach ihren
finanziellen Bedürfnissen regieren oder regieren lassen. „Wir
bekennen mit Scham und Bedauern, dass die Kirchen aller
Orten und auch die Missionen, aus einer wirtschaftlichen
Ordnung kommen, die fast ausschliesslich vom Profitgedanken
beherrscht ist, dass sie in Folge davon kein genügend
lebhaftes Empfinden dafür gehabt haben, dass sie die Nöte im
Gefolge der überhandnehmenden Industrialisation hätten merklich

mildern können. Wir glauben, dass dieser Mangel ein
wirkliches Hindernis, vielleicht das allerschwerste für die
Weltmission ist Wenn grosse Kapitalien in unentwickelten
Ländern investiert werden, um ihre natürlichen Hilfsquellen zu
entwickeln, sollen die Eingeborenen geschützt und ihnen ein

angemessener Anteil an den Schätzen ihres Landes gesichert
werden. Jedenfalls sollten solche ungehobenen Schätze nicht
als Privatdomäne einer eigennützigen Erwerbsgesellschaft,
sondern als Hilfsquellen zum Dienst für die Welt im ganzen
behandelt werden. Wirtschaftlich minder entwickelte Völker sollen

gegen wirtschaftliche und soziale Ausbeutung durch ihre
Regierungen geschützt werden. Die wirtschaftliche Expansion
einzelner Völker darf auch nicht zu Reibungen mit anderen führen.
Internationale Anleihen sollten nur unter Billigung einer
anerkannten internationalen Autorität, etwa nach Art eines

erweiterten Haager Schiedsgerichtshofes aufgelegt werden. Nach

Möglichkeit sollten die wirtschaftlichen Hilfsquellen rückständiger

Länder nur in Anlagen zum öffentlichen Wohle verwandt
werden. Man solle auch die Erschliessung solcher Länder nicht
so überstürzen, dass dadurch die Wohlfahrt der Eingeborenen
in Frage gestellt oder ihre guten sozialen Einrichtungen
untergraben werden. Grund und Boden soll an Ausländer nur mit
gebührender Rücksicht auf die Rechte der Eingeborenen
veräussert werden. Zwangsarbeit soll nur in Fällen unvorher-



— 212 —

gesehener, dringender Nöte zulässig sein. Arbeitskontrakte
sollen den Kulis voll verständlich gemacht und von ihnen nur
freiwillig abgeschlossen werden, und es soll streng über ihrer
Innehaltung gewacht werden."

Ein so ausführliches und eindringendes soziales Programm
konnte die Jerusalem Konferenz nur unter kompetentester
Beratung von Fachmännern wie Dr. Grimshaw vom Internationalen
Arbeitsamt in Genf aufstellen. Es hat aber auch nur Zweck,
wenn der Internationale Missions-Rat diesem Aufgabenkreis
insbesondere seine Aufmerksamkeit zuwenden will. Der Rat sollte
deshalb an die angeschlossenen nationalen Ausschüsse die

Anregung oder den Antrag weitergeben, dass in Genf in Verbindung

mit den dort bereits bestehenden Forschungsinstituten
für soziale und industrielle Fragen auch ein Missionsforschungsinstitut

mit einem gleichen Aufgabenkreis, speziell für die
Missionsfelder gegründet werde. Dr. Grimshaw und seine Freunde
legten grossen Wert auf ein solches Missionsinstitut; denn alle
jene Grundsätze und Forderungen seien formell bereits durch
Konferenzen des internationalen Arbeitsamtes anerkannt. Aber
dies Amt habe an sich keine Möglichkeit, sie in die Tat
umzusetzen. Es wurde darauf angewiesen, dass aktive Instanzen wie
der Internationale Missions-Rat eine öffentliche Meinung schaffen
und die erforderlichen gesetzgeberischen Massnahmen in die
Wege leiten.

Williamstown führte diese Anregungen weiter. Es beschloss
unter gewissen Vorbehalten die Begründung des vorgeschlagenen
sozialen Instituts in Genf. Leider ist durch den plötzlichen Tod
Dr. Grimshaws, auf dessen Mitarbeit man in erster Linie
gerechnet hatte, eine Verzögerung in der Durchführung dieses
Planes eingetreten.

Wenn die Zeichen nicht täuschen, ist die Weltmission in
ein neues Stadium eingetieten.

Bisher standen die sendenden Länder und die Missionsfelder
im Verhältnis des Gebens und Nehmens; jetzt sind sie in das

der Arbeitsgemeinschaft auf dem Grunde der Gleichberechtigung
eingetreten. Unter diesen Verhältnisssen sind prophetische
Geister erforderlich, die mit sittlichem Ernst, aber auch mit
dem Feuer des Geistes Gottes vorwärts in unbekannte Gebiete
führen könnten. Das ist in der Tat der Eindruck dieser beiden
grossen Konferenzen: Wir sind dankbar, dass in der „Botschaft"



— 213 —

ein Banner aufgerichtet ist, um das sich alle Fähnlein des
Missionsheeres scharen können ; aber wie diese Botschaft wirksam
an die nichtchristlichen Religionssysteme ausgerichtet wird,
bleibt eine offene Frage. Wir haben grundsätzlich den jungen
Missionskirchen volle Autonomie zugesichert; welchen Gebrauch
sie davon machen, muss die Zukunft lehren. Wir haben ein
hohes Ideal christozentrischer Erziehung aufgestellt, wie weit es

sich im Ringen mit den anders orientierten Landesschulsystemen
durchsetzen lässt, und wie weit die Missionen selbst theoretisch
und praktisch hineinwachsen, davon wird die Entwicklung
des Missionsschulwesens abhängen. Wir haben über die Pflege
des Landlebens, das friedliche Zusammenwirken der Rassen
und die Milderung der Gefahren der Industrialisierung
volltönende Programme aufgestellt. Jerusalem und Williamstown
waren ein neuer Anfang. Die Zukunft der Weltmission wird zu
einem grossen Teil davon abhängen, ob der Fortgang diesem

Anfang entspricht.
Berlin. Professor D. Julius Richter.


	Weltweites Christentum

