
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 19 (1929)

Heft: 3

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


174 —

KIRCHLICHE CHRONIK.

Der 2. Lutherische Weltkonvent in Kopenhagen. In Kopenhagen

fand vom 26. Juni bis 4. Juli 1929 der 2. Lutherische
Weltkonvent statt. Das Luthertum zerfällt in drei grosse Gruppen, von
denen jede eine feste Organisation besitzt, die deutsche mit der
allgemein lutherischen Konferenz, die skandinavische mit Bischofs-,
Pastoren-Missionskonferenzen und die amerikanische mit dem National
Luthern Council. Dazu kommen eine Anzahl kleinere Gruppen und
Kirchen, wie die französische, ungarische, die verschiedenen
slawischen u. a. Die Unterschiede zwischen den einzelnen Gruppen
und Kirchen sind gross in Verfassung, Liturgie (Gesangbücher),
Theologie und praktischer Arbeit. So gross, dass in Kopenhagen
den allgemeinen Abendmahlsfeiern Vertreter einzelner Kirchen fern
blieben. Der Weltkonvent stellt sich die Aufgabe, das
Gesamtluthertum innerlich zu festigen und das Nationale zu stärken. Ein
Exekutivkomitee, das auf dem I. Weltkonvent in Eisenach 1923
gewählt worden war, steht an der Spitze der Organisation. In Kopenhagen

waren mit Ausnahme der amerikanischen Missouri-Synode,
die sich ablehnend verhält, und der russischen, alle lutherischen
Kirchen der Erde vertreten. Die Delegierten repräsentierten eine
Seelenzahl, die auf 60—70 Millionen geschätzt wurde.

Verhandlungsgegenstände waren u. a. : Die Entstehung und
Bedeutung des grossen und des kleinen Katechismus Luthers. Was
kann und muss die gegenwärtige Generation auf dem Gebiete der
Erziehung tun, um das Glaubenserbe der Väter der nächsten
Generation zu überliefern f Glaube und Bekenntnis der Kirche im Lichte
von Marburg und Augsburg. Was hat das Luthertum in seiner
Eigenart der Christenheit auf Erden zu geben? In welchem Sinne
haben wir um eine innere Erneuerung unserer Kirche zu ringen
Christentum und Welt nach lutherischer Auffassung. Die lutherische
Kirche und die soziale Not. Was kann geschehen, um die innerliche

Verbindung der lutherischen Kirchen untereinander zu fördern?

Bericht des Exekutivkomitees mit Vorschlägen für die zukünftige
Organisation des Weltkonvents, Fürsorge für bedrängte Glaubensbrüder

(Diaspora usw.). Welche Hauptprobleme erwachsen der

lutherischen Missionsarbeit aus der gegenwärtigen Situation An
praktischen Vorschlägen sind zu erwähnen: Gründung einer
internationalen lutherischen Fakultät, gemeinsame Erklärung des Luther-



— 175 —

turns der Welt über die heutige Bedeutung eines christozentrischen
Evangeliums, die Gründung eines Ausschusses der lutherischen
Kirchen für Innere Mission, Anregung von gesetzlichen Massnahmen

gegen die Ausbeutung der Auswanderer und Seeleute, Aufbau einer
internationalen lutherischen Pressearbeit, engere Zusammenarbeit der
lutherischen Weltmissionsarbeit.

Die Bekenntniserklärung, die in Eisenach aufgestellt worden

war, wurde bestätigt. Sie lautet : « Der Lutherische Weltkonvent
bekennt sich zu der Heiligen Schrift des Alten und Neuen Testaments

als der einzigen Quelle und unfehlbaren Norm alles kirchlichen

Lehrens und Handelns und sieht in dem Bekenntnis der
lutherischen Kirche, insbesondere in der unveränderten Augsburgischen
Konfession und im Kleinen Katechismus Luthers, die lautere Wiedergabe

des Wortes Gottes.»

Ebenso wurde die bisherige Organisation, dass der Weltkonvent
eine freie Vereinigung sei, der alle 6 Jahre zusammentreten soll,
bestätigt. Die Grundsätze, nach denen der Ausschuss seine Arbeit
vollzieht, wurden in folgende Sätze gefasst: « i. Die Fortsetzungsarbeit

des Lutherischen Weltkonvents soll geistlicher und kirchlicher
Art bleiben, regiert und entschieden durch die Wahrheit, wie wir
sie in Jesum Christum haben, die in der Heiligen Schrift offenbart
und durch Luthers Kleinen Katechismus und die Augsburgische
Konfession in positiver Weise bezeugt wird. Die Entdeckung und
Förderung innerer Einigkeit in der Wahrheit und in treuem
Festhalten am Bekenntnisgrundsatz ist ein Hauptzweck. 2. Der Lutherische

Weltkonvent soll die Art einer freien Konferenz oder freien

Verbindung von lutherischen Kirchen und Organisationen haben.

3. Vollständige Autonomie aller bestehenden evangelisch-lutherischen
Kirchen soll voll anerkannt, und unter keinen Umständen soll
eingegriffen werden in diese Rechte. 4. Der Lutherische Weltkonvent
soll Politik, sowohl nationale als internationale, aus seinem Be-

sprechungs- und Arbeitsprogramm fernhalten und seine Tätigkeit
auf die geistlichen Interessen der Kirche und des Reiches Gottes
beschränken. 5. In aller seiner Arbeit dienender Liebe soll der
Lutherische Weltkonvent samt seinen Komitees, soweit die Mittel
es erlauben, die Kirchen in unserer Glaubensgenossenschaft, die
Hilfe bedürfen und verdienen, ohne Rücksicht auf Rasse, Sprache
oder politische Stellung unterstützen. 6. Im Aufblick zu Gott, der
Weisheit und Stärke verleiht, soll es der ausgesprochene Zweck
des Lutherischen Weltkonvents und seines bevollmächtigten Komitees
oder seiner bevollmächtigten Komitees sein, allen im Evangelium
und im Glauben, der in der Liebe tätig ist, zu dienen. 7. Dieweil
die Kraft Gottes und seines Wortes ist, so ist möglichste Einfach-



— 176 —

heit der Organisation grundsätzlich recht und weise bei der
gegenwärtigen Sachlage. »

Noch sei eine These zur sozialen Frage angeführt: Die Kirche
ist die Verkünderin der Realität des lebendigen Gottes und seines

heiligen Willens in Gesetz und Evangelium, in Gnade und Wahrheit,

in Gericht und Gerechtigkeit. Das allererste und allerwich-
tigste ist heute, dass die Kirche wieder die Senkrechte zieht. Alle
Wagerechten ihres Tuns hier auf Erden bekommen erst von dieser
Senkrechten her ihre Bedeutung und ihren Inhalt. Das aber ist die
Senkrechte, dass sie Gottes Wort und in Gottes Wort Gottes
heiligen Willen wieder geltend macht. So sah der Prophet Jesaja
Gottes heiligen Arm ausgestreckt über alles, was auf Erden hoch
sein wollte ohne Gott und gegen Gott. So sah er ihn als den

Heiligen, als den, der sich gegen alles setzt, was gegen ihn ist,
dass er es zerschmettere und zugleich in denen sich durchsetze,
die sich ihm öffnen, dass er das Verwundete heile und das

Zerschlagene aufrichte und wohne in den Geringen und Armen. Was
hier gesagt ist, das ist zu Stand und Wesen gekommen am Kreuz,
und das ist der Kirche als ihr köstlichstes Gut in der Predigt der
Gerechtigkeit allein aus Gnade, allein um Christi willen, allein durch
den Glauben geschenkt. Dass wir heute den Beweis des Geistes
und der Kraft liefern, dass deutlich wird, wie von hier aus wieder
Gemeinschaft mit Gott wird und von dieser Gemeinschaft aus erst
Gemeinschaft auf Erden zustande kommt, das ist wichtig. Aber
die Kraft davon und das erste ist das Zeugnis. Hier gilt Luthers
Ausspruch : Das Wort, das Wort, das Wort muss es tun, sonst
hilft weder Kraut noch Pflaster.

Die Vereinigung der Methodisten in England. Ein wichtiges
kirchliches Ereignis ist die Vereinigung der grossen britischen
methodistischen Gemeinschaften. Der Methodismus Grossbritanniens
hatte sich in der ersten Hälfte des vergangenen Jahrhunderts in eine
Anzahl verschiedener Gemeinschaften getrennt. Die erste grosse
Abspaltung trat seit 1811 ein. Sie ist auf eine starke Erweckungs-
bewegung zurückzuführen, die ihre Anhänger von der Wesleyanische 11

Gemeinschaft absplitterte und in der Gemeinschaft der primitiven
Methodisten zusammenfasste. Sie hat immer wieder neue Erwek-
kungen erlebt und sich rasch ausgebreitet, so dass sie nach der

ursprünglichen Gemeinschaft die stärkste und einflussreichste wurde.
Noch älter als diese Abspaltung ist die der «neuen
Methodistengemeinschaft», die auf das Jahr 1797 zurück geht. In diesem Jahr
gaben sich die Wesleyaner eine feste Kirchenordnung. Demokratische

Elemente waren insbesondere damit nicht einverstanden, dass



— 177 —

den ordinierten Predigern zu grosser Einfluss eingeräumt wurde
und die nicht ordinierten von der Verwaltung der Sakramente
ausgeschlossen blieben. Von den Wesleyanern unterscheidet sich die
«neue Methodistengemeinschaft* nur dadurch, dass die Laienprediger
den ordinierten gleichgestellt sind. Aus dieser Gemeinschaft ist der
Gründer der Heilsarmee, W. Booth, hervorgegangen. 1815 bildete
sich eine neue Oppositionspartei — die Bibelchristen — in einer
besondern Gemeinschaft. Evangelisation, Mässigkeitsförderung und
Gleichstellung von Predigerinnen sind ihre charakteristischen Merkmale.

Seit 1827 war der Methodismus durch innere Streitigkeiten
arg zerrissen. Sie erreichten ihren Höhepunkt in den 40er Jahren.
Sie hatten ihre Ursache hauptsächlich in der Vorherrschaft der
Prediger unter den Wesleyanern und führten zu verschiedenen
Abspaltungen. Diese trafen sich in der vereinigten Methodisten-Freikirche.

Die drei zuletzt genannten Gruppen traten seit Beginn dieses

Jahrhunderts in nähere Beziehungen zueinander und beschlossen
auf ihren Konferenzen in den Jahren 1903 und 1904 mit
überwiegender Mehrheit (93 °/o) den Zusammenschluss zu einer einheitlichen

Gemeinschaft. Bevor das möglich werden konnte, musste
das englische Parlament ein besonderes Gesetz erlassen. Im Jahre
1907 wurde die Union Tatsache. Die Gemeinschaft gab sich den
Namen «Vereinigte Methodistenkirche>. Bei der Vereinigung zählte
sie 903 Prediger, 6251 Laienprediger, 331,571 Sonntagsschüler und

194,000 Mitglieder.

Die drei grossen Methodistengemeinschaften, also die Wesleyaner,
Primitiven und die Vereinigten, hatten ein gemeinsames Organ, die
ökumenische Methodistenkonferenz, die alle zehn Jahre zusammentritt,

sonst pflegten sie keine Beziehungen. Ein Zusammenschluss

lag nahe und war nur noch eine Frage der Zeit. Die Anregung
dazu reicht in das Jahr 1894 zurück. Ernstliche Verhandlungen
wurden erst in den letzten Jahren begonnen. Opposition war
hauptsächlich unter den Wesleyanern bemerkbar. Sie gründete sich auf
die hohe Einschätzung des geistlichen Amtes und der Sakramente,
deren Verwaltung nur den ordinierten Predigern zukommt, während
in den beiden andern Gemeinschaften auch die Laienprediger dazu

befugt sind. Schliesslich stimmten doch 75 °/o der Mitglieder
der Konferenz (Synode) für die Union. Die Minderheit fügte sich

freudig dem Beschluss. Das englische Parlament hat die Union
durch ein besonderes Gesetz genehmigt.

Die Union basiert auf den ersten drei Punkten der sogenannten
«Lambeth-Quadrilateral»: Glaubensregel ist die Hl. Schrift,

Glaubensbekenntnis das Apostolikum und das Nizänum und die von Christus

eingesetzten Sakramente Taufe und Abendmahl.

Internat, kirchl Zeitschrift, Heft 3, 192!). 12



— 178 —

Das Unionsschema enthält unter anderem die Konzession an die
Wesleyaner, dass Präsident der Konferenz der Vereinigten Kirche ein
ordinierter Geistlicher sein muss, Vizepräsident ist ein Laie,
Laienprediger dürfen die Sakramente nur in dem Falle spenden, wenn
die Gemeinde es ausdrücklich wünscht. — Die einzelnen Gemeinden
hatten bis jetzt wenig oder gar keine Fühlung miteinander. Jetzt
werden überall grosse gemeinsame Versammlungen abgehalten, um
nähere Verbindungen zu suchen und den Zweck der Union bekanntzugeben.

Als Ziel des Zusammenschlusses wird eine' wirksamere
«Evangelisation der Welt und ein wirksamerer Dienst an unserer
Zeit» genannt. Eine Bestimmung stellt fest, dass Gemeinden am
selben Ort sich nur mit gegenseitiger Zustimmung zusammenschliessen
sollen. Die erste grosse Konferenz der vereinigten Methodistenkirche
wird im Jahre 1933 einberufen. Die Wesleyaner zählen 2784
ordinierte, 19,680 Laienprediger und 550,000 Mitglieder, die
entsprechenden Zahlen bei den Primitiven sind 1090, 13,284 und

222,744 und den Unierten 545, 4724 und 146,802. Die neue Unierte
Methodistenkirche wird also 4500 Geistliche, 40,000 Laienprediger
und gegen eine Million Mitglieder zählen. Zwei kleinere
Methodistengemeinschaften haben sich der Union nicht angeschlossen, die
«Unabhängigen» (Independent) und die Wesleyanische Reformunion.
Jene gingen aus der Erweckungsbewegung seit 1815 hervor, sie
haben Ähnlichkeit mit den Quäkern, da sie jedes besoldete Amt
ablehnen. Sie zählen ca. 10,000 Mitglieder. Diese stammen aus
den fünfziger Jahren. Jede Gemeinde besitzt volle Selbständigkeit,
jede Konferenzautorität wird abgelehnt.

Die kirchliche Union in Schottland. Die Geschichte der
schottischen Kirche ist seit der Reformation reich an innern Kämpfen
und Spaltungen. Im 17. Jahrhundert rang das schottische Volk um
sein calvinistisches Bekenntnis gegen katholisierende Versuche der
Stuarts. Mit ihrem Sturz im Jahre 1688 wurde die presbyterianische
Kirche Staatskirche. Puritanisch gerichteten Kreisen war sie zu wenig
streng calvinistisch. Sie lösten sich nach und nach von der Staatskirche

und traten 1743 zur reformierten presbyterianischen Kirche
zusammen. Als im Jahre 1712 das Patronatsrecht, d.h. das Wahlrecht

der Geistlichen durch die Grundbesitzer und die Krone,
zuungunsten der Gemeinde durchgeführt wurde, erhob sich starke

Opposition. Sie bildete 1733 die Kirche der Secession. Aus
ähnlichen Gründen trat 1752 eine weitere Spaltung der Relief- (Zu-
fluchts-) kirche ein. Diese beiden Sonderkirchen erhielten im 18.
Jahrhundert aus religiösen Elementen der Staatskirche starken Zuwachs.
Sie zählten in dieser Zeit 500 Gemeinden, die sich im Jahre 1847

zur unierten presbyterianischen Kirche vereinigten. Im Jahre 1843



— 179 —

war wiederum ein grosser Streit um das Pfarrwahlrecht ausgebrochen,
der zu prinzipiellen Auseinandersetzungen führte, als der Gerichtshof

alle kirchlichen Gesetze, die die staatliche Sanktion nicht
erhalten hatten, für ungültig erklärte. Gegen diese Einmischung der
Staatsgewalt in rein kirchliche Angelegenheiten erhoben sich
Gemeinden und Geistliche unter Führung Dr. Chalmers. 470 Geistliche
verliessen die Staatskirche und gründeten eine vom Staate freie
Kirche. Als 1874 die Staatskirche die freie Wahl der Geistlichen
erhielt, war es zu spät.

Gegen Ende des 19. Jahrhunderts begann man die Unhaltbar-
keit und Unfruchtbarkeit dieser Zersplitterung im kirchlichen Leben
einzusehen und empfand das Bedürfnis nach Zusammenschluss der
getrennten Kirche. Das Unionswerk ging aber nur langsam
vorwärts, denn mit der Zeit waren die verschiedenen Kirchen weit
auseinander gekommen. Der erste Schritt zur Verständigung
geschah von seiten der reformierten Presbyterianer (1847), die sich
im Jahre 1876 mit der Freikirche verband. Im Jahre 1900 folgte
ihr die unierte presbyterianische Kirche. So entstand die grosse
Freikirche mit 1658 Gemeinden. Allerdings waren nicht alle
Gemeinden der alten Freikirche mit dieser Union einverstanden, weil
sie zu wenig stark gegen das Staatskirchentum gerichtet war. 27
Gemeinden lehnten sie ab, denen als Rechtsnachfolgerin der
unvereinigten Freikirche deren ganzes Kirchenvermögen von den
Gerichten zugesprochen wurde. Die Zahl der Gemeinden wuchs auf
185 an. Schon im Jahre 1892 hatten sich 22 Gemeinden von der
Freikirche losgelöst und eine freie presbyterianische Kirche gebildet.
Beide Kirchengebilde erlangten aber nicht die Bedeutung der
vereinigten Freikirche und der Staatskirche. Seit zwanzig Jahren
bestand zwischen diesen beiden Kirchen freundschaftlicher Verkehr,
der sich äusserlich in dem jeweiligen gegenseitigen Besuch des
Moderators an den Generalsynoden der Kirchen dokumentierte. Die
Unionsverhandlungen, die ausserdem geführt wurden, führten endlich

zum Ziel. Leicht war es nicht, dazu zu kommen. Vor allem
musste die Staatskirche ihr Verhältnis zum Staat lösen, und zwar
musste das von ihr ausgehen, um alle Bedenken der Freikirchler
zu zerstreuen. Die Kirche erklärte sich tatsächlich durch ihre
Organe vom Staate frei, und der Staat anerkannte diesen Schritt im
Jahre 1921 durch ein besonderes Gesetz. Der Staat verzichtete auf
das Kirchengut, das in seinem Besitz war, um es der Kirche zu
überlassen. Nachdem noch andere Schwierigkeiten sorgfältig aus
dem Wege geschafft waren, nahmen die Generalsynoden beider
Kirchen am 24. Mai zur Vorlage Stellung. Die der bisherigen Staatskirche

genehmigte sie mit Einstimmigkeit. Von 705 Stimmen er-



— 180 -
klärten sich nur drei dagegen, in der der Freikirche waren von
800 Stimmenden 39 dagegen. Diese kleine Opposition nimmt
besonders an den Einkünften der Kirche aus der Grundrente Anstoss
und betrachtet deshalb die neue Kirche als eine vom Staat
unterstützte. Ob aus dieser Opposition eine Spaltung entsteht, lässt sich
noch nicht sagen. Bedeutend kann sie auf keinen Fall werden, da
die Lust nach Schismen unter dem Kirchenvolk nicht mehr gross
ist. In einer Übergangszeit sollen die Gemeinden an die neuen
Verhältnisse sich anpassen können, aus der Erfahrungen für endgültige
Bestimmungen über verschiedene Punkte gesammelt werden sollen.
Dabei soll besonders auf Minderheiten Rücksicht genommen werden,
die dem Unionswerk nicht vorbehaltlos zustimmen können.
Besondere Schwierigkeiten bieten die theologischen Fakultäten. Die
freie Kirche hatte drei unabhängige theologische Schulen
eingerichtet, während die Staatskirche vier staatliche besass. Die Union
der beiden Kirchen wurde als bedeutungsvolles nationales und kirchliches

Ereignis gefeiert. Ihr gehört die grosse Mehrheit des Volkes
an. Sie ist jetzt auch eine der grössten geschlossenen reformierten
Kirchen der Erde. Sie steht vor grossen Aufgaben. Sie wird vor
allem die ihr noch fernstehenden Kreise zu gewinnen suchen und
eine grosse Mission unter dem heranwachsenden Geschlecht
durchzuführen haben. Wichtig ist auch die Heidenmission. Beide Kirchen
besässen grosse Werke, die nicht von freien Gesellschaften, sondern

von den Kirchen selbst geleitet und unterhalten wurden.

Die Bestätigung des Unionsbeschlusses wurde am 2. Oktober
durch die Generalsynode der beiden Kirchen, die sich zur
Generalversammlung der Vereinigten Kirche konstituiert hatten, feierlich
vollzogen.

Unionsbestrebungen in Nordamerika. Aus den Vereinigten
Staaten kommt die Nachricht, dass die Generalkonferenz der
bischöflichen Methodistenkirche beschlossen hat, Unionsverhandlungen
mit den Presbyterianern und Kongregationschristen anzustreben.
Wenn sie mit Erfolg gekrönt würden, wäre das für das kirchliche
und öffentliche Leben Nordamerikas von unabsehbarer Tragweite.
Eine solche Union würde fünfzehn Millionen Mitglieder und schäz-

zungsweise gegen vierzig Millionen Anhänger zählen, sie würde also

doppelt so stark werden als die römisch-katholische Kirche.

Der Streit um die orthodoxe Kirche in Albanien. Dazu
schreibt uns Erzbischof Germanos, der Vertreter des ökumenischen
Patriarchen von Konstantinopel in London:

«Als die politische Unabhängigkeit Albaniens in seinen heutigen
Grenzen anerkannt wurde, bestanden in Albanien vier Diözesen:



— 181 —

Durrazo, Korytza, Argzrokastro und Velegrada (Elbasan). Alle diese

Kirchenbezirke bildeten Diözesen des ökumenischen Patriarchats von
Konstantinopel. Nach dem kanonischen Recht der orthodoxen Kirche
kann die Kirche eines unabhängigen Landes auch unabhängig, d. h.

von der Mutterkirche abgelöst und zur selbständigen Kirche
konstituiert werden Um diese Loslösung zu erlangen, müssen die
Bischöfe des betreffenden Landes in Gemeinschaft mit der Regierung
sich an die Mutterkirche, in diesem Fall an das Patriarchat von
Konstantinopel, wenden. Nur aber hatte die albanische Regierung
aus politischen Gründen alle vier Bischöfe von Albanien (obwohl
einer von ihnen ein geborener Albanier war) 1922 ausser Landes
verwiesen. Nach dieser Ausweisung wurde in Berat ein Kongress von
Priestern und Laien einberufen, der die albanische Kirche für
unabhängig erklärte und die Entscheidung dem Ökumenischen
Patriarchat mitteilte. Das Patriarchat erkannte diese Entscheidung nicht
an und entsandte einen patriarchalischen Enarchen, Mgr. Hierotheos,
Hilfsbischof von der Metropolis von Kyzikos, einen geborenen
Albanier, dem es nach vielen Bemühungen gelang, dass die
albanische Regierung mit dem Patriarchat in Verhandlung über die

Erklärung der Autokephalie der albanischen Kirche eintrat. Nach
langen Verhandlungen mit einer Kommission, die von der
albanischen Regierung eingesetzt wurde, unterzeichnete der Metropolit

von Trebizond, Mgr. Chrysanthos, der vom Patriarchat zu
diesem Zweck nach Albanien entsandt wurde, ein Konkordat. Darin
wurde festgelegt, in welcher Form die Erklärung der Autokephalie
erfolgen sollte und welche Kandidaten für die Bistümer und das

neuzugründende Erzbistum von Albanien aufgestellt werden sollten.
Das Konkordat wurde 1927 unterzeichnet. Aus verschiedenen Gründen
verschob die albanische Regierung jedoch die Ausführung der
vorgesehenen Massnahmen. Die albanische Regierung lud schliesslich
den obengenannten Bischof Hierotheos und einen anderen Albanier,
Bischof Christophoros, der in Elbasan weilte, sowie zwei weitere
Kandidaten ein und verlangte von ihnen, dass sie die Autokephalie
der albanischen Kirche ohne jede Einmischung des Patriarchats
verkündeten. Auf Grund des kanonischen Rechtes der orthodoxen
Kirche weigerten sich die Bischöfe jedoch, dieser Forderung
nachzukommen. Die Folge davon war, dass sie von der Regierung
ausgewiesen oder interniert wurden, und die Regierung benutzte die
dem kanonischen Recht widersprechende Anwesenheit eines
serbischen Bischofs in Skodra und eines andern Bischofs, eines Albaniers,
der gegen die Bestimmungen des kanonischen Rechtes in Cattara
ordiniert war, um zu ihrem Ziel zu gelangen. Die zwei Bischöfe
ordinierten drei weitere Geistliche, die ohne Vorbildung waren, zu



— 182 -
Bischöfen und proklamierten gemeinsam mit diesen die Autokephalie
der albanischen Kirche.

Das Ökumenische Patriarchat protestierte bei der albanischen
Regierung gegen die Verletzung des unterzeichneten Konkordats
und schritt, als es keine Antwort erhielt, zur Degradierung der beiden
ordinierten Bischöfe und des vorher unrechtmässig ordinierten und
jetzt als Erzbischof von Albanien amtierenden Bessarion. Das
Patriarchat wies den Patriarchen von Serbien an, über den serbischen
Bischof von Skodra die kanonische Strafe zu verhängen.

Das sind ohne jeden Zusatz und ohne jede Kritik die Tatsachen,
die den Vorgängen in Albanien bis zu diesem Zeitpunkt zugrunde
liegen. Es ist aber klar, dass die albanische Regierung das
unterzeichnete Konkordat verletzt hat und dass das Benehmen der zwei
Bischöfe dem kanonischen Recht der Orthodoxen Kirchen völlig
widersprach. Für das Patriarchat von Konstantinopel kann eine so

begründete autokephale Kirche in Albanien nicht bestehen, auch
kann sie nicht zu den anderen autokephalen Kirchen gerechnet
werden.» A. K.


	Kirchliche Chronik

