Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 19 (1929)
Heft: 3
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 1714 —

KIRCHLICHE CHRONIK.

Der 2. Lutherische Weltkonvent in Kopenhagen. In Kopen-
hagen fand vom 26. Juni bis 4. Juli 1929 der 2. Lutherische Welt-
konvent statt. Das Luthertum zerfdllt in drei grosse Gruppen, von
denen jede eine feste Organisation besitzt, die deutsche mit der
allgemein lutherischen Konferenz, die skandinavische mit Bischofs-,
Pastoren-Missionskonferenzen und die amerikanische mit dem National
Luthern Council. Dazu kommen eine Anzahl kleinere Gruppen und
Kirchen, wie die franzosische, ungarische, die verschiedenen sla-
wischen u. a. Die Unterschiede zwischen den einzelnen Gruppen
und Kirchen sind gross in Verfassung, Liturgie (Gesangbiicher),
Theologie und praktischer Arbeit. So gross, dass in Kopenhagen
den allgemeinen Abendmahlsfeiern Vertreter einzelner Kirchen fern
blieben. Der Weltkonvent stellt sich die Aufgabe, das Gesamt-
luthertum innerlich zu festigen und das Nationale zu stiarken. Ein
Exekutivkomitee, das auf dem 1. Weltkonvent in Eisenach 1923
gewahlt worden war, steht an der Spitze der Organisation. In Kopen-
hagen waren mit Ausnahme der amerikanischen Missouri-Synode,
die sich ablehnend verhialt, und der russischen, alle lutherischen
Kirchen der Erde vertreten. Die Delegierten reprisentierten eine
Seelenzahl, die auf 60—70 Millionen geschitzt wurde.

Verhandlungsgegenstinde waren u. a.: Die Entstehung und
Bedeutung des grossen und des kleinen Katechismus Luthers. Was
kann und muss die gegenwirtige Generation auf dem Gebiete der
Erziehung tun, um das Glaubenserbe der Viter der nichsten Ge-
neration zu iiberliefern? Glaube und Bekenntnis der Kirche im Lichte
von Marburg und Augsburg. Was hat das Luthertum in seiner
Eigenart der Christenheit auf Erden zu geben?® In welchem Sinne
haben wir um eine innere Erneuerung unserer Kirche zu ringen ?
Christentum und Welt nach lutherischer Auffassung. Die lutherische
Kirche und die soziale Not. Was kann geschehen, um die inner-
liche Verbindung der lutherischen Kirchen untereinander zu fordern?
Bericht des Exekutivkomitees mit Vorschligen fiir die zukiinftige
Organisation des Weltkonvents, Fiirsorge fiir bedringte Glaubens-
briider (Diaspora usw.). Welche Hauptprobleme erwachsen der
lutherischen Missionsarbeit aus der gegenwirtigen Situation? AD
praktischen Vorschlagen sind zu erwahnen: Griindung einer inter-
nationalen lutherischen Fakultit, gemeinsame Erklirung des Luther-



— 175 —

tums der Welt iiber die heutige Bedeutung eines christozentrischen
Evangeliums, die Griindung eines Ausschusses der lutherischen
Kirchen fiir Innere Mission, Anregung von gesetzlichen Massnahmen
gegen die Ausbeutung der Auswanderer und Seeleute, Aufbau einer
internationalen lutherischen Pressearbeit, engere Zusammenarbeit der
lutherischen Weltmissionsarbeit.

Die Bekenntniserkldarung, die in Eisenach aufgestellt worden
war, wurde bestatigt. Sie lautet: « Der Lutherische Weltkonvent
bekennt sich zu der Heiligen Schrift des Alten und Neuen Testa-
ments als der einzigen Quelle und unfehlbaren Norm alles kirch-
lichen Lehrens und Handelns und sieht in dem Bekenntnis der luthe-
rischen Kirche, insbesondere in der unverinderten Augsburgischen
Konfession und im Kleinen Katechismus Luthers, die lautere Wieder-
gabe des Wortes Gottes.»

Ebenso wurde die bisherige Organisation, dass der Weltkonvent
eine freie Vereinigung sei, der alle 6 Jahre zusammentreten soll,
bestitigt. Die Grundsitze, nach denen der Ausschuss seine Arbeit
vollzieht, wurden in folgende Sitze gefasst: « 1. Die Fortsetzungs-
arbeit des Lutherischen Weltkonvents soll geistlicher und kirchlicher
Art bleiben, regiert und entschieden durch die Wahrheit, wie wir
sie in Jesum Christum haben, die in der Heiligen Schrift offenbart
und durch Luthers Kleinen Katechismus und die Augsburgische
Konfession in positiver Weise bezeugt wird. Die Entdeckung und
Forderung innerer Einigkeit in der Wahrheit und in treuem Fest-
halten am Bekenntnisgrundsatz ist ein Hauptzweck. 2. Der Luthe-
rische Weltkonvent soll die Art einer freien Konferenz oder freien
Verbindung von lutherischen Kirchen und Organisationen haben.
3. Vollstindige Autonomie aller bestehenden evangelisch-lutherischen
Kirchen soll voll anerkannt, und unter keinen Umstinden soll ein-
gegriffen werden in diese Rechte. 4. Der Lutherische Weltkonvent
soll Politik, sowohl nationale als internationale, aus seinem Be-
sprechungs- und Arbeitsprogramm fernhalten und seine Tatigkeit
auf die geistlichen Interessen der Kirche und des Reiches Gottes
beschrinken. §. In aller seiner Arbeit dienender Liebe soll der
Lutherische Weltkonvent samt seinen Komitees, soweit die Mittel
es erlauben, die Kirchen in unserer Glaubensgenossenschaft, die
Hilfe bediirfen und verdienen, ohne Riicksicht auf Rasse, Sprache
oder politische Stellung unterstiitzen. 6. Im Aufblick zu Gott, der
Weisheit und Stirke verleiht, soll es der ausgesprochene Zweck
des Lutherischen Weltkonvents und seines bevollmichtigten Komitees
oder seiner bevollmichtigten Komitees sein, allen im Evangelium
und im Glauben, der in der Licbe tdtig ist, zu dienen. 7. Dieweil
die Kraft Gottes und seines Wortes ist, so ist moglichste Einfach-



— 1716 —

heit der Organisation grundsitzlich recht und weise bei der gegen-
wartigen Sachlage. »

Noch sei eine These zur sozialen Frage angefiihrt: Die Kirche
ist die Verkiinderin der Realitit des lebendigen Gottes und seines
heiligen Willens in Gesetz und Evangelium, in Gnade und Wahr-
heit, in Gericht und Gerechtigkeit. Das allererste und allerwich-
tigste ist heute, dass die Kirche wieder die Senkrechte zieht. Alle
Wagerechten ihres Tuns hier auf Erden bekommen erst von dieser
Senkrechten her ihre Bedeutung und ihren Inhalt. Das aber ist die
Senkrechte, dass sie Gottes Wort und in Gottes Wort Gottes hei-
ligen Willen wieder geltend macht. So sah der Prophet Jesaja
Gottes heiligen Arm ausgestreckt iiber alles, was auf Erden hoch
sein wollte ohne Gott und gegen Gott. So sah er ihn als den
Heiligen, als den, der sich gegen alles setzt, was gegen ihn ist,
dass er es zerschmettere und zugleich in denen sich durchsetze,
die sich ihm offnen, dass er das Verwundete heile und das Zer-
schlagene aufrichte und wohne in den Geringen und Armen. Was
hier gesagt ist, das ist zu Stand und Wesen gekommen am Kreuz,
und das ist der Kirche als ihr kostlichstes Gut in der Predigt der
Gerechtigkeit allein aus Gnade, allein um Christi willen, allein durch
den Glauben geschenkt. Dass wir heute den Beweis des Geistes
und der Kraft liefern, dass deutlich wird, wie von hier aus wieder
Gemeinschaft mit Gott wird und von dieser Gemeinschaft aus erst
Gemeinschaft auf Erden zustande kommt, das ist wichtig. Aber
die Kraft davon und das erste ist das Zeugnis. Hier gilt Luthers
Ausspruch: Das Wort, das Wort, das Wort muss es tun, sonst
hilft weder Kraut noch Pflaster.

Die Vereinigung der Methodisten in England. Ein wichtiges
kirchliches Ereignis ist die Vereinigung der grossen britischen me-
thodistischen Gemeinschaften. Der Methodismus Grossbritanniens
hatte sich in der ersten Hailfte des vergangenen Jahrhunderts in eine
Anzahl verschiedener Gemeinschaften getrennt. Die erste grosse
Abspaltung trat seit 1811 ein. Sie ist auf eine starke Erweckungs-
bewegung zuriickzufithren, die ihre Anhinger von der Wesleyanischen
Gemeinschaft absplitterte und in der Gemeinschaft der primitiven
Methodisten zusammenfasste. Sie hat immer wieder neue Erwek-
kungen erlebt und sich rasch ausgebreitet, so dass sie nach der
urspriinglichen Gemeinschaft die stirkste und einflussreichste wurde.
Noch ilter als diese Abspaltung ist die der ¢neuen Methodisten-
gemeinschafts, die auf das Jahr 1797 zuriick geht. In diesem Jahr
gaben sich die Wesleyaner eine feste Kirchenordnung. Demokra-
tische Elemente waren insbesondere damit nicht einverstanden, dass



o TT =

den ordinierten Predigern zu grosser Einfluss eingeriumt wurde
und die nicht ordinierten von der Verwaltung der Sakramente aus-
geschlossen blieben. Von den Wesleyanern unterscheidet sich die
«neue Methodistengemeinschaft> nur dadurch, dass die Laienprediger
den ordinierten gleichgestellt sind. Aus dieser Gemeinschaft ist der
Griinder der Heilsarmee, W, Booth, hervorgegangen. 1815 bildete
sich eine neue Oppositionspartei — die Bibelchristen — in einer
besondern Gemeinschaft. Evangelisation, Massigkeitsforderung und
Gleichstellung von Predigerinnen sind ihre charakteristischen Merk-
male. Seit 1827 war der Methodismus durch innere Streitigkeiten
arg zerrissen. Sie erreichten ihren Hohepunkt in den 4oer Jahren.
Sie hatten ihre Ursache hauptsiachlich in der Vorherrschaft der
Prediger unter den Wesleyanern und fiihrten zu verschiedenen Ab-
spaltungen. Diese trafen sich in der vereinigten Methodisten-Frei-
kirche. Die drei zuletzt genannten Gruppen traten seit Beginn dieses
Jahrhunderts in ndhere Beziehungen zueinander und beschlossen
auf ihren Konferenzen in den Jahren 1903 und 1904 mit {ber-
wiegender Mehrheit (93 %) den Zusammenschluss zu einer einheit-
lichen Gemeinschaft. Bevor das moglich werden konnte, musste
das englische Parlament ein besonderes Gesetz erlassen. Im Jahre
1907 wurde die Union Tatsache. Die Gemeinschaft gab sich den
Namen «Vereinigte Methodistenkirche». Bei der Vereinigung zihlte
sie 903 Prediger, 6251 Laienprediger, 331,571 Sonntagsschiiler und
194,000 Mitglieder.

Die drei grossen Methodistengemeinschaften, also die Wesleyaner,
Primitiven und die Vereinigten, hatten ein gemeinsames Organ, die
okumenische Methodistenkonferenz, die alle zehn Jahre zusammen-
tritt, sonst pflegten sie keine Beziehungen. Ein Zusammenschluss
lag nahe und war nur noch eine Frage der Zeit. Die Anregung
dazu reicht in das Jahr 1894 zuriick. Ernstliche Verhandlungen
wurden erst in den letzten Jahren begonnen. Opposition war haupt-
sichlich unter den Wesleyanern bemerkbar. Sie griindete sich auf
die hohe Einschitzung des geistlichen Amtes und der Sakramente,
deren Verwaltung nur den ordinierten Predigern zukommt, wihrend
in den beiden andern Gemeinschaften auch die Laienprediger dazu
befugt sind. Schliesslich stimmten doch 735°6 der Mitglieder
der Konferenz (Synode) fiir die Union. Die Minderheit fiigte sich
freudig dem Beschluss. Das englische Parlament hat die Union
durch ein besonderes Gesetz genehmigt.

Die Union basiert auf den ersten drei Punkten der sogenannten
«Lambeth-Quadrilateral»: Glaubensregel ist die HL. Schrift, Glaubens-
bekenntnis das Apostolikum und das Nizinum und die von Christus
eingesetzten Sakramente Taufe und Abendmahl.

Internat. kirchl, Zeitschrift, Heft 3, 1929, 12



— 178 —

Das Unionsschema enthilt unter anderem die Konzession an die
Wesleyaner, dass Prisident der Konferenz der Vereinigten Kirche ein
ordinierter Geistlicher sein muss, Vizeprisident ist ein Laie, Laien-
prediger diirfen die Sakramente nur in dem Falle spenden, wenn
die Gemeinde es ausdriicklich wiinscht. — Die einzelnen Gemeinden
hatten bis jetzt wenig oder gar keine Fiihlung miteinander. Jetzt
werden iiberall grosse gemeinsame Versammlungen abgehalten, um
nihere Verbindungen zu suchen und den Zweck der Union bekannt-
zugeben. Als Ziel des Zusammenschlusses wird eine” wirksamere
«Evangelisation der Welt und ein wirksamerer Dienst an unserer
Zeit» genannt. Eine Bestimmung stellt fest, dass Gemeinden am
selben Ort sich nur mit gegenseitiger Zustimmung zusammenschliessen
sollen. Die erste grosse Konferenz der vereinigten Methodistenkirche
wird im Jahre 1933 einberufen. Die Wesleyaner zihlen 2784 or-
dinierte, 19,680 Laienprediger und 550,000 Mitglieder, die ent-
sprechenden Zahlen bei den Primitiven sind 1090, 13,284 und
222,744 und den Unierten 545, 4724 und 146,802. Die neue Unierte
Methodistenkirche wird also 4500 Geistliche, 40,000 Laienprediger
und gegen eine Million Mitglieder zahlen. Zwei kleinere Methodisten-
gemeinschaften haben sich der Union nicht angeschlossen, die «Un-
abhiangigen» (Independent) und die Wesleyanische Reformunion.
Jene gingen aus der Erweckungsbewegung seit 1815 hervor, sie
haben Ahnlichkeit mit den Quikern, da sie jedes besoldete Amt
ablehnen. Sie zdhlen ca. 10,000 Mitglieder. Diese stammen aus
den fiinfziger Jahren. Jede Gemeinde besitzt volle Selbstindigkeit,
jede Konferenzautoritit wird abgelehnt.

Die kirchliche Union in Schottland. Die Geschichte der
schottischen Kirche ist seit der Reformation reich an innern Kampfen
und Spaltungen. Im 17. Jahrhundert rang das schottische Volk um
sein calvinistisches Bekenntnis gegen katholisierende Versuche der
Stuarts. Mit ihrem Sturz im Jahre 1688 wurde die presbyterianische
Kirche Staatskirche. Puritanisch gerichteten Kreisen war sie zu wenig
streng calvinistisch. Sie losten sich nach und nach von der Staats-
kirche und traten 1743 zur reformierten presbyterianischen Kirche
zusammen. Als im Jahre 1712 das Patronatsrecht, d. h. das Wahl-
recht der Geistlichen durch die Grundbesitzer und die Krone, zu-
ungunsten der Gemeinde durchgefiihrt wurde, erhob sich starke
Opposition. Sie bildete 1733 die Kirche der Secession. Aus dhn-
lichen Griinden trat 1752 eine weitere Spaltung der Relief- (Zu-
fluchts-) kirche ein. Diese beiden Sonderkirchen erhielten im 18. Jahr-
hundert aus religiosen Elementen der Staatskirche starken Zuwachs.
Sie zihlten in dieser Zeit 500 Gemeinden, die sich im Jahre 1847
zur unierten presbyterianischen Kirche vereinigten. Im Jahre 1843



— 179 —

war wiederum ein grosser Streit um das Pfarrwahlrecht ausgebrochen,
der zu prinzipiellen Auseinandersetzungen fiihrte, als der Gerichts-
hof alle kirchlichen Gesetze, die die staatliche Sanktion nicht er-
halten hatten, fiir ungiiltig erklirte. Gegen diese Einmischung der
Staatsgewalt in rein kirchliche Angelegenheiten erhoben sich Ge-
meinden und Geistliche unter Fithrung Dr. Chalmers. 470 Geistliche
verliessen die Staatskirche und griindeten eine vom Staate freic
Kirche. Als 1874 die Staatskirche die freie Wahl der Geistlichen
erhielt, war es zu spit.

Gegen Ende des 19. Jahrhunderts begann man die Unhaltbar-
keit und Unfruchtbarkeit dieser Zersplitterung im kirchlichen Leben
einzusehen und empfand das Bediirfnis nach Zusammenschluss der
getrennten Kirche. Das Unionswerk ging aber nur langsam vor-
wirts, denn mit der Zeit waren die verschiedenen Kirchen weit
auseinander gekommen. Der erste Schritt zur Verstindigung ge-
schah von seiten der reformierten Presbyterianer (1847), die sich
im Jahre 1876 mit der Freikirche verband. Im Jahre 1900 folgte
ihr die unierte presbyterianische Kirche. So entstand die grosse
Freikirche mit 1658 Gemeinden. Allerdings waren nicht alle Ge-
meinden der alten Freikirche mit dieser Union einverstanden, weil
sie zu wenig stark gegen das Staatskirchentum gerichtet war. 27
Gemeinden lehnten sie ab, denen als Rechtsnachfolgerin der un-
vereinigten Freikirche deren ganzes Kirchenvermogen von den Ge-
richten zugesprochen wurde. Die Zahl der Gemeinden wuchs auf
185 an. Schon im Jahre 1892 hatten sich 22 Gemeinden von der
Freikirche losgelost und eine freie presbyterianische Kirche gebildet,
Beide Kirchengebilde erlangten aber nicht die Bedeutung der ver-
einigten Freikirche und der Staatskirche. Seit zwanzig Jahren be-
stand zwischen diesen beiden Kirchen freundschaftlicher Verkehr,
der sich iusserlich in dem jeweiligen gegenseitigen Besuch des Mo-
derators an den Generalsynoden der Kirchen dokumentierte. Die
Unionsverhandlungen, die ausserdem gefiihrt wurden, fiihrten end-
lich zum Ziel. Leicht war es nicht, dazu zu kommen. Vor allem
musste die Staatskirche ihr Verhiltnis zum Staat l6sen, und zwar
musste das von ihr ausgehen, um alle Bedenken der Freikirchler
zu zerstreuen. Die Kirche erklirte sich tatsichlich durch ihre Or-
gane vom Staate frei, und der Staat anerkannte diesen Schritt im
Jahre 1921 durch ein besonderes Gesetz. Der Staat verzichtete auf
das Kirchengut, das in seinem Besitz war, um es der Kirche zu
liberlassen. Nachdem noch andere Schwierigkeiten sorgfiltig aus
dem Wege geschafft waren, nahmen die Generalsynoden beider
Kirchen am 24. Mai zur Vorlage Stellung. Die der bisherigen Staats-
kirche genehmigte sie mit Einstimmigkeit. Von 705 Stimmen er-



— 180 —

klarten sich nur drei dagegen, in der der Freikirche waren von
800 Stimmenden 39 dagegen. Diese kleine Opposition nimmt be-
sonders an den Einkiinften der Kirche aus der Grundrente Anstoss
und betrachtet deshalb die neue Kirche als eine vom Staat unter-
stiitzte. Ob aus dieser Opposition eine Spaltung entsteht, ldsst sich
noch nicht sagen. Bedeutend kann sie auf keinen Fall werden, da
die Lust nach Schismen unter dem Kirchenvolk nicht mehr gross
ist. In einer Ubergangszeit sollen die Gemeinden an die neuen Ver-
hiltnisse sich anpassen konnen, aus der Erfahrungen fiir endgiiltige
Bestimmungen iiber verschiedene Punkte gesammelt werden sollen.
Dabei soll besonders auf Minderheiten Riicksicht genommen werden,
die dem Unionswerk nicht vorbehaltlos zustimmen koénnen. Be-
sondere Schwierigkeiten bieten die theologischen Fakultiten. Die
freie Kirche hatte drei unabhangige theologische Schulen einge-
richtet, wahrend die Staatskirche vier staatliche besass. Die Union
der beiden Kirchen wurde als bedeutungsvolles nationales und kirch-
liches Ereignis gefeiert. IThr gehort die grosse Mehrheit des Volkes
an. Sie ist jetzt auch eine der grossten geschlossenen reformierten
Kirchen der Erde. Sie steht vor grossen Aufgaben. Sie wird vor
allem die ihr noch fernstehenden Kreise zu gewinnen suchen und
eine grosse Mission unter dem heranwachsenden Geschlecht durch-
zufuhren haben. Wichtig ist auch die Heidenmission. Beide Kirchen
besassen grosse Werke, die nicht von freien Gesellschaften, sondern
von den Kirchen selbst geleitet und unterhalten wurden.

Die Bestatigung des Unionsbeschlusses wurde am 2. Oktober
durch die Generalsynode der beiden Kirchen, die sich zur General-
versammlung der Vereinigten Kirche konstituiert hatten, feierlich
vollzogen.

Unionsbestrebungen in Nordamerika. Aus den Vereinigten
Staaten kommt die Nachricht, dass die Generalkonferenz der bi-
schoflichen Methodistenkirche beschlossen hat, Unionsverhandlungen
mit den Presbyterianern und Kongregationschristen anzustreben.
Wenn sie mit Erfolg gekront wiirden, wire das fiir das kirchliche
und offentliche Leben Nordamerikas von unabsehbarer Tragweite.
Line solche Union wiirde fiinfzehn Millionen Mitglieder und schiz-
zungsweise gegen vierzig Millionen Anhédnger zihlen, sie wiirde also
doppelt so stark werden als die romisch-katholische Kirche.

Der Streit um die orthodoxe Kirche in Albanien. Dazu
schreibt uns Erzbischof Germanos, der Vertreter des okumenischen
Patriarchen von Konstantinopel in London:

«Als die politische Unabhingigkeit Albaniens in seinen heutigen
Grenzen anerkannt wurde, bestanden in Albanien vier Diozesen:



— 181 —

Durrazo, Korytza, Argzrokastro und Velegrada (Elbasan). Alle diese
Kirchenbezirke bildeten Diozesen des 6kumenischen Patriarchats von
Konstantinopel. Nach dem kanonischen Recht der orthodoxen Kirche
kann die Kirche eines unabhiangigen Landes auch unabhingig, d. h.
von der Mutterkirche abgelost und zur selbstindigen Kirche kon-
stituiert werden. Um diese Loslosung zu erlangen, miissen die Bi-
schofe des betreffenden Landes in Gemeinschaft mit der Regierung
sich an die Mutterkirche, in diesem Iall an das Patriarchat von
Konstantinopel, wenden. Nur aber hatte die albanische Regierung
aus politischen Griinden alle vier Bischofe von Albanien (obwohl
einer von ihnen ein geborener Albanier war) 1922 ausser Landes ver-
wiesen. Nach dieser Ausweisung wurde in Berat ein Kongress von
Priestern und Laien einberufen, der die albanische Kirche fiir un-
abhingig erklirte und die Entscheidung dem Okumenischen Patri-
archat mitteilte. Das Patriarchat erkannte diese Entscheidung nicht
an und entsandte einen patriarchalischen Enarchen, Mgr. Hierotheos,
Hilfsbischof vou der Metropolis von Kyzikos, einen geborenen
Albanier, dem es nach vielen Bemiihungen gelang, dass die alba-
nische Regierung mit dem Patriarchat in Verhandlung iiber die
Erklirung der Autokephalie der albanischen Kirche eintrat. Nach
langen Verhandlungen mit einer Kommission, die von der alba-
nischen Regierung eingesetzt wurde, unterzeichnete der Metro-
polit von Trebizond, Mgr. Chrysanthos, der vom Patriarchat zu
diesem Zweck nach Albanien entsandt wurde, ein Konkordat. Darin
wurde festgelegt, in welcher Form die Erklarung der Autokephalie
erfolgen sollte und welche Kandidaten fiir die Bistiimer und das
neuzugriindende Erzbistum von Albanien aufgestellt werden sollten.
DasKonkordat wurde 1927 unterzeichnet., Aus verschiedenen Griinden
verschob die albanische Regierung jedoch die Ausfithrung der vor-
gesehenen Massnahmen. Die albanische Regierung lud schliesslich
den obengenannten Bischof Hierotheos und einen anderen Albanier,
Bischof Christophoros, der in Elbasan weilte, sowie zwei weitere
Kandidaten ein und verlangte von ihnen, dass sie die Autokephalie
der albanischen Kirche ohne jede Einmischung des Patriarchats ver-
kiindeten. Auf Grund des kanonischen Rechtes der orthodoxen
Kirche weigerten sich die Bischofe jedoch, dieser Forderung nach-
zukommen. Die Folge davon war, dass sie von der Regierung aus-
gewiesen oder interniert wurden, und die Regierung benutzte die
dem kanonischen Recht widersprechende Anwesenheit eines serbi-
schen Bischofs in Skodra und eines andern Bischofs, eines Albaniers,
der gegen die Bestimmungen des kanonischen Rechtes in Cattara
ordiniert war, um zu ihrem Ziel zu gelangen. Die zwei Bischofe
ordinierten drei weitere Geistliche, die ohne Vorbildung waren, zu



— 182 —

Bischofen und proklamierten gemeinsam mit diesen die Autokephalie
der albanischen Kirche.

Das Okumenische Patriarchat protestierte bei der albanischen
Regierung gegen die Verletzung des unterzeichneten Konkordats
und schritt, als es keine Antwort erhielt, zur Degradierung der beiden
ordinierten Bischofe und des vorher unrechtmissig ordinierten und
jetzt als Erzbischof von Albanien amtierenden Bessarion. Das
Patriarchat wies den Patriarchen von Serbien an, iiber den serbischen
Bischof von Skodra die kanonische Strafe zu verhingen.

Das sind ohne jeden Zusatz und ohne jede Kritik die Tatsachen,
die den Vorgidngen in Albanien bis zu diesem Zeitpunkt zugrunde
liegen. Es ist aber klar, dass die albanische Regierung das unter-
zeichnete Konkordat verletzt hat und dass das Benechmen der zwei
Bischofe dem kanonischen Recht der Orthodoxen Kirchen vollig
widersprach. Fiir das Patriarchat von Konstantinopel kann eine so
begriindete autokephale Kirche in Albanien nicht bestehen, auch
kann sie nicht zu den anderen autokephalen Kirchen gerechnet
werden, » A. K.



	Kirchliche Chronik

