
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 19 (1929)

Heft: 1

Artikel: Die Kirche als Lebensgemeinschaft

Autor: Heinz, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404035

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404035
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


4 —

Die Kirche als Lebensgemeinschaft1.

In unserem heutigen Vortragsthema sind zwei Begriffe,
welche ihrem vollen Inhalte nach uns mehr oder weniger
fremd geworden sind. Diese Aussage zu ei härten, dürfte es

vollauf genügen, das Wort Kirche auszusprechen — um dann
auf dessen Widerhall in unsern Herzen und in unserm Denken
zu horchen. Wer von uns denkt dabei nicht zuvor an etwas

uns zum Teil Fremdes, ausser uns Stehendes? Reden wir nicht

gar oft also von der Kirche, wie wir zu reden gewohnt sind

vom Staat, d. h. dass wir zu wenig beachten, wie sehr wir alle
Glieder dieses Gebildes, also wesentlich mit ihm verbunden
sind? Es will uns heute besonders schwer fallen, eine innere
Beziehung zum Staate zu finden, gleich schwer fällt es uns,
diese Beziehung zur Kirche zu finden. Und doch sollte es sich
letzten Endes nicht nur darum handeln, zur Kirche wieder eine
innere Beziehung zu finden, wir sollten uns vielmehr gar nicht
anders als in der Kirche zu denken vermögen.

So wie es sich mit dem Begriff der Kirche verhält, genau
so oder noch tiefer ist unsere Not, wenn wir das Wort
Lebensgemeinschaft vernehmen. Es ist uns zumeist wie ein Klang aus
weiter Ferne, wie ein kostbares Erbstück, das wir von unsern
Vorgängern her erhalten, in Pietät aufbewahrt haben — mit
dem wir aber nichts Rechtes mehr anzufangen wissen. Wohl
ist alles in und um uns voll Leben — aber das Leben selbst,
was ist das? Wohl leben wir mitten in einer grossen Zahl
von Menschen — aber Lebensgemeinschaft, was ist das? Wohl
hat uns die Naturwissenschaft allerlei ehedem verborgene
Lebensvorgänge aufgedeckt, uns die Lebensvorgänge bis in
die vorletzten Beziehungen nachgewiesen; wir schauen mit
unsern Sinnen eine grosse, uns fast verwirrende Mannigfaltigkeit

des Lebens — aber ist es anderseits nicht so, dass wir

') Dritter Vortrag aus dem Zyklus : Das Wesen des religiösen Katholizismus,

gehalten am 11. März 1928 in der Augustinerkirche Zürich.



— 5 —

genau in demselben Masse, als wir das Leben in seine letzten
Bestandteile zu zergliedern vermochten, den Zusammenhang
alles Lebens ausser Augen verloren haben und nun kaum
mehr den Begriff der Lebensgemeinschaft kennen? Wenn wir
daher die Kirche als Ausdruck und Trägerin der Lebensgemeinschaft

verstehen lernen wollen, so kann es kaum anders
geschehen, als dass wir uns zuvor auf den Begriff der
Lebensgemeinschaft besinnen müssen.

I.

Das Geheimnis der heiligen Dreifaltigkeit als vollkommenster
Ausdruck der Lebensgemeinschaft : Versuchen wir das Geheimnis
des Lebens sowohl in seiner grossen Mannigfaltigkeit als auch
in seiner geschlossenen Einheit zu schauen, so kann dies am
besten im Hinblick auf das WTesen der heiligen Dreifaltigkeit
geschehen. Wir verehren in dem uns bekannten Hymnus der

Dreifaltigkeitspräfation Gott als den Ewigen mit den Worten:
„der du mit deinem eingeborenen Sohne und dem Heiligen
Geiste Ein Gott bist und Ein Herr, nicht in der Einzelheit einer
Person, sondern in der Dreifaltigkeit Eines Wesens, denn was
wir im Lichte deiner Offenbarung glauben von deiner Herrlichkeit,

das glauben wir auch von deinem Sohne und dem Heiligen
Geiste." Dem natürlichen Verstände verhüllt, vermag nur unser
inwendiger Mensch zu fassen, wie in dieser Lehre von der
Trinität die Wahrheit alles Lebens beschlossen liegt, des Lebens
in seiner Mannigfaltigkeit, aber auch in seiner einzigartigen
Geschlossenheit, seinem Einssein, das wir Gott nennen. Drei
Personen — aber ein Wesen; dreierlei Offenbarungen von
Leben — aber ein Leben ; dreierlei Daten des Gottesgeschehens
— aber durchaus nur ein göttliches Geschehen.

Gott, der Vater, ist der Schöpfer und Anfang alles Lebendigen
der selbst keinen Anfang, geschweige denn ein Ende kennt.
Durch sein allmächtig Wort schafft er aus dem Nichts und
wirkt aus dem Wüsten und Leeren die geordnete Schöpfung,
ihm selbst zum vollendeten Wohlgefallen. Er ist die Autorität,
das wirkliche Ich — Jehova. — „Ich bin, der ich bin." In
seiner Schöpfung, besonders in ihrem vollkommensten Geschöpf,
dem Menschen, tritt uns das Leben in seiner Reinheit und

Ursprünglichkeit entgegen. Der erste Mensch weiss um Gott



kraft eines inneren Wissens, da er Leben nur in der schlechthinigen

Beziehung zu Gott hin kennt. Leben heisst für ihn
nichts anderes als offenbar gewordener Gott. Ausser Gott gibt
es kein Leben, soviel Dinge es auch immer geben mag, welche
den Schein des Lebens für sich haben. Weil aber Gott, der Ewige
und Unerforschliche, den keines Menschen Auge je gesehen, sich
selbst ein Bild seines unfassbaren Wesens setzte, ein Bild, in
welchem er selbst erkannt würde, heisst es von ihm : „Gott
schuf den Menschen nach seinem Bilde, nach dem Bilde Gottes
schuf er ihn; als Mann und Weib schuf er sie." So drängt
Gott als der Schöpfer, als Vater, kraft seines innersten Wesens
nach Sichtbarwerdung, nach Mitteilung, nach Offenbarung,
ohne je im Geringsten sich selber aufzugeben noch sich zu
erschöpfen, denn wahres Leben ist unerschöpflich. So schafft
Gott, der Vater, in dem Menschen Lebensgemeinschaft, indem
er dem Menschen von seinem eigenen Lebensodem mitteilt.

Was aber hat schliesslich der Mensch aus diesem Ebenbilde

Gottes gemacht? Er hat den Zusammenhang alles Lebens
gelöst, ist sich selbst zum Gleichnis geworden, machte sich
selbst zum Herrn aller Dinge. Er wollte leben — aus sich
selbst leben — und er verlor das Leben. Und mit dem Leben
verlor er notwendigerweise allen Lebenszusammenhang, alle
Lebensgemeinschaft mit Gott und seinen Geschöpfen. Nun hielt
er den Tod in seinen Händen ; den Tod, wenn auch in Gestalt
von allerlei lebensähnlichen Erscheinungen. Was konnte und
sollte da Gott anders tun, als sich abermals zu offenbaren,
sich kund zu tun kraft seines inneren Müssens? Und wiederum
hat er es nicht anders getan als in dem neuen Menschen, dem
zweiten Adam, wie ihn ausdrücklich der Apostel Paulus nennt,
in Christus Jesus, seinem eingeborenen Sohne. In ihm trat nicht
nur Leben, sondern das Leben in Erscheinung. „Gott von Gott,
Licht vom Licht, wahrer Gott vom wahren Gott, gezeugt, nicht
erschaffen, einer Wesenheit mit dem Vater", wie wir in den
unvergänglichen Worten des Nicänischen Glaubensbekenntnisses
bekennen. Gott, der Vater, offenbart den Sohn; Gott, das
absolute und reine Ich zeugt das Du. In dem Sohne wird alle
durch die Sünde des Menschen verursachte Lebensstörung
wieder restlos behoben. Nicht nur heisst es : „Ich und der Vater
sind eins", der Sohn selbst bittet: „Gib, dass sie alle eins
seien; wie du, Vater, in mir bist und ich in dir bin, so lass



auch sie in uns eins sein, damit die Welt glauben lerne, dass
du mich gesandt hast; ich in ihnen und du in mir, auf dass

sie voll ausgestaltet werden zu einer Einheit." (Joh. 17, 21. 23).
An dem Sohne, an dem Bilde des zweiten Adams erkennen
wir wieder, was Leben und Lebensgemeinschaft bedeutet :

Offenbarwerden Gottes, Einssein mit Gott, dem Leben. Nichts anderes
bestimmt den Sendungsauftrag Christi als die Wiederherstellung
der unterbrochenen Lebensgemeinschaft mit dem Dreieinigen
Gott und mit seinen Geschöpfen. Zu diesem Zwecke musste
die zweite Person der heiligen Dreifaltigkeit Mensch werden,
weil durch den Menschen die Verbindung auch abgebrochen
worden war.

Es ist nun aber grösstes Verhängnis, dass der Mensch sein
in Christo erneuertes und wiederhergestelltes Urbild nicht zu
ertragen vermochte — und dies sein Urbild bis zu jener
grausamen Entstellung schändete, vor welchem selbst ein Pilatus
ausrufen musste: Ecce homo, sehet, welch ein Mensch! Und
doch, Gott konnte und wollte nicht von der Menschheit lassen.
Nicht nur erweckte er seinen Sohn aus dem Tode, er teilt der
Welt in seinen Gläubigen nach der Heimkehr Christi in das
Vaterhaus seinen Heiligen Geist mit. Er offenbart sich damit
in deutlicher Weise zum dritten Male. Nun trägt das Leben
seinen endgültigen Sieg auch über den Tod davon, und was
Lebensgemeinschaft heisst, ist in deutlichster Weise klargemacht.
Nun ist das volle Wesen Gottes in die Erscheinung getreten,
und wir vermögen das eine Wesen zu erkennen in den drei
Personen des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes.
Gott, der Vater alles Lebens; Christus, der Erhalter alles Lebendigen;

der Heilige Gei-t als Vollender alles von Gott je Geschaffenen.

Wohl treten uns diese Dreipersonen des göttlichen
Wesens in zeitlicher Aufeinanderfolge entgegen, in persönlicher
Differenzierung; im göttlichen Lichte besehen, gibt es aber
kein Nacheinander, weil Gott den uns allein eigentümlichen
Begriff der Zeit nicht kennt. Vor ihm gibt es nur ein
Miteinander, ein Nebeneinander, ein einheitliches Geschehen. Ob
es der Sohn wirkt, ob es durch den Heiligen Geist geschieht,
ob der Vater es geschaffen — immer ist es das eine Wesen:
Gott. Darum haben wir gesagt, dass uns wie nirgendswo im
Wesen der Heiligen Dreifaltigkeit das Bild der wahren
Lebensgemeinschaft dargestellt sei.



II.

Die Kirche als Abbild der Heiligen Dreifaltigkeit: Vielen
von uns mögen die hier geäusserten Gedanken als fremde
Spekulation vorkommen. Es ist zuzugeben, dass uns der geistige
Zugang zur Wahrheit nirgends so verschlossen ist als gerade
dem Geheimnis der Trinität gegenüber. Hier sind und bleiben
wir zu einem gewissen Teil Kinder an Verständnis. Es zeigt
sich auch gerade an dieser Stelle die unheimliche Vermateriali-
sierung unseres ganzen geistigen Lebens. Aber gerade darum
hat Gott das Geheimnis seines unerforschlichen Wesens immer
wieder in sichtbaren Formen zum Ausdruck gebracht. Die
herrlichste dieser seiner eigenen Gestaltungen ist nun aber die
Kirche. Sie ist das Abbild der heiligen Dreifaltigkeit, damit aber
auch ein lebendiges Zeichen Gottes selbst. Damit ergibt sich
von selbst, dass wir ihr Wesen nicht weit, tief, breit und hoch

genug umfassen können. Das Wort des frommen Ignatius von
Antiochia: „Wo Christus ist, da ist die katholische Kirche",
das uns so weit und tief erscheint, ist eigentlich nur dann ein
dem wirklichen Wesen der Kirche völlig entsprechender
Ausdruck, wenn wir in Gedanken sofort beifügen : „Und in diesem
Christus wohnet die ganze Fülle Gottes leibhaftig." (Kol. 2, 9).

Wir könnten nämlich gerade so gut sagen: Wo Gott ist, das
vollkommene Wesen, da ist die katholische Kirche und
vermöchten dann nicht nur die räumliche Ausdehnung wahrer
Katholizität, sondern auch die zeitliche und überzeitliche Tiefe
des Begriffes zu fassen. Denn in der katholischen Kirche, so

haben wir gesagt, kommt das Wesen der Trinität zum Ausdruck.
Dies geschieht in verschiedener Weise:

Erstens in dem dreifachen Amt des Wortes, des Sakramentes
und des Geistes. Die Kirche hat ein Wort, Gottes Wort selbst,
zur Verwaltung bekommen. Das ist das Entscheidende, dass es

sich in der Botschaft der Kirche an die Welt nicht um ein noch
so vortreffliches eigenes Wort, um eigene Weisheit und Lehre
handelt, sondern um das Wort des lebendigen Gottes. Wir
haben heute vielfach vergessen, was das bedeuten will. Wenn
die Kirche heute wieder begreifen wollte, um was es sich da
handelt, welcher Auftrag ihr mit dem Wort gegeben ist, sie
musste aus dem verscheuchten Winkel des öffentlichen Lebens
schon längst herausgetreten sein und aller Welt das Wort



— 9 —

gepredigt haben. Das Wort ist Gott, der Vater selbst, ist das

lebenzeugende Prinzip der Schöpfung, das väterliche Moment
des Lebens. Jesus selbst hat es genannt das Samenkorn des

neuen Lebens. Nur durch das Wort, nur durch das Evangelium
werden der Kirche fortwährend neue Glieder geboren, weil
das Wort es war, durch welches aus dem Nichts einst die
Welten entstanden sind. Darum sagen wir: im Wort lebt im
besonderen Masse Gott, der Vater. Unsere Zeit, so wenig dies
auch den Anschein haben mag, wartet darauf, dass die Kirche
dieses alle Nöte des Lebens lösende Wort Gottes wieder laut
und klar sage. Im Wort Gottes ist der Kirche jenes väterliche,
männliche, starke und unbeugsame Prinzip der vollen Autorität
und des göttlichen Selbstbewusstseins anvertraut, das ihr Kraft,
Pflicht und Freudigkeit zum offenen Bekenntnis verleiht. Darum
steht auch im katholischen Gottesdienst der heiligen Eucharistie
im Gebet, in Epistel und Evangelium dies lebenzeugende und
weckende Wort voran : Im Anfang war das Wort.

Ist das Wort das erste, das männlich-väterliche Prinzip
der Kirche, so ist das Amt des Sakramentalen ihr
weiblichmütterliches Element. Wenn das Kind zur Welt geboren ist,
so wartet, hütet, nährt, pflegt und erzieht es die Mutter in
Gemeinschaft mit dem Vater. Wo der Mutter liebende,
ernährende und pflegende Aufgabe unterbliebe oder auch nur
mangelhaft besorgt würde, da könnte von einem rechten
Gedeihen des Kindes kaum die Rede sein. Die Mutter ist nicht
schöpferische, nicht zeugende Kraft des Lebens. Was einmal
geschaffen, das allein pflegt sie in heiliger — aufopfernder,
sich völlig hingebender Liebe. Sie, die Mutter, ist dem reinsten
Gedanken nach nur Hingebung. Die also aus dem natürlichen —
menschlichen Leben gezeichnete Aufgabe der Mutter kommt
nun in göttlichem Sinne in der Kirche dem sakramentalen
Leben zu. Im Sakrament ist der von Gott dem Vater gezeugte,
alles Leben erhaltende und nährende Christus gegenwärtig.
Nicht die Kirche als solche, noch viel weniger die Priester
sind es, die da taufen, die das Abendmahl spenden, die zur
Busse führen, die mit heiligem Öle salben, die den ewigen
Bund der Ehe besiegeln — und nicht der Bischof ist es, der
da firmt und stärkt und die zum Priesterstand Berufenen
weiht, sondern dies alles tut Christus, der Erhöhte, im Sakrament
aber Gegenwärtige, in unverbrüchlicher Gemeinschaft mit dem



— 10 —

Vater und dem Heiligen Geiste. Liegt im Wort die Weckung
des ewigen Lebens, so liegt im Sakrament die Verwirklichung
der Gnade in gläubiger Aneignung. Das Wort gebietet, befiehlt,
ist voll Autorität und will Gehorsam — Christus im Sakrament
bittet, lädt zu sich ein, sucht in dringender Liebe. Das Sakrament
züchtigt nicht, sondern es bietet sich allen denen an, welche
durch das Wort zum neuen Leben bereits erwacht sind, denn
es ist Nahrung. Das Sakrament gebiert, d. h. zeugt niemals
Leben, aber es erhält, stärkt, fördert vorhandenes Leben. Ebenso

töricht wäre es dem sakramentalen Leben zeugende Kraft
zuzuschreiben, als es töricht wäre, einem Toten zur
Wiederbelebung Speise einzugeben. Darum ist der Empfang aller
andern Sakramente an das Empfangenhaben der Taufe, dem
Zeichen des neuen Lebens, gebunden.

Zu diesem erhaltenden, stärkenden und fördernden Leben
des erhöhten und doch im Sakrament gegenwärtig gesetzten
Christus kommt nun drittens das vollendende und zur ganzen
Reife bringende Wirken des Heiligen Geistes. Als der Herr
Abschied nahm von seinen Jüngern, hat er sie immer wieder
darauf hingewiesen, dass hernach der Heilige Geist ihnen
gegeben würde, welcher alles Angefangene des neuen Lebens
vollenden würde. „Es ist euch gut, dass ich hingehe. Denn
wenn ich nicht weggehe, so wird der Beistand nicht zu euch
kommen." (Joh. 16, 7.) Und wiederum: „Ich hätte euch noch
viel zu sagen, doch ihr könnt es jetzt noch nicht tragen.
Wenn aber jener gekommen ist, der Geist der Wahrheit, der
wird euch in die ganze Wahrheit einführen" (Joh. 16, 12). Es
wiederholen sich im Leben der Kirche auf geistliche Weise
dieselben Lebensvorgänge, wie sie uns bekannt sind aus dem
natürlichen Leben. Das Wort, der Vater, zeugt Leben ; Christus
erhält es im Sakrament; der Heilige Geist aber stärkt und
reift es aus bis wir hinanwachsen zum vollen Mannesalter Jesu
Christi, Ewigkeitsmenschen, Brüder Christi, Altväter des
göttlichen Lebens werden. So ist es ja auch im natürlichen Leben
des Menschen. Gezeugt und geboren — ernährt und erzogen —-

hinangeführt zur zielgesetzten Selbständigkeit und Freiheit, soll
der Mensch geistig und natürlich wieder zum Vater werden.
Tritt der erwachsene Mensch auch einst aus der Mündigkeit
des Kindes in die volle Selbstverantwortlichkeit seines Daseins
hinein, löst er auch in dieser einen Hinsicht das frühere Ver-



— 11 —

hältnis zu Vater und Mutter, so will das ja keineswegs heissen,
dass er nun überhaupt in keinem Verhältnis mehr zu ihnen
stünde. Das Verhältnis ist nur anders geartet, zugleich aber
auch noch tiefer geworden. Da zeigt sich ja erst das Wesen
der wahren Lebensgemeinschaft, wenn auch der Sohn frei
geworden ist und nun Vater, Mutter und Kind in ein Verhältnis
treten, das, in Schwachheit allerdings, Abbild der heiligen
Dreifaltigkeit ist. Vater, Mutter, Sohn — alle drei völlig reife
und freie Personen; alle drei aber eigentlich ein Bild der

Familie, der vollen Gemeinschaft des Lebens. So möchte das

freie, prophetische Wirken des Heiligen Geistes in der Kirche
aus ihren Gliedern freie Persönlichkeiten schaffen. Das Wort
allein kann nicht genügen, so sehr es das granitene Fundament
der Kirche ist und so sehr es Leben zeugt ; das Sakrament
allein kann nicht genügen, so sehr darin Christus wie im Bilde
einer Mutter dem Kinde höchst not tut; aber auch der Geist
allein kann nicht genügen, so sehr er in seinem vollendenden
und reifenden Tun ist, was der Sommer und Herbst für die
Fruchtansätze des Baumes sind. Nein, diese drei, Vater, Sohn
und Heiliger Geist — das Wort, das Sakrament und der Heilige
Geist — sie sind nur ein Wesen, Ausdruck höchster Gemeinschaft

des Lebens. Das ist demnach auch der unbestreitbare
Vorzug der wahren katholi-chen Kirche, dass sie in ihrem
Festhalten am Wort, am Sakrament, an der fortwährenden
Wirksamkeit des Heiligen Geistes in der Tradition ein getreues
Abbild jener ursprünglichen Lebensgemeinschaft ist, wie sie

uns in der Wirklichkeit der heiligen Trinität entgegentritt.
Das Geheimnis der Trinität kommt als Zeichen der

Lebensgemeinschaft in der Kirche aber nicht nur im dreifachen Amt
des Wortes, des Sakramentes und des Geistes zum Ausdruck,
es verschafft sich zweitens auch Geltung durch besondere

Träger dieser Ämter. Es sind dies die sichtbaren Träger des

dreifachen Amtes im:
Episkopat, Presbytérat und Diakonat :

Im Amt des Bischofs verkörpert sich das Wesen des

zeugenden Wortes, das Bild des väterlichen Gottes. Es ist nicht
von ungefähr, wenn die in Apg. 6 geschilderten Unzulänglichkeiten

der apostolischen Gemeinde zu Jerusalem dadurch
gehoben wurden, dass die Apostel wieder zu ihrem eigentlichen
Amt und Dienst am Wort und Gebet zurückgekehrt sind. Indem



— 12 —

sie dieses vernachlässigten, nicht aus freiem Willen, wohl aber
unter dem Druck anderer, nicht weniger wichtiger Gemeindearbeit,

musste die Gemeinde nicht nur äusserlich, sondern auch
geistigerweise zu kurz kommen. „Es scheint uns nicht das

Richtige zu sein," so sagen sie, „dass wir die Verkündigung
des Wortes hintansetzen, um den Tischdienst zu tun." (Apg. 6, 2).
Es war wirklich ein geistgeleitetes Sich Führen und wieder
in das Eigentliche ihrer Berufung Weisen-Lassen, dass sie

erneut dem Dienst am Wort in erster Linie sich widmen wollten.
Und die Frucht ihres Tuns ist nicht ausgeblieben : Die Gemeinde
mehrte sich sehr bald, es wurden ihr durch das Wort neue
Glieder geboren. Die katholische Kirche hat zu allen Zeiten
gelehrt, dass die Bischöfe die Nachfolger der Apostel seien.
Es ist dies nicht in jenem Sinne zu verstehen, dass Bischofsamt
und Apostolat gleichzusetzen wären. Die Zwölfzahl der Apostel
ist und bleibt etwas Einzigartiges — aber in einem erweiterten
Sinn ist gerade im Bischofsamt eine Nachfolge des Apostolats
anzusprechen. In den Aposteln der Urgemeinden war, ähnlich
wie in Christus, wie in Gott, die Fülle aller Gewalt und aller
Pflichten verkörpert. Diese Fülle teilte sich bald in verschiedene
Ämter. Unter diesen nahm das Bischofsamt vor allem an dem
väterlich-männlichen, lebenspendenden Amt des Wortes
besonderen Anteil. Im Bischof ist das väterliche Element des

göttlichen Lebens in der Kirche verkörpert. Darum eignet ihm,
dem Bischof, in der Kirche das geistige Führeramt. Das heilige
Amt der Handauflegung und der Mitteilung des Heiligen Geistes
in der Firmung und der Priesterweihe, sowie gewisse
Benediktionen sind seiner Pflicht allein vorbehalten. Gerade in
der Erteilung der verschiedenen Weihen bis hin zur Priesterweihe

kommt beim Bischofsamt das väterliche, lebenzeugende
Wirken zum besonderen Ausdruck. Und wenn ihm nach
altchristlicher Ordnung eine gewisse Mitverantwortung auch in
den äusseren Verwaltungspflichten in der Kirche anbefohlen
ist, so erkennen wir gerade hierin wieder das fürsorgende,
umsichtige Tun des Vaters.

Das Amt des Priesters aber ist jenem Tun zu vergleichen,
welches die Mutter im Leben des Kindes zu verrichten hat-
Die besondere Seelsorge, die Behütung und Erziehung des
einzelnen und gemeindlichen Lebens in der Kirche, das ist der
Auftrag und Sinn des Priesteramtes. Christi hohepriesterliches



— 13 —

Tun, sein sakramentales Wirken an dem einzelnen, ist in
bedeutendem Masse das Tun des Priesters. Wie Christus
stellvertretend für das Wohl seiner ganzen Kirche sorgt, so ist
dem Priester das Wohl der Einzelgemeinde und des einzelnen
anvertraut. Es ist zuvor das Hirtenamt, das der einzelnen Seele

nachgeht, das für den Bruder voll und ganz einsteht, das nichts
anderes sucht als das Wohl der Brüder. So ergänzt das helfende,
liebende, segnende Tun des Priesters, besonders in seinem
sakramentalen Wirken der Taufe, der Busse, der heiligen
Eucharistie, der Krankenölung und Ehesegnung, das
männlichväterliche Tun des Bischofs. Wo der Priester predigt und wo

er unter Umständen firmt, da tut er solches nur stellvertretend

im Auftrag des Bischofs. Darum ist er auch in diesen
Dingen dem Bischof als dem Vater besondere Verantwortung
schuldig, währenddem er sich in all seinem weiteren Tun zuvor
der Gemeinde verantwortlich weiss.

In der Urgemeinde und altchristlichen Lebensordnung
treffen wir aber noch ein Amt, das uns heute zumeist nur
mehr als Vorstufe zum Priesteramt bekannt ist, das Diakonenamt.
Im Rahmen unseres Themas können wir nicht im einzelnen
auf die geschichtliche Seite der Entstehung und Wirksamkeit
dieses altkirchlichen Amtes eingehen. Wenn es aber erlaubt
ist, in der Einsetzung der bekannten Siebenmänner in der
Urgemeinde zu Jerusalem ein Vorbild des späteren Diakonenamtes
zu erblicken, so vermögen wir gerade hierin die geistige, religiöse
Bedeutung dieses dritten Amtes des Geistes zu erfassen. Schon
die Siebenzahl verrät uns, dass es das sowohl Bischofsamt wie
Priesteramt ergänzende Amt des Geistes ist, durch welches
schliesslich die Existenz und die Mitarbeit der Gemeinde zu
ihrem vollen Recht kommen. Sind Bischofsamt und Priesteramt
mehr die von oben gesetzten Zeichen der kirchlichen Ämter,
so wächst diesen beiden mitten aus dem Schosse der Gemeinde
jenes ergänzende Amt des Diakonats entgegen und verbindet
sich mit den ersteren zu einem einheitlichen Tun. Wer das
hierüber in Apg. 6, 1 ff. Berichtete aufmerksam liest, der kann
dem Eindruck kaum entgehen, dass gerade in diesem dritten
Amt schliesslich nichts anders zum Ausdruck kommen wollte
als das freie, volle Recht der Gemeinde. Die Gemeinde schafft
durch den Heiligen Geist aus ihrem eigenen Schoss jenes das
Tun des Bischofs wie des Priesters ergänzende Dienen, in



— 14 —

welchem wir die biblische und in der Reformationszeit nur neu
entdeckte Lehre vom allgemeinen Priestertum erkennen dürfen.
Es war die grosse und verhängnisvolle Einseitigkeit der
Reformationszeit, dass sie die Wahrheit vom allgemeinen Priestertum
nur auf Kosten des besonderen Priestertums glaubte lehren zu
dürfen — währenddem die katholische Kirche zu allen Zeiten
besonderes und allgemeines Priesteramt neben- und miteinander
sich hat auswirken lassen. Wohl mag die genannte Einseitigkeit

geschichtlich dahin verstanden werden, dass in der vor-
reformatorischen Kirche das Recht, der Gemeinde, des einzelnen
Gläubigen auf ein letztes Minimum beschränkt worden war,
und dass im Gegensatz zur Verabsolutierung des Priesterstandes
gleichsam die Verabsolutierung des Laienstandes erfolgen musste.
Das Wesen des religiösen Katholizismus, wie wir ihn vertreten
möchten, wird aber immer sorgsam darauf bedacht sein müssen,
dass das Recht der Gemeinde in ergänzender und durchaus
gottgewollter Setzung neben dem besonderen Kirchenamt in
Erscheinung und Wirksamkeit trete'. Es gibt zwischen Bischofsamt,

Priesteramt und dem Amt der Gemeinde schlechthin keine
Trennung. In der Wahl der Siebenmänner voll Heiligen Geistes
wollte die Urgemeinde nur ihrerseits ihre volle Mitverantwortlichkeit

und ihr volles Mittun am Aufbau der Gemeinde wie
der Kirche zum lebendigen Ausdruck bringen. Darum hat auch
nicht die Gemeinde diese Siebenmänner in das Amt eingesetzt.
Sie hat sie lediglich dargeboten, dargereicht; unter Handauflegung

der Apostel aber wurden sie in ihr Gemeinde- und Kirchen
amt eingesetzt, wie denn nach altchristlicher Ordnung keines
der drei genannten Ämter ohne jeweiliges Mitwirken der beiden
andern zur Wirksamkeit gebracht werden kann. Gerade in
dieser Tatsache sehen wir wieder die geschlossene Reihe, den
unverbrüchlichen Ring der kirchlichen Lebensgemeinschaft,
gleich wie im Geheimnis der heiligen Dreifaltigkeit. Darum
hat auch unsere Kirche in bewusster Anlehnung altchristlicher,
ja urchristlicher Lebensordnung das Recht und die Pflicht
der tätigen Gemeinde, das allgemeine Priestertum, wieder
neu erfasst und aufgestellt.

So erkennen wir also, wie die heilige Trinität in Wort, Sakrament

und Wirksamkeit des Heiligen Geistes durch die Ämter des
Bischofes, des Priesters und des Diakonats (Gemeinde) in der
katholischen Kirche sich einen unvergleichlichen und durchaus



— 15 —

göttlichen Ausdruck wahrer Lebensgemeinschaft verschafft
hat als Lebensgemeinschaft des Dreieinigen Gottes.

III.
Die Kirche als Trägerin dieser Lebensgemeinschaft: Es bleibt

uns übrig, einen letzten Ausblick zu tun, um zu erkennen, wie
nun im Leben der Gesamtkirche, wie auch im Leben der
einzelnen Gemeinde sich diese Lebensgemeinschaft betätigt.
Mitten unter uns und durch uns und in uns soll sich ja das

von Gott gepflanzte göttliche Leben auswirken.
Es hat unter den Aposteln wohl keiner das Geheimnis der

Lebensgemeinschaft so umfassend und tief darzustellen vermocht
wie der Völkerapostel Paulus. Es würde wiederum zu weit
führen, wollten wir diese Aussage durch sein Schrifttum auch
nur einigermassen belegen. Wir vermögen höchstens hinzuweisen
auf seine Gedanken wie sie im Epheser-, im Kolosser-, dann
aber auch im 1. Korintherbrief niedergelegt sind. Immer wieder
redet er von dem grossen Geheimnis des Leibes Christi, welcher
die Kirche selbst sei. Er selbst wählt dies Bild des Leibes,
weil es in sich ein Abbild der Trinität darstellt: Leib, Seele
und Geist. Auch äusserlich besehen ist die Funktion des menschlichen

Organismus geteilt in die Lebensfunktionen des Hauptes,
des Leibes, der einzelnen Glieder. In Kör. 1, 4, zeigt Paulus
die ganze Fülle der Lebensbeziehungen einer christlichen
Gemeinde und der Kirche, bewusst ausgehend von dem Geheimnis

der Trinität: „Es gibt nun zwar verschiedene Gnadengahcn,
aber nur einen Geist; und es gibt verschiedene Dienstleistungen,
doch nur einen Herrn; und es gibt verschiedene Kraftwirkungen,
aber nur einen Gott, der alles in allen wirket." Hernach zählt
er die verschiedenen Geistesgaben und die denselben
entsprechenden Dienstleistungen, Organe und Ämter auf. Der Apostel
kennt, um den ganzen Reichtum dieser Lebensbezeugungen
darzutun, nur einen Vergleich als genügenden Hinweis, den
des menschlichen Leibes mit seinen vielen Gliedern, seinen

Organen — und dennoch seinem einheitlichen Organismus.
„Ihr seid Christi Leib, und ein jeder ist ein Glied daran nach
seinem Teil." (1. Kor. 12, 27). Denn der Leib ist nichts für sich

— die Glieder sind nichts für sich, sie sind Ausdruck des

Lebens erst in Verbindung untereinander und mit dem Haupte:
Christus. (Eph. 4, 15). „Von ihm aus wird der ganze Leib zu-



— 16 —

sammengefügt und fest zusammengehalten und vollzieht durch
jedes Glied, das seinen Dienst nach der Wirksamkeit verrichtet,
die dem Masse jedes einzelnen Teiles entspricht, das Wachstum
des Lebens zu seiner Auferbauung in Liebe." (Eph. 4, 16).

Die ersten christlichen Gemeinden können und wollen
uns nicht durchwegs Vorbild sein. Sie hatten ihre Mängel und
Nöte, wie wir si« haben. Aber in dem einen sind sie uns zum
Zeichen gesetzt, in dem was ihre lebensvolle Gestaltung betrifft.
Was uns heute nur durch eine grossangelegte Organisation zu

erreichen möglich erscheint, vollste Lebendigkeit und
allgemeines Beteiligtsein aller Gemeindeglieder, das hatte die Kirche,
die Gemeinde jener ersten Zeit, kraft ihres Bewusstseins vom
Organismus. Jedes Glied wusste sich im Besitze besonderer
Geistesgaben, damit aber auch zu jener Hand- und Dienstrei-
reichung aneinander verpflichtet, wie es die Glieder des Leibes

gegenseitig sind. Die denkbar grössten Gegensätze der Rasse,
der Religion, der sozialen Gliederung, wir sehen sie durch
wahre, gottgewirkte und geschenkte Lebensgemeinschaft in
eins verbunden, ohne im geringsten etwas an ihrer berechtigten
Eigentümlichkeit einzubüssen. „Durch einen Geist sind wir alle
durch die Taufe zu einem Leibe zusammengeschlossen, wir
seien Juden oder Griechen, Sklaven oder Freie, wir sind alle
mit einem Geist getränkt worden." (1. Kor. 12, 13). Und wiederum:
„Da ist nicht mehr Jude oder Grieche, nicht mehr Knecht oder
Freier, nicht mehr Mann und Frau, nein, ihr seid allesamt
einer in Christus Jesus." (Gal. 3, 28). Man muss die ganze Tiefe
der natürlichen Gegensätzlichkeit, der geistigen Getrenntheit
und der sozialen Verschiedenheit zwischen den hier genannten
Gruppen und Gliedern der Menschheit aus jener Zeit kennen,
um auch nur einigermassen erfassen zu können, was solches

„in Christus einer" bedeuten will. Daher vergleicht der Apostel
Paulus die Lebensgemeinschaft der Kirche mit ihrem Haupte
auch immer wieder mit der Ehe, wo grösste Verschiedenheit
des Wesens zur tiefsten ehelichen Gemeinschaft, ja in Vater,
Mutter und Kind wieder zum Abbild der Trinität in Gestalt
der christlichen Familie werden.

Von dieser Lebensgemeinschaft aus betrachtet, kann es

für die Kirche kein Fragen mehr geben, ob dies und jenes
aus dem Leben in ihren Pflichten- und Lebenskreis gehöre. Die
grosse Mannigfaltigkeit ihrer eigenen Zusammensetzung in den



— 17 —

einzelnen Gliedern zeigt ihr von selbst die ihr zukommende

Aufgabe, schliesslich den ganzen Bereich des Lebens in sich
hineinzuziehen und dort durch Christus neu zu bilden. Der
Kirche sind alle geistigen und praktischen Fragen des Lebens
anheimgegeben, weil ihr Haupt, Christus, die Fülle Gottes in
sich lebendig trägt und verkörpert. Hier öffnet sich im besonderen
der katholischen Kirche eine Weltmission eigener Art. Sie,
die im Mittelpunkt all ihres Lebens das Geheimnis der
Menschwerdung Gottes in Christus in dem Altarsakrament immer
wieder vor Augen gestellt bekommt, kann von dieser Wirklichkeit

aus nicht anders, als dies Geheimnis der Fleischwerdung
Gottes auf alle Gebiete des Lebens anwenden. Eine soziale
Kraft seltener Art ist ihr hier gegeben, von welcher aus
wirkliche Lebensgemeinschaft erstehen kann, eine Gemeinschaft
mit Gott, dem Dreieinigen, eine Gemeinschaft mit den Brüdern.
Ihr gilt, was dem einzelnen gilt: sie ist Licht der Welt, Salz
der Erde.

Diese ihre eigentlichste Aufgabe, eine umfassende
Lebensgemeinschaft zu sein, ist in der Kirche zu allen Zeiten immer
wieder neu erfasst worden. Augustinus hat sie in seinem Buch
„De civitate Dei" theoretisch geschaut. Die mittelalterliche,
vorreformatorische Kirche hat sich auf den Höhepunkten
ihrer Geschichte ein Gepräge, einen Einfluss auf das Leben
zu geben vermocht, der heute mit nichts anderem besser

verglichen werden kann als mit der Bedeutung des modernen
Staates. Wio der neuzeitliche Staat bestrebt ist, alles Leben
in sich aufzunehmen und durch seine Adern fliessen zu lassen,
so hatte die mittelalterliche Kirche eine Gemeinschaft des
Lebens gebildet, der schlechterdings nichts entging. Das Leben
des einfachen Bürgers, des Handwerkers, aber auch das Leben
des Gelehrten und Künstlers, musste durch die Adern der
Kirche fliessen. Ein gewaltiger Wille zum Leben, der sich wohl
am deutlichsten in der Zeit der Hochgotik einen weithin
sichtbaren Ausdruck geschaffen, hatte sich der mittelalterlichen
Kirche bemächtigt. Der mittelalterliche Mensch dachte in der
Gemeinschaft, lebte in der Gemeinschaft, war Gemeinschafts-
raensch. Bei aller beispiellosen Grösse dieser Zeit barg aber
gerade diese Epoche eine grosse und schliesslich auch spürbare
Gefahr in sich. Die bewusste Überbetonung einseitigster
Einstellung auf die Gemeinschaft, des sich bloss mehr in der Kirche

Intornat. kirchl. Zeitschrift, II oft 1, 192». 2



— 18 —

Fühlens, brachte eine Unterschätzung der freien und reifen
Persönlichkeit, welche sich früher oder später rächen musste.
Es ist nicht von ungefähr, wenn vor der Reformationszeit die

Bewegung der Renaissance und des Humanismus steht, in
welcher der Mensch sich selbst wieder entdecken und als

berechtigtes Einzelwesen finden musste. Die Reformation war nur
der sinngemässe Abschluss dieser grossen Bewegung, in welcher
der einzelne sich auch im Tiefsten des Lebens, in seiner
innersten Beziehung zu Gott hin, wieder entdeckte und seines

persönlichen Verhältnisses zum Ursprung alles Lebens froh
werden konnte. Aber wie die Geschichte der Menschheit es

liebt, von einem Gegensatz in den andern zu fallen, so auch die
Geschichte der Kirche. War das Gemeinschaftsbewusstsein der
mittelalterlichen Kirche oft überbetont, so vermögen wir in
den Reformationskirchen sehr bald eine Überschätzung des

einzelnen zu erkennen. Der heute sich auswirkende Subjektivismus

und Individualismus falscher Art, welche alle Gemeinschaft

des Lebens an der Wurzel zerstören müssen, nahmen im
Zeitalter der Reformation ihren ungewollten und sicher
unbeabsichtigten Ausgang, um nach und nach alle Gebiete des
Lebens zu ergreifen.

Hier setzt die eigentliche geistige und kulturelle Aufgabe
des religiösen Katholizismus ein: Der religiöse Katholizismus
ist in erster Linie berufen, die beiden gezeichneten Gefahren
des Subjektivismus wie auch des einseitigen Kommunismus,
geistiger, religiöser und politischer Art, zu vermeiden.

Gegenüber allem übertriebenen Subjektivismus, wie er im
Leben des einzelnen als Egoismus, im Leben der Völker als
überbetonter Nationalismus, im Leben des Sozialen als
unumschränktes und rücksichtslosestes Manchestertum sich auswirkt,
wie er aber besonders im Leben der Konfessionen als dem
keineswegs nur bei Rom sich findenden Standpunkt der
alleinigen Existenzberechtigung zum Vorschein kommt, hat der
religiöse Katholizismus die Wahrheit von der Lebensgemeinschaft
in diesem Sinne neu zu betonen, dass er uns den Ursprung
alles Lebens wieder aufdeckt. Dieser Ursprung alles Lebens
und aller Lebensgemeinschaft liegt, wie wir gezeigt haben»
nie und nimmer im Einzelwesen, sondern nur in der eng
geschlossenen Einheit und Gemeinschaft des dreieinigen Gottes,
des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes. Das Verhängnis



— 19 —

des Menschen datiert von seiner Loslösung von Gott her,
von seinem für sich und aus sich selbst leben wollen. Das
heisst auf die Kirche bezogen zuvor einmal: nicht die einzelnen
bilden die Kirche in ihrer Zusammengehörigkeit, so wenig wie
die Frucht den Baum und das Kind die Familie zu bilden
imstande wären — sondern die gottgesetzte Kirche, als Abbild
der heiligen Trinität, bildet, schafft, zeugt in Gemeinschaft die
einzelnen. Das Kind ergänzt die Familie, schliesst den Kreis;
die Frucht krönt den Baum. Kind und Frucht tragen in sich
das Geheimnis neuen Lebens, aber dieses nur in der Geschlossenheit

des ganzen zusammengehörenden Lebenskreises. So schliesst
auch der einzelne das Bild der Kirche, der Gemeinde, nur als
ein lebendiger Baustein des Ganzen.

Damit ist aber auch das andere in der besonderen Mission
des religiösen Katholizismus schon angezeigt. Er soll, aller
Gefahr einseitiger und dadurch zu tiefst ungöttlicher Uber-
betonung der Gemeinschaft entfliehend, durch die Gemeinschaft
erst recht wahre Persönlichkeiten heranreifen lassen. Der Sinn
der Familie ist kein anderer, als in gemeinsamer, aufopferungsreicher

Arbeit von Vater und Mutter, ja, wenn es nötig wäre,
selbst durch ihr Sterben, ein neues, völlig freies und selbständiges,
wenn immer möglich noch höher entwickeltes, reiferes Wesen
heranwachsen zu lassen. Diese Aufgabe der recht verstandenen
Familie, die sich auch im Leben der Natur immer wieder in
der Ausbildung des Besten bewahrheitet, ist zugleich auch der
Sinn aller Geschichte des menschlichen, ja schliesslich selbst
dea universellen Lebens. Das allein ist wahrer Fortschritt.
Jesus selbst ist, um uns wahrhaft frei zu machen, den Weg
des Opfers gegangen. So ist die Kirche in vornehmlichem Masse

als Trägerin wahrer Lebensgemeinschaft je und je dazu berufen
gewesen, in und durch und mit der Gemeinschaft die Vollentfaltung

des einzelnen zu erstreben, damit jedes einzelne Glied an
ihrem Organismus gleichsam zu einem „andern Christus" werde.
So erkennen wir denn auch, dass die katholische Kirche, wo
sie sich dieser ihrer Aufgabe in Verbindung von Autorität und
Freiheit, von Gemeinschaft und Persönlichkeit, treu geblieben
ist, herrliche Gestalten wahrer Führerpersönlichkeiten
herangebildet hat.

In der rechten Wiederherstellung wahrer Lebensgemeinschaft

liegt die Aufgabe des religiösen Katholizismus. Ob wir



— 20 —

diese Aufgabe verstehen, erfassen und betätigen — das ist
in unsern Augen aber auch die Schicksalsfrage für die Kirche
überhaupt. Die Kirche wird im Leben der jetzigen Zeit
nur so viel Boden zu behaupten und zurückzugewinnen
vermögen, als es ihr gegeben ist, als Trägerin der in der heiligen
Dreifaltigkeit abgebildeten Lebensgemeinschaft selbst Leben
zeugend, bewahrend und vollendend in dieser Welt drin zu
stehen. Das ist die Höhe ihrer Aufgabe — das aber auch ihr
Schicksal. Darum beginnt und schliesst die Kirche in allem
ihrem Tun kirchlicher Handlungen die Gebete, die Sakramente
und die Verkündigung des Wortes mit der Anrufung des kürzesten
und vollinhaltlichen Bekenntnisses: „Im Namen des Vaters,
des Sohnes und des Heiligen Geistes", weil sie keine anderswie
begründete Lebensgemeinschaft kennt. Darum lag uns so viel
daran, die Frage der Lebensgemeinschaft, deren Trägerin die
Kirche nach Gottes Willen ist, von der Trinität her begründet
zu wissen, weil in ihr ihr einziger Grund liegt. Und wir stimmen
mit dem russischen Religionsphilosophen Chomjakow überein,
der da bekennt: „Die Einheit der Kirche folgt notwendig aus
der Einheit Gottes, da die Kirche keine Vielheit von Personen
in deren individueller Getrenntheit, sondern die Einheit der
göttlichen Gnade ist, welche in der Vielheit der göttlichen
Kreaturen lebt, die sich der Gnade unterwerfen. Die Einheit
der Kirche ist nicht scheinbar, nicht sinnbildlich, sondern wahr
und wesentlich, wie die Einheit der zahlreichen Glieder in
einem lebendigen Körper."

Max Heinz.


	Die Kirche als Lebensgemeinschaft

