Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 19 (1929)

Heft: 1

Artikel: Die Kirche als Lebensgemeinschaft
Autor: Heinz, Max

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404035

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404035
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Kirche als Lebensgemeinschaft”.

In unserem heutigen Vortragsthema sind zwei Begriffe,
welche ihrem vollen Inhalte nach uns mehr oder weniger
fremd geworden sind. Diese Aussage zu erhiirten, diirfte es
vollauf geniigen, das Wort Kirche auszzusprechen — um dann
auf dessen Widerhall in unsern Herzen und in unserm Denken
zu horchen. Wer von uns denkt dabei nicht zuvor an etwas
uns zum Teil Fremdes, ausser uns Stehendes? Reden wir nicht
gar oft also von der Kirche, wie wir zu reden gewohnt sind
vom Staat, d. h. dass wir zu wenig beachten, wie sehr wir alle
Glieder dieses Gebildes, also wesentlich mit ihm verbunden
sind? Es will uns heute besonders schwer fallen, eine innere
Beziehung zum Staate zu finden, gleich schwer fillt es uns,
diese Beziehung zur Kirche zu finden. Und doch sollte es sich
letzten Endes nicht nur darum handeln, zur Kirche wieder eine
innere Beziehung zu finden, wir sollten uns vielmehr gar nicht
anders als in der Kirche zu denken vermdogen.

So wie es sich mit dem Begriff der Kirche verhilt, genau
so oder noch tiefer ist unsere Not, wenn wir das Wort Lebens-
gemeinschaft vernehmen., Es ist uns zumeist wie ein Klang aus
weiter Ferne, wie ein kostbares Erbstiick, das wir von unsern
Vorgiangern her erhalten, in Pietdt aufbewahrt haben — mit
dem wir aber nichts Rechtes mehr anzufangen wissen. Wohl
ist alles in und um uns voll Leben — aber das Leben selbst,
was ist das? Wohl leben wir mitten in einer grossen Zahl
von Menschen — aber Lebensgemeinschaft, was ist das? Wohl
hat uns die Naturwissenschaft allerlei ehedem verborgene
Lebensvorgiinge aufgedeckt, uns die I.ebensvorginge bis in
die vorletzten Beziehungen nachgewiesen; wir schauen mit
unsern Sinnen eine grosse, uns fast verwirrende Mannigfaltig-
keit des Lebens — aber ist es anderseits nicht so, dass wir

') Dritter Vortrag aus dem Zyklus: Das Wesen des religiosen Katholi-
zismus, gehalten am 11. Mirz 1928 in der Augustinerkirche Ziirich.
|



—_ 5 —

genau in demselben Masse, als wir das Leben in seine letzten
Bestandteile zu zergliedern vermochten, den Zusammenhang
alles Lebens ausser Augen verloren haben und nun kaum
mehr den Begriff der Lebensgemeinschaft kennen? Wenn wir
daher die Kirche als Ausdruck und Tréagerin der Lebensgemein-
schaft verstehen lernen wollen, so kann es kaum anders ge-
schehen, als dass wir uns zuvor auf den Begriff der Lebens-
gemeinschaft besinnen miissen.

L.

Das Geheimnis der heiligen Dreifaltigkeit als vollkommenster
Ausdruck der Lebensgemeinschaft: Versuchen wir das Geheimnis
des Lebens sowohl in seiner grossen Mannigfaltigkeit als auch
in seiner geschlossenen Einheit zu schauen, so kann dies am
besten im Hinblick auf das Wesen der heiligen Dreifaltigkeit
geschehen. Wir verehren in dem uns bekannten Hymnus der
Dreifaltigkeitsprifation Gott als den Ewigen mit den Worten:
,der du mit deinem eingeborenen Sohne und dem Heiligen
Geiste Ein Gott bist und Ein Herr, nicht in der Einzelheit einer
Person, sondern in der Dreifaltigkeit Ilines Wesens, denn was
wir im Lichte deiner Oftenbarung glauben von deiner Herrlich-
keit, das glauben wir auch von deinem Sohne und dem Heiligen
Geiste.“ Dem natiirlichen Verstande verhillt, vermag nur unser
inwendiger Mensch zu fassen, wie in dieser Lehre von der
Trinitit die Wahrheit alles Lebens beschlossen liegt, des Lebens
in seiner Mannigfaltigkeit, aber auch in seiner einzigartigen
Geschlossenheit, seinem Kinssein, das wir Gott nennen. Drei
Personen — aber ein Wesen; dreierlei Offenbarungen von
Leben — aber ein Leben; dreierlei Daten des Gottesgeschehens
— aber durchaus nur ein gittliches Geschehen.

Gott, der Vater, ist der Schopfer und Anfang alles Lebendigen
der selbst keinen Anfang, geschweige denn ein Ende kennt.
Durch sein allméichtig Wort schafft er aus dem Nichts und
wirkt aus dem Wiisten und Leeren die geordnete Schopfung,
ihm selbst zum vollendeten Wohlgefallen. Er ist die Autoritiit,
das wirkliche Ich — Jehova. — _Ich bin, der ich bin.“ In
seiner Schopfung, besonders in ihrem vollkommensten Geschopf,
dem Menschen, tritt uns das Leben in seiner Reinheit und
Urspriinglichkeit entgegen. Der erste Mensch weiss um Gott



— 6 —

kraft eines inneren Wissens, da er Leben nur in der schlecht-
hinigen Beziehung zu Gott hin kennt. Leben bheisst fiir ihn
nichts anderes als offenbar gewordener Gott. Ausser Gott gibt
es kein Leben, soviel Dinge es auch immer geben mag, welche
den Schein des Lebens fir sich haben. Weil aber Gott, der Ewige
und Unerforschliche, den keines Menschen Auge je gesehen, sich
selbst ein Bild seines unfassbaren Wesens setzte, ein Bild, in
welchem er selbst erkannt wiirde, heisst es von ihm: ,Gott
schuf den Menschen nach seinem Bilde, nach dem Bilde Gottes
schuf er ihn; als Mann und Weib schuf er sie.“ So dringt
Gott als der Schopfer, als Vater, kraft seines innersten Wesens
nach Sichtbarwerdung, nach Mitteilung, nach Offenbarung,
ohne je im Geringsten sich selber aufzugeben noch sich zu
erschopfen, denn wahres Leben ist unerschopflich. So schafft
Gott, der Vater, in dem Menschen Lebensgemeinschaft, indem
er dem Menschen von seinem eigenen Lebensodem mitteilt.
Was aber hat schliesslich der Mensch aus diesem Eben-
bilde Gottes gemacht? Er hat den Zusammenhang alles Lebens
gelost, ist sich selbst zum Gleichnis geworden, machte sich
selbst zum Herrn aller Dinge. Er wollte leben — aus sich
selbst leben — und er verlor das Leben. Und mit dem Leben
verlor er notwendigerweise allen Lebenszusammenhang, alle
Lebensgemeinschaft mit Gott und seinen Geschopfen. Nun hielt
er den Tod in seinen Hinden; den Tod, wenn auch in Gestalt
von allerlei lebensidhnlichen Erscheinungen. Was konnte und
sollte da Gott anders tun, als sich abermals zu offenbaren,
sich kund zu tun kraft seines inneren Miissens? Und wiederum
hat er es nicht anders getan als in dem neuen Menschen, dem
zweiten Adam, wie ihn ausdriicklich der Apostel Paulus nennt,
in Christus Jesus, seinem eingeborenen Sohne. In ihm trat nicht
nur Leben, sondern das Leben in Erscheinung. ,Gott von Gott,
Licht vom Licht, wahrer Gott vom wahren Gott, gezeugt, nicht
erschaffen, einer Wesenheit mit dem Vater“, wie wir in den
unverginglichen Worten des Nicinischen Glaubensbekenntnisses
bekennen. Gott, der Vater, offenbart den Sohn; Gott, das ab-
solute und reine Ich zeugt das Du. In dem Sohne wird alle
durch die Sinde des Menschen verursachte Lebensstérung
wieder restlos behoben. Nicht nur heisst es: plch und der Vater
sind eins“, der Sohn selbst bittet: ,Gib, dass sie alle eins
seien; wie du, Vater, in mir bist und ich in dir bin, so lass



—_ 7 —

auch sie in uns eins sein, damit die Welt glauben lerne, dass
du mich gesandt hast; ich in ibnen und du in mir, auf dass
sie voll ausgestaltet werden zu einer Einheit.“ (Joh. 17, 21. 23).
An dem Sohne, an dem Bilde des zweiten Adams erkennen
wir wieder, was Leben und Lebensgemeinschaft bedeutet : Offen-
barwerden Gottes, Einssein mit Gott, dem Leben. Nichts anderes
bestimmt den Sendungsauftrag Christi als die Wiederherstellung
der unterbrochenen Lebensgemeinschaft mit dem Dreieinigen
Gott und mit seinen Geschopfen. Zu -diesem Zwecke musste
die zweite Person der heiligen Dreifaltigkeit Mensch werden,
weil durch den Menschen die Verbindung auch abgebrochen
worden war.

Es ist nun aber grosstes Verhingnis, dass der Mensch sein
in Christo erneuertes und wiederhergestelltes Urbild nicht zu
ertragen vermochte — und dies sein Urbild bis zu jener grau-
samen Entstellung schindete, vor welchem selbst ein Pilatus
ausrufen musste: Ecce homo, sehet, welch ein Mensch! Und
doch, Gott konnte und wollte nicht von der Menschheit lassen.
Nicht nur erweckte er seinen Sohn aus dem Tode, er teilt der
Welt in seinen Gliubigen nach der Heimkehr Christi in das
Vaterhaus seinen IHeiligen Geist mit. Er offenbart sich damit
in deutlicher Weise zum dritten Male. Nun trigt das Leben
seinen endgiltigen Sieg auch iber den Tod davon, und was
Lebensgemeinschaft heisst, ist in deutlichster Weise klar gemacht.
Nun ist das volle Wesen Gottes in die Erscheinung getreten,
und wir vermogen das eine Wesen zu erkennen in den drei
Personen des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes.
Gott, der Vater alles Lebens; Christus, der Erhalter alles Leben-
digen; der Heilige Geist als Vollender alles von Gott je Geschaf-
fenen. Wohl treten uns diese Dreipersonen des gottlichen
Wesens in zeitlicher Aufeinanderfolge entgegen, in personlicher
Differenzierung; im gottlichen Lichte beschen, gibt es aber
kein Nacheinander, weil Gott den uns allein eigentiimlichen
Begriff der Zeit nicht kennt. Vor ihm gibt es nur ein Mit-
einander, ein Nebeneinander, ein einheitliches Geschehen. Ob
es der Sohn wirkt, ob es durch den Heiligen Geist geschieht,
ob der Vater es geschaffen — immer ist es das eine Wesen:
Gott. Darum haben wir gesagt, dass uns wie nirgendswo im
Wesen der Heiligen Dreifaltigkeit das Bild der wahren Lebens-
gemeinschaft dargestellt sei.



IL

Die Kirche als Abbild der Heiligen Dreifaltigkeit: Vielen
von uns moégen die hier geidusserten Gedanken als fremde
Spekulation vorkommen. Es ist zuzugeben, dass uns der geistige
Zugang zur Wahrheit nirgends so verschlossen ist als gerade
dem Geheimnis der Trinitdt gegeniiber. Hier sind und bleiben
wir zu einem gewissen Teil Kinder an Verstindnis. Es zeigt
sich auch gerade an dieser Stelle die unheimliche Vermateriali-
sierung unseres ganzen geistiven Lebens. Aber gerade darum
hat Gott das Geheimnis seines unerforschlichen Wesens immer
wieder in sichtbaren Formen zum Ausdruck gebracht. Die
herrlichste dieser seiner eigenen Gestaltungen ist nun aber die
Kirche. Sie ist das Abbild der heiligen Dreifaltigkeit, damit aber
auch ein lebendiges Zeichen Gottes selbst. Damit ergibt sich
von selbst, dass wir ihr Wesen nicht weit, tief, breit und hoch
genug umfassen konnen. Das Wort des fromm_en Ignatius von
Antiochia: ,Wo Christus ist, da ist die katholische Kirche¥,
das uns so weit und tief erscheint, ist eigentlich nur dann ein
dem wirklichen Wesen der Kirche vollig entsprechender Aus-
druck, wenn wir in Gedanken sofort beifiigen: ,Und in diesem
Christus wohnet die ganze Fiille Gottes leibhaftig. (Kol. 2, 9).
Wir koénnten niimlich gerade so gut sagen: Wo Gott ist, das
vollkommene Wesen, da ist die katholische Kirche und ver-
mochten dann nicht nur die rdumliche Ausdehnung wahrer
Katholizitit, sondern auch die zeitliche und iiberzeitliche Tiefe
des Begriffes zu fassen. Denn in der katholischen Kirche, so
haben wir gesagt, kommt das Wesen der Trinitit zum Ausdruck.
Dies geschieht in verschiedener Weise:

Erstens in dem dreifachen Amt des Wortes, des Sakramentes
und des Geistes. Die Kirche hat ein Wort, Gottes Wort selbst,
zur Verwaltung bekommen. Das ist das Entscheidende, dass es
sich in der Botschaft der Kirche an die Welt nicht um ein noch
so vortreffliches eigenes Wort, um eigene Weisheit und Lehre
handelt, sondern um das Wort des lebendigen Gottes. Wir
haben heute vielfach vergessen, was das bedeuten will. Wenn
die Kirche heute wieder begreifen wollte, um was es sich da
handelt, welcher Auftrag ihr mit dem Wort gegeben ist, sie
miisste aus dem verscheuchten Winkel des offentlichen Lebens
schon ldngst herausgetreten sein und aller Welt das Wort



—_ 9

gepredigt haben. Das Wort ist Gott, der Vater selbst, ist das
lebenzeugende Prinzip der Schopfung, das viterliche Moment
des Lebens. Jesus selbst hat es genannt das Samenkorn des
neuen Lebens. Nur durch das Wort, nur durch das Evangelium
werden der Kirche fortwihrend neue Glieder geboren, weil
das Wort es war, durch welches aus dem Nichts einst die
Welten entstanden sind. Darum sagen wir: im Wort lebt im
besonderen Masse Gott, der Vater. Unsere Zeit, so wenig dies
auch den Anschein haben mag, wartet darauf, dass die Kirche
dieses alle Note des Lebens losende Wort Gottes wieder laut
und klar sage. Im Wort Gottes ist der Kirche jenes viterliche,
miéinnliche, starke und unbeugsame Prinzip der vollen Autoritiit
und des géttlichen Selbstbewusstseins anvertraut, das ihr Kraft,
Pflicht und Freudigkeit zum offenen Bekenntnis verleiht. Darum
steht auch im katholischen Gottesdienst der heiligen Eucharistie
im Gebet, in Epistel und Evangelium dies lebenzeugende und
weckende Wort voran: Im Anfang war das Wort.

Ist das Wort das erste, das miéinnlich-viterliche Prinzip
der Kirche, so ist das Amt des Sakrammentalen ihr weiblich-
miitterliches Element. Wenn das Kind zur Welt geboren ist,
so wartet, hiitet, nihrt, pflegt und erzieht es die Mutter in
Gemeinschaft mit dem Vater. Wo der Mutter liebende, er-
niihrende und pflegende Aufgabe unterbliebe oder auch nur
mangelhaft besorgt wiirde, da koénnte von einem rechten Ge-
deihen des Kindes kaum die Rede sein. Die Mutter ist nicht
schopferische, nicht zeugende Kraft des Lebens. Was einmal
geschaffen, das allein pflegt sie in heiliger — aufopfernder,
sich vollig hingebender Liebe. Sie, die Mutter, ist dem reinsten
Gedanken nach nur Hingebung. Die also aus dem natiirlichen —
menschlichen Leben gezcichnete Aufgabe der Mutter kommt
nun in gotilichem Sinne in der Kirche dem sakramentalen
Leben zu. Im Sakrament ist der von Gott dem Vater gezeugte,
alles Leben erhaltende und nihrende Christus gegenwiirtig,
Nicht die Kirche als solche, noch viel weniger die Priester
sind es, die da taufen, die das Abendmahl spenden, die zur
Busse fiihren, die mit heiligem Ole salben, die den ewigen
Bund der Ehe besiegeln — und nicht der Bischof ist es, der
da firmt und stirkt und die zum Priesterstand Berufenen
weiht, sondern dies alles tut Christus, der Erhohte, im Sakrament
aber Gegenwdirtige, in unverbriichlicher Gemeinschaft mit dem



—_ 10 —

Vater und dem Heiligen Geiste. Liegt im Wort die Weckung
des ewigen Lebens, so liegt im Sakrament die Verwirklichung
der Gnade in gliubiger Aneignung. Das Wort gebietet, befiehlt,
ist voll Autoritdt und will Gehorsam — Christus im Sakrament
bittet, lddt zu sich ein, sucht in dringender Liebe. Das Sakrament
zichtigt nicht, sondern es bietet sich allen denen an, welche
durch das Wort zum neuen Leben bereits erwacht sind, denn
es ist Nahrung. Das Sakrament gebiert, d. h. zeugt niemals
Leben, aber es erhilt, stirkt, fordert vorhandenes Leben. Eben-
so toricht wire es dem sakramentalen Leben zeugende Kraft
zuzuschreiben, als es toricht wére, einem Toten zur Wiecder-
belebung Speise einzugeben. Darum ist der Empfang aller
andern Sakramente an das Empfangenhaben der Taufe, dem
Zeichen des neuen Lebens, gebunden.

Zu diesem erhaltenden, stirkenden und fordernden Leben
des erhohten und doch im Sakrament gegenwiirtig gesetzten
Christus kommt nun drittens das vollendende und zur ganzen
Reife bringende Wirken des Heiligen Geistes. Als der Herr Ab-
schied nahm von seinen Jiingern, hat er sie immer wieder
darauf hingewiesen, dass hernach der Heilige Geist ihnen ge-
geben wiirde, welcher alles Angefangene des neuen Lebens
vollenden wiirde. ,Es ist euch gut, dass ich hingehe. Denn
wenn ich nicht weggehe, so wird der Beistand nicht zu euch
kommen.* (Joh. 16, 7.) Und wiederum: ,Ich hitte euch noch
viel zu sagen, doch ihr koénnt es jetzt noch nicht tragen.
Wenn aber jener gekommen ist, der Geist der Wahrheit, der
wird euch in die ganze Wahrheit einfihren“ (Joh. 16, 12). Es
wiederholen sich im Leben der Kirche auf geistliche Weise
dieselben Lebensvorginge, wie sie uns bekannt sind aus dem
natiirlichen Leben. Das Wort, der Vater, zeugt Leben; Christus
erhilt es im Sakrament; der Heilige Geist aber stirkt und
reift es aus bis wir hinanwachsen zum vollen Mannesaiter Jesu
Christi, Ewigkeitsmenschen, Brider Christi, Altviter des gott-
lichen Lebens werden. So ist es ja auch im natiirlichen Leben
des Menschen. Gezeugt und geboren — ernihrt und erzogen —
hinangefiihrt zur zielgesetzten Selbstindigkeit und Freiheit, soll
der Mensch geistig und natiirlich wieder zum Vater werden.
Tritt der erwachsene Mensch auch einst aus der Miindigkeit
des Kindes in die volle Selbstverantwortlichkeit seines Daseins
hinein, l6st er auch in dieser einen Hinsicht das frithere Ver-



héiltnis zu Vater und Mutter, so will das ja keineswegs heissen,
dass er nun fberhaupt in keinem Verhiltnis mehr zu ihnen
stiinde. Das Verhaltnis ist nur anders geartet, zugleich aber
auch noch tiefer geworden. Da zeigt sich ja erst das Wesen
der wahren Lebensgemeinschaft, wenn auch der Sohn frei
geworden ist und nun Vater, Mutter und Kind in ein Verhéltnis
treten, das, in Schwachheit allerdings, Abbild der heiligen
Dreitaltigkeit ist. Vater, Mutter, Sohn — alle drei véllig reife
und freie Personen; alle drei aber eigentlich ein Bild der
Familie, der vollen Gemeinschaft des Lebens. So mochte das
freie, prophetische Wirken des Heiligen Geistes in der Kirche
aus ihren Gliedern freie Personlichkeiten schaffen. Das Wort
allein kann nicht geniigen, so sehr es das granitene Fundament
der Kirche ist und so sehr es Leben zeugt; das Sakrament
allein kann nicht geniigen, so sehr darin Christus wie im Bilde
einer Mutter dem Kinde hochst not tut; aber auch der Geist
allein kann nicht geniigen, so sehr er in seinem vollendenden
und reifenden Tun ist, was der Sommer und Herbst fiir die
Fruchtansiitze des Baumes sind. Nein, diese drei, Vater, Sohn
und Heiliger Geist — das Wort, das Sakrament und der Heilige
Geist — sie sind nur ein Wesen, Ausdruck héchster Gemein-
schaft des Lebens. Das ist demnach auch der unbestreitbare
Vorzug der wahren katholischen Kirche, dass sie in ihrem
Festhalten am Wort, am Sakrament, an der fortwihrenden
Wirksamkeit des Heiligen Geistes in der Tradition ein getreues
Abbild jener urspriinglichen Lebensgemeinschaft ist, wie sie
uns in der Wirklichkeit der heiligen Trinitit entgegentritt.

Das Geheimnis der Trinitdt kommt als Zeichen der Lebens-
gemeinschaft in der Kirche aber nicht nur im dreifachen Amt
des Wortes, des Sakramentes und des Geistes zum Ausdruck,
es verschafft sich zweitens auch Geltung durch besondere
Triger dieser Amter. Es sind dies die sichtbaren Triger des
dreifachen Amtes im:

Episkopat, Presbyterat und Diakonat :

Im Amt des Bischofs verkorpert sich das Wesen des zeu-
genden Wortes, das Bild des viiterlichen Gottes. Es ist nicht
von ungefihr, wenn die in Apg. 6 geschilderten Unzulinglich-
keiten der apostolischen Gemeinde zu Jerusalem dadurch ge-
hoben wurden, dass die Apostel wieder zu ihrem eigentlichen
Amt und Dienst am Wort und Gebet zuriickgekehrt sind. Indem



— 12 —

sie dieses vernachliissigten, nicht aus freiem Willen, wohl aber
unter dem Druck anderer, nicht weniger wichtiger Gemeinde-
arbeit, musste die Gemeinde nicht nur dusserlich, sondern auch
geistigerweise zu kurz kommen. ,Es scheint uns nicht das
Richtige zu sein,“ so sagen sie, ,dass wir die Verkiindigung
des Wortes hintansetzen, um den Tischdienst zu tun.“ (Apg. 6, 2).
Es war wirklich ein geistgeleitetes Sich Fihren -und wieder
in das Eigentliche ihrer Berufung Weisen-Lassen, dass sie
erneut dem Dienst am Wort in erster Linie sich widmen wollten.
Und die Frucht ihres Tuns ist nicht ausgeblieben: Die Gemeinde
mehrte sich sehr bald, es wurden ihr durch das Wort neue
Glieder geboren. Die katholische Kirche hat zu allen Zeiten
gelehrt, dass die Bischofe die Nachfolger der Apostel seien.
Es ist dies nicht in jenem Sinne zu verstehen, dass Bischofsamt
und Apostolat gleichzusetzen wiren. Die Zwolfzahl der Apostel
ist und bleibt etwas Kinzigartiges — aber in einem erweiterten
Sinn ist gerade im Bischofsamt eine Nachfolge des Apostolats
anzusprechen. In den Aposteln der Urgemeinden war, dhnlich
wie in Christus, wie in Gott, die Fiille aller Gewalt und aller
Pflichten verkorpert. Diese Fiille teilte sich bald in verschiedene
Amter. Unter diesen nahm das Bischofsamt vor allem an dem
viterlich-minnlichen, lebenspendenden Amt des Wortes be-
sonderen Anteil. Im Bischof ist das viterliche Element des
gottlichen Lebens in der Kirche verkorpert. Darum eignet ihm,
dem Bischof, in der Kirche das geistige Fiihreramt. Das heilige
Amt der Handauflegung und der Mitteilung des Heiligen Geistes
in der Firmung und der Priesterweihe, sowie gewisse Bene-
diktionen sind seiner Pflicht allein vorbehalten. Gerade in
der Erteilung der verschiedenen Weihen bis hin zur Priester-
weihe kommt beim Bischofsamt das viterliche, lebenzeugende
Wirken zum besonderen Ausdruck. Und wenn ihm nach alt-
christlicher Ordnung eine gewisse Mitverantwortung auch in
den éusseren Verwaltungspflichten in der Kirche anbefohlen
ist, so erkennen wir gerade hierin wieder das fiirsorgende,
umsichtige Tun des Vaters.

Das Amt des Priesters aber ist jenem Tun zu vergleichen,
welches die Mutter im Leben des Kindes zu verrichten hat-
Die besondere Seelsorge, die Behiitung und Erziehung des
einzelnen und gemeindlichen Lebens in der Kirche, das ist der
Auftrag und Sinn des Priesteramtes. Christi hohepriesterliches



— 13 —

Tun, sein sakramentales Wirken an dem einzelnen, ist in be-
deutendem Masse das Tun des Priesters. Wie Christus stell-
vertretend fiir das Wohl seiner ganzen Kirche sorgt, so ist
dem Priester das Wohl der Einzelgemeinde und des einzelnen
anvertraut. Es ist zuvor das Hirtenamt, das der einzelnen Seele
nachgeht, das fiir den Bruder voll und ganz einsteht, das nichts
anderes sucht als das Wohl der Briider. So ergiinzt das helfende,
liebende, segnende Tun des Priesters, besonders in seinem
sakramentalen Wirken der Taufe, der Busse, der heiligen
Eucharistie, der Krankenolung und Ehesegnung, das minnlich-
viterliche Tun des Bischofs. Wo der Priester predigt und wo
er unter Umstinden firmt, da tut er solches nur stellver-
tretend im Auftrag des Bischofs. Darum ist er auch in diesen
Dingen dem Bischof als dem Vater besondere Verantwortung
schuldig, wihrenddem er sich in all seinem weiteren Tun zuvor
der Gemeinde verantwortlich weiss.

In der Urgemeinde und altchristlichen Lebensordnung
treffen wir aber noch ein Amt, das uns heute zumeist nur
mehr als Vorstufe zum Priesteramt bekannt ist, das Diakonenamt,
Im Rahmen unseres Themas koénnen wir nicht im einzelnen
auf die geschichtliche Seite der Entstehung und Wirksamkeit
dieses altkirchlichen Amtes eingehen. Wenn es aber erlaubt
ist, in der Einsetzung der bekannten Siebenmiinner in der Ur-
gemeinde zu Jerusalem ein Vorbild des spiiteren Diakonenamtes
zu erblicken, so vermogen wir gerade hierin die geistige, religiose
Bedeutung dieses dritten Amtes des Geistes zu erfassen. Schon
die Siebenzahl verriit uns, dass es das sowohl Bischofsamt wie
Priesteramt erginzende Amt des Geistes ist, durch welches
schliesslich die Existenz und die Mitarbeit der Gemeinde zu
ihrem vollen Recht kommen. Sind Bischofsamt und Priesteramt
mehr die von oben gesetzten Zeichen der kirchlichen Amter,
so wiichst diesen beiden mitten aus dem Schosse der Gemeinde
jenes ergiinzende Amt des Diakonats entgegen und verbindet
sich mit den ersteren zu einem einheitlichen Tun. Wer das
hieriiber in Apg. 6, 1 ff. Berichtete aufmerksam liest, der kann
dem Eindruck kaum entgehen, dass gerade in diesem dritten
Amt schliesslich nichts anders zum Ausdruck kommen wollte
als das freie, volle Recht der Gemeinde. Die Gemeinde schafft
durch den Heiligen Geist aus ihrem eigenen Schoss jenes das
Tun des Bischofs wie des Priesters erginzende Dienen, in



— 14 —

welchem wir die biblische und in der Reformationszeit nur neu
entdeckte Lehre vom allgemeinen Priestertum erkennen diirfen.
Es war die grosse und verhidngnisvolle Einseitigkeit der Re-
formationszeit, dass sie die Wahrheit vom aligemeinen Priestertum
nur auf Kosten des besonderen Priestertums glaubte lehren zu
dirfen — wihrenddem die katholische Kirche zu allen Zeiten
besonderes und allgemeines Priesteramt neben- und miteinander
sich hat auswirken lassen. Wohl mag die genannte Einseitig-
keit geschichtlich dahin verstanden werden, dass in der vor-
reformatorischen Kirche das Recht der Gemeinde, des einzelnen
Grliubigen auf ein letztes Minimum beschriankt worden war,
und dass im Gegensatz zur Verabsolutierung des Priesterstandes
gleichsam die Verabsolutierung des Laienstandes erfolgen musste.
Das Wesen des religiosen Katholizismus, wie wir ihn vertreten
mochten, wird aber immer sorgsam darauf bedacht sein miissen,
dass das Recht der Gemeinde in erginzender und durchaus
gottgewollter Setzung neben dem besonderen Kirchenamt in
Erscheinung und Wirksamkeit trete. Es gibt zwischen Bischofs-
amt, Priesteramt und dem Amt der Gemeinde schlechthin keine
Trennung. In der Wahl der Siebenménner voll Heiligen Geistes
wollte die Urgemeinde nur ihrerseits ihre volle Mitverantwort-
lichkeit und ihr volles Mittun am Aufbau der Gemeinde wie
der Kirche zum lebendigen Ausdruck bringen. Darum hat auch
nicht die Gemeinde diese Siebenméinner in das Amt eingesetzt.
Sie hat - sie lediglich dargeboten, dargereicht; unter Handauf-
legung der Apostel aber wurden sie in ihr Gemeinde- und Kirchen
amt eingesetzt, wie denn nach altchristlicher Ordnung keines
der drei genannten Amter ohne jeweiliges Mitwirken der beiden
andern zur Wirksamkeit gebracht werden kann. Gerade in
dieser Tatsache sehen wir wieder die geschlossene Reihe, den
unverbriichlichen Ring der kirchlichen Lebensgemeinschaft,
gleich wie im Geheimnis der heiligen Dreifaltigkeit. Darum
hat auch unsere Kirche in bewusster Anlehnung altchristlicher,
ja urchristlicher Lebensordnung das Recht und die Pflicht
der titigen Gemeinde, das allgemeine Priestertum, wieder
neu erfasst und aufgestellt.

So erkennen wir also, wie die heilige Trinitéit in Wort, Sakra-
ment und Wirksamkeit des Heiligen Geistes durch die Amter des
Bischofes, des Priesters und des Diakonats (Gemeinde) in der
katholischen Kirche sich einen unvergleichlichen und durchaus



gottlichen Ausdruck wahrer Lebensgemeinschaft verschafft
hat als Lebensgemeinschaft des Dreieinigen Gottes.

III.

Die Kirche als Trdgerin dieser Lebensgemeinschaft: Es bleibt
uns iibrig, einen letzten Ausblick zu tun, um zu erkennen, wie
nun im Leben der Gesamtkirche, wie auch im Leben der
einzelnen Gemeinde sich diese Lebensgemeinschaft betitigt.
Mitten unter uns und durch uns und in uns soll sich ja das
von Gott gepflanzte gottliche Leben auswirken.

Es hat unter den Aposteln wohl keiner das Geheimnis der
Lebensgemeinschaft so umfassend und tief darzustellen vermocht
wie der Volkerapostel Paulus. Es wiirde wiederum zu weit
fuhren, wollten wir diese Aussage durch sein Schrifttum auch
nur einigermassen belegen. Wir vermogen hochstens hinzuweisen
auf seine Gedanken wie sie im Epheser-, im Kolosser, dann
aber auch im 1. Korintherbrief niedergelegt sind. Immer wieder
redet er von dem grossen Geheimnis des Leibes Christi, welcher
die Kirche selbst sei. Er selbst wiihlt dies Bild des Leibes,
weil es in sich ein Abbild der Trinitit darstellt: Leib, Seele
und Geist. Auch dusserlich besehen ist die Funktion des mensch-
lichen Organismus geteilt in die Lebenstfunktionen des Hauptes,
des Leibes, der einzelnen Glieder. In Kor. 1, 4, zeigt Paulus
die ganze Fille der Lebensbeziehungen einer christlichen
Gemeinde und der Kirche, bewusst ausgehend von dem Geheim-
nis der Trinitiit: ,Es gibt nun zwar verschiedene Gnadengaben,
aber nur einen Geist; und es gibt verschiedene Dienstleistungen,
doch nur einen Herrn; und es gibt verschiedene Kraftwirkungen,
aber nur einen Gott, der alles in allen wirket.* Hernach zihlt
er die verschiedenen Geistesgaben und die denselben entspre-
chenden Dienstleistungen, Organe und Amter auf. Der Apostel
kennt, um den ganzen Reichtum dieser Lebensbezeugungen
darzutun, nur einen Vergleich als geniigenden Hinweis, den
des menschlichen Leibes mit seinen vielen Gliedern, seinen
Organen — und dennoch seinem einheitlichen Organismus.
»Ihr seid Christi Leib, und ein jeder ist ein Glied daran nach
seinem Teil.* (1.Kor. 12, 27). Denn der Leib ist nichts fiir sich
— die Glieder sind nichts fiir sich, sie sind Ausdruck des
Lebens erst in Verbindung untereinander und mit dem Haupte:
Christus. (Eph. 4, 15). ,Von ihm aus wird der ganze Leib zu-



— 16 —

sammengefiigt und fest zusammengehalten und vollzieht durch
jedes Glied, das seinen Dienst nach der Wirksamkeit verrichtet,
die dem Masse jedes einzelnen Teiles entspricht, das Wachstum
des Lebens zu seiner Auferbauung in Liebe.“ (Eph. 4, 16).

Die ersten christlichen Gemeinden kénnen und wollen
uns nicht durchwegs Vorbild sein. Sie hatten ihre Méngel und
Note, wie wir si¢ haben. Aber in dem einen sind sie uns zum -
Zeichen gesetzt, in dem was ihre lebensvolle Gestaltung betrifft.
Was uns heute nur durch eine grossangelegte Organisation zu
erreichen moéglich erscheint, vollste Lebendigkeit und allge-
meines Beteiligtsein aller Gemeindeglieder, das hatte die Kirche,
die Gemeinde jener ersten Zeit, kraft ihres Bewusstseins vom
Organismus. Jedes Glied wusste sich im Besitze besonderer
Geistesgaben, damit aber auch zu jener Hand- und Dienstrei-
reichung aneinander verpflichtet, wie es die Glieder des Leibes
gegenseitig sind. Die denkbar grossten Gegensiitze der Rasse,
der Religion, der sozialen Gliederung, wir sehen sie durch
wahre, gottgewirkte und geschenkte Lebensgemeinschaft in
eins verbunden, ohne im geringsten etwas an ihrer berechtigten
Eigentiimlichkeit einzubiissen. ,Durch einen Geist sind wir alle
durch die Taufe zu einem Leibe zusammengeschlossen, wir
seien Juden oder Griechen, Sklaven oder Freie, wir sind alle
mit cinem Geist getrinkt worden.“ (1. Kor. 12, 13). Und wiederum:
»Da ist nicht mehr Jude oder Grieche, nicht mehr Knecht oder
Freier, nicht mehr Mann und Frau, nein, ihr seid allesamt
einer in Christus Jesus.* (Gal, 3, 28). Man muss die ganze Tiefe
der natiirlichen Gegensitzlichkeit, der geistigen Getrenntheit
und der sozialen Verschiedenheit zwischen den hier genannten
Gruppen und Gliedern der Menschheit aus jener Zeit kennen,
um auch nur einigermassen erfassen zu kiénnen, was solches
»in Christus einer“ bedeuten will. Daher vergleicht der Apostel
Paulus die Lebensgemeinschaft der Kirche mit ihrem Haupte
auch immer wieder mit der Ehe, wo grosste Verschiedenheit
des Wesens zur tiefsten ehelichen Gemeinschaft, ja in Vater,
Mutter und Kind wieder zum Abbild der Trinitit in Gestalt
der christlichen Familie werden.

Von dieser Lebensgemeinschaft aus betrachtet, kann es
fir die Kirche kein Fragen mehr geben, ob dies und jenes
aus dem Leben in ihren Pflichten- und Lebenskreis gehore. Die
grosse Mannigfaltigkeit ibrer eigenen Zusammensetzung in den



e 1 we

cinzelnen Gliedern zeigt ihr von selbst die ihr zukommende
Aufgabe, schliesslich den ganzen Bereich des Lebens in sich
hineinzuziehen und dort durch Christus neu zu bilden. Der
Kirche sind alle geistigen und praktischen Fragen des Lebens
anheimgegeben, weil ihr Haupt, Christus, die Fille Gottes in
sich lebendig trigt und verkorpert. Hier offnet sich im besonderen
der Kkatholischen Kirche eine Weltmission cigener Art. Sie,
die im Mittelpunkt all ihres L.ebens das Geheimnis der Mensch-
werdung Gottes in Christus in dem Altarsakrament immer
wieder vor Augen gestellt bekommt, kann von dieser Wirklich-
keit aus nicht anders, als dies Geheimnis der Fleischwerdung
Gottes auf alle Gebiete des Lebens anwenden. Eine soziale
Kraft seltener Art ist ihr hier gegeben, von welcher aus
wirkliche Lebensgemeinschaft erstehen kann, eine Gemeinschaft
mit Gott, dem Dreieinigen, eine Gemeinschaft mit den Briidern.
Ihr gilt, was dem einzelnen gilt: sie ist Licht der Welt, Salz
der Erde.

Diese ihreweigentlichste Aufgabe, eine umfassende Lebens-
gemeinschaft zu sein, ist in der Kirche zu allen Zeiten immer
wieder neu erfasst worden. Augustinus hat sie in seinem Buch
,De civitate Dei“ theoretisch geschaut. Die mittelalterliche,
vorreformatorische Kirche hat sich auf den Hohepunkten
ihrer Geschichte ein Geprige, einen Einfluss auf das Leben
zu geben vermocht, der heute mit nichts anderem besser
verglichen werden kann als mit der Bedeutung des modernen
Staates. Wie der neuzeitliche Staat bestrebt ist, alles Leben
in sich aufzunehmen und durch seine Adern fliessen zu lassen,
so hatte die mittelalterliche Kirche eine Gemeinschaft des
Lebens gebildet, der schlechterdings nichts entging. Das Leben
des einfachen Biirgers, des Handwerkers, aber auch das Leben
des Gelehrten und Kiinstlers, musste durch die Adern der
Kirche fliessen. Ein gewaltiger Wille zum Leben, der sich wohl
am deutlichsten in der Zeit der Hochgotik einen weithin sicht-
baren Ausdruck geschaffen, hatte sich der mittelalterlichen
Kirche bemichtigt. Der mittelalterliche Mensch dachte in der
Gemeinschaft, lebte in der Gemeinschaft, war Gemeinschafts-
mensch. Bei aller beispiellosen Grosse dieser Zeit barg aber
gerade diese Epoche eine grosse und schliesslich auch spiirbare
Gefahr in sich, Die bewusste Uberbetonung einseitigster Ein-
stellung auf die Gemeinschaft, des sich bloss mehr in der Kirche

Internat. kirchl. Zeitschrift, Hoft 1, 1929. 2



WU | - .

Fiihlens, brachte eine Unterschitzung der freien und reifen
Personlichkeit, welche sich frither oder spéter richen musste.
Es ist nicht von ungefidhr, wenn vor der Reformationszeit die
Bewegung der Renaissance und des Humanismus steht, in wel-
cher der Mensch sich selbst wieder entdecken und als be-
rechtigtes Einzelwesen finden musste. Die Reformation war nur
der sinngemiisse Abschluss dieser grossen Bewegung, in welcher
der einzelne sich auch im Tiefsten des Lebens, in seiner
innersten Beziehung zu Gott hin, wieder entdeckte und seines
persinlichen Verhidltnisses zum Ursprung alles Lebens froh
werden konnte. Aber wie die Geschichte der Menschheit es
liebt, von einem Gegensatz in den andern zu fallen, so auch die
Geschichte der Kirche. War das Gemeinschaftsbewusstsein der
mittelalterlichen Kirche oft tberbetont, so vermégen wir in
den Reformationskirchen sehr bald eine Uberschitzung des
einzelnen zu erkennen. Der heute sich auswirkende Subjektivis-
mus und Individualismus falscher Art, welche alle Gemein-
schafi des Lebens an der Wurzel zerstéren miissen, nahmen im
Zeitalter der Reformation ihren ungewollten und sicher un-
beabsichtigten Ausgang, um nach und nach alle Gebiete des
Lebens zu ergreifen.

Hier setzt die eigentliche geistige und kulturelle Autgabe
des religiosen Katholizismus ein: Der religiose Katholizismus
ist in erster Linie berufen, die beiden gezeichneten Gefahren
des Subjektivismus wie auch des einseitigen Kommunismus,
geistiger, religioser und politischer Art, zu vermeiden.

Gegeniiber allem lbertriebenen Subjektivismus, wie er im
Leben des einzelnen als Egoismus, im Leben der Voélker als
iberbetonter Nationalismus, im Leben des Sozialen als unum-
schrinktes und riicksichtslosestes Manchestertum sich auswirkt,
wie er aber besonders im Leben der Konfessionen als dem
keineswegs nur bei Rom sich findenden Standpunkt der allei-
nigen Existenzberechtigung zum Vorschein kommt, hat der
religiose Katholizismus die Wahrheit von 'der Lebensgemeinschaft
in diesem Sinne neu zu betonen, dass er uns den Ursprung
alles Lebens wieder aufdeckt. Dieser Ursprung alles Lebens
und aller Lebensgemeinschaft liegt, wie wir gezeigt haben,
nie und nimmer im Einzelwesen, sondern nur in der eng ge-
schlossenen Einheit und Gemeinschaft des dreieinigen Gottes,
des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes. Das Verhéngnis



— 19 —

des Menschen datiert von seiner Loslésung von Gott her,
von seinem fir sich und aus sich selbst leben wollen. Das
heisst auf die Kirche bezogen zuvor einmal: nicht die einzelnen
bilden die Kirche in ihrer Zusammengehorigkeit, so wenig wie
die Frucht den Baum und das Kind die Familie zu bilden im-
stande wiren — sondern die gottgesetzte Kirche, als Abbild
der heiligen Trinitiat, bildet, schafft, zeugt in Gemeinschaft die
einzelnen. Das Kind erginzt die Familie, schliesst den Kreis;
die Frucht kront den Baum. Kind und Frucht tragen in sich
das Geheimnis neuen l.ebens, aber dieses nur in der Geschlossen-
heit des ganzen zusammengehsrenden Lebenskreises. So schliesst
auch der einzelne das Bild der Kirche, der Gemeinde, nur als
ein lebendiger Baustein des Ganzen.

Damit ist aber auch das andere in der besonderen Mission
des religiosen Katholizismus schon angezeigt. Er soll, aller
Gefahr einseitiger und dadurch zu tiefst ungottlicher Uber-
betonung der Gemeinschaft entfliehend, durch die Gemeinschaft
erst recht wahre Persinlichkeiten heranreifen lassen. Der Sinn
der Familie ist kein anderer, als in gemeinsamer, aufopferungs-
reicher Arbeit von Vater und Mutter, ja, wenn es notig wire,
selbst durch ibr Sterben, ein neues, vollig freies und selbstindiges,
wenn immer moglich noch héher entwickeltes, reiferes Wesen
heranwachsen zu lassen. Diese Aufgabe der recht verstandenen
Familie, die sich auch im Leben der Natur immer wieder in
der Ausbildung des Besten bewahrheitet, ist zugleich auch der
Sinn aller Geschichte des menschlichen, ja schliesslich selbst
des universellen Lebens. Das allein ist wahrer Fortschritt.
Jesus selbst ist, um uns wahrhaft frei zu machen, den Weg
des Opfers gegangen. So ist die Kirche in vornehmlichem Masse
als Triigerin wahrer Lebensgemeinschaft je und je dazu berufen
gewesen, in und durch und mit der Gemeinschaft die Vollent-
faltung des einzelnen zu erstreben, damit jedes einzelne Glied an
ihrem Organismus gleichsam zu einem ,andern Christus“ werde.
So erkennen wir denn auch, dass die katholische Kirche, wo
sie sich dieser ihrer Aufgabe in Verbindung von Autoritit und
Freiheit, von Gemeinschaft und Personlichkeit, treu geblieben
ist, herrliche Gestalten wahrer Fiihrerpersonlichkeiten heran-
gebildet hat,

In der rechten Wiederherstellung wahrer Lebensgemein-
schaft liegt die Aufgabe des religiosen Katholizismus. Ob wir



— 920 —

diese Aufgabe verstehen, erfassen und betiatigen — das ist
in unsern Augen aber auch die Schicksalsfrage fiir die Kirche
itberhaupt. Die Kirche wird im Leben der jetzigen Zeit
nur so viel Boden zu behaupten und zuriickzugewinnen ver-
mogen, als es ihr gegeben ist, als Trigerin der in der heiligen
Dreifaltigkeit abgebildeten Lebensgemeinschaft selbst Leben
zeugend, bewahrend und vollendend in dieser Welt drin zu
stehen. Das ist die Hohe ihrer Aufgabe — das aber auch ihr
Schicksal. Darum beginnt und schliesst die Kirche in allem
ihrem Tun kirchlicher Handlungen die Gebete, die Sakramente
und die Verkiindigung des Wortes mit der Anrufung des kiirzesten
und vollinhaltlichen Bekenntnisses: ,Im Namen des Vaters,
des Sohnes und des Heiligen Geistes®, weil sie keine anderswie
begriindete Lebensgemeinschaft kennt. Darum lag uns so viel
daran, die Frage der Lebensgemeinschaft, deren Triigerin die
Kirche nach Gottes Willen ist, von der Trinitdt her begriindet
zu wissen, weil in ihr ihr einziger Grund liegt. Und wir stimmen
mit dem russischen Religionsphilosophen Chomjakow iiberein,
der da bekennt: ,Die Einheit der Kirche folgt notwendig aus
der Einheit Gottes, da die Kirche keine Vielheit von Personen
in deren individueller Getrenntheit, sondern die Einheit der
gottlichen Gnade ist, welche in der Vielheit der gottlichen
Kreaturen lebt, die sich der Gnade unterwerfen. Die Einheit
der Kirche ist nicht scheinbar, nicht sinnbildlich, sondern wahr
und wesentlich, wie die FEinheit der zahlreichen Glieder in

einem lebendigen Korper.“
Max HEINZ.




	Die Kirche als Lebensgemeinschaft

