
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 19 (1929)

Heft: 3

Artikel: Die kirchlichen Unionsbestrebungen in Südindien

Autor: Neuhaus, K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404041

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404041
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


157

Die kirchlichen Unionsbestrebungen
in Südindien.

Indien, ein Land, grösser als Europa ohne Russland und
die Balkanstaaten, mit rund 320 Millionen Einwohnern, gilt für
die christlichen Missionen als das schwierigste Arbeitsgebiet.
Dort herrscht ein babylonisches Gewirr von 120 Sprachen. Der
Brahmanismus in seiner neuern Form, clem Hinduismus, mit
240 Millionen Anhängern, und der Mohammedanismus mit 60

Millionen Bekennern haben die uralte indische Kultur in sich
aufgenommen und sind im Volke tief verwurzelt. Der Parsis-

mus, eine Lichtreligion, entspricht indischer Art und auch primitive

heidnische, animistische Religionen haben bei kulturell tief-
stehenden Völkern Indiens seit Urzeiten Boden gefasst. Das

Kastenwesen, an sich unchristlich, kann nicht ohne weiteres
aufgegeben werden, weil das Volk in seiner Mehrheit sonst
seines sozialen und sittlichen Haltes beraubt wäre. Die gewaltigen
Kräfte des Nationalismus, die besonders seit dem Kriege auch
in Indien entbunden sind, wecken ein fast unüberwindbares
Misstrauen gegen christliche Missionare aus Europa und Amerika;
denn nur der Hindu und Moslem gelten als eigentliche patriotische

Inder. Dazu kommt, dass das Christentum in vielen
Denominationen, um nicht zu sagen Christentümern, um die
Seele des indischen Volkes wirbt. Der Erfolg ist in Anbetracht
des ungeheuren Aufwandes an Mitteln und Mühen bis heute
als recht bescheiden zu bezeichnen.

Schon seit dem 4. Jahrhundert lassen sich in Indien Spuren
des Christentums nachweisen, aber die erste grosszügige
Missionstätigkeit trieben in Indien, wie überhaupt im fernen Osten,
syrisch persische Nestorianer, welche im 6. Jahrhundert an der
malabarischen Küste eine grosse kirchliche Organisation schufen,
die sich allen Schwierigkeiten zum Trotz und trotz vielhundertjähriger

Isolierung und Bedrückung bis auf den heutigen Tag
gehalten hat. Diese „syrische" Kirche zählt jetzt noch etwa
320,000 Mitglieder, ohne die mit Rom unierten syrischen
Thomaschristen. Leider hat diese alte indische Kirche später wohl



— 158 —

infolge der eigenen inneren Nöte in Indien keine Missionstätigkeit
mehr entfalten können, obschon sie, da nur aus

Eingeborenen bestehend, infolge ihrer Überlieferung dazu in erster
Linie berufen gewesen wäre.

Erst mit der Landung des Vasco di Gama 1498 in Calicut,
der Hauptstadt von Malabar, betraten von der aktiveren
abendländischen Kirche her die ersten Missionare wieder indischen
Boden. Hinter ihnen stand die damals bedeutende Grossmacht
Portugal. Trotz blutiger Verfolgungen seitens der Mohammedaner

konnte durch Papst Paul III. bereits 1534 in Goa ein
Bistum gegründet werden, das 1557 zum Erzbistum mit 3 Suffra-

ganen erhoben wurde. Von Goa aus entfalteten besonders die
Jesuiten unter Franz Xaver, infolge ihrer Akkomodationsfähigkeit

an indisches Denken und indische Sitten, eine sehr erfolgreiche

Missionstätigkeit. Franziskaner, Barnabiten, Augustiner,
Theatiner und Oratorianer teilten sich bald mit ihnen in das

ungeheure Missionsgebiet. Mit dem Schwinden des portugiesischen

Einflusses und dem Eindringen holländischer und
englischer Machtströmungen wurde der Zuzug von europäischen
katholischen Missionaren beschränkt. Viele Missionare wurden
getötet oder vertrieben, die Kirchen zerstört und die
eingeborenen Christen verfolgt. Sultan Tippu Sahib von Mysora
liess 1782—1799 hundert Christen töten, zwang 40,000 zur
Apostasie und verkaufte 30,000 als Sklaven an Mohammedaner.
Ein schwerer Schlag für die katholischen Missionen in Indien
war die Aufhebung des Jesuitenordens. Zwar wurden die
jesuitischen Missionare durch Zöglinge des Pariser Missionsinstitutes
ersetzt und viele eingeborene Priester herbeigezogen, aber die
katholische Kirche, die um 1700 mehr als 21ji Millionen Seelen

zählte, ging bis 1800 auf 520,000 Seelen mit 400 Priestern zurück.
Mitte des 19. Jahrhunderts setzte mit dem Neuerwachen des

Missionsgeistes eine neue Missionsarbeit in Indien ein, deren

Ergebnis nach dem Atlas hierarchicus von 1913 sich in folgenden
Zahlen ausspricht: Die römisch-katholische Kirche Indiens ist
eingeteilt in 9 Erzbistümer, 22 Bistümer, 3 apostolische Vikariate,
4 Präfekturen mit 1268 nichtindischen und 1230 eingeborenen
Priestern, 638 Brüdern, 3592 Schwestern, 2776 Katecheten, 4920

eingeborenen Lehrern, 1108 Hauptstationen und 7208
Nebenstationen. Es gibt 5891 Kirchen und Kapellen, 27 theologische
Seminare mit 1121 Theologiestudierenden, 2643 Elementarschulen



— 159 —

rait 163,696 Schülern, 519 höhere Schulen rait 36,616 Schülern
und 15,273 Schülerinnen, 290 Waisenhäuser mit 14,706 Waisen,
48 Hospitäler, 175 Apotheken, 18 Buchdruckereien etc. Nach
der Volkszählung von 1911 gab es in Indien und Ceylon

Eingeborene lateinischen Ritus' 1,716,163

Eingeborene, mit Rom uniert 413,142
Eurasianische und europäische Katholiken 97,144

Total 2,226,449 Seelen

unter römischer Jurisdiktion. Ihre Zahl soll inzwischen wieder
auf 2'/« Millionen gewachsen sein.

Demgegenüber zeigen die von Rom getrennten syrischen
Christen, Anglikaner und Protestanten in 40 verschiedenen
Denominationen mit fast 1,400,000 Seelen ein höchst unerfreuliches

Bild kirchlicher Zerrissenheit. Die ganze Misere kirchlicher

Uneinigkeit ist von Europa und Amerika nach Indien
verpflanzt worden und lähmt die Stosskraft der Religion Jesu

Christi gewaltig. Die Protestanten hatten im 16. und 17.

Jahrhundert auf dem Gebiete der äussern Mission wenig oder gar-
nichts unternommen. Aber es ist nicht uninteressant, dass sämtliche

protestantische Missionen sich zuerst Indien als Feld ihrer
Tätigkeit erkoren. 1706 landeten die ersten protestantischen
Missionare in Tranquebar. Fast 100 Jahre später setzte dann
seitens der verschiedenen protestantischen Gemeinschaften eine

rührige Missionsarbeit in Indien ein. Es folgten 1792 englische
Baptisten, 1804 englische Freikirchen, 1814 englische Wesleyaner,
1815 amerikanische Baptisten, 1816 amerikanische protestantische

Missionsgesellschaft, 1823 anglikanische Kirche, 1824

schottische Presbyterianer und kalvinische Methodisten von
Wales, 1832 holländische reformierte Kirche, 1833 bischöfliche
Methodistonkirche, 1837 amerikanische Presbyterianer, 1843

Basler Mission. Später kamen dazu: Quäker, Jünger Christi,
6 verschiedene amerikanische Lutheraner, deutsche Lutheraner,
Kongregationalisten, Adventisten, Heilsarmee, Christian Science,
Ernste Bibelforscher, Liberale katholische Kirche der Anny
Besant und der bischöflichen Dynastie Leadbeater mit ihrem
Krishnamurti. Es ist begreiflich, dass ernste Christen angesichts
dieser Zersplitterung wertvoller Kräfte und der schwierigen
Aufgabe der Christianisierung eines Dreihundertmillionenvolkes
die betrübliche Lage der heutigen Christenheit in Indien mit



— 160 —

tiefster Beschämung empfinden und daher die kirchlichen
Unionsbestrebungen mit besonderm Eifer aufgriffen.

Wohl hatten die verschiedenen Missionsgesellschaften im
Anfange ohne besondere Vereinbarungen die Tätigkeitsgebiete
der andern gemieden, aber mit zunehmender Ausdehnung kamen
sie sich schliesslich doch gegenseitig ins Gehege und erschwerten
sich durch konfessionelle Polemik und wechselseitige
Konkurrenzierung eine erfolgreiche Propaganda. Das machte sich
besonders in Südindien störend bemerkbar, wo ausserdem alle
christlichen Gemeinschaften den wachsenden nationalen Ver-
selbständigungsbestrebungen auch auf kirchlichem Gebiete Rechnung

tragen mussten, und ihnen dadurch eine einheitliche
Stellungnahme nahegelegt wurde.

Aus einem Interessen verband amerikanischer und englischer
Kon gregationalisten, schottischer Presbyterianer und Freikirchen,
der holländischen reformierten Kirche Amerikas und der
reformierten Basler Mission entstand als organisches kirchliches
Gebilde die „Südindische Vereinigte Kirche", die im Mai 1919
Geistliche der anglikanischen Kirche nach Tranquebar einlud,
um Unionsbesprechungen einzuleiten. Bezeichnend war, dass

von den 33 Mitgliedern dieser Konferenz nur zwei, ein
Engländer und ein Amerikaner, Nichtinder waren. Über diese
Konferenz wurde im zweiten Heft 1925 dieser Zeitschrift, S. 85

bis 87, berichtet. Die syrische Kirche, die noch 1920 Interesse
an den indischen Unionsbemühungen bekundete, hat sich seither

völlig von der Bewegung zurückgezogen, wahrscheinlich
weil sie sich mit dem protestantischen Geiste der Gemeinschaften,
welche miteinander verhandelten, nicht verwandt fühlte.
Dagegen wurde die Wesleyanische Methodistenkirche Südindiens zu
den Verhandlungen hinzugezogen. Von 1920 bis 1929 hielt das

„vereinigte Komitee" der beteiligten Kirchen acht Konferenzen
ab, an denen die Wesleyaner von der fünften Konferenz ab
teilnahmen. Im März 1929 hat das Komitee der drei Kirchen
in Madras einstimmig ein Unionsschema angenommen, welches
in seinen Grundprinzipien den Beifall indischer kirchlicher
Behörden gefunden hat, aber als Ganzes noch nicht angenommen
ist. Auch haben die Mutterkirchen, bevor eine endgültige Union
zustande kommt, ihr letztes entscheidendes Wort dazu zu

sagen. Es wird ausdrücklich darauf hingewiesen, dass die
eigenartigen kirchlichen Verhältnisse in Südindien das Schema diktiert



— 161 —

haben, womit besondere Vereinbarungen wie auch besondere

Lücken, die man ausserhalb Indiens vielleicht bemerken wird,
zu erklären sind.

Die künftige „Vereinigte Kirche" will autonom sein, aber
doch ihre jetzigen Beziehungen zu den Heimatkirchen bewahren,
um von dort aus Missionare und materielle Hilfe zu empfangen.
Diese Bindung an die Mutterkirchen wird die Vereinigung nicht
erleichtern, weil von diesen die kirchlichen Prinzipien schärfer
betont werden als in den Missionskirchen, denen des Lebens

grüner Baum wichtiger ist als alle graue Theorie.
In einem Fortsetzungsausschuss hat jede der drei Einigungskirchen

drei ständige Vertreter. Zahlenmässig handelt es sich
bei der anglikanischen Kirche, die sich jetzt „Kirche von Indien,
Burma und Ceylon" nennt, um 395,883 Seelen in den Bistümern
Madras, Tinnevelly, Madura, Ramnad, Dornakal, Travancore
und Cochin, bei der Provinz der Wesleyaner Methodistenkirche,
die das Gebiet von Hyderabad, Mysora, Trichinopoly und Madras
umfasst, um 111,556 Seelen, bei der Vereinigten Kirche in
Südindien um 231,435 Seelen. Die Bedeutung der in Südindien
ziemlich weit gediehenen Einigungsverhandlungen liegt nicht
in der Anzahl der Anhänger von knapp 3/* Millionen, als in dem

Präzedenzfall, der hier geschaffen wird, der, wenn sich der
grosse Plan verwirklicht, nicht nur für das Missionsfeld, sondern
auch für England und Amerika bahnbrechend sein wird.

Als Unionsgrundlage gilt folgendes: A. Glaube und

Verfassung. Die drei Kirchen halten fest am Glauben an Jesus

Christus, den Erlöser der Menschheit. In Übereinstimmung mit
der Offenbarung* Gottes, die er brachte, da er selbst
fleischgewordener Gott ist, beten sie einen Gott in der Dreieinigkeit
und die Dreieinigkeit in der Einheit an. Die hl. Schriften des

Alten und Neuen Testaments enthalten alles, was zur Seligkeit
notwendig ist und sind letzte Richtschnur des Glaubens. Sie

nehmen das apostolische und nizänische Glaubensbekenntnis

an, weil diese den Glauben bezeugen und beschützen, der
beständig in der geistigen Erfahrung der Kirche Christi bestätigt
wird, und weil sie als Unionsgrundlage eine genügende
Feststellung des Glaubens sind. Sie glauben, dass die von Christus
verordneten Sakramente der Taufe und des Abendmahles Gnaden-
niittel sind, durch welche Gott in uns wirkt. Sie kommen darin
überein, dass sie in genauer Verwendung der Einsetzungsworte

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1920. 11



— 162 —

Christi und der von ihm bestimmten Elemente gespendet werden
sollen.

Sie glauben, dass das geistliche Amt eine Gabe Gottes durch
Christus an seine Kirche ist, Gott selbst hat Menschen durch
den heiligen Geist zu seinem Dienste berufen, deren Aufgabe
es ist, Gottes Volk zur Anbetung, zum Gebete und zur
Verherrlichung Gottes anzuleiten und durch seelsorgerische Dienste
— Predigt des Evangeliums und Spendung der Sakramente (alles
wirksam gemacht durch den Glauben) — denMenschen zu helfen,
die rettenden und heiligenden Gaben Christi zu empfangen und
sie für den Dienst Gottes bereit zu machen. Sie glauben, dass

Gott bei der Ordination in Antwort auf das Gebet der Kirche
denen, die er berufen und die seine Kirche für eine besondere
Art des Dienstes angenommen hat, einen Auftrag dazu und
ihnen die dazu notwendige Gnade gibt und verbürgt, eine Gnade,
die, wenn demütig gebraucht, die Diener befähigt, sie gültig zu
vollziehen.

Diesen Sätzen wird die wichtige Fussnote beigefügt: „Es
ist selbstverständlich, dass es in der Kompetenz der Vereinigten
Kirche liegt, ergänzende Feststellungen bezüglich des Glaubens
zur Anleitung für die Lehrer und zur Erbauung der Gläubigen
zu verfassen, vorausgesetzt, dass solche Feststellungen den
Wahrheiten der in der hl. Schrift geoffenbarten Religion nicht
widersprechen."

B. Der Episkopat in der Vereinigten Kirche. In Anerkennung
dessen, dass der Episkopat, der Rat der Presbyter und die
Gemeinden der Gläubigen ihre bestimmte Stellung in der
Lebensordnung der Vereinigten Kirche haben müssen, nimmt dieselbe
insbesondere den historischen Episkopat in konstitutioneller Form
als Teil ihrer Unionsgrundlage an, ohne damit zu beabsichtigen,
ein Urteil über den Episkopat oder eine Theorie über denselben
aufzustellen oder einzuschliessen.

Die drei Einigungskirchen nehmen einen historischen und

konstitutionellen Episkopat in dem Sinne an, dass in der
Vereinigten Kirche

1. die Bischöfe ihre Funktionen in Übereinstimmung mit
den Bräuchen der Kirche verrichten. Diese Funktionen werden
in der geschriebenen Verfassung der Vereinigten Kirche
benannt und umschrieben;



__ 163 —

2. dass die Bischöfe gewählt werden, und zwar von der in
Frage kommenden Diözese in jedem besondern Falle und von
den Autoritäten der Vereinigten Kirche, die als Ganzes in der
Ernennung eine wirksame Stimme hat;

3. dass der Zusammenhang mit dem historischen Episkopat
anfänglich und später tatsächlich aufrechterhalten wird, ohne
dass darin eine besondere Auslegung der Tatsache des
historischen Episkopates enthalten ist oder dass eine solche von irgend
einem Diener oder Mitgliede der Vereinigten Kirche verlangt
wird, und dass

4. jede Ordination von Geistlichen durch Handauflegung
der Bischöfe und jede Konsekration von Bischöfen durch Bischöfe
vollzogen wird. Bei jeder Bischofsweihe sollen drei Bischöfe
mitwirken.

C. Die Geistlichkeit der Vereinigten Kirche im Anfang. Die
Einigungskirchen kommen darin überein,

1. dass die Bischöfe der Diözesen der Kirche von Indien,
Burma und Ceylon, welche in die Vereinigte Kirche einbezogen
werden, als Bischöfe der Vereinigten Kirche angenommen werden,
vorausgesetzt, dass sie der Unionsgrundlage zustimmen und die
Verfassung der Vereinigten Kirche annehmen, und

dass alle andern Religionsdiener der drei Kirchen im Unionsgebiete

als Diener des Wortes und der Sakramente in der
Vereinigten Kirche anerkannt werden, indem jeder den Stand
behält (als ermächtigter Diener zur Feier des hl. Abendmahles
oder als Diakon oder als Kandidat), welchen er vor der Union
in seiner Kirche einnahm. Voraussetzung ist auch hier wiederum,
dass sie der Unionsgrundlage zustimmen und die Verfassung
der Vereinigten Kirche annehmen, und dass

2. diese Bischöfe und andere Religionsdiener alle Rechte
und Freiheiten behalten sollen, welche sie früher in ihren
Kirchen besässen, die sich jetzt vereinigen.

3. Diese Bischöfe und andern Religionsdiener sollen
zusammen mit den Bischöfen, die bei der Eröffnung der Union
konsekriert werden, die Anfangsgeistlichkeit der Vereinigten
Kirche bilden.

D. Als anfängliche Glieder der Vereinigten Kirche gelten alle
Kommunikanten der drei beteiligten Kirchen im Unionsgebiete.
Sie können nach Belieben in jeder ihrer Kirchen kommunizieren.
In gleicher Weise sollen alle Getauften und Katechumenen der



— 164 —

drei Kirchen als getaufte Mitglieder und als Katechumenen der
Vereinigten Kirche betrachtet werden.

E. Der Gottesdienst der Vereinigten Kirche. Die Einigungskirchen

anerkennen, dass sie danach trachten müssen, zum
gemeinsamen Wohle alles Gute zu bewahren, was sie als
getrennte Kirchen in ihrer Geschichte gewonnen haben, und dass

die Vereinigte Kirche in ihren Gemeinden die Freiheit behalten
muss, überlieferte kultische Formen zu gebrauchen, oder auch
nicht, je nachdem, wie es am besten zur Erbauung und zur
Anbetung Gottes im Geist und in der Wahrheit beiträgt. Sie

beabsichtigen daher nicht, wegen der Union irgendeine gegenwärtig

im Gebrauche befindliche gottesdienstliche Form zu
verbieten oder in der Vereinigten Kirche obligatorisch zu machen.

Gleichzeitig fassen die Einigungskirchen die allmähliche
Ausarbeitung eines liturgischen Buches oder einer gottesdienstlichen

Anleitung ins Auge, die alle bestehenden gottesdienstlichen

Formen umfasst, soweit sie sich für den Gottesdienst in
Indien als nützlich erwiesen haben. Sie soll aber auch solche
Liturgien enthalten, wie sie indisches Christentum unter Führung
des hl. Geistes für die Zukunft ausarbeiten mag.

F. Die Unabhängigkeit der Vereinigten Kirche. Die Einigungskirchen

kommen dahin überein, dass die Vereinigte Kirche in
allen geistlichen Angelegenheiten rechtlich frei von der Leitung
oder Vermittlung irgendeiner staatlichen Macht sein soll.
Ferner soll die Vereinigte Kirche eine selbständige Kirche sein,
frei von jeder gesetzlichen oder anderweitigen Kontrolle irgendeiner

Kirche oder ausser ihr stehenden Gesellschaft. Eingedenk
ihres Ursprunges, ihrer Geschichte und besondern Beziehungen
zu den Kirchen des Westens, denen sie ihr Dasein zu verdanken
haben, wird sich die Vereinigte Kirche der Notwendigkeit nicht
entziehen, mit andern Zweigen der katholischen Kirche
Beziehungen zu pflegen, mit denen die Vereinigungskirchen jetzt
in Gemeinschaft stehen. Auch anerkennen sie, dass die
Vereinigte Kirche als Teil der Gesamtkirche volles Gewicht auf
die Verlautbarungen von Körperschaften, welche die Gesamtheit

vertreten, legen muss. Insonderheit möchte sie wünschen, an

Verhandlungen und Entscheidungen eines ökumenischen Konzils
teilzunehmen, wenn ein solches durch Gottes Gnade eines Tages
zusammentreten sollte.



— 165 —

Über die Beziehungen der Vereinigten Kirche zu andern
Kirchen wird festgelegt, dass dieselbe in voller kirchlicher
Gemeinschaft mit den anglikanischen Kirchen, mit den Kirchen, aus
denen sich die Vereinigte Kirche in Südindien gebildet hat, und
den Kirchen, mit denen die Wesleyanische Kirche Südindiens
Gemeinschaft pflegt, stehen will. Man hofft, dass die Bischöfe der
Vereinigten Kirche zu den Lambeth-Konferenzen eingeladen
werden. Ähnliche Beziehungen sollen zu der presbyterianischen
Weltallianz und zu der ökumenischen Methodisten-Konferenz
angebahnt werden. Sie soll zu den Lambeth-Konferenzen wie zu
den beiden letztgenannten Organen, wenn möglich, Delegierte
senden. Auch hofft sie, von andern repräsentativen
Körperschaften von Kirchen, mit denen sie durch gemeinsame Arbeiten
in Berührung gekommen ist, eingeladen zu werden. Besonders
will sie mit andern Kirchen Indiens und Ceylons brüderliche
Beziehungen pflegen.

Die Vereinigungskirchen wünschen nicht, dass die
Geistlichen oder Mitglieder der Vereinigten Kirche irgendwelcher
Rechte wegen der Union verlustig gehen, die sie vor der Union
besässen. Die Vereinigte Kirche wird in ihrer Legislative und
Exekutive die Gewissensüberzeugung ihrer Mitglieder achten.

Die vollständige geistige Einheit innerhalb der Kirche in
Südindien, die das Endziel der Vereinigung ist, wird erst dann
erreicht werden, wenn alle Glieder der Kirche den Wunsch
und Willen haben, in allen ihren Kirchen die hl. Kommunion
zu empfangen. Sie ist entschlossen, in der Richtung alles zu
tun, was in ihren Kräften steht.

Die Vereinigungskirchen beschliessen, dass jeder Diener
der Vereinigten Kirche, der ausserhalb ihres Gebietes ordiniert
ist, die Freiheit haben soll, den kirchlichen Status, z. B. die
Verbindung mit dem Presbyterium der Heimat, zu bewahren,
den er vor der Union in der Kirche besass, in der er ordiniert
wurde.

Die Vereinigungskirchen beschliessen, dass jeder Diener
der Vereinigten Kirche die Freiheit hat, ein Amt in einer Kirche
ausserhalb ihres Gebietes auszuüben, das er vor der Union
ausüben durfte, sofern diese Dienste von jener Kirche gewünscht
werden.

Sie beschliessen ferner, es sei ihre Absicht und Erwartung,
dass jeder Diener, der ein ständiges Amt in der Vereinigten Kirche



— 166 —

ausübt, von einem Bischof geweiht werden muss. In den ersten
dreissig Jahren, die der Eröffnung der Union folgen, sollen die
Diener von jeder Kirche, deren Missionen die ursprünglich
getrennten Teile der Vereinigten Kirche gegründet haben, als
Diener der Vereinigten Kirche angenommen werden, wenn sie

bereit sind, der Unionsgrundlage zuzustimmen und versprechen,
die Verfassung der Vereinigten Kirche anzunehmen, wie es von
den Kandidaten verlangt wird, die vor der Ordination oder
ersten Anstellung in der neuen Kirche stehen. Nach dieser
Periode von dreissig Jahren wird die Vereinigte Kirche die
Frage von neuem prüfen und darüber entscheiden, ob von der
allgemeinen Regel der bischöflichen Ordination Ausnahmen
zugelassen werden dürfen.

Ausser den urkirchlichen Ämtern des Bischofs, Priesters
und Diakons wird in der Vereinigten Kirche auch das
allgemeine Priestertum der Gläubigen zu Geltung kommen. Die
Seelsorgegeistlichen sollen dafür sorgen, soweit das in ihrer Macht
steht, dass Laien ihre besonderen Gaben als Propheten,
Evangelisten, Lehrer und Krankcnheiler ausüben können. Insbesondere

sollen Kirchenälteste, die sorgfältig zu prüfen sind, den
Geistlichen bei ihrer geistlichen und administrativen Tätigkeit
helfen. Für die Pastorierung kleinerer Landgemeinden oder
Gruppen in Stadtpfarreien werden Pfarrhelfer ernannt. Laien,
welche die nötige christliche Erfahrung und übrige Eignung
besitzen, können als Laienprediger zugelassen werden. Man
sieht aus diesen Bestimmungen, wie man anglikanische,
kongregationalistische, presbyterianische und methodistische Elemente
zu vereinigen sucht.

Das hier in seinen Hauptzügen wiedergegebene Unionsschema

entwirft dann noch die Verfassung der Vereinigten Kirche,
legt die Funktionen und Verantwortlichkeiten der Bischöfe,
Priester und Diakone fest, sieht Diözesankonzilien und Synoden
vor und entwirft das Gerüst zum Kommuniongottesdienst und

Bestimmungen über die Taufe, über finanzielle Fragen, über die

Eröffnung der Union und die neue Diözesaneinteilung.
Das Schema ist inzwischen den Behörden der in Frage

kommenden Mutterkirchen vorgelegt worden, aber von keiner
Seite ist bisher eine amtliche Begutachtung erfolgt. Immerhin
ist dasselbe Gegenstand eingehender Studien geworden,
insbesondere hat sich die anglokatholische Partei der anglikanischen



— 167 —

Kirche in England damit befasst. Was von dieser Seite durch
ein Komitee, bestehend aus anglokatholischen Gelehrten und

Theologen, wie Bischof Dr. Gore, W. J. Sparrow-Simpson,
Dr. Darwell Stone u. a, an Bedenken und Einwänden vom
katholischen Standpunkte aus vorgebracht wurde, ist in einem

wichtigen Aktenstück niedergelegt, womit sich die Lambeth-
Konferenz von 1930 wird beschäftigen müssen.

Es lautet:
«Wir wünschen zuallererst unser tiefstes Mitgefühl unsern

indischen Mitchristen auszudrücken, dass Europäer, die ihnen
das Evangelium brachten, dasselbe keineswegs als Botschaft
von der einen katholischen Gemeinschaft, sondern verdunkelt
und belastet durch unsere lange bestehenden Teilungen und
Streitigkeiten darboten. Es ist durchaus verständlich, dass sie

diese Trennungen, in die sie selbst verstrickt sind, schmerzlich
empfinden. Sie interessieren sich nicht dafür und nehmen
dieselben um so übler auf, je mehr unter ihnen das Verlangen
wach wird, die indische Kirche auf eigenen Boden zu stellen.
Sie wollen nicht unter dem Zwange stehen, sich selbst als
abhängig von ausländischen Kirchen zu betrachten.

Wir begrüssen daher die Anstrengungen herzlich, die in
Südindien gemacht werden, um wenigstens einige der bestehenden

Trennungen beizulegen, indem sie ein Unionsschema
ausarbeiteten, welches alle nach Vereinigung strebenden Kirchen
ohne Aufgabe ihrer Grundsätze annehmen können.

1. Insofern die Einflüsse, unter denen die jetzt in Betracht
kommenden indischen Christen stehen, zum grössten Teile einen

spezifisch protestantischen Charakter tragen, ist es natürlich,
dass ihr Ausblick von der gleichen Art ist, und dass sie die
römischen Katholiken Indiens ganz unberücksichtigt lassen.

Sogar die syrischen Christen, ihre nächsten Nachbarn, die eine
zahlreiche Gruppe bilden, sind anscheinend leider nicht in ihre
Unterhandlungen einbezogen worden.

2. Es liegt nun auf der Hand, dass sich die ganze
anglikanische Gemeinschaft für diese Unterhandlungen interessieren
muss. Sie hat die Pflicht, dieselben zu prüfen. Vorgeschlagen
wird eine Union von südindischen Christen, welche die Vereinigte
Kirche gleichzeitig in Gemeinschaft mit den anglikanischen
Kirchen der Welt und mit einer Anzahl protestantischer,
nichtbischöflicher Kirchen lassen würde. So sind wir direkt an ihrem



— 168 —

Vorgehen beteiligt. Die anglikanische Gemeinschaft ist das kirchliche

Heim sowohl für Katholiken wie für Protestanten. Bei
dieser Lage der Dinge hat sie einen besondern Beruf, der Sache
der allgemeinen Wiedervereinigung zu dienen. Wir sind daher
gebunden, irgendwelche Vorschläge zur Wiedervereinigung nach
einer Richtung hin sorgfältig zu prüfen, um zu sehen, ob sie

irgendetwas enthalten, was ihre Annahme jenenAnglikanern
unmöglich machen würde, deren Ausblick anders gerichtet ist,
oder ob sie etwas vertreten, was die Bemühungen um
Wiedervereinigung nach einer andern Richtung vergeblich machen
würde. Wenn dieses als ein Hemmnis für die freie Entfaltung
der anglikanischen Gemeinschaft, wie sie jetzt ist, betrachtet
wird, so ist es ein ihrer vielgerühmten Umfassungsfähigkeit
innewohnendes Hemmnis. Ja, es ist klar, dass das vorgeschlagene

Schema, obschon es in seinen Zielen auf einen besondern
Kreis, Sudindien, beschränkt ist, bei Annahme ein entscheidender

Präzedenzfall sein würde, der in vielen Teilen der Welt
befolgt würde.

3. Es kann, so fürchten wir, keinem Zweifel unterliegen, dass

es in der Urkunde gewisse Züge gibt, welche katholisch gesinnte
Personen nur mit schweren Sorgen ins Auge fassen können.
Andere wiederum halten sie für so unvereinbar mit ihren Grundsätzen,

dass sie ihre Mitgliedschaft zu einer Kirche nicht
aufrechterhalten könnten, die derartige Grundsätze formell billigt.

Wir wollen zunächst nur solche Sätze behandeln, welche
in die letztere Kategorie fallen.

a) Wenn einmal die Union zustande gekommen ist, so
sollen nach dem Vorschlag des Schemas alle, die für den Dienst
der Kirche geweiht werden, von Bischöfen ordiniert werden.
Nach einer gewissen Zeit werden so alle bischöflich ordiniert sein.
Aber während einer auf dreissig Jahre berechneten Zwischenzeit

wird eine grosse Zahl von Prädikanten, welche als Diener
des Wortes und der Sakramente voll anerkannt werden müssen,
ohne bischöfliche Weihe sein, und während dieser Periode
wenigstens wird es für sie möglich sein, zur vollen Pastoration
in bisher anglikanischen Gemeinden zugelassen zu werden,
zeitweilig mit Zustimmung der betreffenden Gemeinde und ihres
Geistlichen, dauernd mit Zustimmung der Gemeinde und des

Bischofs. Es muss bemerkt werden, dass zwar der Protest eines

einzigen Mitgliedes dieses verhindern könnte, aber das berührt



— 169 —

das Prinzip nicht. Es muss besonders daran erinnert werden,
dass die Tradition unter den indischen Christen unserer
Gemeinschaft sie nicht dahin bringen würde, solch einen Hinweis
übel zu vermerken. Andrerseits hatte das Generalkonzil der
anglikanischen Kirche in Indien gerade diese Möglichkeit
sorgfältig ausgeschlossen.

Es ist daher nach unserm Urteil wesentlich, dass die vom
Generalkonzil ins Auge gefasste Einschränkung bedingungslos
anerkannt werden muss. Was die anglikanische Gemeinschaft
instand setzte, fest zusammenzuhalten, ist die Regel, dass

„kein Mann als Bischof, Priester oder Diakon in der Kirche
von England anzusehn, anzunehmen oder zur Vornahme einer
der genannten Funktionen zu dulden ist, welcher nicht berufen,
erforscht, geprüft und demzufolge nach dem Formular des

anglikanischen Ordinals zuzulassen ist, der nicht vorher die

bischöfliche Weihe empfangen hat". Ihre Kraft zum Zusammenhalten

in der Zukunft hängt von der Beobachtung dieser Regel
ab. Es ist ebenfalls war, dass ihre Aussicht, in Interkommunion
z. B. mit der orthodoxen und den altkatholischen Kirchen zu

treten, von der nämlichen Bedingung abhängt.
b) In dem Bericht ist der Gesichtspunkt von der „vollen

gegenseitigen Anerkennung der Ämter der Vereinigten Kirche"
ausgedrückt. Nun erkennen wir freudig an, dass „die Frucht
des Geistes" und seine Tätigkeit in nichtbischöflichen Kirchen
und in ihrer Geistlichkeit überreich offenbar geworden ist,
nicht zum wenigsten unter den Quäkern, welche alle
sakramentale Weihen verschmähen, und wir begrüssen das Prinzip,
dass Gott nicht an seine Sakramente gebunden ist, sondern
seine Gnaden spenden kann, wann und wem er will. Wir
anerkennen auch, dass Trennungen von der Kirche oft zum

grossen Teil der eigenen Schuld der Kirche zur Last fallen.
Wir fühlen auch keine Veranlassung, von irgendeinem Diener
oder Laien einer nichtbischöflichen Kirche einen Ausdruck des

Zweifels über die Wirklichkeit geistiger Gaben, die er glaubt
empfangen zu haben, zu fordern. Aber wir müssen fordern,
dass er zum wenigsten anerkenne, dass es der beständige
Glaube der Katholiken ist, dass das dreifache Amt das einzig
gültige Amt der Kirche ist, welches in ordnungsgemässer und
rechtmässiger Sukzession von den Aposteln her herabgekommen

ist, und dass deren Wiederherstellung, wo es verloren



— 170 —

gegangen ist, die notwendige Voraussetzung der Union ist.
So können wir nicht mit dem Ausdruck von der „vollen
Anerkennung" der verschiedenen geistlichen Diener als „Diener
des Wortes und der Sakramente" einverstanden sein, als ob kein
wesentlicher Unterschied wäre zwischen dem einen Amt und dem
andern. Auch sind wir nicht von der Feststellung befriedigt,
„der historische Episkopat in konstitutioneller Form ist die

„Methode" der Kirchenregierung, die mehr als eine andere
fähig ist, die organische Einheit der Kirche zu fördern und zu
bewahren". Dieses scheint uns völlig unangebracht zu sein,
wie wenn man aus dem Episkopat eine Sache der Nützlichkeit
und nicht des Prinzips machen wolle. Diese Ausdrücke mögen
den Geist derer bezeichnen, mit denen wir im Begriffe stehen,
in Union zu treten, aber sie sollten doch in jeder Urkunde
ausgelassen werden, die den gemeinsamen Geist beider
Parteien ausdrückt. Wir halten es daher für notwendig, wenn dem
Glauben der anglikanischen Kirche die gebührende Achtung
gezollt werden soll, dass das Wort „gegenseitig" in Abteilung I
des Beschlusses das Amt der Vereinigten Kirche betreffend
ausgelassen wird. Wir halten es auch für notwendig, die von dem
erwähnten Generalkonzil geforderte Sicherheit zu verschaffen,
dass die Geistlichen der bisher anglikanischen Gemeinden
immer Personen mit bischöflicherseits erteilten Weihen sein müssen.

Wir haben nichts dagegen einzuwenden, dass jetzige,
nichtbischöflich geweihte Prädikanten innerhalb der Vereinigten
Kirche bei den bisher nichtbischöflichen Gemeinden Dienste
leisten, bis die Zeit kommt, da alle die gleiche Ordination durch
Bischöfe erhalten haben werden.

c) Wir sind der Meinung, dass die Worte: „Wir beabsichtigen

und erwarten" nicht genau eine Vereinbarung ausdrücken,
dass eventuell alle Diener des Wortes und der Sakramente in
der Vereinigten Kirche bischöfllich ordiniert werden müssen.
Diese Vereinbarung soll unzweideutig als Grundlage der Union
ausgedrückt werden, und nicht nur als „Absicht und Erwartung".

Ferner scheint uns die Klausel, dass die Vereinigte
Kirche nach einer Periode von dreissig Jahren die Frage von
neuem prüfen wird, ob von der allgemeinen Regel der bischöflichen

Ordination Ausnahmen zugelassen werden sollen, mit
einer derartigen Abmachung unvereinbar zu sein. Sie sollte
daher fortfallen.



— 171 -
4. Es ist uns aufgefallen, dass eine Anzahl von höchst

wichtigen Punkten auf eine künftige Versammlung des

vereinigten Komitees verschoben ist, besonders die lebenswichtige
Frage der Stellung der Firmung in der Vereinigten Kirche,
die Fortdauer des Diakonates, Ehefragen und die Form der
Liturgie. Bezüglich dieser offen gelassenen Fragen sagen wir
daher vorläufig nur das eine, dass wir ernstlich darum bitten,
unter diesem Kapitel möge nichts vorgeschlagen werden, was
mit der Lehre der Schrift und der ständigen Tradition der
katholischen Kirche unvereinbar ist.

Wir haben bemerkt, dass für die Mitglieder des Komitees
eine offene Kommunionfeier (so glauben wir wenigstens die
gebrauchten Ausdrücke deuten zu müssen) gehalten wurde.
Das ist gegen die Satzungen unserer Kirche. Interkommunion
am Tische des Herrn ist das Ziel, dem wir zustreben, und
wird dieses offenbar machen, aber sie darf nicht als Mittel zur
Erreichung dieses Zieles betrachtet werden.

Wir sind um Erteilung einer Antwort gebeten worden,
welches das Minimalerfordernis sei, das in diesem Falle katholisch

empfindende Personen als Bedingung der Zustimmung zur
Union stellen sollten. Wir haben diese Frage, soweit wir konnten,
beantwortet, indem wir spezifizierten, was für Beschlüsse und
Ausdrücke von uns unmöglich angenommen werden können.
Aber wir möchten weiterhin feststellen, dass nach Beseitigung
der genannten Hindernisse durch weitere Unterhandlungen
und nach entsprechend abgeänderten Vorschlägen die Kirche
von Indien unserer Meinung nach in solche vorübergehende
Beziehungen der Gemeinschaft und Zusammenarbeit mit der

Vereinigten Kirche in Südindien treten könnte, so wie sie in
den vorliegenden Vorschlägen ins Auge gefasst sind, und zwar
im Hinblick auf die Erzielung der vollen und vollständigen
Interkommunion nach Schluss dieses Interims. In welche
Beziehungen die Vereinigte Kirche auch mit andern christlichen
Gemeinschaften treten möge, so ist sie unseres Erachtens von der

(anglikanischen) Kirche Indiens nur als vorübergehend zu
betrachten. Sie kann nur eingegangen werden im Hinblick auf
eine Ausdehnung der Union, aber nicht als ob sie eine
Stellungnahme zur vollen Interkommunion in sich schlösse. Das
sollte unseres Erachtens klar festgelegt werden. Wenn wir
dieses sagen, so lassen wir natürlich Erwägungen auser acht,



— 172 —

die aus der Behandlung von noch unerörterten Fragen
entstehen könnten.

Einige von uns sind so frei, noch eine weitere Anregung
beizufügen. Nach ihrer Meinung würden die Vorschläge des

Schemas ein ganz anderes Gesicht erhalten, wenn es möglich
wäre, die syrischen Nachbarchristen in die Union einzubeziehen
und das Prinzip anzunehmen, dass es im Hinblick auf die
gebotene Gelegenheit wünschenswert wäre, von ihrer Kirche die
ersten Weihen zu erhalten, die von keiner christlichen Kirche
bestritten würden. Die Anglikaner und Nicht-Anglikaner sollten
zur Zeit der Vereinigung bedingungsweise aus der Hand der
syrischen Bischöfe oder von Bischöfen, die sub conditione von
diesen geweiht wären, die Weihen empfangen. Das ist allerdings

nicht die Meinung des ganzen Komitees.
Wir müssen hinzufügen: So sehr wir uns nach Vereinigung"

sehnen, so sehr widerstrebt es uns, gegen irgendein Schema,
das sich mit Wiedervereinigung befasst, Einwendungen zu
erheben. Aber es liegt auf der Hand, dass wir nicht irgendein
lokales Schema ohne Rücksicht auf seine Beziehungen zum
ganzen Gebiet betrachten können. Wir können auch nicht umhin,

die Frage aufzuwerfen, ob eine besondere Methode, ein
Schisma zu heilen, nicht ein anderes Schisma hervorbringen
könnte.»

Diese von einem anglokatholischen Komitee verfassten
Bedenken sind in der kirchlichen Presse stark erörtert worden.
Der alljährliche Kongress der Anglokatholiken von Ende Juni,
der mit der Jahresversammlung der English Church Union, des

Organes der Anglokatholiken, gehalten wurde, unterstrich die

geäusserten Bedenken und Gefahren für den katholischen
Charakter der Kirche von England bei Annahme des Unionsschemas
durch die letzten kirchlichen Instanzen. Einige protestantisch
eingestellte Bischöfe — und das ist die Mehrheit in
Grossbritannien — sprachen sich zustimmend zu den Vorschlägen
von Bangalore und Madras aus. Für die anglikanische Kirche,
die als „Heimstätte für Katholiken und Protestanten" in
dauernden Krisen sich befinden muss, wird die Lambeth-Konferenz
von 1930 die Entscheidung bringen, ob die katholischen
Forderungen des kirchlich eifrigsten Teiles ihrer Anhänger noch
beachtet werden. Es wird besonders übel aufgenommen, dass die

Bischöfe von Nordindien gar nichts von den Abmachungen ihrer



— 173 —

südindischen Amtsbrüder gewusst haben. Die Gefahr eines
südindischen Schismas scheint sich aufzutun.

Aber auch in methodistischen Kreisen begegnet das Schema

heftigem Widerspruch. So sagte kürzlich der Präsident der
Wesleyanischen Methodisten-Konferenz in Plymouth, Dr. Loft-
house, über die Union folgendes: „Wenn die Kirche einmal eins
werden sollte, so muss sie evangelisch und nicht priesterlich
sein. Ihre Einheit ist das Werk der unmittelbaren Berührung
zwischen dem Gläubigen und seinem Erlöser und nicht die Einheit

des Bischofs, des Priesters, oder die Ordnung, durch welche
die Segnungen dieser Berührung erteilt werden. Die Kirche —
ich sehe mich genötigt, das zu sagen — ist die Kirche begnadigter

Sünder und nicht die Kirche getaufter Kommunikanten."
Evangelisch und priesterlich ist nun keine Antithesis. Kein
Katholik wird das Recht des Gläubigen auf unmittelbaren
Zutritt zu Gott leugnen. Der Glaube an den im Evangelium
geoffenbarten Christus ist ihm Grund und Vorbedingung der
Sündenvergebung und Erlösung, wie auch zum wirksamen und würdigen
Empfang der Sakramente der Glaube vorausgesetzt wird.

Nun wird das Schema den höchsten Instanzen der acht
Mutterkirchen vorgelegt werden. Dann kommt es an die letzten
Instanzen der Unionskirchen in Indien zurück und erst dann fällt
die letzte Entscheidung. Es ist somit noch mit wenigstens drei
Jahren zu rechnen, bis die Union perfekt wird. Es ist leichter,
ein Schisma herbeizuführen, als es zu heilen.

Basel. K. Neuhaus.


	Die kirchlichen Unionsbestrebungen in Südindien

