Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 19 (1929)

Heft: 3

Artikel: Die kirchlichen Unionsbestrebungen in Sudindien
Autor: Neuhaus, K.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404041

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404041
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 107 —

Die kirchlichen Unionsbestrebungen
in Sitdindien.

Indien, ein Land, grosser als Europa ohne Russland und
die Balkanstaaten, mit rund 320 Millionen Einwohnern, gilt fiir
die christlichen Missionen als das schwierigste Arbeitsgebiet.
Dort herrscht ein babylonisches Gewirr von 120 Sprachen. Der
Brahmanismus in seiner neuern Form, dem Hinduismus, mit
240 Millionen Anhéingern, und der Mohammedanismus mit 60
Millionen Bekennern haben die uralte indische Kultur in sich
aufgenommen und sind im Volke tief verwurzelt. Der Parsis-
mus, eine Lichtreligion, entspricht indischer Art und auch primi-
tive heidnische, animistische Religionen haben bei kulturell tief-
stehenden Volkern Indiens seit Urzeiten Boden gefasst. Das
Kastenwesen, an sich unchristlich, kann nicht ohne weiteres
aufgegeben werden, weil das Volk in seiner Mehrheit sonst
seines sozialen und sittlichen Haltes beraubt wire. Die gewaltigen
Krifte des Nationalismus, die besonders seit dem Kriege auch
in Indien entbunden sind, wecken ein fast uniiberwindbares
Misstrauen gegen christliche Missionare aus Europa und Amerika;
denn nur der Hindu und Moslem gelten als eigentliche patrio-
tische Inder. Dazu kommt, dass das Christentum in vielen
Denominationen, um nicht zu sagen Christentiimern, um die
Seele des indischen Volkes wirbt. Der Erfolg ist in Anbetracht
des ungeheuren Aufwandes an Mitteln und Mithen bis heute
als recht bescheiden zu bezeichnen,

Schon seit dem 4. Jabrhundert lassen sich in Indien Spuren
des Christentums nachweisen, aber die erste grossziigige Mis-
sionstéitigkeit trieben in Indien, wie tiberhaupt im fernen Osten,
syrisch-persische Nestorianer, welche im 6. Jahrhundert an der
malabarischen Kiiste eine grosse kirchliche Organisation schufen,
die sich allen Schwierigkeiten zum Trotz und trotz vielhundert-
jahriger Isolierung und Bedriickung bis auf den heutigen Tag
gehalten hat. Diese ,syrische“ Kirche ziihlt jetzt noch etwa
320,000 Mitglieder, ohne die mit Rom unierten syrischen Thomas-
christen. Leider hat diese alte indische Kirche spiiter wohl



— 188 —

infolge der eigenen inneren Note in Indien keine Missionstiitig-
keit mehr entfalten konnen, obschon sie, da nur aus Einge-
borenen bestehend, infolge ihrer Uberlieferung dazu in erster
Linie berufen gewesen wére.

Erst mit der Landung des Vasco di Gama 1498 in Calicut,
der Hauptstadt von Malabar, betraten von der aktiveren abend-
lindischen Kirche her die ersten Missionare wieder indischen
Boden. Hinter ihnen stand die damals bedeutende Grossmacht
Portugal. Trotz blutiger Verfolgungen seitens der Mohamme-
daner konnte durch Papst Paul III. bereits 1534 in Goa ecin
Bistum gegriindet werden, das 1557 zum Erzbistum mit 3 Suffra-
ganen erhoben wurde. Von Goa aus entfalteten besonders die
Jesuiten unter Franz Xaver, infolge ihrer Akkomodationsfihig-
keit an indisches Denken und indische Sitten, eine sehr erfolg-
reiche Missionstiatigkeit. Franziskaner, Barnabiten, Augustiner,
Theatiner und Oratorianer teilten sich bald mit ihnen in das
ungeheure Missionsgebiet. Mit dem Schwinden des portugiesi-
schen Einflusses und dem Eindringen hollindischer und eng-
lischer Machtstromungen wurde der Zuzug von europiischen
katholischen Missionaren beschrinkt. Viele Missionare wurden
getotet oder vertrieben, die Kirchen zerstort und die einge-
borenen Christen verfolgt. Sultan Tippu Sahib von Mysora
liess 1782—1799 hundert Christen toten, zwang 40,000 zur Apo-
stasie und verkaufte 30,000 als Sklaven an Mohammedaner.
Ein schwerer Schlag fiir die katholischen Missionen in Indien
war die Aufhebung des Jesuitenordens. Zwar wurden die jesu-
itischen Missionare durch Zoglinge des Pariser Missionsinstitutes
ersetzt und viele eingeborene Priester herbeigezogen, aber die
katholische Kirche, die um 1700 mehr als 2'/» Millionen Seelen
zihlte, ging bis 1800 auf 520,000 Seelen mit 400 Priestern zuriick.
Mitte des 19. Jahrhunderts setzte mit dem Neuerwachen des
Missionsgeistes eine neue Missionsarbeit in Indien ein, deren
Ergebnis nach dem Atlas hierarchicus von 1913 sich in folgenden
Zahlen ausspricht: Die romisch-katholische Kirche Indiens ist
eingeteilt in 9 Erzbistiimer, 22 Bisttimer, 3 apostolische Vikariate,
4 Prifekturen mit 1268 nichtindischen und 1230 eingeborenen
Priestern, 638 Briidern, 3592 Schwestern, 2776 Katecheten, 4920
cingeborenen Lehrern, 1108 Hauptstationen und 7208 Neben-
stationen. Es gibt 5891 Kirchen und Kapellen, 27 theologische
Seminare mit 1121 Theologiestudierenden, 2643 Elementarschulen



— 159 —

mit 163,696 Schiillern, 519 hoéhere Schulen mit 36,616 Schiilern
und 15,273 Schiilerinnen, 290 Waisenhduser mit 14,706 Waisen,
48 Hospitiler, 175 Apotheken, 18 Buchdruckereien etc. Nach
der Volksziihlung von 1911 gab es in Indien und Ceylon

Eingeborene lateinischen Ritus’ . . . . 1,716,163
Eingeborene, mit Rom uniert . . . . . 413,142
Eurasianische und europiiische Katholiken — 97,144

Total 2,226,449 Seelen

unter romischer Jurisdiktion. Thre Zahl soll inzwischen wieder
auf 21/; Millionen gewachsen sein.

Demgegeniiber zeigen die von Rom getrennten syrischen
Christen, Anglikaner und Protestanten in 40 verschiedenen
Denominationen mit fast 1,400,000 Seelen ein héchst unerfreu-
liches Bild kirchlicher Zerrissenheit. Die ganze Misere kirch-
licher Uneinigkeit ist von Europa und Amerika nach Indien
verpflanzt worden und lihmt die Stosskraft der Religion Jesu
Christi gewaltig. Die Protestanten hatten im 16. und 17. Jahr-
hundert auf dem Gebiete der iussern Mission wenig oder gar-
nichts unternommen. Aber es ist nicht uninteressant, dass simt-
liche protestantische Missionen sich zuerst Indien als Feld ihrer
Titigkeit erkoren. 1706 landeten die ersten protestantischen
Missionare in Tranquebar. Fast 100 Jahre spiiter setzte dann
seitens der verschiedenen protestantischen Gemeinschaften eine
rithrige Missionsarbeit in Indien ein. Es folgten 1792 englische
Baptisten, 1804 englische Freikirchen, 1814 englische Wesleyaner,
1815 amerikanische Baptisten, 1816 amerikanische protestan-
tische Missionsgesellschaft, 1823 anglikanische Kirche, 1824
schottische Presbyterianer und Kkalvinische Methodisten von
Wales, 1832 holliindische reformierte Kirche, 1833 bischofliche
Methodistenkirche, 1837 amerikanische Presbyterianer, 1843
Basler Mission. Spiter kamen dazu: Quiker, Jiinger Christi,
6 verschiedene amerikanische Lutheraner, deutsche Lutheraner,
Kongregationalisten, Adventisten, Heilsarmee, Christian Science,
Ernste Bibelforscher, Liberale katholische Kirche der Anny
Besant und der bischoflichen Dynastie Leadbeater mit ihrem
Krishnamurti. Es ist begreiflich, dass ernste Christen angesichts
dieser Zersplitterung wertvoller Kriifte und der schwierigen
Aufgabe der Christianisierung eines Dreihundertmillionenvolkes
die betriibliche Lage der heutigen Christenheit in Indien it



— 160 —

tiefster Beschidmung empfinden und daher die kirchlichen Unions-
hestrebungen mit besonderm Eifer aufgriffen.

Wohl hatten die verschiedenen Missionsgesellschaften im
Anfange ohne besondere Vereinbarungen die Tatigkeitsgebiete
der andern gemieden, aber mit zunehmender Ausdehnung kamen
sie sich schliesslich doch gegenseitig ins Gehege und erschwerten
sich durch konfessionelle Polemik und wechselseitige Konkur-
renzierung eine erfolgreiche Propaganda. Das machte sich be-
sonders in Siidindien storend bemerkbar, wo ausserdem alle
christlichen Gemeinschaften den wachsenden nationalen Ver-
selbstindigungsbestrebungen auch auf kirchlichem Gebiete Rech-
nung tragen mussten, und ihnen dadurch eine einheitliche
Stellungnahme nahegelegt wurde.

Aus einem Interessenverband amerikanischer und englischer
Kongregationalisten, schottischer Presbyterianer und Freikirchen,
der holldndischen reformierten Kirche Amerikas und der re-
formierten Basler Mission entstand als organisches kirchliches
(tebilde die ,Sidindische Vereinigte Kirche“, die im Mai 1919
Geistliche der anglikanischen Kirche nach Tranquebar einlud,
um Unionsbesprechungen einzuleiten. Bezeichnend war, dass
von den 33 Mitgliedern dieser Konferenz nur zwei, ein Eng-
linder und ein Amerikaner, Nichtinder waren. Uber diese
Konferenz wurde im zweiten Heft 1925 dieser Zeitschrift, S. 85
bis 87, berichtet. Die syrische Kirche, die noch 1920 Interesse
an den indischen Unionsbemiihungen bekundete, hat sich seit-
her vollig von der Bewegung zuriickgezogen, wahrscheinlich
weil sie sich mit dem protestantischen Geiste der Gemeinschaften,
welche miteinander verhandelten, nicht verwandt fiihlte. Da-
gegen wurde die Wesleyanische Methodistenkirche Siidindiens zu
den Verhandlungen hinzugezogen. Von 1920 bis 1929 hielt das
pvereinigte Komitee“ der beteiligten Kirchen acht Ionferenzen
ab, an denen die Wesleyaner von der fiinften Konferenz ab
teilnahmen. Im Miirz 1929 hat das Komitee der drei Kirchen
in Madras einstimmig ein Unionsschema angenommen, welches
in seinen Grundprinzipien den Beifall indischer kirchlicher Be-
hérden gefunden hat, aber als Ganzes noch nicht angenommen
ist. Auch haben die Mutterkirchen, bevor eine endgiiltige Union
zustande kommt, ihr letztes entscheidendes Wort dazu zu
sagen. Es wird ausdriicklich darauf hingewiesen, dass die eigen-
artigen kirchlichen Verhiiltnisse in Siidindien das Schema diktiert



— 161 —

haben, womit besondere Vereinbarungen wie auch besondere
Liucken, die man ausserhalb Indiens vielleicht bemerken wird,
zu erkldren sind.

Die kiinftige ,Vereinigte Kirche“ will autonom sein, aber
doch ihre jetzigen Beziehungen zu den Heimatkirchen bewahren,
um von dort aus Missionare und materielle Hilfe zu empfangen.
Diese Bindung an die Mutterkirchen wird die Vereinigung nicht
erleichtern, weil von diesen die kirchlichen Prinzipien schirfer
betont werden als in den Missionskirchen, denen des Lebens
grilmer Baum wichtiger ist als alle graue Theorie.

In einem Fortsetzungsausschuss hat jede der drei Einigungs-
kirchen drei stindige Vertreter. Zahlenmiissig handelt es sich
bei der anglikanischen Kirche, die sich jetzt ,Kirche von Indien,
Burma und Ceylon“ nennt, um 395,883 Seelen in den Bistiimern
Madras, Tinnevelly, Madura, Ramnad, Dornakal, Travancore
und Cochin, bei der Provinz der Wesleyaner Methodistenkirche,
die das Gebiet von Hyderabad, Mysora, Trichinopoly und Madras
umfasst, um 111,556 Seelen, bei der Vereinigten Kirche in Siid-
indien um 231,435 Seelen. Die Bedeutung der in Siudindien
ziemlich weit gediehenen Einigungsverhandlungen liegt nicht
in der Anzahl der Anhinger von knapp 3/s Millionen, als in dem
Priizedenzfall, der hier geschaffen wird, der, wenn sich der
grosse Plan verwirklicht, nicht nur fiir das Missionsfeld, sondern
auch fir England und Amerika bahnbrechend sein wird.

Als Unionsgrundlage gilt folgendes: A. Glaube und Ver-
fassung. Die drei Kirchen halten fest am Glauben an Jesus
Christus, den Erloser der Menschheit. In Ubereinstimmung mit
der Offenbarung Gottes, die er brachte, da er selbst fleisch-
gewordener Gott ist, beten sie einen Gott in der Dreieinigkeit
und die Dreieinigkeit in der Einheit an. Die hl. Schriften des
Alten und Neuen Testaments enthalten alles, was zur Seligkeit
notwendig ist und sind letzte Richtschnur des Glaubens. Sie
nehmen das apostolische und niziinische Glaubensbekenntnis
an, weil diese den Glauben bezeugen und beschitzen, der be-
stindig in der geistigen Erfahrung der Kirche Christi bestiitigt
wird, und weil sie als Unionsgrundlage eine gentigende Fest-
stellung des Glaubens sind. Sie glauben, dass die von Christus
verordneten Sakramente der Taufe und des Abendmahles Gnaden-
mittel sind, durch welche Gott in uns wirkt. Sie kommen darin
liberein, dass sie in genauer Verwendung der Einsetzungsworte

Internat. kirchl, Zeitschrift, Heft 3, 1920, 11



— 162 -

Christi und der von ihm bestimmten Elemente gespendet werden
sollen.

Sie glauben, dass das geistliche Amt eine Gabe Gottes durch
Christus an seine Kirche ist. Gott selbst hat Menschen durch
den heiligen Geist zu seinem Dienste berufen, deren Aufgabe
es ist, Gottes Volk zur Anbetung, zum Gebete und zur Ver-
herrlichung Gottes anzuleiten und durch seelsorgerische Dienste
— Predigt des Evangeliums und Spendung der Sakramente (alles
wirksam gemacht durch den Glauben) -— den Menschen zu helfen,
die rettenden und heiligenden Gaben Christi zu empfangen und
sie fiir den Dienst Gottes bereit zu machen. Sie glauben, dass
Gott bei der Ordination in Antwort auf das Gebet der Kirche
denen, die er berufen und die seine Kirche fiir eine besondere
Art des Dienstes angenommen hat, einen Auftrag dazu und
ihnen die dazu notwendige Gnade gibt und verbiirgt, eine Gnade,
die, wenn demiitig gebraucht, die Diener befiihigt, sie giiltig zu
vollziehen.

Diesen Siitzen wird die wichtige Fussnote beigefigt: ,Es
ist selbstverstindlich, dass es in der Kompetenz der Vereinigten
Kirche liegt, ergéiinzende Feststellungen beziiglich des Glaubens
zur Anleitung fiir die Lehrer und zur Erbauung der Glaubigen
zu verfassen, vorausgesetzt, dass solche Feststellungen den
Wabhrheiten der in der hl. Schrift geoffenbarten Religion nicht
widersprechen.“

B. Der Episkopat in der Vereinigten Kirche. In Anerkennung
dessen, dass der Episkopat, der Rat der Presbyter und die Ge-
meinden der Gléubigen ihre bestimmte Stellung in der Lebens-
ordnung der Vereinigten Kirche haben miissen, nimmt dieselbe
insbesondere den historischen Episkopat in konstitutioneller Form
als Teil ihrer Unionsgrundlage an, ohne damit zu beabsichtigen,
ein Urteil iilber den Episkopat oder eine Theorie iiber denselben
aufzustellen oder einzuschliessen.

Die drei Einigungskirchen nehmen einen historischen und
konstitutionellen Episkopat in dem Sinne an, dass in der Ver-
einigten Kirche

1. die Bischéfe ihre Funktionen in Ubereinstimmung mit
der. Briiuchen der Kirche verrichten. Diese Funktionen werden
in der geschriebenen Verfassung der Vereinigten Kirche be-
nannt und umschrieben;



= 168 ==

2. dass die Bischife gewidhlt werden, und zwar von der in
Frage kommenden Dibzese in jedem besondern Falle und von
den Autoritiiten der Vereinigten Kirche, die als Ganzes in der
Ernennung eine wirksame Stimme hat;

3. dass der Zusammenhang mit dem historischen Episkopat
anfinglich und spiiter tatsiichlich aufrechterhalten wird, ohne
dass darin eine besondere Auslegung der Tatsache des histo-
rischen Episkopates enthalten ist oder dass eine solche von irgend
einem Diener oder Mitgliede der Vereinigten Kirche verlangt
wird, und dass

4. jede Ordination von Geistlichen durch Handauflegung
der Bischofe und jede Konsekration von Bischéfen durch Bischofe
vollzogen wird. Bei jeder Bischofsweihe sollen drei Bischofe
mitwirken.

C. Die Geistlichkeit der Vereinigten Kirche im Anfang. Die
Einigungskirchen kommen darin iiberein,

1. dass die Bischofe der Divzesen der Kirche von Indien,
Burma und Ceylon, welche in die Vereinigte Kirche einbezogen
werden, als Bischofe der Vereinigten Kirche angenommen werden,
vorausgesetzt, dass sie der Unionsgrundlage zustimmen und die
Verfassung der Vereinigten Kirche annehmen, und

dass alle andern Religionsdiener der drei Kirchen im Unions-
gebiete als Diener des Wortes und der Sakramente in der Ver-
einigten Kirche anerkannt werden, indem jeder den Stand be-
hiilt (als erméichtigter Diener zur Feier des hl. Abendmahles
oder als Diakon oder als Kandidat), welchen er vor der Union
in seiner Kirche einnahm. Voraussetzung ist auch hier wiederum,
dass sie der Unionsgrundlage zustimmen und die Verfassung
der Vereinigten Kirche annehmen, und dass

2. diese Bischofe und andere Religionsdiener alle Rechte
und Freiheiten behalten sollen, welche sie frither in ihren
Kirchen besassen, die sich jetzt vereinigen.

3. Diese Bischofe und andern Religionsdiener sollen zu-
sammen mit den Bischofen, die bei der Eroffnung der Union
konsekriert werden, die Anfangsgeistlichkeit der Vereinigten
Kirche bilden.

D. Als anfingliche Glieder der Vereinigten Kirche gelten alle
Kommunikanten der drei beteiligten Kirchen im Unionsgebiete.
Sie konnen nach Belieben in jeder ihrer Kirchen kommunizieren.
In gleicher Weise sollen alle Getauften und Katechumenen der



— 164 —

drei Kirchen als getaufte Mitglieder und als Katechumenen der
Vereinigten Kirche betrachtet werden.

E. Der Gottesdienst der Vereinigten Kirche. Die Einigungs-
kirchen anerkennen, dass sie danach trachten miissen, zum ge-
meinsamen Wohle alles Gute zu bewahren, was sie als ge-
trennte Kirchen in ihrer Geschichte gewonnen haben, und dass
die Vereinigte Kirche in ihren Gtemeinden die Freiheit behalten
muss, iberlieferte kultische Formen zu gebrauchen, oder auch
nicht, je nachdem, wie es am besten zur Erbauung und zur
Anbetung Gottes im Geist und in der Wahrheit beitrigt. Sie
beabsichtigen daher nicht, wegen der Union irgendeine gegen-
wirtig im Gebrauche befindliche gottesdienstliche Form zu ver-
bieten oder in der Vereinigten Kirche obligatorisch zu machen.

(Gleichzeitig fassen die Einigungskirchen die allméhliche
Ausarbeitung eines liturgischen Buches oder einer gottesdienst-
lichen Anleitung ins Auge, die alle bestehenden gottesdienst-
lichen Formen umfasst, soweit sie sich fiir den Gottesdienst in
Indien als niitzlich erwiesen haben. Sie soll aber auch solche
Liturgien enthalten, wie sie indisches Christentum unter Fiihrung
des hl. Geistes fiir die Zukunft ausarbeiten mag.

F. Die Unabhingigkeit der Vereinigten Kirche. Die Einigungs-
kirchen kommen dahin tiberein, dass die Vereinigte Kirche in
allen geistlichen Angelegenheiten rechtlich frei von der Leitung
oder Vermittlung irgendeiner staatlichen Macht sein soll.
Ferner soll die Vereinigte Kirche eine selbstindige Kirche sein,
frei von jeder gesetzlichen oder anderweitigen Kontrolle irgend-
einer Kirche oder ausser ihr stehenden Gesellschaft. Eingedenk
ihres Ursprunges, ihrer Geschichte und besondern Beziehvungen
zu den Kirchen des Westens, denen sie ihr Dasein zu verdanken
haben, wird sich die Vereinigte Kirche der Notwendigkeit nicht
entziehen, mit andern Zweigen der katholischen Kirche Be-
ziehungen zu pflegen, mit denen dic Vereinigungskirchen jetzt
in Gemeinschaft stehen. Auch anerkennen sie, dass die Ver-
cinigte Kirche als Teil der Gesamtkirche volles Gewicht auf
die Verlautbarungen von Korperschaften, welche die Gesamtheit
vertreten, legen muss. Insonderheit moéchte sie wiinschen, an
Verhandlungen und Entscheidungen eines skumenischen Konzils
teilzunehmen, wenn ein solches durch Gottes Gnade eines Tages
zZusammentreten sollte.



— 166 —

Uber die Beziehungen der Vereinigten Kirche zu andern
Kirchen wird festgelegt, dass dieselbe in voller kirchlicher Ge-
meinschaft mit den anglikanischen Kirchen, mit den Kirchen, aus
denen sich die Vereinigte Kirche in Siidindien gebildet hat, und
den Kirchen, mit denen die Wesleyanische Kirche Siidindiens Ge-
meinschaft pflegt, stehen will. Man hofft, dass die Bischife der
Vereinigten Kirche zu den Lambeth-Konferenzen eingeladen
werden. Ahnliche Bezichungen sollen zu der presbyterianischen
Weltallianz und zu der o6kumenischen Methodisten-Konferenz
angebahnt werden. Sie soll zu den Lambeth-Konferenzen wie zu
den beiden letztgenannten Organen, wenn moglich, Delegierte
senden. Auch hofft sie, von andern reprisentativen Korper-
schaften von Kirchen, mit denen sie durch gemeinsame Arbeiten
in Beriihrung gekommen ist, eingeladen zu werden. Besonders
will sie mit andern Kirchen Indiens und Ceylons briiderliche
Beziehungen pflegen.

Die Vereinigungskirchen wiinschen nicht, dass die Geist-
lichen oder Mitglieder der Vereinigten Kirche irgendwelcher
Rechte wegen der Union verlustig gehen, die sie vor der Union
besassen. Die Vereinigte Kirche wird in ihrer Legislative und
Exekutive die Gewissensiiberzeugung ihrer Mitglieder achten.

Die vollstiindige geistige Einheit innerhalb der Kirche in
Siidindien, die das Endziel der Vereinigung ist, wird erst dann
erreicht werden, wenn alle Glieder der Kirche den Wunsch
und Willen haben, in allen ihren Kirchen die hl. Kommunion
zu empfangen. Sie ist entschlossen, in der Richtung alles zu
tun, was in ihren Kriiften steht.

Die Vereinigungskirchen beschliessen, dass jeder Diener
der Vereinigten Kirche, der ausserhalb ihres Gebietes ordiniert
ist, die Freiheit haben soll, den Kkirchlichen Status, z. B. die
Verbindung mit dem Presbyterium der Heimat, zu bewahren,
den er vor der Union in der Kirche besass, in der er ordiniert
wurde.

Die Vereinigungskirchen beschliessen, dass jeder Diener
der Vereinigten Kirche die Freiheit hat, ein Amt in einer Kirche
ausserhalb ihres Gebietes auszuiiben, das er vor der Union aus-
iben durfte, sofern diese Dienste von jener Kirche gewiinscht
werden.

Sie beschliessen ferner, es sei ihre Absicht und Erwartung,
dass jeder Diener, der ein stiindiges Amt in der Vereinigten Kirche



— 166 —

ausiibt, von einem Bischof geweiht werden muss. In den ersten
dreissig Jahren, die der Eroffnung der Union folgen, sollen die
Diener von jeder Kirche, deren Missionen die urspriinglich ge-
trennten Teile der Vereinigten Kirche gegriindet haben, als
Diener der Vereinigten Kirche angenommen werden, wenn sie
bereit sind, der Unionsgrundlage zuzustimmen und versprechen,
die Verfassung der Vereinigten Kirche anzunehmen, wie es von
den Kandidaten verlangt wird, die vor der Ordination oder
ersten Anstellung in der neuen Kirche stehen. Nach dieser
Periode von dreissig Jahren wird die Vereinigte Kirche die
Frage von neuem priifen und dariiber entscheiden, ob von der
allgemeinen Regel der bischoéflichen Ordination Ausnahmen zu-
gelassen werden diirfen.

Ausser den urkirchlichen Amtern des Bischofs, Priesters
und Diakons wird in der Vereinigten Kirche auch das allge-
meine Priestertum der Gliaubigen zu Geltung kommen. Die Seel-
sorgegeistlichen sollen dafiir sorgen, soweit das in ihrer Macht
steht, dass Laien ihre besonderen Gaben als Propheten, Evan-
gelisten, Lehrer und Krankenheiler ausiiben kénnen. Insbeson-
dere sollen Kircheniilteste, die sorgfiltig zu prifen sind, den
Greistlichen bei ihrer geistlichen und administrativen Titigkeit
helfen. Fir die Pastorierung kleinerer Landgemeinden oder
Gruppen in Stadtpfarreien werden Pfarrhelfer ernannt. Laien,
welche die nétige christliche Erfahrung und iibrige Eignung
besitzen, konnen als Laienprediger zugelassen werden. Man
sieht aus diesen Bestimmungen, wie man anglikanische, kongre-
gationalistische, presbyterianische und methodistische Elemente
zu vereinigen sucht.

Das hier in seinen Hauptziigen wiedergegebene Unions-
schema entwirft dann noch die Verfassung der Vereinigten Kirche,
legt die Funktionen und Verantwortlichkeiten der Bischofe,
Priester und Diakone fest, sieht Ditzesankonzilien und Synoden
vor und entwirft das Geriist zum Kommuniongottesdienst und
Bestimmungen tiber die Taufe, tiber finanzielle Fragen, iiber die
Eroffnung der Union und die neue Dibdzesaneinteilung.

Das Schema ist inzwischen den Behérden der in Frage
kommenden Mutterkirchen vorgelegt worden, aber von keiner
Seite ist bisher eine amtliche Begutachtung erfolgt. Immerhin
ist dasselbe Gegenstand eingehender Studien geworden, insbe-
sondere hat sich die anglokatholische Partei der anglikanischen



— 167 —

Kirche in England damit befasst. Was von dieser Seite durch
ein Komitee, bestehend aus anglokatholischen Gelehrten und
Theologen, wie Bischof Dr. Gore, W. J. Sparrow-Simpson,
Dr. Darwell Stone u. a, an Bedenken und Einwidnden vom
katholischen Standpunkte aus vorgebracht wurde, ist in einem
wichtigen Aktenstiick niedergelegt, womit sich die Lambeth-
Konferenz von 1930 wird beschiiftigen miissen.

Es lautet:

«Wir wiinschen zuallererst unser tiefstes Mitgefithl unsern
indischen Mitchristen auszudriicken, dass Europier, die ihnen
das Evangelium brachten, dasselbe keineswegs als Botschaft
von der einen katholischen Gemeinschaft, sondern verdunkelt
und belastet durch unsere lange bestehenden Teilungen und
Streitigkeiten darboten. Es ist durchaus verstiindlich, dass sie
diese Trennungen, in die sie selbst verstrickt sind, schmerzlich
empfinden. Sie interessieren sich nicht dafiir und nehmen die-
selben um so tibler auf, je mehr unter ihnen das Verlangen
wach wird, die indische Kirche auf eigenen Boden zu stellen.
Sie wollen nicht unter dem Zwange stehen, sich selbst als ab-
hiingig von ausliindischen Kirchen zu betrachten.

Wir begriissen daher die Anstrengungen herzlich, die in
Siidindien gemacht werden, um wenigstens einige der bestehen-
den Trennungen beizulegen, indem sie ein Unionsschema aus-
arbeiteten, welches alle nach Vereinigung strebenden Kirclen
ohne Aufgabe ihrer Grundsitze annehmen konnen,

1. Insofern die Einfliisse, unter denen die jetzt in Betracht
kommenden indischen Christen stehen, zum grossten Teile einen
spezifisch protestantischen Charakter tragen, ist es natiirlich,
dass ihr Ausblick von der gleichen Art ist, und dass sie die
romischen Katholiken Indiens ganz unberiicksichtigt lassen.
Sogar die syrischen Christen, ihre néchsten Nachbarn, die eine
zahlreiche Gruppe bilden, sind anscheinend leider nicht in ihre
Unterhandlungen einbezogen worden.

2. Es liegt nun auf der Hand, dass sich die ganze angli-
kanische Gemeinschaft fiir diese Unterhandlungen interessieren
muss. Sie hat die Pflicht, dieselben zu priifen. Vorgeschlagen
wird eine Union von siidindischen Christen, welche die Vereinigte
Kirche gleichzeitig in Gemeinschaft mit den anglikanischen
Kirchen der Welt und mit einer Anzahl protestantischer, nicht-
bischoflicher Kirchen lassen wiirde. So sind wir direkt an ihrem



— 168 —

Vorgehen beteiligt. Die anglikanische Gemeinschaft ist das kirch-
liche Heim sowohl fiir Katholiken wie fir Protestanten. Bei
dieser Lage der Dinge hat sie einen besondern Beruf, der Sache
der allgemeinen Wiedervereinigung zu dienen. Wir sind daher
gebunden, irgendwelche Vorschlige zur Wiedervercinigung nach
einer Richtung hin sorgfaltig zu priifen, um zu sehen, ob sie
irgendetwas enthalten, was ibre Annahme jenenAnglikanern
unméglich machen wiirde, deren Ausblick anders gerichtet ist,
oder ob sie etwas vertreten, was die Bemiihungen um Wieder-
vereinigung nach einer andern Richtung vergeblich machen
wirde. Wenn dieses als ein Hemmnis fiir die freie Entfaltung
der anglikanischen Gemeinschaft, wie sie jetzt ist, betrachtet
wird, so ist es ein ihrer vielgerithmten Umfassungsfihigkeit
innewohnendes Hemmnis. Ja, es ist klar, dass das vorgeschla-
gene Schema, obschon es in seinen Zielen auf einen besondern
Kreis, Sidindien, beschrinkt ist, bei Annahme ein entscheiden-
der Prizedenzfall sein wiirde, der in vielen Teilen der Welt
befolgt wiirde.

3. Es kann, so filrchten wir, keinem Zweifel unterliegen, dass
es in der Urkunde gewisse Ziige gibt, welche katholisch gesinnte
Personen nur mit schweren Sorgen ins Auge fassen konnen.
Andere wiederum halten sie fiir so unvereinbar mit ihren Grund-
sitzen, dass sie ihre Mitgliedschaft zu einer Kirche nicht auf-
rechterhalten koénnten, die derartige Grundsitze formell billigt.

Wir wollen zunichst nur solche Sdtze behandeln, welche
in die letztere Kategorie fallen.

a) Wenn einmal die Union zustande gekommen ist, so
sollen nach dem Vorschlag des Schemas alle, die fiir den Dienst
der Kirche geweiht werden, von Bischéfen ordiniert werden.
Nach einer gewissen Zeit werden so alle bischaoflich ordiniert sein.
Aber wiahrend einer auf dreissig Jahre berechneten Zwischen-
zeit wird eine grosse Zahl von Priidikanten, welche als Diener
des Wortes und der Sakramente voll anerkannt werden miissen,
ohne bischofliche Weihe sein, und wiihrend dieser Periode
wenigstens wird es fiir sie moglich sein, zur vollen Pastoration
in bisher anglikanischen Gemeinden zugelassen zu werden,
zeitweilig mit Zustimmung der betreffenden Gemeinde und ihres
Geistlichen, dauernd mit Zustimmung der Gemeinde und des
Bischofs. Es muss bemerkt werden, dass zwar der Protest eines
einzigen Mitgliedes dieses verhindern konnte, aber das berihrt



— 169 —

das Prinzip nicht. KEs muss besonders daran erinnert werden,
dass die Tradition unter den indischen Christen unserer Ge-
meinschaft sie nicht dahin bringen wiirde, solch einen Hinweis
ibel zu vermerken. Andrerseits hatte das Generalkonzil der
anglikanischen Kirche in Indien gerade diese Moglichkeit sorg-
tiltig ausgeschlossen.

Es ist daher nach unserm Urteil wesentlich, dass die vom
Generalkonzil ins Auge gefasste Einschrinkung bedingungslos
anerkannt werden muss. Was die anglikanische Gemeinschaft
instand setzte, fest zusammenzuhalten, ist die Regel, dass
,kein Mann als Bischof, Priester oder Diakon in der Kirche
von England anzusehn, anzunehmen oder zur Vornahme einer
der genannten Funktionen zu dulden ist, welcher nicht berufen,
erforscht, gepriift und demzufolge nach dem Formular des
anglikanischen Ordinals zuzulassen ist, der nicht vorher die
bischiofliche Weihe empfangen hat“. Thre Kraft zum Zusammen-
halten in der Zukunft hiingt von der Beobachtung dieser Regel
ab. Es ist ebenfalls war, dass ihre Aussicht, in Interkommunion
z. B. mit der orthodoxen und den altkatholischen Kirchen zu
treten, von der nimlichen Bedingung abhingt.

b In dem Bericht ist der Gesichtspunkt von der ,vollen
gegenseitigen Anerkennung der Amter der Vereinigten Kirche“
ausgedriickt. Nun erkennen wir freudig an, dass ,die Frucht
des (Geistes* und seine Tiitigkeit in nichtbischéflichen Kirchen
und in ihrer Geistlichkeit tiberreich offenbar geworden ist,
nicht zum wenigsten unter den Quiikern, welche alle sakra-
mentale Weihen verschmihen, und wir begriissen das Prinzip,
dass Gott nicht an seine Sakramente gebunden ist, sondern
seine Gnaden spenden kann, wann und wem er will. Wir
anerkennen auch, dass Trennungen von der Kirche oft zum
grossen Teil der eigenen Schuld der Kirche zur Last fallen.
Wir fiihlen auch keine Veranlassung, von irgendeinem Diener
oder Laien einer nichtbischéflichen Kirche einen Ausdruck des
Zweifels uber die Wirklichkeit geistiger Gaben, die er glaubt
empfangen zu haben, zu fordern. Aber wir miissen fordern,
dass er zum wenigsten anerkenne, dass es der bestiindige
Glaube der Katholiken ist, dass das dreifache Amt das einzig
giiltige Amt der Kirche ist, welches in ordnungsgemdisser und
rechtmiissiger Sukzession von den Aposteln her herabgekom-
men ist, und dass deren Wiederherstellung, wo es verloren



— 170 —

gegangen ist, die notwendige Voraussetzung der Union ist.
So konnen wir nicht mit dem Ausdruck von der ,vollen An-
erkennung“ der verschiedenen geistlichen Diener als ,Diener
des Wortes und der Sakramente“ einverstanden sein, als ob kein
wesentlicher Unterschied wiire zwischen dem einen Amt und dem
andern. Auch sind wir nicht von der Feststellung befriedigt,
,der historische Episkopat in Kkonstitutioneller Form ist die
,Methode“ der Kirchenregierung, die mehr als eine andere
fihig ist, die organische Einheit der Kirche zu fordern und zu
bewahren“. Dieses scheint uns véllig unangebracht zu sein,
wie wenn man aus dem Episkopat eine Sache der Nitzlichkeit
und nicht des Prinzips machen wolle, Diese Ausdriicke mogen
den Geist derer bezeichnen, mit denen wir im Begriffe stehen,
in Union zu treten, aber sie sollten doch in jeder Urkunde
ausgelassen werden, die den gemeinsamen Geist beider Par-
teien ausdriickt. Wir halten es daher fiir notwendig, wenn dem
Glauben der anglikanischen Kirche die gebiihrende Achtung
gezollt werden soll, dass das Wort ,gegenseitig® in Abteilung I
des Beschlusses das Amt der Vereinigten Kirche betreffend aus-
gelassen wird. Wir halten es auch fiir notwendig, die von dem
erwihnten Generalkonzil geforderte Sicherheit zu verschaffen,
dass die Geistlichen der bisher anglikanischen Gemeinden im-
mer Personen mit bischoflicherseits erteilten Weihen sein miis-
sen. Wir haben nichts dagegen einzuwenden, dass jetzige, nicht-
bischoéflich geweihte Pridikanten innerhalb der Vereinigten
Kirche bei den bisher nichtbischoflichen Gemeinden Dienste
leisten, bis die Zeit kommt, da alle die gleiche Ordination durch
Bischofe erhalten haben werden.

¢) Wir sind der Meinung, dass die Worte: ,Wir beabsich-
tigen und erwarten“ nicht genau eine Vereinbarung ausdriicken,
dass eventuell alle Diener des Wortes und der Sakramente in
der Vereinigten Kirche bischéfllich ordiniert werden miissen.
Diese Vereinbarung soll unzweideutig als Grundlage der Union
ausgedriickt werden, und nicht nur als ,Absicht und Erwar-
tung“. Ferner scheint uns die Klausel, dass die Vereinigte
Kirche nach einer Periode von dreissig Jahren die Frage von
neuem priifen wird, ob von der allgemeinen Regel der bischof-
lichen Ordination Ausnahmen zugelassen werden sollen, mit
einer derartigen Abmachung unvereinbar zu sein. Sie sollte
daher fortfallen.



— 171

4, Es ist uns aufgefallen, dass eine Anzahl von hochst
wichtigen Punkten auf eine kiinftige Versammlung des ver-
einigten Komitees verschoben ist, besonders die lebenswichtige
Frage der Stellung der Firmung in der Vereinigten Kirche,
die Fortdauer des Diakonates, Ehefragen und die Form der
Liturgie. Beztiglich dieser offen gelassenen Fragen sagen wir
daher vorliufig nur das eine, dass wir ernstlich darum bitten,
unter diesem Kapitel moge nichts vorgeschlagen werden, was
mit der Lehre der Schrift und der stindigen Tradition der
katholischen Kirche unvereinbar ist.

Wir haben bemerkt, dass fiir die Mitglieder des Komitees
eine offene Kommunionfeier (so glauben wir wenigstens die
gebrauchten Ausdriicke deuten zu miissen) gehalten wurde.
Das ist gegen die Satzungen unserer Kirche. Interkommunion
am Tische des Herrn ist das Ziel, dem wir zustreben, und
wird dieses offenbar machen, aber sie darf nicht als Mittel zur
Erreichung dieses Zieles betrachtet werden.

Wir sind um Erteilung einer Antwort gebeten worden,
welches das Minimalerfordernis sei, das in diesem Falle katho-
lisch empfindende Personen als Bedingung der Zustimmung zur
Union stellen sollten. Wir haben diese Frage, soweit wir konnten,
beantwortet, indem wir spezifizierten, was fiir Beschliisse und
Ausdriicke von uns unméglich angenommen werden koénnen.
Aber wir mochten weiterhin feststellen, dass nach Beseitigung
der genannten Hindernisse durch weitere Unterhandlungen
und nach entsprechend abgeéinderten Vorschligen die Kirche
von Indien unserer Meinung nach in solche voriibergehende
Beziehungen der (GGemeinschaft und Zusammenarbeit mit der
Vereinigten Kirche in Siidindien treten konnte, so wie sie in
den vorliegenden Vorschligen ins Auge gefasst sind, und zwar
im Hinblick auf die Erzielung der vollen und vollstindigen
Interkommunion nach Schluss dieses Interims. In welche Be-
ziehungen die Vereinigte Kirche auch mit andern christlichen
Gemeinschaften treten moge, so ist sie unseres Erachtens von der
(anglikanischen) Kirche Indiens nur als vortibergehend zu be-
trachten. Sie kann nur eingegangen werden im Hinblick auf
eine Ausdehnung der Union, aber nicht als ob sie eine Stel-
lungnahme zur vollen Interkommunion in sich schlosse. Das
sollte unseres Erachtens Kklar festgelegt werden. Wenn wir
dieses sagen, so lassen wir natlirlich Erwigungen auser acht,



— 172 —

die aus der Behandlung von noch unerorterten Fragen ent-
stehen konnten.

Einige von uns sind so frei, noch eine weitere Anregung
beizuftigen. Nach ihrer Meinung wiirden die Vorschlige des
Schemas ein ganz anderes Gesicht erhalten, wenn es mdoglich
wiire, die syrischen Nachbarchristen in die Union einzubeziehen
und das Prinzip anzunehmen, dass es im Hinblick auf die ge-
botene Gelegenheit wiinschenswert wire, von ihrer Kirche die
ersten Weihen zu erhalten, die von keiner christlichen Kirche
bestritten wiirden. Die Anglikaner und Nicht-Anglikaner sollten
zur Zeit der Vereinigung bedingungsweise aus der Hand der
syrischen Bischife oder von Bischofen, die sub conditione von
diesen geweiht wiiren, die Weihen empfangen. Das ist aller-
dings nicht die Meinung des ganzen Komitees.

Wir miissen hinzufiigen: So sehr wir uns nach Vereinigung
sehnen, so sehr widerstrebt es uns, gegen irgendein Schema,
das sich mit Wiedervereinigung befasst, Einwendungen zu er-
heben. Aber es liegt auf der Hand, dass wir nicht irgendein
lokales Schema ohne Riicksicht auf seine Beziehungen zum
ganzen Gebiet betrachten konnen. Wir kénnen auch nicht um-
hin, die Frage aufzuwerfen, ob eine besondere Mecthode, ein
Schisma zu heilen, nicht ein anderes Schisma hervorbringen
kénnte,»

Diese von einem anglokatholischen Komitee verfassten Be-
denken sind in der kirchlichen Presse stark erortert worden.
Der alljihrliche Kongress der Anglokatholiken von Ende Juni,
der mit der Jahresversammlung der English Church Union, des
Organes der Anglokatholiken, gehalten wurde, unterstrich die
geilusserten Bedenken und Gefahren fiir den katholischen Cha-
rakter der Kirche von England bei Annahme des Unionsschemas
durch die letzten kirchlichen Instanzen. Einige protestantisch
eingestellte Bischofe — und das ist die Mehrheit in Gross-
britannien — sprachen sich zustimmend zu den Vorschligen
von Bangalore und Madras aus. Fir die anglikanische Kirche,
die als ,Heimstétte fiir Katholiken und Protestanten“ in dau-
ernden Krisen sich befinden muss, wird die Lambeth-Konferenz
von 1930 die Entscheidung bringen, ob die katholischen Forde-
rungen des kirchlich eifrigsten Teiles ihrer Anhiinger noch be-
achtet werden. Es wird besonders iibel aufgenommen, dass die
Bischofe von Nordindien gar nichts von den Abmachungen ihrer



— 173 —

siidindischen Amtsbriider gewusst haben. Die Gefahr eines siid-
indischen Schismas scheint sich aufzutun.

Aber auch in methodistischen Kreisen hegegnet das Schema
heftigem Widerspruch. So sagte kiirzlich der Priisident der
Wesleyanischen Methodisten-Konferenz in Plymouth, Dr. Loft-
house, iiber die Union folgendes: ,Wenn die Kirche einmal eins
werden sollte, -so muss sie evangelisch und nicht priesterlich
sein, Thre Einheit ist das Werk der unmittelbaren Beriithrung
zwischen dem Glaubigen und seinem Erloser und nicht die Ein-
heit des Bischofs, des Priesters, oder die Ordnung, durch welche
die Segnungen dieser Bertihrung erteilt werden. Die Kirche —-
ich sehe mich gendtigt, das zu sagen — ist die Kirche begna-
digter Stinder und nicht die Kirche getaufter Kommunikanten.“
Evangelisch und priesterlich ist nun keine Antithesis. Kein
Katholik wird das Recht des Gliaubigen auf unmittelbaren Zu-
tritt zu Gott leugnen. Der Glaube an den im Evangelium ge-
offenbarten Christus ist ihm Grund und Vorbedingung der Siinden-
vergebung und Erlosung, wie auch zum wirksamen und wiirdigen
Empfang der Sakramente der (Glaube vorausgesetzt wird.

Nun wird dasSchema den hochsten Instanzen der acht Mutter-
kirchen vorgelegt werden. Dann kommt es an die letzten In-
stanzen der Unionskirchen in Indien zuriick und erst dann fillt
die letzte Entscheidung. Es ist somit noch mit wenigstens drei
Jahren zu rechnen, bis die Union perfekt wird. Es ist leichter,
ein Schisma herbeizufiihren, als es zu heilen.

Basel. K. NEUHAUS.




	Die kirchlichen Unionsbestrebungen in Südindien

