
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 19 (1929)

Heft: 3

Artikel: Fortschritte in der Wiedervereinigungsfrage der orthodoxen und
anglikanischen Kirchen

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404039

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404039
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 129

Fortschritte in der Wiedervereinigungsfrage der Orthodoxen

und Anglikanischen Kirchen.

Vortrag*, gehalten auf dem Kirchenkongress zn Cheltenham im Herbst 1928

von Erzbischof Germano», Metropolit von Thyateira *).

Ich fühle mich gedrungen, einige Dankesworte an den
Bischof von Gloucester zu richten, weil er mir die Gelegenheit
verschafft hat, Ihnen die diesbezügliche Lage der Beziehungen
zwischen den Orthodoxen und Anglikanischen Gemeinschaften
vom orthodoxen Gesichtspunkt aus klarzulegen.

Während dieser Bericht sicherlich Ihre Herzen mit
Hoffnungen für die Zukunft dieser Beziehungen erfüllen wird, wird
er andererseits zeigen, wie lang noch der Weg ist, der zurückgelegt

werden muss, ehe diese Beziehungen zum gewünschten
Ziele gelangen können, nämlich zur Wiedervereinigung dieser
beiden Gemeinschaften. Um diese Beziehungen mit Erfolg
pflegen zu können, mussten sie auf einer gesunden Grundlage
aufgebaut werden als einem Ausgangspunkt, von dem aus man
langsam, aber sicher zum gesteckten Ziel vorwärtsschritt. Und
die Ehre der Auffindung dieser Basis gebührt, wie alle zugeben,
dem hochverehrten Primas derAnglikanischenKirche, Dr. Randall
Davidson, der, aus grosser Liebe zu den schwergeprüften Kirchen
der morgenländischen Christenheit, diesen Ausgangspunkt in
der gegenseitigen Annäherung dieser beiden Kirchen gefunden
hat. Diese Initiative, die innerhalb der Orthodoxen Kirche
dankbare Anerkennung fand, entfachte auch in ihr den Wunsch
nach Wiedervereinigung und hat dazu beigetragen, den rechten
Geist zu bestimmen, in dem die zwischen beiden Kirchen
bestehenden Differenzen erörtert werden müssen. Wollen Sie mir
daher als dem Vertreter der Orthodoxen Kirche in diesem Lande
gestatten, zuerst Seine Gnaden ehrerbietigst zu begrüssen und
ihm zu danken für alle seine Bemühungen in der Arbeit der
Annäherung und gegenseitigen Verständigung zwischen unseren
beiden Kirchen.

*) Übersetzung von Pfarrer Dr. Führer aus The Christian East, Nr. 1,1929.

Internat kirchl. Zeitschrift, Heft 8, 11128. 9



— 130 —

1. Die beiden Kirchen in der fernen Vergangenheit.

Unser Hauptinteresse beansprucht der Ausblick, den die

Beziehungen zwischen den beiden Kirchen während der letzten
Jahre angenommen haben. Nichtsdestoweniger darf man nicht
annehmen, dass die Beziehungen zwischen den beiden Kirchen
erst von gestern datierten. Seine Gnaden der Erzbischof von
Wales hat vor einiger Zeit in seiner Ansprache an die beiden
Patriarchen des Ostens, Alexandrien und Jerusalem, dieselben

an die Beziehungen erinnert, die bereits zwischen der Kirche
von Wales und den Kirchen des Ostens bestanden haben. Er
legte auch besonderen Nachdruck darauf, dass vom Osten her
die ersten Sendboten kamen, welche die Kirche von Wales
gründeten, und zum Beweise dafür erwähnte er die Tatsache,
class selbst nach der Errichtung des Erzbistums von Canterbury
durch St. Augustin (der 596 von Rom kam) die Kirche in
Wales ihre Unabhängigkeit behauptete und dass viele Jahre
dahingingen, bevor die vollständige Verschmelzung der beiden
Teile der Anglikanischen Kirche stattfand. Und was von der
Kirche von Wales gilt, das gilt auch von der Kirche Irlands,
in der Griechen aus Kleinasien die ersten Verkündiger des

Evangeliums waren. Immerhin kann nicht nachgewiesen werden,
ob diese Sendboten von Lyon, wo die beiden Jünger des Polykarp
von Smyrna, Pothinos und Irenaeus, wirkten, oder von Marseille
kamen, welche Stadt enge Handelsverbindungen mit Britannien
hatte.

Überdies hat der griechische Erzbischof von Canterbury,
Theodor von Tarsus (A. D. 669), niemals aufgehört, sowohl nach
Abstammung wie nach Bildung, zum Osten zu gehören, soviel
er auch sein Missionswerk in diesem Lande der Initiative des

römischen Papstes verdankte. Es ist daher nur recht und billig,
die Tatsache anzunehmen, class er bei der Organisierung der
Kirche Englands die Grundsätze und Traditionen befolgte, die

er im Osten erlangt hatte. „Die Kirche Englands, wie wir sie

heute kennen, ist das Werk eines griechischen Mönches", sagt
der Historiker Green; und Trevelyan sagt: „Der Erzbischof
Theodor ragt in der ganzen Geschichte Englands hervor als

vielleicht der grösste Kirchenfürst."

Wir müssen einen langen Zeitraum vieler Jahrhunderte
durchschreiten, um wieder eine neue Annäherung zwischen den



— 131 —

beiden Kirchen zu finden, bis zu der Zeit, da die Kirche Englands,
nach ihrer Befreiung von Rom, als unabhängige Kirche
erscheint. Es war zu der Zeit des Cyrill Lucaris, Patriarchen
von Alexandrien (1602—1621) und später von Konstantinopel.
Ohne hier in eine ausführliche Untersuchung der religiösen
Überzeugungen dieses Patriarchen einzutreten, können wir doch
folgendes feststellen. Obwohl die Behauptung des Dositheos,
Patriarchen von Jerusalem, richtig ist, dass die orthodoxe Kirche
Cyrill nicht als heretischen Patriarchen betrachtete, so geht
doch aus seinen vorhandenen Briefen an verschiedene
Persönlichkeiten im Westen und an Abbot, den Erzbischof von Canterbury,

hervor, dass dies der Fall war. Zudem ist es wohlbekannt,
dass Metrophames Kritopulos, der während fünf Jahren in Oxford
als ein Schützling Abbots studierte und Cyrill auf dem Throne
Alexandriens folgte, kein Bedenken trug, dessen Verurteilung
auf der Synode von Konstantinopel im Jahre 1638 zu
unterzeichnen. Das calvinistische Bekenntnis des Cyrill Lucaris, das
im Westen in Erscheinung trat und während des 17. Jahrhunderts
viel Beunruhigung in der Kirche des Ostens hervorrief, hat
keineswegs dazu beigetragen, die Freundschaftsbande zwischen
den beiden Kirchen enger zu knüpfen, wie es in der
Korrespondenz zwischen Cyrill und Abbot angedeutet wurde, sondern
übte vielmehr auf die orthodoxe Kirche die gegenteilige Wirkung
aus, indem es Zweifel und Argwohn hervorrief. Und als Dr.
Woodroffe, ein begeisterter Befürworter der vereinigten Christenheit,

sich an den Patriarchen von Konstantinopel, Callinicus IL,
wandte und ihn ersuchte, Studenten an das griechische Kollegium

in Oxford zu senden, dessen Vorsteher er war, nahm der
Patriarch keine Rücksicht auf sein Gesuch. Die weitverbreitete
Ansicht, als ob die orthodoxe Kirche calvinistiseh geworden sei,

legte dem Patriarchen eine gewisse Zurückhaltung auf in ihren
Beziehungen zu den Anglikanern, besonders wo es sich um
die Ausbildung orthodoxer junger Leute auf englischen
Universitäten handelte.

Trotzdem haben die Patriarchen des Ostens die Anerbie-
tungen nicht missachtet, die ihnen von seiten der Non-Jurors
betreffs Wiedervereinigung gemacht wurden. Man kann von
diesen Verhandlungen nicht sagen, dass sie zwischen beiden
Kirchen geführt wurden, da die Non-Jurors mit der Kirche von
England im Schisma lebten und da, sobald dies aus einem



— 132 —

Briefe des Erzbischofs von Canterbury, Wake, an den Patriarchen
von Jerusalem, Chysanthos (1725), bekannt wurde, dieselben
abgebrochen wurden. Aber die Korrespondenz und besonders
die von den Patriarchen des Ostens gegebenen Antworten auf
clie von den Non-Jurors gestellten Fragen sind äusserst interessant,
da sie in der Annahme gegeben wurden, als ob diese die
Gesamtkirche Englands repräsentierten. So haben die Patriarchen
nicht nur die Unmöglichkeit der Schaffung einer unabhängigen
Anglikanischen Kirche nicht in Frage gestellt, sondern im
Gegenteil, sie haben diese Anschauung bekräftigt. Sie gaben
ihre Einwilligung dazu, dass die Anglikaner ihre eigenen
Gebräuche beibehalten sollten, und erklärten sich bereit, die
anglikanische Liturgie anzuerkennen unter dem Vorbehalt, dass sie
orthodox sei. Gleicherweise nahmen sie die abgegebene
Erklärung an, dass das Ausgehen des hl. Geistes vom Sohne nicht
die Bedeutung habe, als ob der Sohn die tätige Ursache der
Existenz des hl. Geistes sei, sondern nur die Sendung des hl.
Geistes durch den Sohn zur Welt bedeutet; und sie billigten
deren Entscheid, die Kommunion unter beiden Gestalten zu
spenden, sowie deren Annahme der übrigen Sakramente. Die
orthodoxen Patriarchen verwarfen jedoch die Ansicht, dass die
Entscheidungen der sieben ökumenischen Konzilien nicht
dieselbe Autorität wie die hl. Schrift hätten, und bestanden darauf,
dass die Non-Jurors der Jungfrau und den Heiligen Verehrung
erwiesen, indem sie vor deren eikon sich verbeugten und an
deren Fürsprache glaubten. Aber die Patriarchen waren hart
wie Stahl gegenüber der Frage der Transsubstantiation, da der
Kampf im Osten gegen die calvinistische Lehre der hl. Eucharistie

erst jüngsten Datums war. Darum fügten sie den Synode-
beschluss von 1691 unter dem Patriarch Dionysios bei sowie
die Antwort der Synode, die durch den Kaplan der Britischen
Gesandtschaft, Rev. J. Covel (1672), an die Philhellenen
Grossbritanniens übermittelt wurde, welche sich bezüglich der Lehre
der morgenländischen Kirche über die Sakramente und
insbesondere über das Sakrament der hl. Eucharistie befragt hatten.
In ihrem zweiten Antwortschreiben an die Non-Jurors schickten
die Patriarchen, durch die Vermittlung des hl. Synods Russlands,

an dieselben das Bekenntnis des Dositheos als eine Grundlage,
auf der die Wiedervereinigung zustandegebracht werden könnte.
Anderthalb Jahrhunderte später finden wir wieder eine frische



— 133 —

Berührung zwischen den Häuptern der Anglikanischen und
Orthodoxen Kirchen. Auf das Ansuchen des Erzbischofs von
Canterbury, Archibald Campbell, hatte Gregorios VI., Patriarch
von Konstantinopel, in einer synodalen Enzyklika, die an alle
Metropoliten im Jahre 1869 geschickt worden war, angeordnet,
dass alle Anglikaner, die an Orten starben, woselbst sich keine
anglikanischen Friedhöfe befanden, auf orthodoxen Friedhöfen
von orthodoxen Priestern bestattet werden sollten ; und gleicherweise

ordnete er an, dass ein besonderes Formular zur
Benutzung bei solchen Gelegenheiten aufgesetzt werden sollte.
So unbedeutend dieses Zugeständnis auch immerhin heute
erscheinen mag, so ist es nichtsdestoweniger der erste Schritt zur
Annäherung der Kirchen in einer rein kirchlichen Sache. Die
Reise des Erzbischofs von Syros und Tenos, Alexander Lykurgos,
nach England im Jahre 1870 gab nicht nur Anlass zu unmittelbarem

Verkehr zwischen ihm und anglikanischen Bischöfen,
sondern auch zu theologischen Erörterungen, die ihn über die
bestehenden Übereinstimmungs- und Differenzpunkte zwischen
beiden Kirchen aufklärten. Grössere Bedeutung hatte vom
dogmatischen Gesichtspunkte aus das Zusammentreffen der Anglikaner

und Orthodoxen auf dem Wiedervereinigungskongress,
der auf die Initiative der Altkatholiken zu Bonn 1874—1875
abgehalten wurde. Der noch zu erörternde strittige Punkt der
berühmten T)Filioque"-Klausel, über den in der Vergangenheit
viel geschrieben worden ist, wurde, nach genauer historischer
Überprüfung auf diesen Kongressen, so weit klargelegt, um
das daselbst erreichte Einverständnis zum Ausgangspunkt des
Einvernehmens bei späteren Diskussionen zumachen. Als Grundlage

dieser Übereinstimmung wurde die Lehre der Väter der
Ungeteilten Kirche, besonders des St. Johannes von Damaskus,
niedergelegt, nach welcher der hl. Geist vom Vater durch den
Sohn ausging. Wichtig ist auch die an diesen Kongressen
erfolgte gemeinsame Annahme der alten Glaubensbekenntnisse
und der dogmatischen Entscheidungen der Ungeteilten Kirche,
da durch diese Annahme eine feste Grundlage für künftige
Erörterungen über Fragen geschaffen wurde, welche die Kirchen
voneinander trennen.

Der Besuch des verstorbenen Hochwürdigsten Bischofs von
Salisbury, John Wordsworth, und besonders seine Zusammenkunft

mit dem Patriarchen von Konstantinopel, Konstantin V.



— 134 —

(1897—1900), hat die Bande zwischen den beiden Kirchen noch
weiter befestigt. Ein vom ökumenischen Patriarchat eingesetztes
Komitee, bestehend aus dem Grossvikar und dem Archivar,
unterzog sich der Mitarbeit mit dem englischen Erzdiakon
Dowling, um die Orthodoxe Kirche über die Lehre der
Anglikanischen Kirche aufzuklären. Das Resultat dieser Mitarbeit
findet sich in den Antworten, welche vom Bisehofe von Salisbury

auf Fragen gegeben wurden, die von den orthodoxen
Komiteemitgliedern bezüglich der Diskussionspunkte gestellt
worden waren.

2. Die beiden Kirchen zu Beginn des zwanzigsten Jahrhunderts.
Eine neue und interessantere Entwicklung zeigt sich in den

Beziehungen zwischen den beiden Kirchen besonders seit dem

Beginn des 20. Jahrhunderts und während und nach dem
Weltkrieg. Während seither die Beziehungen zwischen beiden
Kirchen mehr formeller Art waren und die Diskussionen einen
rein akademischen Charakter trugen, brachte der Weltkrieg
eine grosse Veränderung sowohl in den Beziehungen wie in den
Diskussionen. Die Gründe, welche diese Änderungen
herbeiführten, sind folgende : Die Sympathie, welche die ehrwürdige
Anglikanische Kirche den vielgeprüften Christen des Ostens

bezeugte, indem sie ihre Stimme für Gerechtigkeit und
Befreiung des versklavten Christenvolkes erhob, ergriff tief die
Führer der Orthodoxen Kirche und erfüllte mit Dankbarkeit
die Herzen der orthodoxen Nationen. Dieser Grund, wie wenig
er auch mit der Frage der Wiedervereinigung der Kirchen
zusammenzuhängen scheint, war der psychologische Grund
für engeren Kontakt, bessere Erkenntnis und freundliches
Verstehen unter den Kirchen; dies alles waren gesunde
Vernunftgründe für den Wechsel. Hervorragende Mitglieder der
Orthodoxen Kirche, die verschiedenen autokephalen Kirchen des
Ostens angehörten, besuchten England und Amerika, woselbst
sie ihre Beobachtungen anstellten und dadurch eine tiefgehende
Kenntnis des anglikanischen Gemeinschaftslebens erlangten, mit
deren Mitgliedern sie in Diskussionen sich einliessen,
Missverständnisse beseitigten und Zweifel zerstreuten. Die Anwesenheit
des damaligen Metropoliten von Athen und des gegenwärtigen
Patriarchen von Alexandrien, Meletius, begleitet von
hervorragenden orthodoxen Theologen, wie der jetzige Erzbischof von



— 135 —

Athen, Chrysostomos, und Professor Alivisatos, und die ernsten
Zwiegespräche mit den anglikanischen Theologen, zuerst in
Amerika und dann in England, sowie das über manche dieser
Punkte erlangte Einverständnis weckten die Hoffnungen der
Wiedervereinigung innerhalb der Kirchen wieder auf. Ebenso
kehrten orthodoxe Theologen aus Serbien und Rumänien, die

England besuchten und die Anglikanische Kirche kennen lernten,
in die Heimat zurück mit clem Bewusstsein, class die beide
Kirchen trennende Kluft nicht als unüberbrückbar betrachtet
Averden müsse.

Die vom ökumenischen Patriarchat im Jahre 1920 veröffentlichte

Enzyklika, durch die alle Kirchen Christi zur Schaffung
einer Kirchenliga und zur Mitarbeit an Moral- und
Gesellschaftsfragen, an denen alle Kirchen interessiert sind,
aufgefordert wurden, kann natürlich nicht als ein Versuch zur
Wiedervereinigung im strikten Sinne des Wortes aufgefasst werden.
Niemand wird jedoch leugnen, dass Wiedervereinigung das

Objekt war, das in der Tat und Wahrheit durch die Zeilen der
Enzyklika beabsichtigt wurde. Indem der Patriarch zugestand,
dass die bestehenden Differenzen und Vorurteile nicht sofort
beseitigt werden könnten, schlug er die Bruderschaft und
Mithilfe der Kirchen als das sicherste Mittel vor, das „die
vollständige und segensreiche Vereinigung vorbereiten und
erleichtern wird, die eines Tages mit Gottes Hilfe erreicht werden

mag".
Aber was wirklich dazu beigetragen hat, die Beziehungen

zu den beiden Kirchen zu festigen, war ohne Zweifel die
Einladung, die Seine Gnaden der Erzbischof von Canterbury, Dr.
Randall Davidson, an das ökumenische Patriarchat ergehen
liess, eine Delegation orthodoxer Theologen und Kleriker
abzuordnen, um mit dem von der Lambeth-Konferenz bestellten
Komitee die dogmatischen Fragen zu erörtern, welche die beiden
Kirchen trennen. Aus dem vorliegenden Bericht ist ersichtlich,
dass die Diskussion sich nicht allein beschränkte auf Taufe,
Chrisma (Firmung), die hl. Eucharistie, das siebente ökumenische
Konzil, und auf gewisse Fragen des kanonischen Eherechtes,
mit denen das Athener Komitee und die serbischen und rumänischen

Theologen sich beschäftigt hatten, sondern dass sie sich
auch noch auf andere Materien erstreckte. So bildeten die
Lehre von der Tradition, die Glaubensbekenntnisse und besonders



— 136 —

das Nicäisch - Konstantinopolitanische Bekenntnis, nebst der
„Filioquea-Klausel, die symbolischen Bücher der Anglikanischen
Kirche, d. h. die 39 Artikel und das Gebetbuch, die Sakramente
der Ehe, Busse und Ölung, der Zustand der in Christus
Entschlafenen und ihre Verbindung mit der streitenden Kirche
ebenfalls Diskussionsgegenstände. Und schon allein die

Aufzählung dieser Verhandlungsgegenstände zeigt, dass die
Bedeutung der Diskussion derart war, um uns das Recht zu geben,
auf weitere Diskussionen zu bestehen.

In dieser Debatte anerkannte die Delegation die Gültigkeit
der durch anglikanische Priester vollzogenen Taufe sowie der
durch die Bischöfe vermittelst Handauflegung erteilten Firmung;
aber sie bestanden darauf, dass die Firmung unmittelbar auf
die Taufe zu folgen habe, während der katechetische Unterricht
der Neugetauften bis zu einer späteren Altersstufe zurückzustellen

sei. Es ist von besonderem Interesse, dass die vom
Patriarchat abgeordnete Delegation darauf bestand, die Anglikaner

sollten den Opfercharakter der hl. Eucharistie
anerkennen sowie die Einführung der Epiklesis des hl. Geistes als
unbedingte Notwendigkeit für die Wandlung der heiligen
Elemente. Ebenso drangen sie darauf, dass ungesäuertes Weizenbrot

(die Hostie) an die Stelle des besonders zubereiteten,
gesäuerten Brotes zu treten habe und dass der Wein mit Wasser
zu mischen sei. Trotz alldem wurde die Bezeichnung
Transsubstantiation glücklicherweise ausgemerzt, da die Delegation
sich auf die Ausdrücke Wandlung (ixsxadoyig) und Transformation
(ixsxanou\oiç) beschränkte, mit denen die wahre Bedeutung des
Wortes wiedergegeben ist und Missverständnissc vermieden
werden. Über die Gültigkeit der anglikanischen Weihen, welches
Thema sowohl an und für sich selbst als auch in bezug auf die
gültige Spendung der anderen Sakramente eine wichtige
Diskussionsmaterie bildete, reservierte die Delegation ihre eigene
persönliche Meinung und überliess es dem Studium und dem
Entscheid der offiziellen Kirchenbehörde. Während clie

Delegation befriedigt blieb, weil die Anglikaner den Entscheid
betreffs eikon des 7. ökumenischen Konzils angenommen hatten
und das Nicäische Bekenntnis als wirklich ökumenisch
anerkannten, so ist sie sich doch der Opposition bewusst, welche
die Anglikaner wegen der Ausmerzung der antikanonisch
hinzugefügten „Filioque"-Klausel bekundeten. Die Delegation be-



— 137 —

ratschlagte über die von den Anglikanern abgegebene Erklärung,
dass die 39 Artikel nicht Glaubensartikel seien, sondern
Bekenntnisartikel, die mit dem einmal festgesetzten Charakter
der Kirche zusammenhängen, und gab der Meinung Ausdruck,
dass, da ihre Abschaffung unmöglich sei, wenn die Kirche vom
Staate nicht getrennt werden soll, nur ein Amendement dieser
Artikel durch kompetente Autoritäten möglich sein würde. Als
die Anglikaner erklärten, dass das Gebetbuch die wahre Lehre
der Anglikanischen Kirche auf der Grundlage des Grundsatzes :

lex orandi lex credendi enthalte, nahm die Delegation diese

Erklärung als einen günstigeren Ausgangspunkt des gegenseitigen
Verstehens an, um so mehr, da gesagt wurde, dass die nahe
bevorstehende Revision des Gebetbuches einen mehr
katholischen Ausdruck aufweisen würde. Auf beiden Seiten wird die
Ehe anerkannt, welche im Falle der Not von einem Priester
der einen oder andern Gemeinschaft eingesegnet wurde; die
Orthodoxen gaben Erklärungen ab über die Ohrenbeichte in
der Orthodoxen Kirche und über den Zweck des Sakramentes
der Ölung. Die Delegation erwähnt den Eindruck, der durch
die Erklärung der Anglikaner hervorgerufen wurde, dass
Gebete für die Abgestorbenen in der Anglikanischen Kirche jetzt
gebräuchlich seien und dass ihre Verwendung durch die
Erlaubnis der Bischöfe immer allgemeiner werde. Aber in der
Auseinandersetzung der obigen Punkte konnte die Delegation
nicht ohne Kritik an der Sache vorübergehen. Indem sie den
Gründen nachforschte, weswegen die Anglikaner auf eine
Interkommunion in Bedarfsfällen als Vorbereitungsschritt zu einer
völligeren Interkommunion, trotz vorhandener Glaubensdifferenzen,

bestehen, fand die Delegation diesen Grund im folgenden :

Die Anglikaner haben eine viel weitergehende Auffassung von
der Kirche, die den Orthodoxen unverständlich ist. Und die
Delegation fügt hinzu, dass die Hoffnungen, die sie durch den
Verkehr mit dem kompetenten Komitee gewonnen, grösstenteils
zurückgeschraubt wurden durch den Appell, den die Lambeth-
Konferenz an alle Christen richtete. Nach der Delegation
entsprechen die durch diesen Appell für eine wiedervereinigte
Kirche angebotenen Bedingungen mehr ihren eigenen als den

unsrigen. „Ihre eigene kirchliche und religiöse Lage verleitet
sie, den nicht-bischöflichen Kirchen Bedingungen vorzuschlagen,
die mit unsern Grundsätzen und unserm ganzen System in Wider-



— 138 —

spruch stehen." Darum sagt die Delegation, dass sie nach ihrem
Aufenthalt in England überzeugt ist: die „communio in sacris",
ohne vorhergehende Übereinstimmung im Dogma, ist nicht der
Weg, der zu einer sicheren und heilsamen Wiedervereinigung
unserer Kirchen führt. Nichtsdestoweniger „hält die Delegation,
wegen des grossen Eifers der Anglikaner, es für eine Pflicht
der Orthodoxen, fortzufahren", auf jegliche Art und Weise zum
Erfolg eines solch gottgefälligen Werkes wie die Einheit der
Kirchen beizutragen in der Überzeugung, dass die allmächtige
Hand Gottes zur rechten Zeit alle Schwierigkeiten aus dem

Wege räumen und ein Werk vollbringen wird, das ein Segen
für die Christenheit und von grösstem Vorteil für die Menschheit

sein wird.
Aus dem bereits Gesagten geht klar hervor, wie' wichtig

die Anwesenheit der vom Patriarchat abgeordneten Delegation
in London war. In seiner Antwort versicherte der Erzbischof
von Canterbury dem Stellvertreter des Patriarchen, dass die
Delegation „den gegenseitigen freundlichen Beziehungen der
beiden Kirchen neues kräftiges Leben" verliehen habe, während
die Lambeth Konferenz die durch die Delegation ihrem Bischofskomitee

geleistete Beihilfe ebenso hoch einschätzt, und schliesslich

gibt dieses Komitee zu, dass „die Anwesenheit einer vom
Patriarchat gesandten Delegation in London von grösster
Bedeutung war, da viele wichtige Fragen sowohl der Lehre wie
der Praxis dabei erörtert wurden". Und obwohl dieses Komitee
denkt, dass wir fest und sicher dem Ziel der endlichen
Wiedervereinigung entgegengehen, so fügt es doch bei: „Es muss noch
vieles getan werden, das erforderlich ist, um clie gegenseitige
Lage besser kennen und verstellen zu lernen. Beiderseits sind
Erklärungen notwendig, damit, wenn der Tag erscheinen sollte,
um sakramentale Interkommunion vorzuschlagen, dieselben
beiderseitig auf den Grundlagen weitherziger Toleranz beruhen ;

ebenso muss jede Kirche bereit sein, sich auf seine eigenen
Praktiken und Gebräuche zu beschränken, ohne darauf zu
bestehen, dass auch andere denselben nachleben."

Die Anwesenheit dieser vom Patriarchat eingesetzten
Delegation in London hatte als Resultat den Beschluss des Heiligen
Synod in Konstantinopel, unter dem Präsidium des Patriarchen
Meletius, die Gültigkeit der anglikanischen Weihen anzuerkennen.
Bei seiner Rückkehr nach Konstantinopel hielt es Professor



— 139 —

Comnennos für ratsam, sich dem Studium dieser Frage zu
widmen, und er veröffentlichte eine besondere Abhandlung über
anglikanische Weihen. Die in dieser Abhandlung gezogenen
Schlussfolgcrungen, welche von dem beständigen Komitee über
Beziehungen zwischen beiden Kirchen beraten worden waren,
legten dem Heiligen Synod die Anerkennung der Gültigkeit der
anglikanischen Weihen nahe. Indem der Synod die Gültigkeit
dieser Weihen anerkannte, teilte er seinen Beschluss in seiner

Enzyklika den andern autokephalen Kirchen und in einem
Briefe dem Erzbischof von Canterbury mit. In diesem Briefe
sagt der Patriarch : „Der Heilige Synod ist zu der Entschliessung
gekommen, dass vor der Orthodoxen Kirche die Ordinationen
des anglikanisch - bischöflichen Bekenntnisses der Bischöfe,
Priester und Diakone dieselbe Gültigkeit besitzen wie die der
römischen alten katholischen und der armenischen Kirchen,
insofern als alle wesentlichen Bestandteile in denselben sich

finden, die vom orthodoxen Standpunkt aus für unentbehrlich
gehalten werden, um das von der apostolischen Sukzession
hergeleitete charisma des Priestertums anzuerkennen". Dieser
Beschluss hat nicht, wie der Patriarch in diesem Briefe klarlegt,
die Bedeutung einer Entscheidung „der Orthodoxen Gesamt-
¦kirche", wozu die Zustimmung aller autokephalen Kirchen
erforderlich ist, sondern, „als eine Entschliessung des Primates
der orthodoxen Kirchen, ist sie nicht ohne Bedeutung und ist
ein Schritt vorwärts auf dem Wege zur allgemeinen Einheit,
die Gott wohlgefällig ist". Indem der Erzbischof von Canterbury
clie diesbezüglichen Dokumente der Canterbury Bischofskonferenz
mitteilte, erklärte er, dass der Entscheid zwar an und für sich
die Interkommunion oder gegenseitige pfarramtliche Aushilfe
nicht autorisiere; aber dass seine Bedeutung liege „in der
Vorbereitung für künftige Avancen und in der Anbahnung des

Weges für die mögliche Regulierung anglikanischer pfarramtlicher

Funktionen bei den Orthodoxen oder des Anerbietens
derseitiger pfarraratlicher Dienste". Das Beispiel des
ökumenischen Patriarchates wurde bald befolgt durch die Entscheidungen

des Patriarchates von Jerusalem und des Erzbistums
von Cypern, die anglikanischen Weihen betreffend. Der
Erzbischof von Athen, Chrysostomos, verfasste eine Abhandlung,
in der er die Gültigkeit der anglikanischen Weihen betonte.
Die Verzögerung seitens der andern autokephalen Kirchen, dem



— 140 —

gegebenen Beispiel zu folgen, sollte eher deren überstarken
Beschäftigung mit internen Angelegenheiten zugeschrieben
werden als irgendeinem Bedenken hinsichtlich der Hauptsache.
Da bereits in Konstantinopel der Beschluss gefasst worden war,
einen Pan-Orthodoxen Synod oder einen Pro-Synod zusammenzurufen,

so meinten die autokephalen Kirchen, die noch nicht zu
einer Entscheidung gekommen waren, dass auch die Frage der
anglikanischen Weihen und der gegenseitigen pfarramtlichen
Dienstleistungen in Bedarfsfällen auf eine richtige Grundlage
gestellt worden sei, als die Beziehungen der Orthodoxen zu
den andern christlichen Kirchen geregelt wurden.

Der letzte Verkehr zwischen orthodoxen und anglikanischen
Vertretern fand statt zu Lausanne im August letzten Jahres
auf der Konferenz über Glauben und Kirchenverfassung. Wie
sehr auch der allgemeine Charakter der Konferenz, die aus
Vertretern von beinahe siebzig christlichen Kirchen bestand,
hindernd dazwischen trat, dass jene Übereinstimmung
offenkundig wurde, die zwischen unseren beiden Kirchen über
verschiedene Punkte schon erreicht worden war, so weiss doch
jeder, der die Konferenzverhandlungen gelesen hat oder vor
allem den Diskussionen in den besonderen Komitees folgte,
dass die anglikanische Anschauung, solange sie auf katholischen
Richtlinien sich bewegte, in der orthodoxen Delegation ihre
Hauptstützen fand. Wenn die orthodoxe Delegation zu ihrer
wohlbekannten Erklärung gelangte, in der sie alle Kompromisse
zurückwies, so geschah dies aus dem einzigen Grunde, weil sie,
wie schon vorher die vom Patriarchat abgeordnete Delegation
in London, herausfand, dass die vorgeschlagenen Verständigungspunkte

zu lax und weitgehend waren, um noch mit den Grundsätzen

übereinstimmen zu können, welche die Orthodoxe Kirche
als fundamental betrachtet.

Rückblickend auf das bereits vorher Gesagte, können wir
konstatieren, dass die Beziehungen zwischen den beiden Kirchen,
der Anglikanischen und Orthodoxen, die durch den freundlichen
Verkehr der Häupter der beiden Kirchen untereinander und
durch das gründlichere Wissen ihrer Theologen bezüglich des
Wesens und der Stellung jeder einzelnen Kirche auf eine
gesunde Basis gestellt worden waren, besonders seit Beginn des

gegenwärtigen Jahrhunderts, von Tag zu Tag enger und intimer
werden. Dies zeigt sich nicht nur in den einfachen Freund-



— 141 —

Schaftsbezeugungen, sondern auch in den wirklichen Willfahrungen

und der Toleranz gegenüber allem die Interkommunion
nicht Berührenden, ein Zustand, der, wenigstens im Hinblick
auf die Orthodoxe Kirche, vor hundert Jahren nicht für denkbar
gehalten worden wäre. Zu jener Zeit herrschte im Osten die

Auffassung vor, dass die geistliche Körperschaft, die Anglikanische

Kirche genannt, nichts anderes als ein protestantischer
Zweig sei, der als Überbleibsel der alten Kirche das Bischofsamt

beibehielt. Hier vielleicht, wie anderwärts im Westen,
wurde die Orthodoxe Kirche als ein halb verdorrter Zweig der
alten und ungeteilten Kirche betrachtet, der, obwohl einige
Grundelcmente ihrer Lehre bewahrend, andererseits nur eine

Menge von abergläubigen Anschauungen aufwies, welche
verhinderten, den darin verborgenen Kern der Wahrheit zu
unterscheiden. Dank der auf beiden Seiten gemachten Anstrengungen
ist jetzt die fundamentale Stellung jeder einzelnen Kirche
nachgeprüft und sind die früher bestehenden Vorurteile beseitigt.
Aber was sind die Zukunftsaussichten dieser Beziehungen?
Über diesen Punkt möchte ich noch kurz sprechen, ehe ich
meine Ansprache beende.

3. Hoffnungen und Befürchtungen.
Die Orthodoxe Kirche hat immer zwischen gegenseitigem

Verkehr und Mitarbeit der Kirchen sowie deren Vereinigung
in Glauben und Kirchenverfassung unterschieden. Ohne weitere
Bedenken hält sie das erste für möglich, selbst wenn jede
Gemeinschaft ihr eigenes Bekenntnis unangetastet beibehält, und

zwar nach Erfüllung gewisser Bedingungen. Diese Bedingungen
bestehen in dem Aufgeben aller proselytischen Machenschaften
unter Christen und in der Pflege eines brüderlichen Sinnes

unter den verschiedenen Kirchen, ähnlich dem, der nach St. Paul
alle Glieder ein und derselben Kirche kennzeichnen muss. Es
ist wohl wahr, dass das Ziel, das sich das ökumenische Patriarchat
1920 in seiner Enzyklika gesteckt hatte, noch nicht in der von
allem Anfang an vorgefassten Art und Weise erreicht worden
ist. Der Grund dafür liegt in der Tatsache, dass die verschiedenen

Kirchen entweder deren Inhalt nicht zum Gegenstand
besonderen Studiums machten oder dem ökumenischen
Patriarchat ihre Ansichten über die Ausführung der diesbezüglichen
Vorschläge nicht mitteilten oder schliesslich darin, dass das



— 142 —

ökumenische Patriarchat wegen seiner eigenen schwierigen
Lage auf die Angelegenheit nicht zurückkommen konnte. Wenn

man die willige und weitgehende Mithilfe überblickt, welche
die Orthodoxe Kirche in der Wiedervereinigungsbewegung
bewiesen hat, so kann nichtsdestoweniger nicht geleugnet werden,
dass seit dieser Enzyklika die Politik des Patriarchates von
Sympathie gegenüber allen christlichen Kirchen getragen ist.
Und dass diese Sympathie sich emphatischer gegenüber der
ehrwürdigen Kirche Englands zeigt, das erklärt sich nicht nur
aus den besonderen Beziehungen, in die sie aus den oben

angeführten Gründen eingetreten ist, sondern auch aus dem Grunde,
weil die Orthodoxe Kirche die Überzeugung hegt, dass trotz
aller vorhandener Schwierigkeiten die Wiedervereinigung mit
der Kirche Englands im Glauben in den Grenzen der Möglichkeit

liegt, und zwar in einer näheren Zukunft als mit irgendeiner

anderen Kirche, ausgenommen vielleicht mit den
Altkatholiken. Jeder mag für sich herausfinden, welches der
Mitarbeitsplan in dieser von der Enzyklika vorgeschlagenen Liga
der Kirchen ist, wenn er deren Inhalt genau prüft, wodurch
weitere Bemerkungen hier überflüssig werden.

Aber obwohl die Orthodoxe Kirche den vorbereitenden
Charakter dieses gegenseitigen Verkehrs und der Mitarbeit an
dem Wiedervereinigungswerk in Glauben und Verfassung
anerkennt, so hat sie doch immer zwischen denselben genau
unterschieden. Sie hat immer die Einheit der Kirche aufgefasst als
Glaubenseinheit in den Grundlehren der göttlichen Offenbarung,
wie sie in der heiligen Schrift und in der heiligen apostolischen
Tradition niedergelegt sind und durch die Beschlüsse der sieben
ökumenischen Konzilien und die ersten neun Jahrhunderte
bekräftigt wurden. Man kann daher leicht verstehen, weswegen
die Orthodoxe Kirche immer den Glauben der alten und
ungeteilten Kirche als das Modell in den Vordergrund hinstellt,
nach dem jede Diskussion mit Theologen anderer Kirchen
gemodelt werden sollte, und als den Ausgangspunkt, von dem

jede Erörterung ausgehen sollte über jene Punkte, die zwar
formell nicht definiert, aber in der Orthodoxen Kirche auf Grund
der göttlichen Offenbarung allgemein angenommen sind. Da
der ganze Inhalt der göttlichen Offenbarung mit voller Autorität
noch nicht festgelegt ist, sondern auf Grund der Autorität der
Kirche gelehrt und angenommen wird, so bietet diese Tatsache



— 143 —

ein weites Feld für theologische Erörterungen nicht nur unter
den orthodoxen Theologen, sondern auch zwischen ihnen und
den Theologen anderer Kirchen. Trotzdem aber nimmt die
Orthodoxe Kirche nur diejenigen als Mahre Mitglieder an, die
ihren Glauben an die fundamentalen Grundsätze derselben
erklären, und hält daran fest, dass nur sie allein das Recht haben,
an ihrem Gnadenschatze durch ihre Sakramente teilzunehmen.
Da demnach die Orthodoxe Kirche glaubt, dass Einheit auch
dogmatische Einheit voraussetze, so hat sie aus diesem Grunde
ihre Ansicht über diese Frage reserviert und dem Urteil einer
zukünftigen Pan-Orthodoxen Synode überlassen, als der
Vorschlag gemacht wurde, das Patriarchat möchte die Gültigkeit
der gegenseitigen amtlichen Dienstleistungen der Orthodoxen
und Anglikaner in Bedarfsfällen anerkennen, während sie die

Gültigkeit der anglikanischen Weihen anerkannte. Ich erwähne
einfach die Tatsache, dass gewisse isolierte Beispiele, welche
durch anormale Verhältnisse und Notwendigkeiten diktiert
wurden, keineswegs als Präzedenzfälle betrachtet werden müssen,
welche die in den Orthodoxen Kirchen vorherrschenden
Bestimmungen aufheben.

Hieraus ist ersichtlich, dass die zukünftige Direktive bei
den Diskussionen zwischen den beiden Kirchen die folgende
sein muss: Durch welche Mittel werden die zwischen beiden
bestehenden dogmatischen Differenzen behoben und eine

Übereinstimmung auf Grund eines gemeinsamen Glaubensbekenntnisses

erlangt? Ehe wir dies Ziel erreichen, lasst uns nicht
uns selbst betrügen mit dem Gedanken, dass eine sichere und
dauernde Einheit der beiden Kirchen zuwegegebracht werden
kann. Wie viele Schwierigkeiten müssen noch überwunden

werden, um dieses Ziel zu erreichen Auf der orthodoxen Seite
besteht nicht nur die Schwierigkeit, eine Pan-Orthodoxe Synode
zusammenzurufen, um im Namen der ganzen Kirche die
allgemeinen Richtlinien eines solchen Vorgehens behufs Einigung
niederzulegen, sondern auch die Notwendigkeit, das orthodoxe
Volk vorzubereiten und aufzuklären über das, was in Glaubenssachen

wesentlich oder unwesentlich ist, und dasselbe über die

grossen Vorteile zu belehren, welche die Wiedervereinigung
der Kirchen zeitigen wird. Denn die Beseitigung dieser Hindernisse

erfordert nicht nur Zeit, sondern auch begeisterte
Mitarbeiter, voll Eifer und Hingebung an das Werk der Wieder-



— 144 —

Vereinigung. Anstatt die Hindernisse auf der anglikanischen
Seite zu erwähnen, möge es mir gestattet sein, meine Ansprache
mit einem kurzen persönlichen Bekenntnis zu schliessen.

Als auf meiner letzten Reise nach dem Osten die Frage
der Wiedervereinigung unserer Kirchen erhoben wurde, sagte
mir ein orthodoxer Kleriker: „Es ist offenkundig, dass Einheit
im Glauben nicht eine conditio sine qua non in der Anglikanischen
Kirche ist ; denn in jener Kirche gelten verschiedene Ansichten
nicht nur in sekundären, sondern auch in fundamentalen
Glaubenssachen. Der Appell der letzten Lambeth-Konferenz an alle
Christen und die Stellungnahme der englischen Kirche gegenüber

den geistlichen Körperschaften, die ihre Kontinuität mit
der alten Kirche abgebrochen hatten, sowie schliesslich die
wohlbekannten Erörterungen zur Zeit der Revision des

Gebetbuches, sie alle zeigen klar und deutlich, wie weitgedehnt der
Begriff der Kirche unter den Anglikanern ist. Was können
weitere Diskussionen nützen, wenn eine radikale Uneinstimmig-
keit unter den beiden Kirchen über diesen fundamentalen Punkt
besteht? Wenn andererseits der Zweck der Diskussion darin
besteht, die gemeinsame Glaubenslehre als ein Band zu erklären,
das beide Kirchen aneinander kettet, und eine der
Verhandlungsparteien anderen Kirchen Anträge auf einer viel
weitgehenderen Basis gemacht hat, scheint da nicht jede weitere
Diskussion vergeblich zu sein Lasst uns daher damit begnügen,
freundschaftliche Beziehungen und Verkehr auch mit der
Anglikanischen Kirche zu pflegen, und lasst uns davon abstehen,
uns selbst sowie andere mit Hoffnungen zu täuschen, class Einheit
im Glauben möglich ist."

Ich antwortete ihm folgendermassen: „Ich anerkenne in
einer Beziehung Ihre Zweifel und teile Ihre Beunruhigung, aber
ich werde niemals zu Ihrer Verzweiflung emporsteigen; Sie

verzweifeln, weil Sie das Wesen und die Verfassung der
Anglikanischen Kirche nicht kennen, und die zwar langsame, aber
unbestreitbare Evolution dieser Kirche von der Nähe aus nicht
verfolgt haben. Wenn Sie diese Kirche vom Augenblick ihrer
Emanzipation von Rom kennen würden, wenn Sie sich in die
vielen Kämpfe vertieft hätten, die einige ihrer Mitglieder zu

bestehen hatten, um zu retten, was wahrhaft katholisch in ihr
ist, wenn Sie durch engere Fühlungnahme von der Aufrichtigkeit

ihrer Absichten und der Tiefe ihrer religiösen Uberzeu-



— 145 —

gungen überführt worden wären, dann hätte Verzweiflung in
Ihrem Herzen keine Wurzel fassen können. Warum sollten wir
nicht denken, dass eine Zeit kommen wird, da der katholische
Sauerteig, der immer in der Anglikanischen Kirche vorhanden

war, den ganzen Körper durchdringen wird, so dass sie in

jener Gestalt erscheint, welche die Wiedervereinigung mit
unserer Orthodoxen Kirche ermöglichen würde? Inzwischen ist
es die Pflicht der Orthodoxen, nicht das festgefügte Band zu
brechen, das uns mit der Anglikanischen Gemeinschaft
verbindet, sondern durch freundschaftlichen Verkehr und in einem
Geiste friedlicher Erörterungen eine solche Evolution herbeiführen

zu helfen. Und schliesslich, da das Werk der
Wiedervereinigung in erster Linie zum Ruhme Gottes und zur
Ausbreitung seines Reiches auf Erden beiträgt, warum sollten wir
nicht unsere Hoffnungen auf Ihn werfen, der alles ist und in
allem, also auch in dem Werke unserer religiösen Erbauung?"
So ist nun „weder der da pflanzt, noch der da begiesst etwas,
sondern Gott, der das Gedeihen gibt" (1. Kor. 3, 7). Oremus et

laboremus.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1929. 10


	Fortschritte in der Wiedervereinigungsfrage der orthodoxen und anglikanischen Kirchen

