Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 19 (1929)

Heft: 3

Artikel: Fortschritte in der Wiedervereinigungsfrage der orthodoxen und
anglikanischen Kirchen

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404039

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404039
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 129 —

Fortschritte in der Wiedervereinigungsirage der Orthodoxen
und Anglikanischen Kirchen.

Vortrag, gehalten auf dem Kirchenkongress zu Cheltenham im Herbst 1928
von Erzbischof (rermanos, Mectropolit von Thyateira *).

Iech fithle mich gedrungen, einige Dankesworte an den
Bischof von Gloucester zu richten, weil er mir die Gelegenheit
verschafft hat, Ihnen die diesbeziigliche Lage der Beziehungen
zwischen den Orthodoxen und Anglikanischen Gemeinschaften
vom orthodoxen Gesichtspunkt aus Kklarzulegen.

Wiihrend dieser Bericht sicherlich Thre Herzen mit Hoff-
nungen fiir die Zukunft dieser Beziehungen erfiillen wird, wird
er andererseits zeigen, wie lang noch der Weg ist, der zuriick-
gelegt werden muss, ehe diese Beziehungen zum gewiinschten
Ziele gelangen konnen, néimlich zur Wiedervereinigung dieser
beiden Gemeinschaften. Um diese Beziehungen mit Erfolg
pflegen zu koénnen, mussten sie aut einer gesunden Grundlage
aufgebaut werden als einem Ausgangspunkt, von dem aus man
langsam, aber sicher zum gesteckten Ziel vorwirtsschritt. Und
die Ehre der Auffindung dieser Basis gebiihrt, wie alle zugeben,
dem hochverehrten Primas der Anglikanischen Kirche, Dr. Randall
Davidson, der, aus grosser Liebe zu den schwergepriiften Kirchen
der morgenlindischen Christenheit, diesen Ausgangspunkt in
der gegenseitigen Annéiherung dieser beiden Kirchen gefunden
hat. Diese Initiative, die innerhalb der Orthodoxen Kirche
dankbare Anerkennung fand, entfachte auch in ihr den Wunsch
nach Wiedervereinigung und hat dazu beigetragen, den rechten
Geist zu bestimmen, in dem die zwischen beiden Kirchen be-
stehenden Differenzen erortert werden miissen. Wollen Sie mir
daher als dem Vertreter der Orthodoxen Kirche in diesem Lande
gestatten, zuerst Seine Gnaden ehrerbietigst zu begriissen und
lhm zu danken fiir alle seine Bemiithungen in der Arbeit der
Anniherung und gegenseitigen Verstindigung zwischen unseren
beiden Kirchen. :

-.\*_L‘_._
) I'A'Ibm'set.zung' von Pfarrer Dr. Fiihrer aus The Christian East, Nr. 1, 1929.

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1920. 9



— 130 —

1. Die beiden Kirchen in der fernen Vergangenheit.

Unser Hauptinteresse beansprucht der Ausblick, den die
Beziehungen zwischen den beiden Kirchen wihrend der letzten
Jahre angenommen haben. Nichtsdestoweniger darf man nicht
annehmen, dass die Beziehungen zwischen den beiden Kirchen
erst von gestern datierten. Seine Gnaden der Erzbischof von
Wales hat vor einiger Zeit in seiner Ansprache an die beiden
Patriarchen des Ostens, Alexandrien und Jerusalem, dieselben
an die Beziehungen erinnert, die bereits zwischen der Kirche
von Wales und den Kirchen des Ostens bestanden haben., Er
legte auch besonderen Nachdruck darauf, dass vom Osten her
die ersten Sendboten kamen, welche die Kirche von Walcs
griindeten, und zum Beweise dafiir erwihnte er die Tatsache,
dass selbst nach der Errichtung des Erzbistums von Canterbury
durch St. Augustin (der 596 von Rom kam) die Kirche in
Wales ihre Unabhingigkeit behauptete und dass viele Jahre
dahingingen, bevor die vollstiindige Verschmelzung der beiden
Teile der Anglikanischen Kirche stattfand. Und was von der
Kirche von Wales gilt, das gilt auch von der Kirche Irlands,
in der Griechen aus Kleinasien die ersten Verkiindiger des
Evangeliums waren. Immerhin kann nicht nachgewiesen werden,
ob diese Sendboten von Lyon, wo die beiden Jiinger des Polykarp
von Smyrna, Pothinos und Irenaeus, wirkten, oder von Marseille
kamen, welche Stadt enge Handelsverbindungen mit Britannien
hatte.

Uberdies hat der griechische Erzbischof von Canterbury,
Theodor von Tarsus (A. D. 669), niemals aufgehért, sowohl nach
Abstammung wie nach Bildung, zum Osten zu gehoren, soviel
er auch sein Missionswerk in diesem Lande der Initiative des
romischen Papstes verdankte. Es ist daher nur recht und billig,
die Tatsache anzunehmen, dass er bei der Organisierung der
Kirche Englands die Grundsiitze und Traditionen befolgte, die
er im Osten erlangt hatte. ,Die Kirche Englands, wie wir sic
heute kennen, ist das Werk eines griechischen Monches®, sagt
der Historiker Green; und Trevelyan sagt: ,Der Erzbischof
Theodor ragt in der ganzen Geschichte Iinglands hervor als
vielleicht der grosste Kirchenfiirst.“

Wir miissen einen langen Zeitraum vieler Jahrhunderte
durchschreiten, um wieder eine neue Anniherung zwischen den



— 131 —

beiden Kirchen zu finden, bis zu der Zeit, da die Kirche Englands,
nach ihrer Befreiung von Rom, als unabhingige Kirche er-
scheint. Es war zu der Zeit des Cyrill Lucaris, Patriarchen
von Alexandrien (1602—1621) und spiiter von Konstantinopel.
Ohne hier in eine ausfithrliche Untersuchung der religiosen
Uberzeugungen dieses Patriarchen einzutreten, konnen wir doch
folgendes feststellen. Obwohl die Behauptung des Dositheos,
Patriarchen von Jerusalem, richtig ist, dassdie orthodoxe Kirche
yrill nicht als heretischen Patriarchen betrachtete, so geht
doch aus seinen vorhandenen Briefen an verschiedene Person-
lichkeiten im Westen und an Abbot, den Erzbischof von Canter-
bury, hervor, dass dies der Fall war. Zudem ist es wohlbekannt,
dass Metrophames Kritopulos, der wihrend fiinf Jahren in Oxforad
als ein Schiitzling Abbots studierte und Cyrill auf dem Throne
Alexandriens folgte, kein Bedenken trug, dessen Verurteilung
auf der Synode von Konstantinopel im Jahre 1638 zu unter-
zeichnen. Das calvinistische Bekenntnis des Cyrill Lucaris, das
im Westen in Erscheinung trat und wihrend des 17. Jahrhunderts
viel Beunruhigung in der Kirche des Ostens hervorrief, hat
keineswegs dazu beigetragen, die Freundschaftsbande zwischen
den beiden Kirchen enger zu kuniipfen, wie es in der Korre-
spondenz zwischen Cyrill und Abbot angedeutet wurde, sondern
ibte vielmehr auf die orthodoxe Kirche die gegenteilige Wirkung
aus, indem es Zweifel und Argwohn hervorrief. Und als Dr.
Woodrofte, ein begeisterter Befiirworter der vereinigten Christen-
heit, sich an den Patriarchen von Konstantinopel, Callinicus II.,
wandte und ihn ersuchte, Studenten an das griechische Kolle-
gium in Oxford zu senden, dessen Vorsteher er war, nahm der
Patriarch keine Riicksicht auf sein Gesuch. Die weitverbreitete
Ansicht, als ob die orthodoxe Kirche calvinistisch geworden sei,
legte dem Patriarchen eine gewisse Zuriickhaltung auf in ihren
Beziehungen zu den Anglikanern, besonders wo es sich um
die Ausbildung orthodoxer junger Leute auf englischen Uni-
versititen handelte.

Trotzdem haben die Patriarchen des Ostens die Anerbie-
tungen nicht missachtet, die ihnen von seiten der Non-Jurors
betreffs Wiedervereinigung gemacht wurden. Man kann von
diesen Verhandlungen nicht sagen, dass sie zwischen beiden
Kirchen gefithrt wurden, da die Non-Jurors mit der Kirche von
England im Schisma lebten und da, sobald dies aus einem



— 132 —

Briefe des Erzbischofs von Canterbury, Wake, an den Patriarchen
von Jerusalem, Chysanthos (1725), bekannt wurde, dieselben
abgebrochen wurden. Aber die Korrespondenz und besonders
die von den Patriarchen des Ostens gegebenen Antworten auf
die von den Non-Jurors gestellten Fragen sind dusserst interessant,
da sie in der Annahme gegeben wurden, als ob diese die Ge-
samtkirche Englands repréisentierten. So haben die Patriarchen
nicht nur die Unmdoglichkeit der Schaffung einer unabhiingigen
Anglikanischen Kirche nicht in Frage gestellt, sondern im
(Gegenteil, sie haben diese Anschauung bekriftigt. Sie gaben
ihre Einwilligung dazu, dass die Anglikaner ihre eigenen Ge-
briauche beibehalten sollten, und erkliirten sich bereit, die angli-
kanische Liturgie anzuerkennen unter dem Vorbehalt, dass sie
orthodox sei. Gleicherweise nahmen sie die abgegebene Er-
klirung an, dass das Ausgehen des hl. Geistes vom Sohne nicht
die Bedeutung habe, als ob der Sohn die titige Ursache der
Existenz des hl. Geistes sei, sondern nur die Sendung des hl.
(teistes durch den Sohn zur Welt bedeutel; und sie billigten
deren Entscheid, die Kommunion unter beiden Gestalten zu
spenden, sowie deren Annahme der iibrigen Sakramente. Die
orthodoxen Patriarchen verwarfen jedoch die Ansicht, dass die
Entscheidungen der sieben 6kumenischen Konzilien nicht die-
selbe Autoritit wie die hl. Schrift héitten, und bestanden darauf,
dass die Non-Jurors der Jungfrau und den Heiligen Verehrung
erwiesen, indem sie vor deren eikon sich verbeugten und an
deren Firsprache glaubten. Aber die Patriarchen waren hart
wie Stahl gegeniiber der Frage der Transsubstantiation, da der
Kampf im Osten gegen die calvinistische Lehre der hl. Eucha-
ristie erst jiingsten Datums war. Darum figten sie den Synode-
beschluss von 1691 unter dem Patriarch Dionysios bei sowie
die Antwort der Synode, die durch den Kaplan der Britischen
Gesandtschaft, Rev. J. Covel (1672), an die Philhellenen Gross-
britanniens libermittelt wurde, welche sich beziiglich der Lehre
der morgenlindischen Kirche iiber die Sakramente und insbe-
sondere iiber das Sakrament der hl. Eucharistie befragt hatten.
In ihrem zweiten Antwortschreiben an die Non-Jurors schickten
die Patriarchen, durch die Vermittiung des hl. Synods Russlands,
an dieselben das Bekenntnis des Dositheos als eine Grundlage,
auf der die Wiedervereinigung zustandegebracht werden konnte.
Anderthalb Jahrhunderte spiiter finden wir wieder eine frische



Berithrung zwischen den Hiuptern der Anglikanischen und
Orthodoxen Kirchen. Auf das Ansuchen des Erzbischofs von
Canterbury, Archibald Campbell, hatte Gregorios VI., Patriarch
von Konstantinopel, in einer synodalen Enzyklika, die an alle
Metropoliten im Jahre 1869 geschickt worden war, angeordnet,
dass alle Anglikaner, die an Orten starben, woselbst sich keine
anglikanischen Friedhofe befanden, auf orthodoxen Friedhofen
von orthodoxen Priestern bestattet werden sollten; und gleicher-
weise ordnete er an, dass ein besonderes Formular zur Be-
nutzung bei solchen Gelegenheiten aufgesetzt werden sollte,
So unbedeutend dieses Zugestindnis auch immerhin heute er-
scheinen mag, so ist es nichtsdestoweniger der erste Schritt zur
Anniherung der Kirchen in einer rein kirchlichen Sache. Die
Reise des Erzbischofs von Syros und Tenos, Alexander Lykurgos,
nach England im Jahre 1870 gab nicht nur Anlass zu unmittel-
barem Verkehr zwischen ihm und anglikanischen Bischofen,
sondern auch zu theologischen Erorterungen, die ihn {iber die
bestehenden Ubereinstimmungs- und Differenzpunkte zwischen
beiden Kirchen aufklirten. Grossere Bedeutung hatte vom dog-
matischen Gesichtspunkte aus das Zusammentreffen der Angli-
kaner und Orthodoxen auf dem Wiedervereinigungskongress,
der auf die Initiative der Altkatholiken zu Bonn 1874—1875 ab-
gehalten wurde. Der noch zu erorternde strittige Punkt der
beriihmten ,Filioque“-Klausel, tber den in der Vergangenheit
viel geschrieben worden ist, wurde, nach genauer historischer
Uberprﬁfung auf diesen Kongressen, so weit klargelegt, um
das daselbst erreichte Einverstindnis zum Ausgangspunkt des
Einvernehmens bei spiiteren Diskussionen zu machen. Als Grund-
lage dieser Ubereinstimmung wurde die Lehre der Viter der
Ungeteilten Kirche, besonders des St. Johannes von Damaskus,
niedergelegt, nach welcher der hl. Geist vom Vater durch den
Sohn ausging. Wichtig ist auch die an diesen Kongressen er-
folgte gemeinsame Annahme der alten (Glaubensbekenntnisse
und der dogmatischen Entscheidungen der Ungeteilten Kirche,
da. durch diese Annahme eine feste Grundlage fir kinftige Er-
Orterungen tber Fragen geschaffen wurde, welche die Kirchen
Voneinander trennen.

Der Besuch des verstorbenen Hochwiirdigsten Bischofs von
Salisbury, John Wordsworth, und besonders seine Zusammen-
kunft mit dem Patriarchen von Konstantinopel, Konstantin V.



— 134 —

(1897—1900), hat die Bande zwischen den beiden Kirchen noch
weiter befestigt. Ein vom okumenischen Patriarchat eingesetztes
Komitee, bestehend aus dem Grossvikar und dem Archivar,
unterzog sich der Mitarbeit mit dem englischen Krzdiakon
Dowling, um die Orthodoxe Kirche iiber die Lehre der Angli-
kanischen Kirche aufzuklidren. Das Resultat dieser Mitarbeit
findet sich in den Antworten, welche vom Bischofe von Salis-
bury auf Fragen gegeben wurden, die von den orthodoxen
Komiteemitgliedern beziiglich der Diskussionspunkte gestellt
worden waren.

2. Die beiden Kirchen zu Beginn des zwanzigsten Jahrhunderts.

Eine neue und interessantere Entwicklung zeigt sich in den
Beziehungen zwischen den beiden Kirchen besonders seit dem
Beginn des 20. Jahrhunderts und wiithrend und nach dem Welt-
krieg. Wihrend seither die Beziehungen zwischen beiden
Kirchen mehr formeller Art waren und die Diskussionen einen
rein akademischen Charakter trugen, brachte der Weltkrieg
cine grosse Verdnderung sowohl in den Beziehungen wie in den
Diskussionen. Die Griinde, welche dicse Anderungen herbei-
fithrten, sind folgende: Die Sympathie, welche die ehrwiirdige
Anglikanische Kirche den vielgepriiften Christen des Ostens
bezeugte, indem sie ihre Stimme fiir Gerechtigkeit und Be-
freiung des versklavten Christenvolkes erhob, ergriff tief die
Fihrer der Orthodoxen Kirche und erfillte mit Dankbarkeit
die Herzen der orthodoxen Nationen. Dieser Grund, wie wenig
er auch mit der Frage der Wiedervereinigung der Kirchen
zusammenzuhiingen scheint, war der psychologische Grund
fiir engeren IKontakt, bessere KErkenntnis und freundliches
Verstehen unter den Kirchen; dies alles waren gesunde Ver-
nunftgriinde fiir den Wechsel. Hervorragende Mitglieder der
Orthodoxen Kirche, die verschiedenen autokephalen Kirchen des
Ostens angehorten, besuchten England und Amerika, woselbst
sie ihre Beobachtungen anstellten und dadurch eine tiefgehende
Kenntnis des anglikanischen Gemeinschaftslebens erlangten, mit
deren Mitgliedern sie in Diskussionen sich einliessen, Missver-
stéindnisse beseitigten und Zweifel zerstreuten. Die Anwesenheit
des damaligen Metropoliten von Athen und des gegenwirtigen
Patriarchen von Alexandrien, Meletius, begleitet von hervor-
ragenden orthodoxen Theologen, wie der jetzige Erzbischof von



— 135 —

Athen, Chrysostomos, und Professor Alivisatos, und die ernsten
Ziwiegespriiche mit den anglikanischen Theologen, zuerst in
Amerika und dann in England, sowie das iiber manche dieser
Punkte erlangte Einverstiindnis weckten die Hoffnungen der
Wiedervereinigung innerhalb der Kirchen wieder auf. Ibenso
kehrten orthodoxe Theologen aus Serbien und Rumiinien, die
England besuchten und die Anglikanische Kirche kennen lernten,
in die Heimat zuriick mit dem Bewusstsein, dass die beide
Kirchen trennende Kluft nicht als untuiberbriickbar betrachtet
werden miisse.

Die vom 6kumenischen Patriarchat im Jahre 1920 veroffent-
lichte Knzyklika, durch die alle Kirchen Christi zur Schaffung
einer Kirchenliga und zur Mitarbeit an Moral- und Gesell-
schaftsfragen, an denen alle Kirchen interessiert sind, aufge-
fordert wurden, kann natiirlich nicht als ein Versuch zur Wieder-
vereinigung im strikten Sinne des Wortes aufgefasst werden.
Niemand wird jedoch leugnen, dass Wiedervereinigung das
Objekt war, das in der Tat und Wahrheit durch die Zeilen der
Enzyklika beabsichtigt wurde. Indem der Patriarch zugestand,
dass die bestehenden Differenzen und Vorurteile nicht sofort
beseitigt werden konnten, schlug er die Bruderschaft und Mit-
hilfe der Kirchen als das sicherste Mittel vor, das ,die voll-
stiindige und segensreiche Vereinigung vorbereiten und er-
leichtern wird, die eines Tages mit Gottes Hilfe erreicht werden
mag*.

Aber was wirklich dazu beigetragen hat, die Beziehungen
zu den beiden Kirchen zu festigen, war ohne Zweifel die Ein-
ladung, die Seine Gnaden der Erzbischof von Canterbury, Dr.
Randall Davidson, an das ékumenische Patriarchat ergehen
liess, eine Delegation orthodoxer Theologen und Kleriker abzu-
ordnen, um mit dem von der Lambeth-Konferenz bestellten
Komitee die dogmatischen Fragen zu erortern, welche die beiden
Kirchen trennen. Aus dem vorliegenden Bericht ist ersichtlich,
dass die Diskussion sich nicht allein beschrinkte auf Taufe,
Chrisma (Firmung), die hl. Eucharistie, das siebente 6kumenische
Konzil, und auf gewisse Fragen des kanonischen Eherechtes,
mit denen das Athener Komitee und die serbischen und rumiini-
Schen Theologen sich beschéftigt hatten, sondern dass sie sich
auch noch auf andere Materien erstreckte. So bildeten die
Lehre von der Tradition, die Glaubensbekenntnisse und besonders



— 136 —

das Nicéisch - Konstantinopolitanische Bekenntnis, nebst der
,Filioque“-Klausel, die symbolischen Biicher der Anglikanischen
Kirche, d. h, die 39 Artikel und das Gebetbuch, die Sakramente
der Ehe, Busse und Olung, der Zustand der in Christus Ent-
schlafenen und ihre Verbindung mit der streitenden Kirche
ebenfalls Diskussionsgegenstiinde. Und schon allein die Auf-
zihlung dieser Verhandlungsgegenstinde zeigt, dass die Be-
deutung der Diskussion derart war, um uns das Recht zu geben,
auf weitere Diskussionen zu bestehen.

In dieser Debatte anerkannte die Delegation die Giltigkeit
der durch anglikanische Priester vollzogenen Taufe sowie der
durch die Bischofe vermittelst Handauflegung erteilten Firmung;
aber sie bestanden darauf, dass die Firmung unmittelbar auf
die Taufe zu folgen habe, wihrend der katechetische Unterricht
der Neugetauften bis zu einer spiiteren Altersstufe zuriickzu-
stellen sei. Ts ist von besonderem Interesse, dass die vom
Patriarchat abgeordnete Delegation darauf bestand, die Angli-
kaner sollten den Opfercharakter der hl. Eucharistie aner-
kennen sowie die Einfiihrung der Epiklesis des hl. Geistes als
unbedingte Notwendigkeit fir die Wandlung der heiligen Ele-
mente. Ebenso drangen sie darauf, dass ungesiiuertes Weizen-
brot (die Hostie) an die Stelle des besonders zubereiteten, ge-
siiuerten Brotes zu treten habe und dass der Wein mit Wasser
zu mischen sei, Trotz alldem wurde die Bezeichnung Trans-
substantiation gliicklicherweise ausgemerzt, da die Delegation
sich auf die Ausdriicke Wandlung (usredoyy) und Transformation
(uerarrouoic) beschrinkte, mit denen die wahre Bedeutung des
Wortes wiedergegeben ist und Missverstindnisse vermieden
werden. Uber die Griiltigkeit der anglikanischen Weihen, welches
Thema sowohl an und fiir sich selbst als auch in bezug auf die
gultige Spendung der anderen Sakramente eine wichtige Dis-
kussionsmaterie bildete, reservierte die Delegation ihre eigene
personliche Meinung und iiberliess es dem Studium und dem
Entscheid der offiziellen Kirchenbehirde. Wihrend die Dele-
gation befriedigt blieb, weil die Anglikaner den Entscheid be-
treffs eikon des T. 6kumenischen Konzils angenommen hatten
und das Niciische Bekenntnis als wirklich ékumenisch aner-
kannten, so ist sie sich doch der Opposition bewusst, welche
die Anglikaner wegen der Ausmerzung der antikanonisch hin-
zugefiigten ,Filioque“-Klausel bekundeten. Die Delegation be-



— 137 —

ratschlagte iiber die von den Anglikanern abgegebene Erklirung,
dass die 39 Artikel nicht Glaubensartikel seien, sondern Be-
kenntnisartikel, die mit dem einmal festgesetzten Charakter
der Kirche zusammenhiingen, und gab der Meinung Ausdruck,
dass, da ihre Abschaffung unméglich sei, wenn die Kirche vom
Staate nicht getrennt werden soll, nur ein Amendement dieser
Artikel durch kompetente Autoritiiten moglich sein wiirde. Als
die Anglikaner erklirten, dass das Gebetbuch die wahre Lehre
der Anglikanischen Kirche auf der Grundlage des Grundsatzes:
lex orandi lex credendi enthalte, nahm die Delegation diese Er-
klirung als einen giinstigeren Ausgangspunkt des gegenseitigen
Verstehens an, um so mehr, da gesagt wurde, dass die nahe
bevorstehende Revision des Gebetbuches einen mehr katho-
lischen Ausdruck aufweisen wiirde. Auf beiden Seiten wird die
Ehe anerkannt, welche im Falle der Not von einem Priester
der einen oder andern Gemeinschaft eingesegnet wurde; die
Orthodoxen gaben Lrklirungen ab iiber die Ohrenbeichte in
der Orthodoxen Kirche und tiber den Zweck des Sakramentes
der Olung. Die Delegation erwiihnt den Eindruck, der durch
die Erklirung der Anglikaner hervorgerufen wurde, dass Ge-
bete fiir die Abgestorbenen in der Anglikanischen Kirche jetzt
gebriuchlich seien und dass ihre Verwendung durch die Er-
laubnis der Bischife immer allgemeiner werde. Aber in der
Auseinandersetzung der obigen Punkte konnte die Delegation
nicht ohne Kritik an der Sache voriibergehen. Indem sie den
srilnden nachforschte, weswegen die Anglikaner auf eine Inter-
kommunion in Bedarfsfiillen als Vorbereitungsschritt zu einer
villigeren Interkommunion, trotz vorhandener Glaubensdifte-
renzen, bestehen, fand die Delegation diesen Grund im folgenden:
Die Anglikaner haben eine viel weitergehende Auffassung von
der Kirche, die den Orthodoxen unverstindlich ist. Und die
Delegation fiigt hinzu, dass die Hoffnungen, die sie durch den
Verkehr mit dem kompetenten Komitee gewonnen, grosstenteils
zuriickgeschraubt wurden durch den Appell, den die Lambeth-
Konferenz an alle Christen richtete. Nach der Delegation ent-
sprechen die durch diesen Appell fir eine wiedervereinigte
Kirche angebotenen Bedingungen mehr ihren eigenen als den
unsrigen. ,Ihre eigene kirchliche und religiose Lage verleitet
sie, den nicht-bischoflichen Kirchen Bedingungen vorzuschlagen,
die mit unsern Grundsiitzen und unserm ganzen System in Wider-



— 138 —

spruch stehen.“ Darum sagt die Delegation, dass sie nach ihrem
Aufenthalt in England tiberzeugt ist: die ,communio in sacris*,
ohne vorhergehende Ubereinstimmung im Dogma, ist nicht der
Weg, der zu einer sicheren und heilsamen Wiedervereinigung
unserer Kirchen fithrt. Nichtsdestoweniger ,hilt die Delegation,
wegen des grossen Eifers der Anglikaner, es fir eine Pflicht
der Orthodoxen, fortzufahren“, auf jegliche Art und Weise zum
Erfolg eines solch gottgefilligen Werkes wie die Einheit der
Kirchen beizutragen in der Uberzeugung, dass die allmichtige
Hand Gottes zur rechten Zeit alle Schwierigkeiten aus dem
Wege riumen und ein Werk vollbringen wird, das ein Segen
fiir die Christenheit und von grosstem Vorteil fiir die Mensch-
heit sein wird.

Aus dem bereits Gesagten geht klar hervor, wie wichtig
die Anwesenheit der vom Patriarchat abgeordneten Delegation
in London war. In seiner Antwort versicherte der Erzbischof
von Canterbury dem Stellvertreter des Patriarchen, dass die
Delegation ,den gegenseitigen freundlichen Beziehungen der
beiden Kirchen neues kriiftiges Leben“ verlichen habe, wiihrend
die Lambeth Konferenz die durch die Delegation ihrem Bischofs-
komitee geleistete Beihilfe ebenso hoch einschiitzt, und schliess-
lich gibt dieses Komitee zu, dass ,die Anwesenheit einer vom
Patriarchat gesandten Delegation in London von grisster Be-
deutung war, da viele wichtige Fragen sowohl der Lehre wie
der Praxis dabei erértert wurden“. Und obwohl dieses Komitee
denkt, dass wir fest und sicher dem Ziel der endlichen Wieder-
vereinigung entgegengehen, so fiigt es doch bei: ,Es muss noch
vieles getan werden, das erforderlich ist, um die gegenseitige
Lage besser kennen und verstehen zu lernen. Beiderseits sind
Erkldarungen notwendig, damit, wenn der Tag erscheinen sollte,
um sakramentale Interkommunion vorzuschlagen, dieselben bei-
derseitig auf den Grundlagen weitherziger Toleranz beruhen;
ebenso muss jede Kirche bereit sein, sich auf seine eigenen
Praktiken und Gebriuche zu beschriinken, ohne darauf zu be-
stehen, dass auch andere denselben nachleben.“

Die Anwesenheit dieser vom Patriarchat eingesetzten Dele-
gation in London hatte als Resultat den Beschluss des Heiligen
Synod in Konstantinopel, unter dem Prisidium des Patriarchen
Meletius, die Gultigkeit der anglikanischen Weihen anzuerkennen.
Bei seiner Riickkehr nach Konstantinopel hielt es Professor



— 139 —

Comnennos fur ratsam, sich dem Studium dieser Frage zu
widmen, und er veroffentlichte eine besondere Abhandlung tiber
anglikanische Weihen. Die in dieser Abhandlung gezogenen
Schlussfolgerungen, welche von dem bestiindigen Komitee iiber
Beziehungen zwischen beiden Kirchen beraten worden waren,
legten dem Heiligen Synod die Anerkennung der Giiltigkeit der
anglikanischen Weihen nahe. Indem der Synod die Giltigkeit
dieser Weihen anerkannte, teilte er seinen Beschluss in seiner
Iinzyklika den andern autokephalen Kirchen und in einem
Briefe dem Irzbischof von Canterbury mit. In diesem Briefe
sagt der Patriarch: ,Der Heilige Synod ist zu der Entschliessung
gekommen, dass vor der Orthodoxen Kirche die Ordinationen
des anglikanisch - bischoflichen Bekenntnisses der Bischofe,
Priester und Diakone dieselbe Giiltigkeit besitzen wie die der
romischen alten Katholischen und der armenischen Kirchen,
insofern als alle wesentlichen Bestandteile in denselben sich
finden, die vom orthodoxen Standpunkt aus fiir unentbehrlich
gehalten werden, um das von der apostolischen Sukzession her-
geleitete charisma des Priestertums anzuerkennen“, Dieser Be-
schluss hat nicht, wie der Patriarch in diesem Briefe klarlegt,
die Bedeutung einer Entscheidung ,der Orthodoxen Gesamt-
-kirche¥, wozu die Zustimmung aller autokephalen Kirchen er-
forderlich ist, sondern, ,als eine Entschliessung des Primates
der orthodoxen Kirchen, ist sie nicht ohne Bedeutung und ist
ein Schritt vorwiirts auf dem Wege zur allgemeinen Einheit,
die Gott wohlgefiillig ist“. Indem der Erzbischof von Canterbury
die diesbeziiglichen Dokumente der Canterbury Bischofskonferenz
mitteilte, erklirte er, dass der Entscheid zwar an und fiir sich
die Interkommunion oder gegenscitige pfarramtliche Aushilfe
nicht autorisiere; aber dass seine Bedeutung liege ,in der Vor-
bereitung fir kinftige Avancen und in der Anbahnung des
Weges fiir die mogliche Regulierung anglikanischer pfarramt-
licher Funktionen bei den Orthodoxen oder des Anerbietens
derseitiger pfarramtlicher Dienste“. Das Beispiel des okume-
nischen Patriarchates wurde bald befolgt durch die Entschei-
dungen des Patriarchates von Jerusalem und des Erzbistums
von Cypern, die anglikanischen Weihen betreffend. Der Erz-
bischof von Athen, Chrysostomos, verfasste eine Abhandlung,
In der er die Giiltigkeit der anglikanischen Weihen betonte.
Die Verzogerung seitens der andern autokephalen Kirchen, dem



— 140 —

gegebenen Beispiel zu folgen, sollte eher deren {iberstarken
Beschiiftigung mit internen Angelegenheiten zugeschrieben
werden als irgendeinem Bedenken hinsichtlich der Hauptsache.
Da bereits in Konstantinopel der Beschluss gefasst worden war,
einen Pan-Orthodoxen Synod oder einen Pro-Synod zusammen-
zurufen, so meinten die autokephalen Kirchen, die noch nicht zu
einer Entscheidung gekommen waren, dass auch die Frage der
anglikanischen Weihen und der gegenseitigen pfarramtlichen
Dienstleistungen in Bedarfsfiallen auf eine richtige Grundlage
gestellt worden sei, als die Beziehungen der Orthodoxen zu
den andern christlichen Kirchen geregelt wurden.

- Der letzte Verkehr zwischen orthodoxen und anglikanischen
Vertretern fand statt zu Lausanne im August letzten Jahres
auf der Konferenz iiber Glauben und Kirchenverfassung. Wie
sehr auch der allgemeine Charakter der Konferenz, die aus
Vertretern von beinahe siebzig christlichen Kirchen bestand,
hindernd dazwischen trat, dass jene Ubereinstimmung offen-
kundig wurde, die zwischen unseren beiden Kirchen iiber ver-
schiedene Punkte schon erreicht worden war, so weiss doch
jeder, der die Konferenzverhandlungen gelesen hat oder vor
allem den Diskussionen in den besonderen Komitees folgte,
dass die anglikanische Anschauung, solange sie auf katholischen
Richtlinien sich bewegte, in der orthodoxen Delegation ihre
Hauptstiitzen fand. Wenn die orthodoxe Delegation zu ihrer
wohlbekannten Erklirung gelangte, in der sie alle Kompromisse
zuriickwies, so geschah dies aus dem einzigen Grunde, weil sie,
wie schon vorher die vom Patriarchat abgeordnete Delegation
in London, herausfand, dass die vorgeschlagenen Verstindigungs-
punkte zu lax und weitgehend waren, um noch mit den Grund-
siitzen tibereinstimmen zu konnen, welche die Orthodoxe Kirche
als fundamental betrachtet.

Riickblickend auf das bereits vorher Gesagte, kionnen wir
konstatieren, dass die Beziehungen zwischen den beiden Kirchen,
der Anglikanischen und Orthodoxen, die durch den freundlichen
Verkehr der Hiiupter der beiden Kirchen untereinander und
durch das griindlichere Wissen ihrer Theologen beziiglich des
Wesens und der Stellung jeder einzelnen Kirche auf eine ge-
sunde Basis gestellt worden waren, besonders seit Beginn des
gegenwiirtigen Jahrhunderts, von Tag zu Tag enger und intimer
werden. Dies zeigt sich nicht nur in den einfachen Freund-



— 141 —

schaftsbezeugungen, sondern auch in den wirklichen Willfah-
rungen und der Toleranz gegeniiber allem die Interkommunion
nicht Berithrenden, ein Zustand, der, wenigstens im Hinblick
auf die Orthodoxe Kirche, vor hundert Jahren nicht fiir denkbar
gehalten worden wiire. Zu jener Zeit herrschte im Osten die
Auffassung vor, dass die geistliche Korperschaft, die Anglika-
nische Kirche genannt, nichts anderes als ein protestantischer
Zweig sei, der als Uberbleibsel der alten Kirche das Bischofs-
amt beibehielt. Hier vielleicht, wie anderwirts im Westen,
wurde die Orthodoxe Kirche als ein halb verdorrter Zweig der
alten und ungeteilten Kirche betrachtet, der, obwohl einige
Grundelemente ihrer Lehre bewahrend, andererseits nur eine
Menge von abergliubigen Anschauungen aufwies, welche ver-
hinderten, den darin verborgenen Kern der Wahrheit zu unter-
scheiden. Dank der auf beiden Seiten gemachten Anstrengungen
ist jetzt die fundamentale Stellung jeder einzelnen Kirche nach-
gepriift und sind die frither bestehenden Vorurteile beseitigt.
Aber was sind die Zukunftsaussichten dieser Beziehungen?
Uber diesen Punkt mochte ich noch kurz sprechen, ehe ich
meine Ansprache beende.

3. Hoffnungen und Befiirchtungen.

Die Orthodoxe Kirche hat immer zwischen gegenseitigem
Verkehr und Mitarbeit der Kirchen sowie deren Vereinigung
in Glauben und Kirchenverfassung unterschieden. Ohne weitere
Bedenken hiilt sie das erste fiir moglich, selbst wenn jede Ge-
meinschaft ihr eigenes Bekenntnis unangetastet beibehéilt, und
zwar nach Erfiilllung gewisser Bedingungen. Diese Bedingungen
bestehen in dem Aufgeben aller proselytischen Machenschaften
unter Christen und in der Pflege eines briiderlichen Sinnes
unter den verschiedenen Kirchen, fihnlich dem, der nach St. Paul
alle Glieder ein und derselben Kirche kennzeichnen muss. Es
ist wohl wahr, dass das Ziel, das sich das 6kumenische Patriarchat
1920 in seiner Enzyklika gesteckt hatte, noch nicht in der von
allem Anfang an vorgefassten Art und Weise erreicht worden
ist. Der Grund dafiir liegt in der Tatsache, dass die verschie-
denen Kirchen entweder deren Inhalt nicht zum Gegenstand
besonderen Studiums machten oder dem okumenischen Patri-
archat ihre Ansichten iiber die Ausfiihrung der diesbeziiglichen
Vorschlige nicht mitteilten oder schliesslich darin, dass das



-— 142 —

okumenische Patriarchat wegen seiner eigenen schwierigen
Lage auf die Angelegenheit nicht zuriickkommen konnte. Wenn
man die willige und weitgehende Mithilfe iiberblickt, welche
die Orthodoxe Kirche in der Wiedervereinigungsbewegung be-
wiesen hat, so kann nichtsdestoweniger nicht geleugnet werden,
dass seit dieser Enzyklika die Politik des Patriarchates von
Sympathie gegeniiber allen christlichen Kirchen getragen ist.
Und dass diese Sympathie sich emphatischer gegeniiber der
chrwiirdigen Kirche Englands zeigt, das erklirt sich nicht nur
aus den besonderen Beziehungen, in die sie aus den oben an-
gefithrten Griinden eingetreten ist, sondern auch aus dem Grunde,
weil die Orthodoxe Kirche die Uberzeugung hegt, dass trotz
aller vorhandener Schwierigkeiten die Wiedervereinigung mit
der Kirche Englands im Glauben in den Grenzen der Moglich-
keit liegt, und zwar in einer niheren Zukunft als mit irgend-
einer anderen Kirche, ausgenommen vielleicht mit den Alt-
katholiken. Jeder mag fir sich herausfinden, welches der Mit-
arbeitsplan in dieser von der Enzyklika vorgeschlagenen Liga
der Kirchen ist, wenn er deren Inhalt genau priift, wodurch
weitere Bemerkungen hier tberfliissig werden.

Aber obwohl die Orthodoxe Kirche den vorbereitenden
Charakter dieses gegenseitigen Verkehrs und der Mitarbeit an
dem Wiedervereinigungswerk in Glauben und Verfassung aner-
kennt, so hat sie doch immer zwischen denselben genau unter-
schieden. Sie hat immer die Einheit der Kirche aufgefasst als
Glaubenseinheit in den Grundlehren der gottlichen Offenbarung,
wie sie in der heiligen Schrift und in der heiligen apostolischen
Tradition niedergelegt sind und durch die Beschliisse der sieben
okumenischen Konzilien und die ersten neun Jahrhunderte be-
kriftigt wurden. Man kann daher leicht verstehen, weswegen
die Orthodoxe Kirche immer den Glauben der alten und un-
geteilten Kirche als das Modell in den Vordergrund hinstellt,
nach dem jede Diskussion mit Theologen anderer Kirchen ge-
modelt werden sollte, und als den Ausgangspunkt, von dem
jede Erorterung ausgehen sollte iiber jene Punkte, die zwar
formell nicht definiert, aber in der Orthodoxen Kirche auf Grund
der gottlichen Offenbarung allgemein angenommen sind. Da
der ganze Inhalt der géttlichen Offenbarung mit voller Autoritiit
noch nicht festgelegt ist, sondern auf Grund der Autoritiit der
Kirche gelehrt und angenommen wird, so bietet diese Tatsache



— 145

ein weites Feld fiir theologische Erorterungen nicht nur unter
den orthodoxen Theologen, sondern auch zwischen ihnen und
den Theologen anderer Kirchen. Trotzdem aber nimmt die
Orthodoxe Kirche nur diejenigen als wahre Mitglieder an, die
ihren Glauben an die fundamentalen Grundsiitze derselben cr-
kliren, und hilt daran fest, dass nur sie allein das Recht haben,
an ihrem Gunadenschatze durch ihre Sakramente teilzunehmen.
Da demnach die Orthodoxe Kirche glaubt, dass Einheit auch
dogmatische Einheit voraussetze, so hat sie aus diesem Grunde
ihre Ansicht iiber diese Frage reserviert und dem Urteil einer
zukiinftigen Pan-Orthodoxen Synode iiberlassen, als der Vor-
schlag gemacht wurde, das Patriarchat mochte die Giiltigkeit
der gegenseitigen amtlichen Dienstleistungen der Orthodoxen
und Anglikaner in Bedarfsfilllen anerkennen, wiihrend sie die
Gultigkeit der anglikanischen Weihen anerkannte. Ich erwihne
einfach die Tatsache, dass gewisse isolierte Beispiele, welche
durch anormale Verhiiltnisse und Notwendigkeiten dikticert
wurden, keineswegs als Priizedenzfille betrachtet werden miissen,
welche die in den Orthodoxen Kirchen vorherrschenden Be-
stimmungen aufheben,

Hieraus ist ersichtlich, dass die zukiinftige Direktive bei
den Diskussionen zwischen den beiden Kirchen die folgende
sein muss: Durch welche Mittel werden die zwischen beiden
bestehenden dogmatischen Differenzen behoben und eine Uber-
einstimmung auf Grund eines gemeinsamen Glaubensbekennt-
nisses erlangt? Ehe wir dies Ziel erreichen, lasst uns nicht
uns selbst betriigen mit dem Gedanken, dass eine sichere und
dauernde Einheit der beiden Kirchen zuwegegebracht werden
kann. Wie viele Schwierigkeiten miissen noch iiberwunden
werden, um dieses Ziel zu erreichen! Auf der orthodoxen Seite
besteht nicht nur die Schwierigkeit, eine Pan-Orthodoxe Synode
zusammenzurufen, um im Namen der ganzen Kirche die all-
gemeinen Richtlinien eines solchen Vorgehens behufs Einigung
niederzulegen, sondern auch die Notwendigkeit, das orthodoxe
Volk vorzubereiten und aufzukliiren iiber das, was in Glaubens-
sachen wesentlich oder unwesentlich ist, und dasselbe iiber die
grossen Vorteile zu belehren, welche die Wiedervereinigung
der Kirchen zeitigen wird. Denn die Beseitigung dieser Hinder-
nisse erfordert nicht nur Zeit, sondern auch begeisterte Mit-
arbeiter, voll Eifer und Hingebung an das Werk der Wieder-



— 144 —

vereinigung. Anstatt die Hindernisse auf der anglikanischen
Seite zu erwidhnen, moge es mir gestattet sein, meine Ansprache
mit einem kurzen personlichen Bekenntnis zu schliessen.

Als auf meiner letzten Reise nach dem Osten die Frage
der Wiedervereinigung unserer Kirchen erhoben wurde, sagte
mir ein orthodoxer Kleriker: ,Es ist offenkundig, dass Einheit
im Glauben nicht eine conditio sine qua non in der Anglikanischen
Kirche ist; denn in jener Kirche gelten verschiedene Ansichten
nicht nur in sekundéren, sondern auch in fundamentalen Glau-
benssachen. Der Appell der letzten I.ambeth-Konferenz an alle
Christen und die Stellungnahme der englischen Kirche gegen-
iiber den geistlichen Korperschaften, die ihre Kontinuitit mit
der alten Kirche abgebrochen hatten, sowie schliesslich die
wohlbekannten Eroérterungen zur Zeit der Revision des Gebet-
buches, sie alle zeigen klar und deutlich, wie weitgedehnt der
Begriff der Kirche unter den Anglikanern ist. Was konnen
weitere Diskussionen niitzen, wenn eine radikale Uneinstimmig-
keit unter den beiden Kirchen iiber diesen fundamentalen Punkt
besteht? Wenn andererseits der Zweck der Diskussion darin
besteht, die gemeinsame Glaubenslehre als ein Band zu erkliren,
das beide Kirchen aneinander kettet, und eine der Verhand-
lungsparteien anderen Kirchen Antrige auf einer viel weit-
gehenderen Basis gemacht hat, scheint da nicht jede weitere
Diskussion vergeblich zu sein? Lasst uns daher damit begniigen,
freundschaftliche Beziehungen und Verkehr auch mit der Angli-
kanischen Kirche zu pflegen, und lasst uns davon abstehen,
uns selbst sowie andere mit Hoffnungen zu tiuschen, dass Einheit
im Glauben moglich ist.*

Ich antwortete ihm folgendermassen: ,Ich anerkenne in
einer Beziehung Thre Zweifel und teile IThre Beunruhigung, aber
ich werde niemals zu Ihrer Verzweiflung emporsteigen; Sie
verzweifeln, weil Sie das Wesen und die Verfassung der Angli-
kanischen Kirche nicht kennen, und die zwar langsame, aber
unbestreitbare Evolution dieser Kirche von der Nihe aus nicht
verfolgt haben. Wenn Sie diese Kirche vom Augenblick ihrer
Emanzipation von Rom kennen wiirden, wenn Sie sich in die
vielen Kdampfe vertieft hiitten, die einige ihrer Mitglieder zu
bestehen hatten, um zu retten, was wahrhaft katholisch in ihr
ist, wenn Sie durch engere Fiihlungnahme von der Aufrichtig-
keit ihrer Absichten und der Tiefe ihrer religitsen Uberzeu-



— 1456 -—

gungen iiberfilhrt worden wiren, dann hiitte Verzweiflung in
Ihrem Herzen keine Wurzel fassen konnen. Warum sollten wir
nicht denken, dass eine Zeit kommen wird, da der katholische
Sauerteig, der immer in der Anglikanischen Kirche vorhanden
war, den ganzen Korper durchdringen wird, so dass sie in
jener Gestalt erscheint, welche die Wiedervereinigung mit un-
serer Orthodoxen Kirche ermoglichen wiirde? Inzwischen ist
es die Pflicht der Orthodoxen, nicht das festgefiigte Band zu
brechen, das uns mit der Anglikanischen Gemeinschaft ver-
bindet, sondern durch freundschaftlichen Verkehr und in einem
Geiste friedlicher Erorterungen eine solche Evolution herbei-
filbren zu helfen, Und schliesslich, da das Werk der Wieder-
vereinigung in erster Linie zum Ruhme Gottes und zur Aus-
breitung seines Reiches auf Erden beitrigt, warum sollten wir
nicht unsere Hoffnungen auf Ihn werfen, der alles ist und in
allem, also auch in dem Werke unserer religiosen Erbauung ?“
So ist nun ,weder der da pflanzt, noch der da begiesst etwas,
sondern Gott, der das Gedeihen gibt“ (1. Kor. 3, 7). Oremus et
laboremus.

Internat. kirchl, Zeitschrift, Heft 3, 1929, 10



	Fortschritte in der Wiedervereinigungsfrage der orthodoxen und anglikanischen Kirchen

