
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 18 (1928)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 121 —

BIBLIOGRAPHIE.

Tihamér Tóth: Bildung des jungen Menschen. (Wachstum und
Gestalt, Bücher der Lebenserfassung für den jungen Menschen,
1. Band). Herder, Freiburg-Breisgau. 1927.

Der Verfasser, Theologieprofessor in Budapest, wendet sich
in seiner Schrift an den deutschen katholischen Jüngling, vor
allem an den Gymnasiasten. Aber ist sie, dem Titel gemäss,
ein Bildungsbuch, ein Buch, das echte, geistige und seelische
Bildung vermitteln kann? Es wird darin freilich aus reicher
Erfährung, die aus dem Umgang mit jungen Menschen
gewonnen wurde, sehr klug und leichtverständlich über gute
Lebensart und gesellschaftlichen Schliff, über Studium, Lektüre
und Berufsfrage geredet, aber mich dünkt — ich habe das
Büchlein zweimal gelesen, um seine Absicht ganz zu
verstehen — es gehe trotz oder vielleicht gerade wegen seiner
„Gründlichkeit" nirgendwo recht in die Tiefe dessen, was wir
sonst Bildung nennen. Uns ist Bildung freies, vertieftes Menschentum.

Überall mehr höfisch - gesellschaftliche Gewandtheit als
Aufrechtheit und Wahrhaftigkeit, starke Überbetonung des
Äusserlichen. Immerhin kann die Schrift, die im dritten Teil
„Studium und Lektüre" vorzügliche Hinweise gibt (die Kunst
des Lernens, Lernen auf Grund der Anschauung), manchem
fragenden jungen Mann, manchem fleissigen Schüler etwas
Ernstes und Brauchbares bieten. Schade, dass das andere
überwiegt Sehr interessant ist es, wie Tóth dem Jüngling die
Notwendigkeit des Index librorum prohibitorum einzuprägen
versucht als einen Schutz vor der schlechten, „lebensgefährlichen"

Literatur (zu der ja nun auch Wittigs Bücher gehören!
— und Kant!). Der 22jährige Mann, der sich laut einem
angeführten Beispiel das Leben genommen hat, hatte auf seinem
Tisch neben Schopenhauer, Darwin, Nietzsche auch Kant
liegen. H. G.



— 122 —

Grunwald Georg. Die Pädagogik des zwanzigsten
Jahrhunderts. Ein kritischer Rückblick und programmatischer
Ausblick. Herder, Freiburg. 1927.

Die Erziehungsfrage steht heute im Zentrum aller Fragen.
Das beweist die fast unendliche Fülle pädagogischer, vor allem
religionspädagogischer und katechetischer Literatur, die uns
überflutet, und in der sich zurechtzufinden nur dem gelingt, der
ihr seine Lebensarbeit widmet. Beste Hilfe zur Orientierung
in dieser Literatur und zur Klarlegung der mannigfaltigen
Probleme der Pädagogik leistet das Buch Grunwalds. Es
zeichnet sich vorerst durch eine gründliche Kenntnis aller
vorhandenen Bewegungen, Anschauungen und Methoden aus und
versteht es, sie objektiv-kritisch darzustellen und zu werten.
Von grösster Bedeutung ist es jedenfalls, dass es ihm gelingt,
in das Gedanken- und Methodenchaos der Jetztzeit, vom Beginn
des 20. Jahrhunderts an, in der der Wind eines scharfen
pädagogischen Sturm und Drangs weht, systematische Ordnung zu

bringen. Grunwald unterscheidet mit guter Begründung vier
Arten von Pädagogik, die heute miteinander ringen oder
einander zu ergänzen haben: die revolutionäre, die experimentelle,
die philosopische und die theologische — er hat damit einen
Schlüssel der Orientierung gefunden, der uns bisher fehlte, und
kann einen Weg zu der so dringend notwendigen Auseinandersetzung

zeigen. Er hat gewiss recht, wenn er sagt:
„Berufserzieher, die am Anfang einer neuen Kulturperiode, an dem

wir zweifellos stehen, sich nicht auf Schritt und Tritt mit den

neuen Forderungen innerlich auseinandersetzen, sind von
vornherein zur Bedeutungslosigkeit verurteilt. Ihr Mangel an Wissen
würde auf einen Mangel an Gewissen hinauslaufen". Die
Hauptaufgabe des Buches besteht u. E. darin, Antwort zu geben auf
die Frage, an welchem Punkte der pädagogischen Forschung
und des katechetischen Könnens wir heute stehen. Dass es

sich in seiner Kritik der katholischen Katechetik gegen den

religionspädagogischen Quietismus wendet und ihn widerlegt,
wie es auch alle Methodenlosigkeit ablehnt, ist ihm sehr zu

verdanken. Kein Quietismus (der nur Faulheit sein kann!)
bringt schlimmere Wirkungen als der pädagogische. Grunwald
fordert die Ausgestaltung und Erhebung der Pädagogik zu einer
Wissenschaft nicht mit Unrecht und muss darum seiner
grundsätzlichen Auseinandersetzung einen programmatischen Ausblick



- 123 —

folgen lassen, der freilich noch über einen Ausblick nicht
hinauskommen kann. Er nennt sein Werk „eine Vorarbeit zu einer
Einleitung in die Pädagogik". Nach dieser zweifellos gründlichen

und bedeutenden Vorarbeit darf man die angekündete
Einleitung mit Spannung erwarten. H. G.

Âbriss der Kirchengeschichte. Zum Gebrauch für den
altkatholischen Religionsunterricht an höheren Lehranstalten.
4. Auflage. Verlag: Willibrodbuchhandlung. Freiburg i. Br.
1927, geb. Mk. 7.50.

Es ist erfreulich, dass dieser vorzügliche Abriss in „vielfach
verbesserter und umgearbeiteter" Auflage vorliegt. Der erste
Zeitraum ist unverändert. Nur einige Fremdwörter sind
eliminiert, wobei das Versehen unterlaufen, dass auf Seite 49

Orient mit Abendland wiedergegeben ist. Wünschenswert wäre,
wenn gerade in diesem ersten Teil das innere Leben der Kirche
wie die eigentlichen Beweggründe der Lehrstreitigkeiten besser

herausgearbeitet wären, bei den christologischen Auseinandersetzungen

z. B. darauf hingewiesen wäre, dass es nicht um
theologische Spekulationen ging, sondern um rein religiöse
Fragen wie die des Theismus, der Erlösung, der Absolutheit
der christlichen Religion. Die Umarbeitung macht sich in einigen
Abschnitten der späteren Zeit vorteilhaft bemerkbar — bei
Zwingli sind die „politischen Umtriebe" mit Recht ausgemerzt —
sie bezieht sich aber besonders auf die Ergänzungen bis auf
die jüngste Zeit, die so geschickt angebracht sind, dass der
bisherige Rahmen des Abrisses nicht gesprengt werden musste.

A. K.

Eduard Huber, ein schweizerischer Sprachengelehrter, Sinolog
und Indochinaforscher. Sein Leben und seine Briefe, seine

wissenschaftliche Bedeutung nebst einer Auswahl seiner
Arbeiten von Casimir Schnyder. Mit 40 Illustrationen und 3

Kartenskizzen. Druck und Verlag: Art. Institut Orell Füssli,
Zürich 1920. 8°, VIII, 203. Preis: Fr. 20.—.

Verfasser und Verlag haben keine Unkosten und Mühen
gescheut, um dem leider allzufrüh der orientalischen
Sprachwissenschaft entrissenen jungen Gelehrten und Forscher Eduard



— 124 —

Huber (1879—1914) ein literarisches Denkmal „dauernder als
Erz" zu setzen. Wer vielleicht glaubt, in dem mit grossem
Fleiss und liebevoller Sorgfalt geschriebenen Buch eine mit
möglichst viel Einzelheiten, Polemik und zahllosem gelehrtem
Zitatenbeiwerk ausgestattete Biographie nach altem Muster zu
finden, der irrt sich gewaltig; aber die Enttäuschung ist die
denkbar angenehmste. Denn er sieht sich von dem Verfasser
auf hohe Warte geführt, von wo aus er ein grossartiges Panorama

vor seinen Augen ausgebreitet sieht, das er je länger je
lieber und sorgfältiger beschauen wird. Das eingehende
Studium dieses trefflichen Werkes bringt gleichwohl nicht nur dem
orientalischen Philologen, Religionsphilosophen, Historiker und
Archäologen Genuss und Belehrung, sondern auch jedem
wirklich Gebildeten und nach höherer Bildung Strebenden. Da
bei der geringen Anzahl der Arbeiter auf dem w*eiten Gebiete
der Sinologie das Licht, das die Übersetzungen aus dem
Chinesischen auf die Geschichte der buddhistischen Literatur werfen,
kaum erst zu leuchten begonnen hat, so ist der unersetzliche
Verlust, der durch den frühen Tod des jungen, vielversprechenden

Gelehrten die orientalische Sprachwissenschaft getroffen
hat, um so schmerzlicher zu beklagen. Liegt ja doch in der
reichhaltigen buddhistischen Literatur Chinas noch vieles
vergraben, das wohl verdient, in die europäischen Literaturgebiete
eingeführt und zum Gemeingut der Weltliteratur gemacht zu
werden. A. F.

Die Akten und theologisch - kanonistisches Gutachten zum
Schrifttum Joseph Wittigs. Verlag Lambert Schneider, Berlin.

Eine Sonderausgabe des V. Bandes einer gross angelegten
Publikation Rosenstock-Wittig „Das Alter der Kirche". Die
Akten sprechen über den Fall Wittig, der innerhalb und ausserhalb

der römisch-katholischen Kirche so gewaltiges Aufsehen

erregt hat, klar, einfach und vernichtend — vernichtend ist
das Urteil über die Behörden, die den Fall behandelt haben.
Es ist gar kein Kommentar notwendig. Der Fall unterscheidet
sich grundsätzlich von all den übrigen Fällen, die so zahlreich
im letzten halben Jahrhundert geworden sind. Als treuer Sohn
der Kirche war Wittig zu jedem Widerruf bereit, nur gegen
die verlangte Wiederholung des Modernisteneides sträubte sich
das Gewissen des ehrlichen Amodernisten, der nichts anderes



— 125 —

lehren wollte, als die Kirche lehrt. Diese Weigerung hatte
den Bruch und die härtesten Kirchenstrafen zur Folge, denen
sonst nur Häretiker und Apostaten verfallen. Die Dokumente
sind gerade in unserer Zeit von so eminenter Bedeutung,
da die Stimmen zahlreich werden, die ernstlich von der
Möglichkeit tatsächlicher Unionsverhandlungen mit der Kirche des
Papstes träumen. Sie zeigen ungeschminkt, wie Rom tatsächlich
ist. Ein umfangreiches theologisch-kanonistisches Gutachten —
schade, dass die Verfasser nicht offen mit ihrem Namen
dazustehen — äussert sich zum Fall mit oft gehörten Reformvorschlägen,

mit einer wohlwollenden aber nach Objektivität
strebenden Kritik der Haltung Wittigs, mit schwersten Anklagen
gegen das System und seine Vertreter, die nicht als gute Hirten,

sondern als herzlose Schemen gehandelt haben und nicht
ohne sentimentale Anwandlungen, so wenn die alte Mär über
Döllinger aufgefrischt wird, „bis in die 90er Jahre sah man
den Gebeugten in einer Ecke der Liebfrauenkirche Münchens
zu bestimmter Stunde sein Breviergebet verrichten und nachher

noch lange in Andacht versunken". S. 243. Dieses
Ammenmärchen sollte in einem so ernsten Buch nicht aufgetischt
werden. A. K.

Erich Caspar: Primatus Petri. Eine philologisch-historische
Untersuchung über die Ursprünge der Primatslehre. Weimar,
Hermann Böhlaus Nachfolger 1927. VI, 79 S. geb. 8°. RM. 3.

Seit A. v. Harnacks Akademievortrag über Matth. 16, 17 f.
(1918) ist die Frage nach den Anfängen des römischen Primats
und seiner dogmatischen Begründung wieder in Fluss gekommen.

Die Frage enthält ein Bündel von Einzelfragen, die sich in
zwei Gruppen gliedern: 1. Standen die Sätze 16, 18 und 19 von
jeher im Matthäusevangelium oder sind sie erst später eingefügt

worden? Sind sie im ersten Falle echte Herrnworte? Welches
ist ihr ursprünglicher Wortlaut und Sinn? Welchem Zweck
dient im zweiten Falle der Einschub? 2. Seit wann wird die
Matthäusstelle für einen römischen Primat in Anspruch genommen?

Die protestantische Wissenschaft ist neuerdings im
allgemeinen nicht abgeneigt, die Echtheit der berühmten Worte,
d. h. ihre Herkunft von Christus, anzunehmen, wenn sie auch
über ihren Sinn sehr auseinandergeht. Doch erklärt neuestens
der Basler Theologe K. G. Goetz (Petrus als Gründer und



— 126 —

Oberhaupt der Kirche und Schauer von Gesichten 1927) die
Sätze nicht als Herrnworte, sondern als Worte des Evangelisten,
womit er am Anfang des 2. Jahrhunderts eine Stütze für den
monarchischen Episkopat habe schaffen wollen.

Der Königsberger Professor für Geschichte Erich Caspar
aber befasst sich in seiner vorliegenden, gleichzeitig in der
Zeitschrift der Savignystiftung für Rechtsgeschichte Bd. XLVII,
kanonistische Abteilung, erschienenen Arbeit mit der Frage,
wann und unter welchen Umständen jene Worte erslmals auf
den römischen Stuhl angewandt worden seien. Er stiess auf sie

offenbar bei seinen ausgezeichneten Forschungen über „Die
älteste römische Bischofsliste" (Königsberg 1926) und griff dabei
auf mein Buch „Cyprian und der römische Primat" (1910) und
die sich daran knüpfenden Erörterungen zurück. Die neuen
und überraschenden Ergebnisse, zu denen er kommt, sind folgende.
Die vielverhandelte Stelle bei Tertullian de pudicitia c. 21,
worin die Sündenvergebungsgewalt auf Grund von Matth. 16,18 f.

für „omnis ecclesia Petri propinqua" in Anspruch genommen
ward, stammt nicht vom römischen Bischof Kallist, dem Urheber
des „edictum peremptorium", sondern ist eine von Tertullian
selber gebildete und dem Gegner unterstellte Begründung der
Vergebungsgewalt mit der Matthäusstelle, mit der Tertullian sich
schon früher immer wieder beschäftigt hatte. Damit „liess er den
ersten Funken springen zwischen zwei Elementen, die sich
bisher getrennt voneinander mit Gedankeninhalt geladen hatten".
Ein Menschenalter später ist dann „der Kontakt zwischen Rom
und Matth. 16,18f. festgeschlossen worden". Wieder nicht zuerst
in Rom, sondern wieder in der afrikanischen Kirche durch
Cyprian. Dieser betrachtet zwar von Haus aus Matth. 16, 18 f.
als Stiftungsurkunde der monarchischen Bischofsgewalt und
„erblickt die Organisation der Kirche nicht in einer vertikalen,
sondern in einer horizontalen Ordnung, in einem Liebesbunde
gleichgeordneter, für ihre Amtsführung nur Gott verantwortlicher
Bischöfe, der durch den Kitt der Eintracht zusammengehalten
wird". In einer „römischen Sondergruppe" von Stellen aber,
nämlich in ep. 48, 3. 59, 14 und der von ihm selber stammenden

zweiten Fassung von de unitate c. 4, bringt er, im Widerspruch

zu dieser Grundanschauung, den Gedanken zum
Ausdruck, dass der römische Bischof Nachfolger jenes Petrus sei, an
den sich Matth. 16, 18 f. richtete. „Cyprian hat mit dem Zauber-



— 127 —

wort Cathedra Petri die Idee des römischen Primats über die
gesamte Kirche entfesselt und er hat auch jene Zauberlehrlingstragik

an sich selbst erfahren. Es geschah im Ketzertaufstreit,
der seine letzten Lebensjahre verbittern sollte". Hier griff nämlich

der römische Bischof Stephan I. den Gedanken Cyprians
auf und begründete mit ihm sein Vorgehen gegen die
Kleinasiaten und gegen Cyprian selber, was bei diesem „Staunen
und Schreck erregt haben muss". Cyprian ist so „der
Wegbereiter wider Willen für den Primat geworden".

Es ist ein merkwürdiges Zusammentreffen, dass fast
20 Jahre nach meiner Veröffentlichung über Cyprian wieder in
der Nordostecke Deutschlands über die Primatsfrage in den

ersten Jahrhunderten geforscht und gegrübelt wurde. Zweifellos

hat Caspar es verstanden, seine Aufstellungen mit dem

Aufgebot philologischer und historischer Gelehrsamkeit scharfsinnig

und geistreich zu begründen. Es wird auch sein
Verdienst bleiben, die Frage wieder einmal von einer ganz neuen
Seite angefässt und vielfältige Anregungen gegeben zu haben.
Einen besonderen Wert erhält seine Schrift auch dadurch, dass
sie an die mutmasslichen Quellen Cyprians, Tertullian und
Irenäus, herangeht. Aber doch glaube ich, dass seine Ergebnisse
einer näheren Nachprüfung nicht standhalten. Bei Tertullian
bleibt die Möglichkeit, ja Wahrscheinlichkeit, dass die Begründung
mit Matth. 16, 16 f., wenn sie auch nichts mit dem römischen
Primat zu tun hat, doch von dem römischen Bischof Kallist
herrührt. Bei Cyprian aber halte ich seine Auffassung über die

„römische Sondergruppe" und ihre Ausnützung durch Stephan
für verfehlt. Schon ihre Voraussetzung, die als einwandfrei
bewiesen hingenommene Aufstellung Chapmans, dass die zweite

Fassung von de un. 4 von Cyprian selber stamme, ist unhaltbar.
Die Untersuchung, die ich aufs neue anstellte, wollte ich
ursprünglich in dieser Zeitschrift veröffentlichen. Sie ist mir aber,
da sie naturgemäss auch die andern Ansichten, die aus
Anlass meiner ersten Schrift geäussert wurden, berücksichtigen
musste, unter der Hand über den Rahmen einer Zeitschrift
hinausgewachsen, und so muss ich sie anderwärts unterbringen.
Ich glaube dabei die vielerörterten cyprianischen Stellen in neues,
zum Teil wohl auch überraschendes Licht setzen zu können.

München. Hugo Koch.



— 128 —

Neu eingegangen:
Bernische Reformationsfeier 1528—1928. Verlag des Berner Tagblatt

A.-G., 1928.

von Hoensbroech, Paul. Der Jesuitenorden. Eine Enzyklopädie.
II. Band. Geb. Fr. 50.—. Verlag Akademische Buchhandlung
P. Haupt, Bern u. Leipzig, 1928.

Hollnsteiner, J. Die Union mit den Ostkirchen. Bericht über die
Wiener Unionstagung 1926. Verlag U. Moser, Graz und Leipzig,
1928. Preis M. 3.80.

Janni, U. La Cena del Signore comunemente detta la Messa.

Tipografia sociale Pinerolo, 1927.

Kienast, E. Religionspsychologische Grundlegung. Bearbeitet von
G. Speri. Verlag Klein, Leipzig, 1928. M. 5.—.

Latin, J. Die Konferenz von Lausanne. Berichte, Aufgaben,
Ergebnisse. Leopold Klotz Verlag, Gotha, 1928. M. 2.40.

Lehtonen, A. The Church of Finland. Valtinoneuvoston Kirjapaino
Helsinki, 1927.

von Martin, A. Die Weltkirchenkonferenz von Lausanne. Fr.
Frommanns Verlag, Stuttgart, 1928. Preis M. 1. 50.

Mowinckel, S. Le Decalogue. Paris, Librairie F. Alcan.

Stephan, H. Glaubenslehre. II. völlig neu bearbeitete Auflage.
2. Hälfte. Verlag A. Töpelmann. Giessen, 1928. M. 6. —.

Strasser, O. E. Capites Beziehungen zu Bern. Leipzig, Verlag
M. Heinsius' Nachfolger, 1928. M. 7.20.

Tólh,T. Bildung des jungen Menschen. Freiburg i. B., 1927, Herder.
Geb. M. 4. 20.

Vogels, PI. J. Übungsbuch zur Einführung in die Textgeschichte
des N. T. Bonn, P. Hanstein. M. 1.20.

Weckesser, A. Die parapsychologische Forschung und ihre
Bedeutung für Religion und Religionswissenschaft. Verlag A. Gräff,
Karlsruhe, 1928.

Wiesen, G. Jesus und die Rhetorik. Verlag Klein, Leipzig, 1928.
M. 2.40.

Zankow, St. Das orthodoxe Christentum des Ostens. Furcheverlag,
Berlin, 1928. M. 6.—.

Gedruckt bei Stämpfli & Cie. in Bern.


	Bibliographie

