
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 18 (1928)

Heft: 3

Artikel: Im Zwiegespräch mit der reformatorischen Bewegung

Autor: Gilg, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404032

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404032
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


151

Im Zwiegespräch
mit der reformatorischen Bewegung.

Während der ersten Wochen dieses Jahres hat man in
den protestantischen Kirchen unseres Landes das vierhundert-
jährige Gedächtnis der Bernisehcn Kirchenreformation gefeiert
und in verschiedenen Veröffentlichungen nicht nur „Capitos
Beziehungen zu Bern"1), sondern auch Ulrich Zwingiis Bedeutung

für den Verlauf der Berner Disputation2) neu untersucht
und verdeutlicht. Als Zwingli in der Gemeinschaft mit Kaspar
Grossmann und Dr. Seb. Hofmeister, welche später in ber-
nischen Dienst traten, mit Komthur Konrad Schmid und Heinrich

Bullinger —• bis Lenzburg von zweihundert zürcherischen
Gewappneten umgeben •—¦ nach Bern zog, hat er sicherlich
öfters zurückgedacht an die fünf Jahre früher veranstaltete
erste Zürcher Disputation, anlässlich welcher „die schweizerischen

95 Thesen", die 67 Artikel des Zürcher Reformators,
zum Mittelpunkt eines Gesprächs zwischen Katholiken und
reformatorisch Gesinnten gemacht worden sind. Er mag dabei
den ihn begleitenden Vertretern von Konstanz über mancherlei

Ereignisse berichtet haben, welche, dem Zürcher Gespräch
vorausgehend, einst den Rat von der Notwendigkeit einer
öffentlichen Disputation überzeugt hatten. Was er genau ein
Jahr vorher, am 3. Januar 1527, an Oekolompad nach Basel

geschrieben, das hat er ihnen vielleicht jetzt unterwegs in
ähnlicher Weise erzählt. In jenem Brief heisst es:

„Bei uns gab es gute, wackere Bürgersleute, welche den
falschen Propheten ins Angesicht widerstanden. Wie sie
verklagt wurden, befahl ihnen der Rat, sich friedlich und ruhig
zu verhalten. Einige warf er ins Gefängnis. Schon hatten wir
freies Feld, gegen ihn vorzugehn, aber nichts rührte sich. Da
endlich zog unser Leo (Jud) in die Predigt des Augustiner-
Priors, und als dieser in gewohnter Weise sein Altweibergeschwätz

herunterkeifte (anilia sua ganniret), fiel er ihm mit
dem freundschaftlichsten Ton in die Rede (amicissime con-
cionem interrupit) und sprach: ,Hör rasch ein bisschen zu,

Eine freundschaftliche Auseinandersetzung. Vortrag', gehalten in der
Augustinerkirchc zu Zürich.



- 152 —

ehrwürdiger Pater Prior!' und gleich hernach: ,Und ihr,
liebwerte Bürger, regt euch nur nicht auf. Aus christlichem Herzen

soll alles von mir behandelt werden .' usw.; denn es

würde zu weit führen, alles zu erzählen. Um zum Ende zu

kommen, beinahe hätte die Angelegenheit einen tragischen
Ausgang genommen ; denn es waren welche da, die auf diesen
Menschen eindrangen, bereit, ihn wegen seiner Dreistigkeit zu
prügeln (denn der flieht nicht, mag* auch diese Art von
Menschen in ihren Versammlungen zahlreich sein); wären nicht
auch andere zugegen gewesen, die ihn der Gefahr entzogen
hätten, so dass man schliesslich noch lachen konnte (in comoe-
diam tandem descendit)"3).

Was Zwingli hier schildert, das begab sich kurz bevor
Leo Jud sein Leutpriesteramt in St. Peter antrat in der
Augustinerkirche, in welcher wir soeben beisammen sind. Aus den
Worten des Briefes: Tum demum adiit Leo noster ad Augu-
stiniani sermonem, „da endlich", spüren wir, wie froh Zwingli
über dieses von Leo Jud herbeigezwungene Gespräch war,
denn jetzt durfte sich der Grosse Rat der Forderung, eine
Verhandlung zu eröffnen, bei welcher beide Parteien zu Wort
kommen sollten, nicht mehr entziehen. In dieser Kirche —
das wollen wir im Auge behalten — wurde somit das erste
zürcherische Religionsgespräch vom 29. Januar 1523 durch ein
die gottesdienstliche Ordnung allerdings wenig berücksichtigendes

Gespräch Leo Juds, des neu gewählten Nachbargeistlichen
von St. Peter, äusserlich verursacht. Der Rat hat am vierten
Juli 1523 die Handlung Leo Juds gedeckt, indem er in seinem
Urteil erklärte: „dass herr lütpriester zu St. Peter nit übel
gehandelt, umb dass er herr prior in sin predig geredt"*).

Wenn wir heute in der Augustinerkirche das Thema
behandeln: „Im Zwiegespräch mit der reformatorischen
Bewegung", so ist es gegeben, dass wir an diese vor vierhundert
Jahren zwischen Katholiken und reformatorisch Gesinnten
geführten Gespräche anknüpfen. Es mag das zum Teil von
andern Gesichtspunkten aus und mit anderer Akzentuierung
geschehen. Seit den Tagen der Reformationszeit sind ja auch
auf abendländisch-katholischem Boden Ereignisse eingetreten,
welche uns vor ganz neue Situationen stellen und zeigen, dass
inzwischen die Frage des religiös-kirchlichen Zwiegesprächs
für den römischen Teil der abendländischen Kirche in ein



— 153 —

ganz neues Stadium getreten ist. Nicht eine reforma torische,
wohl aber eine religiös-kirchlich durchaus revolutionäre Tat,
welche von Rom selbst vollendet wurde, hat mit der
Unfehlbarkeitserklärung des römischen Papstes von einem Moment
zum andern nicht nur — von Rom aus geschaut — alle
orientalischen Christen von Schismatikern zu Häretikern gemacht
und damit den Riss zwischen Orient und Okzident
folgenschwer erweitert, sondern auch durch den Umsturz des alten
katholischen Kirchenbegriffs das pyramidenförmig aufgebaute
Kirchenwesen aus seiner ursprünglichen, auf dem Fundament
der Gesamtgemeinde ruhenden, alles bestimmenden Lage
herausgerissen und es auf die hierarchische Spitze gestellt.

Der einzelne Christ, welcher einst als Glied der Gesamtkirche

Glaubenszeuge war, mitverantwortlich für die Entscheidungen

der Kirche, sollte jetzt, da man das Dogma zum
Kirchenrecht und das Kirchenrecht zum Dogma machte, nichts
anderes mehr sein als der blind gehorchende Untertan eines

Mannes, der sich selbst die göttliche Eigenschaft der Unfehlbarkeit

zumisst. Da der Papst, wenn er von seinem Lehrstuhl
herab in Sachen des Glaubens und der Sitte spricht, unfehlbar
ist, sodass sein Wort mit Gottes Wort zur unzertrennlichen
Einheit wird und es nicht mehr heisst in diesem Moment : Ecce
homo, sondern ecce Deus, so bleibt selbstverständlich gegenüber

clem vermeintlichen Gotteswort nichts anderes übrig als
Unterwerfung. Vor Gott gestellt und sein ungebrochenes Wort
— aber wirklich vor Gott — gibt es ja auch für uns alle
sicherlich nur einwandslose Unterwerfung. Weil aber der Papst
zu dieser übermenschlichen Höhe sich in allzu menschlicher
Hybris emporsteigert, welche die Civiltà cattolica einst
veranlasste zu schreiben: „Wenn der Papst denkt, so ist es Gott,
der in ihm denkt", im Blick auf die ein Oratorianer Faber in
England ein Buch schrieb „Von der Andacht zum Papste", so

gibt es mit einer solchen Instanz kein wirkliches „Gespräch"
in religiös-kirchlichen Dingen. Das hat Rom in der letzten
Enzyklika „Animas mortalium nunquam" — wahrlich nicht
zum erstenmal seit 1870 — zu unmissverständlichem Ausdruck
gebracht. Der römische Bischof befindet sich nicht mehr in
der Freiheit, als Getaufter mit den Getauften des Erdkreises
auf gleicher Grundlage der Taufe zu gegenseitiger Aussprache
zusammenzukommen. Mehr als ein Gefangener im Vatikan



— 154 —

ist er Gefangener des Vatikanismus, und dieser Gefangenschaft
vermag er sich nicht zu entziehen, es sei denn, dass er der
kirchlichen Revolution von 1870 eine neue, zur ursprünglichen
Kirche zurück- und vorwärtsdrängende Revolution des
Vatikanismus folgen lässt. Es ist nur eine Konsequenz dieser

Verengerung, wenn die Romkatholiken nach Canon 1325 § 3 des

romkirchlichen Rechtsbuches folgender Bestimmung unterworfen
sind: „Caveant catholici ne disputationes vel collationes, pu-
blicas praescrtim, cum acatholicis habeant, sine venia Sanctae
Sedis aut, si casus urgeat, loci Ordinarii." Es sollen sich also
die Katholiken — gemeint sind natürlich die Romkatholiken —
vor Disputationen oder Auseinandersetzungen mit Akatholiken,
besonders wenn sie öffentlichen Charakter haben, hüten, es

sei denn dass Erlaubnis des heiligen Stuhles oder, in dringenden

Fällen, des entsprechenden Ordinariats erteilt wurde. Die
bedauernswerte zwangsläufige Entwicklung der römischen
Kirche zu einer grossen Sekte nimmt immer mehr ihren
unerbittlichen Fortgang. Einigung der Christenheit gibt es für
Rom nur mehr durch C/mierwerfungoder Hinausweriung. „Zürcher
Disputationen", „Zürcher Gespräche" werden also in Zukunft,
von romkatholischcr Seite aus gesehen, nicht mehr möglich
sein ; sie bleiben in gleicher Weise abgelehnt wie die „Gespräche"
von Stockholm und Lausanne.

Demgegenüber denken wir an das Wort des Epheserbriefes :

Darum leget die Lüge ab und redet die Wahrheit, ein jeder
mit seinem Nebenmenschen: oxi süfisv dllifkirtv [islrt, „weil wir
untereinander und füreinander Glieder sind". Da wir zu
einander stehen wie Glieder, und zwar Glieder am Einen Leib
des Christus, da war unter „das Eine Plaupt gefasst" sind
im Christus, so haben wir die Verpflichtung zur wahrhaftigen
gegenseitigen Aussprache. Diese Aussprache muss vom
Einzelnen her immer geschehen : wie aus dem gliedlichen Verant-
wortlichkeitsbewusstsein, so auch — ich gehe da mit meinem
Freund Ernst Gaugier5) einig — unter Wahrung „der gliedlichen
Demut", der Demut des Gesprächs, bei welchem wir redend
immer zugleich hören und hörend nur zu neuem Reden uns
bewegen lassen. In tiefstem Sinn verstanden: Es rede jeder
„mit dem Vorbehalt der Kirche". Von da aus haben wir das
Thema formuliert: „Im Zwiegespräch". Wenn wir uns nun
nicht „mit der reformatorischen Kirche", sondern „mit der re-



— 155 —

formatorischen Bewegung" besprechen wollen, so geschieht
das aus der Erwägung, dass vorerst einmal diese Bewegung
nicht in die Kanäle der bestehenden reformatorischen
Kirchenbildungen eingeschlossen erscheint, dass es ferner wohl
verschiedene reformatorische Kirche«, nicht aber eine reformatorische

Kirche gibt, dass überdies — wie die gegenwärtig
waltende theologische Diskussion deutlich macht — diese Kirchen
aber heute kaum mehr ohne weiteres als Träger des an sich
nicht eindeutigen Lehrgehalts der reformatorischen Bewegung
angesprochen werden dürfen und die Glieder der reformatorischen

Bewegung daher nur insofern „Kirche" sind, als sie

dem Einen, alle Glieder umfassenden Leib Christi, der una
sancta catholica ecclesia, zugehören. Das wussten auch die
Reformatoren. Darum hat Calvin an Kardinal Sadolet geschrieben:

„Wenn du jetzt eine richtigere Bestimmung des Begriff's
Kirche annehmen willst, so sage in Zukunft: sie ist die
Gemeinschaft aller Heiligen, die über den ganzen Erdkreis und
durch alle Zeiten zerstreut, doch durch die Lehre Christi und
den einen Geist verbunden, Glaubenseinheit und brüderliche
Eintracht hegt und pflegt. Mit dieser Kirche haben wir keine
Meinungsverschiedenheit; vielmehr, wie wir sie als Mutter
verehren, so wollen wir auch in ihrem Schosse bleiben6)." Wie
sehr anderseits unsere christkathoüschen Väter das Bekenntnis

unserer Zugehörigkeit zur weiten katholischen Kirche des

Erdkreises betont haben, das dürfte jedem deutlich sein, der
sich einmal die Mühe gab, den wichtigen stenographischen
Bericht über die Verhandlungen des „Katholiken-Kongresses" vom
September 1871 in München zu studieren. So wollen wir das

Zwiegespräch, in welches wir mit den bisherigen Ausführungen
schon eingetreten sind, fortsetzen in der Erkenntnis, dass es

geführt wird von verschiedenen Gliedern, die aber zugehören
dem Einen Leib des Christus.

Als im Jahr 1899 ein Amtsnachfolger von Leo Jud, der
Professor und St. Peterspfarrer Konrad Furrer, in dieser Stadt
seine „Vorträge über Katholizismus und Protestantismus" hielt,
veranlasste ihn der Blick auf unsere Kirche zu den Worten:
„Gewiss besitzen wir ein lebhaftes und warmes Mitgefühl für
die kleine Schar der Altkatholiken, aber jeder Unbefangene
wird zugestehen müssen : Diese Katholiken sind eben in ihrer
Art Protestanten wie unsere Väter vor 300 oder 400 Jahren7)."



— 156 —

Eine solche Gleichsetzung von Katholiken mit den Vätern der
Reformationskirchen mag vielleicht einem heutigen Protestanten,

der sich leider daran gewöhnt hat, den Namen „Katholik"
wie einen Missklang im Ohr zu empfinden, wenig verständlich
erscheinen. Denn, gilt diese Gleichung, so liegt doch auch die

Umkehrung derselben sehr nahe, dass die Väter der
Reformationskirchen in ihrer Art Katholiken bleiben wollten. Zwingli
hat auf alle Fälle anlässlich der ersten Zürcherdisputation
noch klar zu unterscheiden gewusst zwischen „katholisch" und
„römisch" und bei der Erklärung seines achten Artikels
festgestellt: „Es haben aber diejenigen, welche alles auf sich zu
beziehen geneigt sind, aus diesen Worten — ecclesia catholica •—

eine Handhabe gemacht, um sich für die christliche Kirche
auszugeben, und nach diesem Wort wollte Rom seit langer Zeit
die allgemeine und christliche Kirche genannt werden. Das
haben ihnen die unwissenden Theologen so vollständig
zugegeben, dass sie noch heutzutage, wenn du sie fragst: ,Was
und welches ist die christliche Kirche, an die wir glauben?'
stets antworten werden: ,Ecclesia catholica' heisst auf deutsch:
,clie christliche Kirche, und das ist die römische Kirche.' Und
wenn du sie fragst: ,Heisst «catholica» römisch?' so sprechen
sie: ,.Ia.' Sie wissen aber nicht, was ,catholicon' für ein
Wort ist8)." Zwingli würde heute sicherlich noch allzuviele
treffen, welche er diesen „unwissenden Theologen" zuzählen
musste, die nicht zu unterscheiden wissen zwischen katholisch
und römisch, zwischen universalistisch und partikularistisch,
und welche den Alleinanspruch Roms auf den Namen „katholisch"

„so vollständig zugegeben" haben. Da wir, die wir uns
mit Nachdruck als „katholisch" bezeichnen, „in ihrer Art
Protestanten wie unsere Väter vor 300 oder 400 Jahren" genannt
worden sind, so wollen wir — nachdem nun in einleitendem
Vorgespräch die geschichtliche Anknüpfung, der prinzipielle
Gesprächsabbruch Roms und unsere ebenso prinzipielle, aus
dem gliedlichen Verantwortlichkeitsgefühl der Getauften
stammende, Aussprachewilligkeit deutlich gemacht worden sind —
mit unserem Zwiegespräch zu erhellen versuchen, wo denn
die Gemeinsamkeiten liegen, welche gewiss zu diesem
Vergleich mit den Protestanten des 16. Jahrhunderts Anlass gaben,
und welches die Unterschiedlichkeiten sind, welche den
Ausdruck: „Protestanten in ihrer Art" verursacht haben mögen.



— 157 —

Die Gemeinsamkeiten.

Fragen wir vorerst, wie sich uns denn der wesentliche
Gehalt der reformatorischen Bewegung darstellt, und
überprüfen wir sodann die christkatholische Bewegung in stetigem
Hinblick auf diesen Gehalt. Martin Bucer hat anlässlich der
Berner Disputation bekannt, er habe Luther dafür zu danken,
dass er „uns von Menschen weg auf Gott gewiesen"9). In der
Tat hat nicht erst Calvin einem Sadolet gegenüber erklärt,
dass es ganz untheologisch sei, den Menschen ausschliesslich
zur Beschäftigung mit sich selbst hinzulenken, statt ihm als
Grundlage der Lebensführung den Eifer um Gottes Ehre
vorzuschreiben, und hat ein Höheres gefordert als nur „der eigenen

Seele Seligkeit"10). Nein, die erschütternde Erkenntnis,
welch ein Abstand ist zwischen Gott, dem Heiligen, und uns,
den Sündern, hatte bereits einen Luther veranlasst, über Mensch
und Menschenwerk gänzlich hinauszusehen, ja in letzter
Erschütterung mit dem Psalmisten aus der Tiefe denjenigen
anzurufen, dessen Gnade und Vergebung bedeutende Antwort ihm
dann in der Tatsache Jesus Christus so erlösend hörbar wurde,
dass in der Glut seiner Glaubensergriffenheit menschliche Werke
und Bemühungen, mit eigener Genugtuungsleistung das Heil zu
erlangen, zum Nichts zerschmolzen und der Ruf Sola fide als
Losungswort der reformatorischen Bewegung ertönte. Wohl
hatte Luther den altchristlichen Hymnus, das Gloria der
Messliturgie schon unzählige Male gebetet:

Ehre Gott in der Höhe
Und Friede auf Erden den Menschen, die guten Willens sind.

Wir loben dich, wir preisen dich, wir beten dich an, wir verherrlichen
dich! Wir sagen dir Dank wegen deiner grossen Herrlichkeit!

0 Herr, Gott, König des Himmels, Gott, allmächtiger Vater!
O Herr, eingeborner Sohn, Jesus Christus!
0 Herr, Gott, Lamm Gottes, Sohn des Vaters

Der du hinwegnimmst die Sünden der Welt: erbarme dich unser!
Der du hinwegnimmst die Sünden der Welt: nimm auf unser Flehn!
Der du sitzest zur Rechten des Vaters : erbarme dich unser

Denn du allein bist heilig,
du allein Herr,
du allein der Allerhöchste,

Jesus Christus, mit dem heiligen Geist, in der Herrlichkeit Gottes,
des Vaters.

Allein, jetzt hörte er gewiss ganz neue Klänge in diesem
Lied der alten Kirche, das ja auch Zwingli 1525 mit dem nach-



— 158 —

folgenden Responsorium : „Der Herr sei mit euch", „und mit
deinem Geiste" in seine „Aktion des Nachtmahls" eingefügt hat.
Auf der einen Seite zeugten die Worte: Quoniam tu solus

sanctus, tu solus dominus, tu solus altissimus von der alles
überragenden, jenseitigen Majestät Gottes; auf der andern Seite
die Reihenfolge : Vater, Sohn und Lamm von der versöhnenden

in Christo vollbrachten Pleilstat des gnädigen, der Menschheit

sich zuwendenden Gottes, welche der sündige Mensch bitt-
flehend in Anspruch nimmt, indem er Gott das Opfer des

Lobpreises darbringt, die eucharistische Gabe der alten Kirche.
Von diesem Dankopfer lesen wir besonders in Luthers Schrift
„Von der babylonischen Gefangenschaft der Kirche" und
dem Sermon über die Messe. Er erkannte weithin die

enge Verbundenheit der Messe mit der heiligen Schrift,
von welcher sein ganzes Wesen in Beschlag genommen
war, und vernahm im Ilalleluja, das er später in sein
Weihnachtslied hineinfügte, „die ewige Stimme der Kirche"11).
Die Bedeutung der Gemeinde, in der alle als Getaufte zum
allgemeinen Priestertum gerufen sind, veranlasste ihn, die
Muttersprache ins gottesdienstliche Leben einzuführen und die Bibel
allen durch das bedeutsame Werk seiner Übersetzung zugänglich

zu machen, um das priesterliche Handeln der Gemeinde
und der Einzelnen zu ermöglichen. Dabei kämpfte er,
insbesondere vom Hebräerbrief ausgehend, gegen die scholastische
Lehre, es werde das Opfer Christi in jeder Messe unblutig
wiederholt und diese sei infolgedessen ein „Werk" mit
Genugtuungscharakter, welches Lebenden und Verstorbenen
zugewendet werden könne. Indem er verdeutlichte, dass die Messe
die Abendmahlsfeier der Gemeinde ist, lehnte er das „Lesen"
privater Messen und das gleichzeitige Messelesen verschiedener
Priester in einer und derselben Kirche als „Greuel" ab und
eiferte mit der ganzen ihm eigenen Leidenschaft gegen den

Geldbetrieb, der sich an heiliger Stätte breit machte. Die
Stellung Christi als diejenige des alleinigen Mittlers trachtete
Luther zu wahren durch Entfernung jeglicher Pleiligen -

Anrufung und den Versuch, priesterliches Amt und priesterliche
Vollmacht auf die Grundlagen urchristlicher Zeit zurückzuführen.

Die stete Berufung auf die Schrift veranlasste ihn,
eine Reduktion kirchlicher Ämter, Gebräuche und Anschauungen

zu verwirklichen. Papst Leo X. ermahnte er, sich nicht



- 159 —

betrügen zu lassen „von denen, die Dir lügen und heucheln,
Du seiest ein Herr der Welt," die niemand wollen lassen Christen
soin, er sei denn Dir unterworfen, die da schwätzen, Du habest
Gewalt bis in den Himmel, in die Hölle und ins Fegfeuer. Sie

sind Deine Feinde und suchen Deine Seele zu verderben, wie
Jesaias sagt: ,Mein liebes Volk, welche dich loben und leiten,
die betrügen dich.' Sie irren alle, die da sagen, Du seist über
das Konzil und die ganze Christenheit. Sie irren, die Dir allein
Gewalt geben, die Schrift auszulegen12)." Und warnend erinnert
der Reformator an das Wort der Schrift : „Gewaltige stürzt er
herab vom Thron, er hebt die Niedrigen empor vom Staube."
So vermochte Luther das hohe Lied von der Freiheit eines
Christenmenschen anzustimmen, das zeigen soll, wie der im
Glauben an Gottes einzig freimachende Autorität Gebundene

„ein freier Herr über alle Dinge ist und niemand Untertan";
wie aber dieser selbe Christenmensch, gebunden an den Gott
der Liebe, nicht anders kann und darf, als sein aus Liebe
„ein dienstbarer Knecht aller Dinge und jedermann Untertan".

Es wird kaum nötig sein, besonders zu erwähnen, dass
diese skizzierte Linie gleich einer Leitlinie durch die ganze
Reformationsbewegung verfolgt werden kann, ohngeachtet der
kleineren oder grösseren Verschiedenheiten, welche den
einzelnen reformatorischen Gruppen und Führern eigen sind. Ja,
wenn wir uns in der Literatur der Reformationszeit nur
einigermassen umsehen und auf die Gespräche lauschen, welche
da geführt worden sind, dann kann uns allerdings nicht
verborgen bleiben, dass vieles, was sich in unserer christkathoüschen

„Reformbewegung" begab und begibt, in naher
Verwandtschaft steht zu clem, was sich vor 400 Jahren ereignete.
Rom, mit dem wir es zu tun bekamen, hatte ja die Fehlziele,
vor welchen die Reformatoren warnten, bis zur Proklamierung
seiner Unfehlbarkeit und Universalmacht zäh verfolgt, so dass

sich der Papst und seine Kirche in einer ganz anders
verfestigten, dem Evangelium widersprechenden Lage befinden
als vor dem Vatikanum ; die Bibel aber ist die gleiche geblieben.

Die Gegenüberstellung von Rom und Bibel, die sowohl in
der reformatorischen wie in der christkathoüschen Bewegung
vorhanden war, könnte das Verwandtschaftsverhältnis der beiden

Bewegungen somit hinlänglich begründen. Dazu kommt
aber die weitere Tatsache, dass die reformatorische Bewegung



— 160 —

-- abgesehen von dem Strom, welcher gleichsam in erasmischen
Kanälen innerhalb der katholischen Kirche des Abendlandes
flutete — seit den Tagen des 16. Jahrhunderts unaufhörlich
ihre direkten Einwirkungen auf verschiedene Gruppen dieser
Kirche entfallet hat, so dass unsere christkatholische Bewegung
wohl kaum so entstanden und so verlaufen wäre, wie sie verlief,

wäre ihr nicht die Refbrmationsbewegung vorausgegangen.
Als in Luzern am 31. März 1871 die erste grössere

nachvatikanische Katholikenversammlung stattfand, war es ein
Laie, Oberst Abraham Stocker, der im Blick auf das, was sich
in Rom erfüllt hatte, auf die ersten Seiten der Bibel hindeutete
und an die Versuchung erinnerte, welche damals über den
Menschen kam mit der Verheissung: Eritis sicut Deus,
ihr werdet sein wie Gott. Diese Versuchung: Eris sicut
Deus, sei, so betonte er, über Pius IX. mächtig geworden.
„Ein Mensch ist unfehlbar erklärt worden. Ein sterblicher
Mensch hat in Zukunft einzig und allein über alle göttlichen
Dinge endgültig und unfehlbar zu entscheiden. Ein sterblicher
Mensch ist an die Stelle des unfehlbaren Gottes gesetzt
Stimmt das überein mit dem ersten Grundsatz der christlichen
Lehre: ,Liebe Gott über alles, von deinem ganzen Herzen?,
Nein, das steht mit diesem Satze des Christentums in direktem
Widerspruch. Vom Christentum will man uns vielmehr wieder
hinüberführen ins Heidentum, verführen zur Abgötterei!n)"
Und wie später die Luzerner dem zum ersten altkatholischen
Bischof Deutschlands erwählten Professor Joseph Hubert Reinkens

zu seiner Wahl ihre Segenswünsche entboten hatten,
schrieb dieser in einem Brief, welcher sich in unserem Archive
findet: „Wir sind zu einer Organisation gelangt, welche zu einer
Reorganisation im Geiste der alten Kirche, und das ist ja auch
im Geiste der Freiheit, werden muss. Dieses Werk wird gewiss
das von Rom ,der christlichen Kirche angetane Unrecht gut
machen'; es wird den Vatikanismus mit seinem reichen Elend
überwinden und die Gläubigen von den Kniebeugungen in den
glänzenden Palästen der ,Kirchenfürsten' befreien und unter
das Kreuz führen, wo sie von Gnade umweht und friedeerfüllt
sich als Kinder- und Hausgenossen Gottes erkennen und lieben
und Gott allein anbeten14)." Mit diesen Worten eines Laien
und eines unserer Bischöfe stimmt es sicherlich ganz überein,
wenn man, wie im Jahr 1891/92 unsere Luzerner Kirche als



— 161 —

erstes, neues christkatholisches Gotteshaus der Schweiz im
altchristlichen Basilikastil erbaut wurde, übers Kirchenportal die
Worte setzte: „Gott allein die Ehre" und in die Steine der
Fassade die Worte meisselte: „Einer ist euer Meister, Christus";
wenn man über dem Chorbogen das Pauluswort anbrachte,
welches einst unser heimgegangene Bischof, Eduard Herzog,
als Siegelspruch gewählt hat : „Wo der Geist des Herrn, da ist
Freiheit", und in die Kuppel über das Altarbild des Heilands
Einladung setzte: „Kommet alle zu mir." In diesem Haus, das
in Felsengrund gebaut ist, dessen Fundamente aus granitenen
Quadersteinen unserer Berge bestehen, das, eine halbe Minute
von der „Mariahilf-Kirche" entfernt, den Namen „Christuskirche"

trägt, ist fragelos das Bekenntnis dorer, welche es

errichtet haben, sichtbar niedergelegt. Deutlich soll es sein, dass

hier nicht Meisterlosigkeit Triumphe feiern darf, sondern die
Gemeinde sich in Gehorsam und Ehrfurcht unter die
schrankenlose Autorität des in Christus offenbar gewordenen Gottes

zu beugen hat: „Gott allein die Ehre" „Einer ist euer
Meister, Christus." Ebenso unmissverständlich aber wird
bezeugt, dass diese Autorität uns mit wahrer Freiheit beschenkt:
„Wo der Geist des Herrn, da ist Freiheit", und derjenige,
welcher Autorität und Freiheit zugleich ist, uns in seine
beseligende Gemeinschaft ruft: „Kommet alle zu mir." In wem,
der die Reformatoren auch nur in kleinerem Masse studieren
konnte, wecken diese biblischen Leitworte nicht mannigfache
Erinnerungen an Calvin, Luther und Zwingli. Derartige
Erinnerungen an die reformatorische Bewegung werden sich aber
noch vermehren, wenn während der liturgischen Feier in
diesem Haus das „Gelobet seist du, Jesus Christ" Luthers ertönt
oder die Gemeinde Lieder von Paul Gerhardt, Philipp Nicolai,
Rinckart, Joachim Neander, Zinzendorf, Geliert, Novalis
anstimmt und sich bei näherem Durchgehen des christkatholischen
Gesangbuchs ergibt, dass drei Viertel der Lieder protestantischen

Ursprungs sind. Aus den Messgebeten geht klar hervor,
dass hier Christi Opfer nicht wiederholt wird, sondern es sich

um eine „Vergegenwärtigung" desselben handelt „durch welche
wir — wie Bischof Herzog immer wieder zu betonen pflegte —
das einmal dargebrachte Opfer auch für uns in Anspruch
nehmen". Darum wird anlässlich der Konsekration dankbar
daran erinnert: „Du hast uns in deiner Barmherzigkeit deinen

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1028. H



— 162 —

eingebornen Sohn dahingegeben, damit er als ewiger Ilohcr-
priester mit seinem eigenen Blute ein für alle mal eingehe in
das Heiligtum und uns Erlösung* erwerbe für immer." Die
Mittlerstellung des Heilandes, welche ja gemäss altkirchlichem
Brauch schon in jedem Gebetsschluss mit den Worten: „Durch
Jesum Christum, deinen Sohn, unsern Herrn" zum Ausdruck
kommt, wird gerade dort betont, wo das „Andenken an die

Heiligen" gefeiert wird : „Vereint in Christo Jesu, unserm
Heiland und Mittler, mit allen, die deiner Erbarmung teilhaftig
geworden sind, o Gott, ehren wir das Andenken Marias, der
heiligen Mutter unseres Erlösers, der Patriarchen, der
Propheten, der Apostel, der Evangelisten und aller Heiligen." Damit

ist auch schon deutlich gemacht, dass wir in dankbarer
Ehrfurcht und Liebe der Mutter unseres Heilandes gedenken,
dass wir aber das allem Marienkult entgegengestellte Jesus-

wort wohl verstanden haben : „Selig, die Gottes Wort hören
und bewahren" (Lk. 11, 28). Es ist uns auch klar, wie gefahrvolle

Verschiebungen die Tatsache zur Folge hatte, class der
Gruss des Engels an Maria, der einst „von oben nach unten"
an einen Menschen gesandt worden ist, der bei Gott Gnade
gefunden, die Umwandlung in ein Gemeindegebet erfuhr, das

jetzt „von unten nach oben" gesprochen wurde, so dass Maria
nun nicht mehr als die von oben her in Armut Beschenkte,
sondern unwillkürlich als die nach unten hin in göttlicher
Majestät Schenkende erschien, was die Übersetzung des
passiven griechischen Wortes xs%acixoi.u'vrh des lateinischen
gratificata in: „Du bist voll der Gnaden" nicht in letzter Linie
offenbar macht. Der Priester, der zu Anfang der Messe als
erster das Schuldbekenntnis ablegt, welcher vorausgeht mit
dem Geständnis: „durch meine, meine eigene, meine grosse
Schuld", beansprucht als erster die Fürbitte der Gemeinde und
spricht bei der Verwaltung des Busssakramentes daher nicht
als Richter in indikatorischer Form die Lossprechung aus (nicht:
ego te absolvo), sondern — wie sich das auch seit altkirchlicher
Zeit in der Kirche des Orients und im Confiteor der römischen
Messe erhalten hat — in der Form der Fürbitte : „Nachlassung,
Lossprechung >£ (Priester und Gemeinde bezeichnen sich mit dem

Kreuze) und Verzeihung unserer Sünden verleihe uns der
allmächtige, barmherzige Herr!" Er steht also auf der Seite der
Gemeinde, als ihr rechtmässig gewähltes und geweihtes Organ,



— 163 —

nicht mittlermässig zwischen Gott und der Seele. Da das Gebet nicht
ein Werk des Menschen ist für Gott, sondern vielmehr Gottes gnadenvolles

Werk für den Menschen, und wir alle Ursache haben, selbst
den Notschrei zu Gott mit Dank dafür zu begleiten, dass wir
überhaupt aus diesen Untiefen emporrufen dürfen, so erfüllt sich das

ganze kultische Feiern der Gemeinde in der Muttersprache. Aller
Gebetsmechanismus, alles Zählrahmenbeten wird von da aus zur
Unmöglichkeit. Alle kultischen Handlungen werden in der demutsvollen

Erkenntnis vollzogen, dass sie nur Bedeutung bekommen
durch die aus immer neuer Freiheit sich schenkende Güte Gottes,
class Gott — weil er eben Gott ist — nie vom Menschen aus durch
Formeln und Handlungen in Beschlag genommen werden kann, so

dass er gleichsam ein kultisch Gefangener und Eingeschlossener
wäre. Der ganze Kult ist damit der Sphäre des opus operatum
— der kultmaschinellen Zwangsläufigkeit — entzogen.

Bedenken wir weiterhin, dass, bei aller prinzipiellen Wahrung

der Privatbeichte, die seit 1215 erst bestehende Zwangsbeichte

aufgehoben erscheint, das Fasten dem Ermessen des

Einzelnen anheimgestellt ist, durch den Aufruf zum „Opfern"
aber, der in jeder Messe ertönt, seine wahre Sinngebung
erfährt, und vielleicht heute z. B. in der Form erfüllt werden
kann, class ein Christ im Dienst seiner Brüder sich aller
alkoholischen Getränke enthält; erwägen wir, wie immer wieder
die Ermunterung an die Gemeinden ergeht zu stiller Versenkung

bei privatem Bibcllesen, welches durch einen Bibellesekalender

fürs ganze Kirchenjahr, der dem christkathoüschen
Hauskalender beigedruckt wird, gefördert werden soll, damit
Schultes Klage vom Jahr 1871 immer weniger gelte, darin
liege mit das Grundübel, dass die Bibel „leider uns Katholiken
durchgehends das verschlossene Buch mit sieben Siegeln ist",
so dürfen wir nicht ganz überrascht sein, wenn in wohlmeinenden

Zuhörern die Frage erwacht, welche so oft gestellt
wird : Warum seid ihr denn nicht einfach Protestanten geworden,

wenn euch doch so Entscheidendes mit der reformatorischen

Bewegung verbindet? Auf diese Frage haben wir nun noch

mit dem zweiten Hauptteil unseres Zwiegesprächs zu antworten.

Die Unterschiedlichkeiten.

i der vatikanischen Versan
1870 Rom den Katholizismus zum Schmerz vieler verleugnete

Als anlässlich der vatikanischen Versammlung vom Jahr



— 164 —

und mit eigenmächtigen dogmatischen Feststellungen den Weg
der Sekte wählte, waren unsere Väter vorerst einfach in die

Lage gedrängt, ihr „Festhalten" am alten katholischen
Glaubensgut zu betonen. „Im Bewusstsein unserer religiösen Pflichten

halten wir fest an dem alten katholischen Glauben sowie
am alten katholischen Kultus. Wir betrachten uns deshalb als
vollberechtigte Glieder der katholischen Kirche und lassen uns
weder aus der Kirchengemeinschaft noch aus den durch diese
Gemeinschaft uns erwachsenden kirchlichen und bürgerlichen
Rechten verdrängen"15); so beginnt daher das Münchner
Programm von 1871. Die katholische Haltung, die es galt, den

partikularistischen Tendenzen Roms gegenüber zu bewahren,
musste selbstverständlich, wollte man sie nicht aufgeben und
damit die römischen Sonderbestrebungen rechtfertigen, auch
den protestantischen Kirchen gegenüber innegehalten werden.
Aber gerade das Verharren in dieser Haltung machte etwas
viel Grösseres möglich, ja forderte es direkt, das, was schon
im dritten Absatz des Münchner Programms zum Ausdruck
kam: „Wir hoffen auf eine Wiedervereinigung mit der
griechisch-orientalischen und russischen Kirche, deren Trennung
ohne zwingende Ursachen erfolgte und in keinen unausgleich-
baren dogmatischen Unterschieden begründet ist. Wir erwarten
unter Voraussetzung der angestrebten Reformen und auf dem

Wege der Wissenschaft und der fortschreitenden christlichen
Kultur allmählich eine Verständigung mit den protestantischen
und bischöflichen Kirchen16)." Das war doch etwas Grosses,
dass gerade jetzt, da Rom seinen Sonderweg ging und die
Gefahr vorhanden war, dass die Trennung triumphiere und nun
„Altar gegen Altar" gestellt werde, eine Gruppe von Katholiken

auf die ganze Christenheit schaute und im Moment, da
sie von Rom mit Bannflüchen nur so überschüttet wurde, eine
Aufgabe erfasste, welcher die altkatholische Bewegung bis zur
Stunde treu geblieben ist: die Arbeit zur Wiedervereinigung
der christlichen Kirchen. Damals war man insbesondere in
den protestantischen Kirchen noch weit entfernt von dem Geist,
der sich in Lausanne und Stockholm fühlbar machte. Um so

weniger, wollen wir vergessen, was in dieser Zwischenzeit die
christkatholische Kirche bedeutete mit ihren Unionsbestrebungen,

welche vorzüglich von Männern wie Döllinger, Reusch,
Reinkens, Eduard Herzog und Eugène Michaud in Angriff ge-



— 165 —

nommeii wurden und in den Döllingerschen Unionskonferenzen
von Bonn, den internationalen Altkatholikenkongressen, dem
irenischen Schrifttum der Internationalen Kirchlichen Zeitschrift
und kirchlich-religiöser praktischer Gemeinschaft zum Ausdruck
kamen. Wohl hat Calvin einem Sadolet gegenüber von seinem
Eifer um die Einheit derjenigen Kirche gesprochen, die in
Gott Ursprung und Ziel habe, hat im Mahnschreiben an Karl V.
von „dieser beklagenswerten Trennung"17) geredet und festgestellt:

„wir haben uns nicht von der Kirche geschieden und
stehen nicht ausserhalb ihrer Gemeinschaft"; wohl konnte er
in seiner Institutio Christianae religionis, wo er das : „Credo
sanctam ecclesiam catholicam: sanctorum communionem"
erklärt, über die römische Teilkirche hinausweisen auf die
griechische Kirche und deren ununterbrochene bischöfliche
Sukzession18), wie ja auch Zwingli in seinen Schlussredenla) die
Griechen den Lateinern gegenübergestellt hat, aber — da liegt
nun ein erster fundamentaler Unterschied — man fühlte sich
nicht aus dem Wesentlichen seiner Glaubenseinstellung veranlasst,

mit diesen Getauften des Orients lebendige kirchliche
Beziehung zu suchen. Schliesslich hat man „diese beklagenswerte
Trennung" als etwas Normales hingenommen, hat sich in
unzählige weitere Trennungen verloren, welche nicht nur die
protestantischen Kirchen, sondern auch die einzelnen
protestantischen Gemeinden bis zur Stunde in oft bedauernswertester

Weise zerreissen. Man hat sich nicht mehr auf die
gliedlichen Verpflichtungen gegenüber dem Einen Leib des Christus
besonnen und damit auf die unbedingte Verantwortlichkeit
gegenüber dem Mit-GUed, und so hatte Adolf Harnack Ursache,
wie es etwa zehn Jahre früher Willibald Beyschlag20) schon

getan, festzustellen: „Ich glaube es aussprechen zu dürfen —
der ernste Katholik empfindet den Segen einer grossen christlichen

Gemeinschaft lebendiger, die Spaltung der Christenheit
schmerzlicher, die Aufgabe, die allen Gläubigen gesetzt ist,
gewissenhafter als wir. Bei uns ist das Bewusstsein um diese

Aufgabe, alle Menschen innerlich als Kinder Gottes und Brüder

Jesu Christi zu verbinden, in der Regel nur schwach
entwickelt21)." Das mag sich seit den Tagen von Stockholm und
Lausanne verschiedenerorts etwas geändert haben. Man denkt
theologisch und praktisch heute im Protestantismus wieder
mehr nach über die Bedeutung der ökumenischen Kirche,



— 166 —

während man vordem mit einer direkten Leichtfertigkeit und
Geringschätzung die Kirche — dies Wort im tiefsten Sinn
verstanden — behandelte. Aus dem Wesensgehalt katholischer
Glaubenseinstellung waren unsere Väter — und wir mit ihnen
— verpflichtet, sich gegenüber dem Fragmentarismus Roms wie
gegenüber dem Fragmentarismus der protestantischen Kirchen
theologisch und kirchlich - praktisch zur ökumenischen Kirche
zu bekennen. Dass ein solches Bekenntnis zur ökumenischen
Kirche, deren sprechendes Organ das allgemeine Konzil bleibt,
auch eine klärende Bedeutung* haben muss für die Einstellung
des katholischen Christen zu Staat, Nation und zwischenvölkischen

Beziehungen, vor gefährlichen staatskirchlichen
Bindungen und Gleichungen bewahrt, wie solche in den Grün-
clungszeiten der Reformationskirchen — insbesondere im Luthertum

— vollzogen wurden und Jahrhunderte später sich in
erschütternder Weise auswirkten, überdies der Vergötterung
und Verabsoluticrung der Staatsidee, welche das 19. Jahrhundert

kennzeichnete, eine aus höchster Autorität stammende
Kritik entgegensetzt, das kann dem nicht verborgen bleiben,
der dieses Bekenntnis wirklich ernst nimmt, der aus der
Erkenntnis des Galater - Briefes : „denn alle seid ihr Einer im
Christus Jesus" sich das Lied des „Westöstlichen Divan" zu
eigen macht:

Gottes ist der Orient!
Gottes ist der Okzident!
Nord und südliches Gelände
Ruht im Frieden seiner Hände.

Wie in der römischen und in den protestantischen Kirchen
das ökumenische Bewusstsein, dass wir Glieder sind am Einen
Leib Christi und uns als Glieder in das organische Leben dieses

Leibes einzuordnen haben, verdunkelt worden ist, so hat
auch in beiden Kirchcngruppcn die Einsicht eine starke
Trübung erfahren, dass im Kultus die Gemeinde in Erscheinung
tritt, durch lebendigen Anteil an der Liturgie ihre Einheit findet

und ihre Insichgeschlossenheit bezeugt. In Verkennung des

altchristlichen Kirchenbegriff's sind in der römischen Kirche
durch Beibehaltung einer unverstandenen, toten Sprache
Gemeinde und Liturgie auseinander gerissen worden, was die

Veräusserlichung, Vermechanisierung und Verrcchtlichung der
Kirche zur Folge hatte. In den Reformationskirchen hat das

gleiche Abrücken vom altchristlichen Kirchenbegriff nicht die



— 167 —

versuchte evangelische Durchläuterung der Liturgie im
Zentrum belassen, sondern leider weithin eine Zerstörung der
Liturgie und des kultischen Lebens verursacht, die nicht ohne

nachteilige, entleerende Wirkung bleiben konnte für das Ge-

meindebewusstsein und vielfach die Gemeinde zum losen „Verein"
machte. Es war darum Aufgabe unserer Väter, in Bewahrung
der katholischen Haltung, Liturgie und Gemeinde wieder zur
altchristlichen Einheit zurückzuführen, zu zeigen, wie einst
Gemeinde Liturgie und Liturgie Gemeinde wirkte. Das veranlasste

vor allem den Geschichtsschreiber des vatikanischen
Konzils, Professor Friedrich in München, sein bedeutsames

„Christkatholisches Andachtsbuch": „Gott, meine einzige
Hoffnung"22', herauszugeben, welches er am 26. November 1872 be-

vorwortete und in welchem er z. B. der deutschsprachigen
Messe, welche mit einer Cbersetzung der äthiopischen Liturgie

in Doppelkolonnen gedruckt wurde, „Erläuternde
Vorbemerkungen" von 70 Seiten vorausschickte. Wer die weitere
Entwicklung verfolgen will, wird das liturgische Gebet- und
Gesangbuch von Adolf Thürlings, die offiziellen Gebetbücher
der Kirchen der Schweiz, Deutschlands und Hollands und auch
das Andachtsbuch: „Gott ist die Liebe" von Bischof Herzog
zu Rate ziehen. Es ist hier nicht möglich, die lehrreichen
Änderungen, welche am römischen Ordo der Messe vorgenommen
wurden, deutlich zu machen. Wir haben das an anderer Stelle
getan und dürfen darauf verweisen23). Aber hervorheben möchten

wir, dass in den christkathoüschen Kirchen die Abendmahlsfeier

— die Messe wird als eine mit der Zeit entstandene Form,
das hl. Abendmahl zu feiern, betrachtet — nicht in einen

Nebengottesdienst verlegt wurde, sondern als sonntäglicher
Hauptgottesdienst begangen wird. Mit dem Offertorium eröffnen
wir nach der Katechumenenmesse, der Predigt und dem nizäno-
konstantinopoütanischen Glaubensbekenntnis den engeren
Abendmahlsgottesdienst als „Feier des Opfertodes deines Sohnes",
aber eben, wie schon erwähnt, nicht im Sinne einer Wiederholung,

sondern einer dankerfüllten, eucharistierenden
Vergegenwärtigung der aus Gottes Liebe gewirkten Opfertat. Damit
wird der Opfergedanke ins Zentrum gerückt und darauf
hingewiesen, dass wir, die wir an der Opferfeier teilnehmen, nur
dadurch ihres Segens teilhaftig werden können, dass wir, von
Gottes Gnade geführt, selbst in diesen Opfertod hineinwachsen.



— 168 —

Darum schliesst das Offertorium mit der Bitte der Gemeinde:

„Weihe uns selbst zu einem dir wohlgefälligen Opfer." Im
Bestreben, Missbräuche auszutilgen, hat hier die reformatorische
Bewegung etwas ausser acht gelassen, was wir betonen müssen :

die Idee des Opfers. Wer vom neuen Testament herkommt,
wird ihre Hervorhebung gerade im Kult der reformatorischen
Kirchen vermissen.

Wir haben überdies aufmerksam zu machen auf die
Bedeutung der Epiklese, der kultischen Herbeirufung des heiligen
Geistes, welche aus der römischen Liturgie verdrängt worden
ist, was zur Folge hatte, dass die Konsekrationstatsache in die
Formel verlegt wurde: hoc est corpus meum und der Kult
den mechanischen opus-operatum-Charakter bekam. Durch die
Wiederzurgeltungbringung der altehrwürdigen Epiklese: „Sende
uns also, wir bitten dich demütig, deinen heiligen Geist, den

Spender alles Lebens und aller Pleiügung, und lass diese Gaben
der Erde zu himmlischen, verklärten, geistigen Opfergaben
geweiht werden, auf dass das Brot, das wir brechen, sei die
Gemeinschaft des Leibes des Herrn und der Kelch, den wir
segnen, die Gemeinschaft des Blutes Jesu Christi", wird das
kultische Handeln unter die gnadenvolle Verheissung gestellt :

„Bittet, so wird euch gegeben klopfet an, so wird euch

aufgetan" „Siehe, ich stehe vor der Türe und klopfe an;
wer meine Stimme hört und die Türe aufmacht, zu dem werde
ich eingehen und mit ihm Mahlzeit halten und er mit mir"
In der Glaubensgewissheit, dass wo zwei oder drei unter
Anrufung des Herrn beisammen sind, er wirklich unter ihnen
weilt, um sich den das Sakrament Empfangenden aus freier,
aber göttlich zuverlässiger Güte zu schenken, beugen wir
unsere Knie vor dem unsichtbar „unter uns weilenden"
Hohenpriester, mit dessen realer Gegenwart wir durch die empfangsbereite

und empfangsgewisse Kommunionhandlung* uns zu einigen

glauben. Dabei suchen wir nicht mit allzubegrenzter
menschlicher Erkenntnis das „Wie" des Sichschenkens Christi
festzustellen, sondern vermeiden im Glauben an das „Dass"
nach Möglichkeit bewusst Marburger Auseinandersetzungen.
Vom Menschen aus gesehen haben ja wohl die Reformierten
recht: finitum non capax infiniti (das Endliche kann das
Unendliche nicht fassen). Von Gott aus gesehen — und damit für
uns „im Glauben" — wird aber auch Wahrheit liegen in dem



— 169 —

lutherischen, dann allerdings unrichtig formulierten Wort: fini-
tum capax infiniti (das Endliche kann das Unendliche fassen),
das in diesem Fall besagen musste : Der Unendliche kann sich
in seiner schrankenlosen Allmacht ins Endliche hinein schenken

und das Endliche fähig machen, Unfassbares, Unendliches
zu „fassen".

Es war die Stärke, aber vielleicht — wenn wir richtig
sehen — auch ein Punkt der Schwäche, dass die reformato-
rischc Bewegung so einseitig auf die Lehre hin gerichtet war ;

dadurch wurde wohl zu stark das Lehrhafte ins Zentrum
gerückt; das Lehrbuch, der Lehrer, der Lehrstuhl. Die Gemeinde
wurde unwillkürlich aus der vielbctonten Stellung des
allgemeinen Priestertums herausgezogen, in eine Schülerstellung
gedrängt, und die Kirche wurde in hohem Masse Lehrsaal, den
mannachder „Lehre" abschliesst, Pfarrerkirche. Dieser vorzugsweisen

Lehrhaftigkeit gegenüber betonen wir, bei aller hohen
Wertschätzung der Predigtaufgabe, die Anbetung, bei der sich
die Gemeinde zusammenfindet in gemeinsamer Fürbitte,
gemeinsamem Lobpreis, gemeinsamem Kreuzzeichen, Knien und
Stehen, Respondieren und Schweigen. Im Kult soll es keine
Zuschauer geben, sondern nur Mithandelnde, Mitbetende. Die
sakrale Bedeutung der Gemeinde — das mag paradox klingen —
wird bei uns mehr betont als in den Reformationskirchen. Auch
diejenigen, welche nicht zum Gottesdienst kommen können, sollen
Gelegenheit haben, sich in der Ferne der feiernden Gemeinde
beizugesellen. Durch die Spendung der Sakramente, heiliger
Gebetshandlungen, welche — an die Epiklese gebunden —
unter der Heilsverheissung Gottes stehen, deren Siebenzahl
beibehalten wurde, und wrelche das Leben des Christen
durchwirken in Freud und Leid, von der Taufe bis zur letzten
Erdenstunde, auch durch die Glocken, welche alle Glieder in den
Zusammenhang der betenden Gemeinde einbeziehen, wird die
erweiterte Kultgemeinde immerfort auferbaut.

Unsere Väter verharrten — damit sprechen wir von einem
zweiten Hauptunterschied — in der katholischen Haltung aber
auch gegenüber der Vergangenheit. Gewiss betonten sie die
entscheidende Bedeutung der heiligen Schrift — denken wir nur
an den neutestamentlichen Exegeten Bischof Herzog —, aber
sie wussten auch, wie diese heilige Schrift mitten in der lebendigen

Kirche entstanden ist und von der Kirche im Lauf der



— 170 —

Zeit ihr kanonisches Gefüge und Ansehen erhielt. So legten
sie, wie auf die Schrift, hohen Wert auf die Tradition, welche
dem Leben jener Gemeinden entstammt, die im Lauf der
Jahrhunderte durch die Epiklese sich in höhere Zusammenhänge
einordneten und als Glieder am Einen Leib Christi wirkten,
eine communio sanctorum. In München hol) man daher hervor,
dass Ökumenizität „nicht bloss diese zeitweilige, sondern die durch
die ganze Geschichte begründete, auf dem Grund der hl. Schrift
stehende und von ihr aus sich organisch vollziehende
Allgemeinheit" sei. Also nicht Tradition gegen Schrift, sondern
Schrift und Tradition, ja Tradition aus der Schrift organisch
hervorwachsend und, als etwas vom Geist Geleitetes, den Schriftgehalt

wieder Erhellendes, hielt man hoch. „Schrift und
Tradition", das vom Tridentinum selbst anerkannte Prinzip wies
ja gerade den vatikanischen Machenschaften gegenüber so
einhellig den rechten Weg, dass sich Pius IX. nicht anders zu
helfen wusste, als mit dem die katholische Haltung und
jegliche christliche Demut verleugnenden Wort: „Die Tradition
bin ich." Das Bischofsamt, welches als ökumenisches Spitzenamt

für das Zusammenwirken aller Glieder am Einen Leib,
wie wir glauben, eine vom Geist gesetzte Mission hat, erinnert
uns mit dem ihm eigenen Hinweis auf die Kettenreihe der
Bischöfe, mit seiner Sukzessionsverbundenheit — deren Bedeutung

nicht die des Drahtes sein soll, der, vom Kraftwerk
ausgehend, einzig und allein Strom vermittelt, sondern die des

güedüchen Dienstes, der zuverlässigen, in die apostolische
Zeit zurückragenden Handreichung — daran, dass die organischen

Beziehungen am Einen Leib Christi auch die Christenheit

der vergangenen Zeiten umfassen, dass die Zeit zwischen
Urchristentum und uns nicht „leer" war. Calvin hat Sadolet
gegenüber bemerkt, der Herr habe wohl die Leitung der Kirche
durch den heiligen Geist versprochen, aber er habe diese
Leitung, damit sie nicht als etwas Unsicheres, Unbeständiges gelten

könne, an das Wort gebunden. Gewiss, alle Tradition muss
immer in einer letzten Gerichtethcit auf die Schrift hin
bestehen, denn der das „Wort" Sprechende und der in der Kraft
des „Geistes" Gehör Schaffende ist Einer. Aber hüte man sich
auch der Schrift gegenüber vor einer doktrinären Gefangennehmung

Christi, die Christus den Lebendigen mit Buchstabenketten

bindet und vergisst, dass der Herr des Geistes, welcher



— 171 —

Freiheit vermittelt, selbst absolut frei ist und dort jederzeit
direkt wirken kann, wo zwei oder drei unter Anrufung seines
Namens beisammen sind. Christi Souveränität und lebendiges
Handeln in seiner Kirche haben wir gegenüber der
reformatorischen Bewegung nicht weniger zu betonen als gegenüber
Rom, damit nicht die „Schrift" zum Gethscmane Christi werde.

Katholische Haltung — und damit komme icli zum dritten
Hauptunterschied — haben wir aber auch der Jenseitigkeit,
der ewigen Zukunft, gegenüber zu bewahren. In seinen Schlussreden24)

hat Zwingli von der Kirche gesagt: „Hienieden kommt
sie durch den Geist Gottes zusammen in einer Hoffnung und
dort bei dem einigen Gott"; und auch Capito betont: „Sye
schleusst jn, alle so [leben] und abgestorben25)." Ja, wenn wir
uns zur Messfeier vereinigen, dann treten wir nicht nur ein
in die kleine irdisch-kirchliche Teilgemeinde, sondern kommen
in Verbundenheit mit jener Gemeinschaft, welche Himmel und
Erde umspannt, sichtbare und unsichtbare Wesen umschliesst,
die Scharen der in Christus Gezeichneten einigt, mit der
Gemeinschaft aller Heiligen. Im Gemeindebussakt bekennen wir
daher unsere Schuld nicht bloss vor den sichtbar gegenwärtigen
Gläubigen, sondern vor Gott dem Allmächtigen und Allheiligen
„und vor allen seinen Auserwählten". Im Dankgesang der Prä-
fation singen wir nicht als isoliertes Chörlein Gott Preis,
sondern wohl wissend, dass alle menschliche Äusserung nur ein
Stammeln ist, fügen wir uns mit unserem Frohlocken ein in
den jenseitig vollkommenen Lobgesang, indem wir — wie es

in der Präfation heisst — „einstimmen in den Lobgesang* aller
seligen Geister: ,Heilig, heilig, heilig ist der Herr Gott der
Heerscharen.' Indem wir aber so in das Reich der Seligen
blicken, danken wir im „Andenken an die Heiligen" dem
himmlischen Vater: „dass du ihnen die Krone des ewigen Lebens
verliehen hast; wir bitten dich, lass unter uns ihr Wort und

Beispiel gesegnet sein und erhöre ihre Fürbitten für deine Kirche
auf Erden." Wir nehmen also die Fürbitte der Heiligen in
Anspruch in demselben Gebet, in dem wir von Christus als
„unserem Heiland und Mittler" sprechen. Wird uns da nicht von
der reformatorischen Bewegung heftiger Widerspruch entgegengestellt

werden? Wird uns nicht das Wort Zwingiis aus der
Schrift De vera et falsa religione entgegengeschleudert: „Heisst
dein Verfahren nicht den Sohn Gottes niedertreten20)?" Müssen



— 172 —

wir nicht noch lernen, dass die Stelle „0 Gott, gedenke an
Abraham, Isaak und Jakob, denen du geschworen hast" und:
„Abraham, bitt' für uns!" nicht dasselbe ist? .a7).

Paulus hat im I. Thessalonicher Brief der vielfach bedrängten

Gemeinde geschrieben, dass er ihrer in seinen Gebeten
gedenke, und er hat am Schluss des Briefes die Gemeinde selbst
um ihre Fürbitte angesprochen : „Betet für uns, Brüder." Sollte
diese fürbittende Gemeinschaft wirklich vernichtet worden sein
im Moment, da Paulus in Gottes Herrlichkeit eingegangen ist
Wird er nicht vor Gott unser aller weiterhin fürbittend gedenken?

Nicht weil Gott seine Sache sonst nicht recht machen
würde, sondern weil die Liebe sich liebend ausspricht? Und
sollten wir schwache, schuldvolle Menschen diese Liebesgemeinschaft

nicht dankbar in Anspruch nehmen? Gewiss, das
persönliche Anrufen der Heiligen trägt eine Gefahr in sich. Wir
haben auf sie schon hingewiesen, wie wir vom Marienkult
sprachen. Die Anrufung von einzelnen Heiligen ist darum in
unserem offiziellen Gebetbuch vermieden ; auch in der Litanei
finden wir nur das Gebet : „Dass du die Fürbitten aller deiner
Heiligen erhören wollest." Die Pleiügen sind uns wahrlich nicht,
wie Calvin sagt: „Kollegen Gottes28)!"

In gleicher Weise, wie wir die jenseitige Fürbitte in
Anspruch nehmen als Glieder einer Himmel und Erde umfassenden

Liebesgemeinschaft, gedenken wir auch fürbittend derjenigen,

welche auf dem Weg über die grosse Grenze uns
vorausgezogen sind: „Lass dir befohlen sein, o Herr, alle unsere Brüder

und Schwestern, die uns mit dem Zeichen des Glaubens

vorangegangen sind und nun ruhen im Schlafe des Friedens.
Achte nicht ihrer Mängel und Schwachheiten, sondern siehe
auf unsern Hohenpriester, unsern Fürsprecher bei dir, Jesum
Christum, den Gerechten. Um seiner Treue willen verleihe
allen in Christo Entschlafenen den Ort der Erquickung, des
Lichtes und des Friedens. Insbesondere bitten wir dich für
und für alle, für welche wir zu beten uns vorgenommen haben."
Im berechtigten Kampf gegen das unfromme Totenmessengeschäft

und den auch Verstorbenen zugewendeten Ablasshandel

— denken wir nur an die verwerfliche Institution der
cruzada, der Kreuzbulle, die noch vor hundert Jahren von
Leo XII. für Spanien erneuert wurde — ist leider in den
reformatorischen Kirchen der Gedanke erschüttert worden, dass



— 173 —

es etwas Heiliges und Heilsames ist, für die Verstorbenen zu
beten. Zwingli hat ja allerdings im sechzigsten Artikel seiner
Zürcher Schlussreden festgestellt: „Wenn ein bekümmerter
Mensch Gott für die Gestorbenen um Gnade anruft, so
verwerfe ich dies nicht"29), und die „Augustana" erklärt, die
private Fürbitte für Verstorbene „nicht verhindern" zu wollen;
aber das geschah mehr „um etlicher Schwachen willen", wie
sich Zwingli äussert. Man fand in dieser Sache nicht den Weg,
Falsches und Wahres voneinander zu scheiden und das Wahre
clem liturgischen Leben der Gemeinde in geläuterter Form
einzugliedern. So wurde das kirchliche Fürbittegebet für Verstorbene

weitherum in den Reformatioiiskirchen direkt verboten.
Demgegenüber betonen wir30), dass wir selbstverständücher-
weise mit unserer Fürbitte uns nicht über Gott, sondern in
vertrauensvoller Ergebenheit unter Gott stellen, im Bewusstsein:

Was Gott tut, das ist wohlgetan. Jedes Gebet steht
ohnehin unter dem Heilandswort: „Euer Vater weiss, wessen
ihr bedürfet, che ihr ihn darum bittet." Aber wir beten

gleichwohl, weil Gebetslosigkeit einer Erstickung des Gotteskinds

gleichkommen musste. Indem wir Fürbitte für die
Entschlafenen vor Gott geltend machen, bringen wir zum
Ausdruck, dass wir die Verstorbenen nicht als Vollkommene
zu betrachten vermögen, uns aber mit ihnen in der Schuld
verbunden wissen und gemeinschaftlich angewiesen sind nicht
bloss auf Gottes Gerechtigkeit, sondern auf seine in Christus
offenbar gewordene Treue und Vergebung. Wie aber der König
im Gleichnis vom hartherzigen Knecht betont: „Alle Schuld
erliess ich dir, weil du mich batest", so fordert, wie wir glauben,

Gott von uns jene demütige, bussfertige Einstellung, welche
in der Fürbitte zum Ausdruck kommt und allem Gnadenempfang
vorauszugehen hat. Nicht erst dann sollen wir aber bitten,
¦wenn wir für uns selbst zu bitten haben. Deutlich hat der
Heiland ins Vaterunser die Bitte gesetzt: „Vergib uns unsere
Schulden." Dieses „uns" soll auch über die grosse Grenze
hinüber Geltung haben. Wie wir überdies unsere Liebesbeziehungen
zu den Heimgegangenen äussern, indem wir ihre Grabstätten
mit Blumen schmücken, glücklich sind, ein Sträusslein
niederzulegen als Gabe unserer Liebe, so können wir, im Glauben,
dass Gott die Toten zu neuem, ewigem Leben ruft, alles Liebe,
was wir ihnen sagen möchten, auf dem Weg über Gott sagen.



— 174 —

Gott, der das Ohr und den Mund geschaffen, vermag wahrlich
die Töne der Seelen hinüber und herüber zu tragen, vermag
das zu verwirklichen, was wir Menschen an Unerledigtem nie
verwirklichen, sondern nur in die Form der Fürbitte zu fassen

vermögen. Das Gebet des Kindes zu Lebzeiten der Eltern:
„Die Eltern auch empfehl ich dir, behüte lieber Gott sie mir,
vergilt, o Herr, weil ich's nicht kann, das Gute, das sie mir
getan", behält seine Bedeutung, auch wenn die Eltern einmal
drüben weilen. Das Fürbittegebet für die Lebenden wird so

zum Fürbittegebet für die Verstorbenen, zum vinculum caritatis,
zum bleibenden „Band der Liebe".

Wir sind mit unserem „Zwiegespräch" zu Ende. Wenn es

deutlich gemacht hat, dass wir, zwischen Romanismus und
Protestantismus gestellt, nicht einfach ein charakterloses,
prinzipienverlassenes Mittelding sind, „weder Fisch noch Vogel" —
wie das zuweilen von Allzusichern, schlecht Orientierten
formuliert wird —, wenn es die Erkenntnis vermitteln konnte,
dass wir im Organismus des Christusleibes eine besondere
gliedliche, dienende Mission haben, gegenüber der reformatorischen

Bewegung nicht weniger als gegenüber Rom, dann soll
uns das dankbar stimmen. Man hat bei uns immer wieder den
Satz des Vincentius von Lerin hochgehalten, der eigentlich
als Korrektiv gegen ketzerische Bewegungen gedacht war: „Id
teneamus, quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum

est; hoc est etenim vere proprieque cathoücum: Das wollen

wir festhalten, was überall, was immer, was von allen
geglaubt worden ist; denn das ist wahrhaft und eigentlich
katholisch81)." Wenn wir dieses Wort auch nicht als ein sehr
geistvolles und vorwärtsdrängendes Prinzip einzuschätzen vermögen,
sondern eher als einen starren Schutzwall gegen zerstörende
Strömungen betrachten, so können uns doch die Begriffe
„ubique, semper, ab omnibus: überall, immer, von allen", in
einem tiefern Sinn verstanden, zu jener dreifachen katholischen
Haltung führen, von welcher wir gesprochen haben, indem sie

uns die räumliche, die zeitliche und die überzeitliche
Ökumenizität als Pflicht des Christen erscheinen lassen. So werden
wir gewiss Rom gegenüber als „Protestanten" dastehen, indem
wir, wie Döllinger es formulierte: „als redender und permanenter

Protest"32) eine Aufgabe zu erfüllen haben, clie wir
allerdings nicht unter dem negativen, sondern dem positiven



— 175 —

Vorzeichen zu lösen versuchen. Den Gliedern der reformatorischen

Bewegung gegenüber aber werden wir vielleicht den
Eindruck machen von — wie das Konrad Furrer bezeichnete —
„Protestanten in ihrer Art". Dabei mag diese Eigenart darin
bestehen, dass wir tatsächlich Protestanten sind — man
verzeihe das Paradoxon — aus Katholizismus. Darum wollen wir
unsere Ausführungen schliessen mit dem Gebet der Messliturgie:

„Leite die Bekenner deines Namens zur rechten Erkenntnis

deiner Heiligkeit, die uns entgegenstrahlt vom Angesichte
Christi, deines Sohnes. Heilige uns in der Wahrheit, wie er
sich geheiligt hat für uns. Und wie dein Sohn eines ist mit dir,
so lass uns eines werden in ihm, damit wir alle gelangen zu
der seligen Wohnung, die er uns bereitet hat. Erhalte, läutere,
befestige deine heilige kathoüsche Kirche ; lenke unsere Tage
in deinem Frieden."

Luzern. Otto Gilg.

Anmerkungen.
') Strasser, Otto Erich, Quellen und Abhandlungen zur schweizerischen

Reformationsgeschichte IV. Leipzig 19*28.

2) Köhler, Walter, Zwingliana, S. 450 ff. Zürich 1928. Vgl. Anm.
3) Corpus Reformatorum, Volumen XCVI, S. 7 u. 8. Leipzig, Verlag

Heinsius 1925.
4) Ebenda.
6) Die Kirche, ihr Wesen und ihre Bestimmung. I. K. Z. 1927, Nr. 3, S. 155.
6) Calvin, Um Gottes Ehre. Verl. Kaiser, München 1924. S. 52.

') Verl. Müller, Werder & Co. 1899. S. 8.

8) Ulrich Zwingli, Eine Auswahl aus seinen Schriften, Schultess,
Zürich, 1918. S. 169.

°) Vgl. Baum, Joh. Wilhelm, Capito und Butzer, Elbcrfeld 1860. S.399.
10) Calvin, Um Gottes Ehre, s. ob. S. 48.

") Vgl. Will, Robert, La liturgie luthérienne, Revue d'Histoire et de,

Philosophie religieuses 1927, S. 433.
la) Die reformatorischen Hauptschriften Dr. Martin Luthers. Gotha

1888. S. 273.
I3) Verhandlungen der Schützenhaus - Versammlung in Luzern, d.

31. März 1871.

") «Akten zum Protocoll des Vereins freisinniger Katholiken.»
") Stenographischer Bericht über die Verhandlungen des Katholiken-

Kongresses, München, Verl. Ackermann 1871. S. 5.

16) S. oben, S. 40.

") Calvin, U.G.E., s. ob. S. 238.
I8) Institutio Christianae religionis, Johanne Calvino authore, Geneva1,

Per Adatnum et Johannem Rinerios, fratres M.D.L. IUI, De fide caput VIII. 23.

'9) Ulrich Zwingli, s. ob. S. 221.
20) Vgl. Der Altkatholizismus. Eine Denk- und Schutzschrift an das ev.

Deutschland. 1883.



— 176 —

21) v. Harnack, Adolf, Reden und Aufsätze TI, S. 252; Töpelmann,
Giessen 1906, ferner: Erforschtes und Erlebtes, S.131. Töpelmann, Giessen 1923.

2>) Verlag v. B. Honers Buchhandlung, Leipzig 1873.
23) Die Messe, Verlag Dietschi & Co., Ölten 1924.
24) Ulrich Zwingli, s. oben S. 168.
25) Zitiert bei Strasser, s. oben S. 59.
26) Ulrich Zwingli, s. oben S. 580.
27) Ulrich Zwingli, s. oben S. 581.
28) Calvin, U. G. E., s. oben S. 175.
29) Ulrich Zwingli, s. oben S. 332.
30) Ich folge hier meinen früher schon gemachten Ausführungen: «Das

Fürbittegebet für Verstorbene», «Der Katholik» 1927, S. 361 ff.
31) Commonitorium. Pro catholicae fidei antiquitato et universitate

adversus profanas omnium haereticorum novitates (c. 2), Florilegium patris-
ticum V. Bonn 1906.

82) Brief an Pfarrer Widmann zu Todtnau 18. Okt. 1874. Vgl. Mirbt,
Carl, Quellen zur Geschichte des Papsttums und des römischen Katholizismus

s, S. 435.


	Im Zwiegespräch mit der reformatorischen Bewegung

