Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 18 (1928)

Heft: 3

Artikel: Im Zwiegesprach mit der reformatorischen Bewegung
Autor: Gilg, Otto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404032

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404032
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 151 —

Im Zwiegespréch
mit der reformatorischen Bewegung.

Wihrend der ersten Wochen dieses Jahres hat man in
den protestantischen Kirchen unseres Landes das vierhundert-
jihrige Gedichtnis der Bernischen Kirchenreformation gefeiert
und in verschiedenen Veroffentlichungen nicht nur ,Capitos
Beziehungen zu Bern“!), sondern auch Ulrich Zwinglis Bedeu-
tung fir den Verlauf der Berner Disputation®) neu untersucht
und verdeutlicht. Als Zwingli in der Gemeinschaft mit Kaspar
Grossmann und Dr. Seb. Hofmeister, welche spiiter in ber-
nischen Dienst traten, mit Komthur Konrad Schmid und Hein-

rich Bullinger — bis Lenzburg von zweihundert ziircherischen
(Gewappneten umgeben — nach Bern zog, hat er sicherlich

ofters zuriickgedacht an die fianf Jahre frither veranstaltete
erste Ziircher Disputation, anliisslich welcher . die schweize-
rischen 95 Thesen®, die 67 Artikel des Zircher Reformators,
zum DMittelpunkt eines Gespriichs zwischen Katholiken und
reformatorisch Gesinnten gemacht worden sind. Er mag dabei
den ihn begleitenden Vertretern von Konstanz iiber mancher-
lei Ereignisse berichtet haben, welche, dem Ziircher Gespriich
vorausgehend, einst den Rat von der Notwendigkeit einer
offentlichen Disputation iiberzeugt hatten. Was er genau ein
Jahr vorher, am 3.Januar 1527, an Oekolompad nach Basel
geschrieben, das hat er ihnen vielleicht jetzt unterwegs in
ihnlicher Weise erziihlt. In jenem Brief heisst es:

»Bei uns gab es gute, wackere Birgersleute, welche den
falschen Propheten ins Angesicht widerstanden. Wie sie ver-
klagt wurden, befahl ihnen der Rat, sich friedlich und ruhig
zu verhalten. Einige warf er ins Gefiingnis. Schon hatten wir
freies Feld, gegen ihn vorzugehn, aber nichts riihrte sich. Da
endlich zog unser Leo (Jud) in die Predigt des Augustiner-
Priors, und als dieser in gewohnter Weise sein Altweiber-
geschwiitz herunterkeifte (anilia sua ganniret), fiel er ihm mit
dem freundschaftlichsten Ton in die Rede (amicissime con-
cionem interrupit) und sprach: ,HoOr rasch ein bisschen zu,

Jine freundschaftliche Auseinandersetzung. Vortrag, gehalten in der
Augustinerkirche zu Ziirich.



— 102 —

ehrwirdiger Pater Prior!* und gleich hernach: ,Und ihr, lieb-
werte Biirger, regt euch nur nicht auf. Aus christlichem Her-
zen soll alles von mir behandelt werden....* usw.; denn es
wiirde zu weit fithren, alles zu erziihlen. Um zum Ende zu
kommen, beinahe hitte die Angelegenheit einen tragischen
Ausgang genommen; denn es waren welche da, die auf diesen
Menschen eindrangen, bereit, ihn wegen seiner Dreistigkeit zu
priigeln (denn der flieht nicht, mag auch diese Art von Men-
schen in ihren Versammlungen zahlreich sein); wiren nicht
auch andere zugegen gewesen, die ihn der Gefahr entzogen
hétten, so dass man schliesslich noch lachen konnte (in comoce-
diam tandem descendit)“®).

Was Zwingli hier schildert, das begab sich kurz bevor
l.eo Jud sein Leutpriesteramt in St. Peter antrat in der Augu-
stinerkirche, in welcher wir soeben beisammen sind. Aus den
Worten des Briefes: Tum demum adiit Leo noster ad Augu-
stiniani sermonem, ,da endlich¥, spiiren wir, wie froh Zwingli
tiber dieses von Leo Jud herbeigezwungene Gespriich war,
denn jetzt durfte sich der Grosse Rat der Forderung, eine Ver-
handlung zu eréffnen, bei welcher beide Parteien zu Wort
kommen sollten, nicht mehr entzichen. In dieser Kirche —
das wollen wir im Auge behalten — wurde somit das erste
ziircherische Religionsgespriich vom 29. Januar 1523 durch ein
die gottesdienstliche Ordnung allerdings wenig beriicksichtigen-
des Gesprich Leo Juds, des neu gewiihlten Nachbargeistlichen
von St. Peter, iausserlich verursacht. Der Rat hat am vierten
Juli 1523 die Handlung Leo Juds gedeckt, indem er in seinem
Urteil erklirte: ,dass herr litpriester zu St. Peter nit tibel ge-
handelt, umb dass er herr prior in sin predig geredt®4).

Wenn wir heute in der Augustinerkirche das Thema be-
handeln: ,Im Zwiegesprich mit der reformatorischen Be-
wegung, so ist es gegeben, dass wir an diese vor vierhundert
Jahren zwischen Katholiken und reformatorisch Gesinnten ge-
fithrten Gespriche ankniipfen. Es mag das zum Teil von an-
dern Gesichtspunkten aus und mit anderer Akzentuierung ge-
schehen. Seit den Tagen der Reformationszeit sind ja auch
auf abendlindisch-katholischem Boden Ereignisse eingetreten,
welche uns vor ganz neue Situationen stellen und zeigen, dass
inzwischen die Frage des religios-kirchlichen Zwiegespriichs
fiir den romischen Teil der abendlindischen Kirche in ein



— 153 —

ganz neues Stadium getreten ist. Nicht eine reformatorische,
wohl aber eine religios-Kirchlich durchaus revolutionire Tat,
welche von Rom selbst vollendet wurde, hat mit der Unfehl-
barkeitserklirung des romischen Papstes von einem Moment
zum andern nicht nur — von Rom aus geschaut — alle orien-
talischen Christen von Schismatikern zu Hiretikern gemacht
und damit den Riss zwischen Orient und Okzident folgen-
schwer erweitert, sondern auch durch den Umsturz des alten
katholischen Kirchenbegriffs das pyramidenférmig aufgebaute
Kirchenwesen aus seiner urspriinglichen, auf dem Fundament
der Gesamtgemeinde ruhenden, alles bestimmenden Lage her-
ausgerissen und es auf die hierarchische Spitze gestellt.

Der einzelne Christ, welcher einst als Glied der Gesamt-
kirche Glaubenszeuge war, mitverantwortlich fiir die Entschei-
dungen der Kirche, sollte jetzt, da man das Dogma zum Kir-
chenrecht und das Kirchenrecht zum Dogma machte, nichts
anderes mehr sein als der blind gehorchende Untertan eines
Mannes, der sich selbst die gittliche Eigenschaft der Unfehl-
barkeit zumisst. Da der Papst, wenn er von seinem Lehrstuhl
herab in Sachen des Glaubens und der Sitte spricht, unfehlbar
ist, sodass sein Wort mit Gottes Wort zur unzertrennlichen
Einheit wird und es nicht mehr heisst in diesem Moment: Ecce
homo, sondern ecce Deus, so bleibt selbstverstindlich gegen-
iiber dem vermeintlichen Gotteswort nichts anderes iibrig als
Unterwerfung. Vor Gott gestellt und sein ungebrochenes Wort
— aber wirklich vor Gott — gibt es ja auch fiir uns alle
sicherlich nur einwandslose Unterwerfung. Weil aber der Papst
zu dieser iibermenschlichen Hohe sich in allzu menschlicher
Hybris emporsteigert, welche die Civilta cattolica einst ver-
anlasste zu schreiben: ,Wenn der Papst denkt, so ist es Gott,
der in ihm denkt“, im Blick auf die ein Oratorianer Faber in
England ein Buch schrieb ,Von der Andacht zum Papste, so
gibt es mit einer solchen Instanz kein wirkliches ,Gesprich®
in religios-kirchlichen Dingen. Das hat Rom in der letzten
Enzyklika ,Animas mortalium nunquam“ — wahrlich nicht
zum erstenmal seit 1870 — zu unmissverstindlichem Ausdruck
gebracht. Der roémische Bischof befindet sich nicht mehr in
der Freiheit, als Getaufter mit den Getauften des Erdkreises
auf gleicher Grundlage der Taufe zu gegenseitiger Aussprache
zusammenzukommen. Mehr als ein Gefangener im Vatikan




— 154 —

ist er Gefangener des Vatikanismus, und dieser Gefangenschaft
vermag er sich nicht zu entziehen, es sei denn, dass er der
kirchlichen Revolution von 1870 eine necue, zur urspriinglichen
Kirche zuriick- und vorwirtsdringende Revolution des Vati-
kanismus folgen ldsst. Es ist nur eine Konsequenz dieser Ver-
engerung, wenn die Romkatholiken nach Canon 1325 § 3 des
romkirchlichen Rechtsbuches folgender Bestimmung unterworfen
sind: ,Caveant catholici ne disputationes vel collationes, pu-
blicas praesertim, cum acatholicis habeant, sine venia Sanctae
Sedis aut, si casus urgeat, loci Ordinarii.“ Es sollen sich also
die Katholiken — gemeint sind natiirlich die Romkatholiken —
vor Disputationen oder Auseinandersetzungen mit Akatholiken,
besonders wenn sie oOffentlichen Charakter haben, hiiten, es
sei denn dass Erlaubnis des heiligen Stuhles oder, in dringen-
den Fillen, des entsprechenden Ordinariats erteilt wurde. Die
bedauernswerte zwangsliufige Entwicklung der roémischen
Kirche zu einer grossen Sekte nimmt immer mehr ihren un-
erbittlichen Fortgang. FEinigung der Christenheit gibt es fiir
Rom nur mehr durch Unterwerfung oder Hinauswerfung. ,Ziircher
Disputationen“, ,Ziircher Gespriiche* werden also in Zukunft,
von romKkatholischer Seite aus gesehen, nicht mehr moglich
sein; sie bleiben in gleicher Weise abgelehnt wie die , Gespriiche®
von Stockholm und Lausanne.

Demgegeniiber denken wir an das Wort des Epheserbriefes:
Darum leget die Liige ab und redet die Wahrheit, ein jeder
mit seinem Nebenmenschen: oz soudv €ddrdwy uéiy, ,weil wir
untereinander und fireinander Glieder sind“. Da wir zu ein-
ander stehen wie Glieder, und zwar Glieder am Einen Leib
des Christus, da wir unter ,das Eine Haupt gefasst* sind
im Christus, so haben wir die Verpflichtung zur wahrhaftigen
gegenseitigen Aussprache. . Diese Aussprache muss vom Ein-
zelnen her immer geschehen: wie aus dem gliedlichen Verant-
wortlichkeitsbewusstsein, so auch — ich gehe da mit meinem
Freund Ernst Gaugler®) einig — unter Wahrung ,,der gliedlichen
Demut®, der Demut des Gesprichs, bei welchem wir redend
immer zugleich horen und hoérend nur zu neuem Reden uns
bewegen lassen. In tiefstem Sinn verstanden: Es rede jeder
,mit dem Vorbehalt der Kirche“. Von da aus haben wir das
Thema formuliert: ,Im Zwiegespriich“. Wenn wir uns nun
nicht ,mit der reformatorischen Kirche®, sondern ,mit der re-



— 155 —

formatorischen Bewegung* besprechen wollen, so geschielit
das aus der Erwiigung, dass vorerst einmal diese Bewegung
nicht in die Kaniile der bestehenden reformatorischen Kirchen-
bildungen eingeschlossen erscheint, dass es ferner wohl ver-
schiedene reformatorische Kirchen, nicht aber eine reformato-

rische Kirche gibt, dass {iberdies — wie die gegenwiirtig wal-
tende theologische Diskussion deutlich macht — diese Kirchen

aber heute kaum mehr ohne weiteres als Triger des an sich
nicht eindeutigen Lehrgehalts der reformatorischen Bewegung
angesprochen werden diirfen und die Glieder der reformato-
rischen Bewegung daher nur insofern ,Kirche“ sind, als sie
dem Einen, alle Glieder umfassenden Leib Christi, der una
sancta catholica ecclesia, zugehdren. Das wussten auch die Re-
formatoren. Darum hat Calvin an Kardinal Sadolet geschrie-
ben: ,Wenn du jetzt eine richtigere Bestimmung des Begrifts
Kirche annehmen willst, so sage in Zukunft: sie ist die Ge-
meinschaft aller lleiligen, die tGber den ganzen Lirdkreis und
durch alle Zeiten zerstreut, doch durch die Lehre Christi und
den einen Geist verbunden, Glaubenseinheit und briiderliche
Eintracht hegt und pflegt. Mit dieser Kirche haben wir keine
Meinungsverschiedenheit; vielmehr, wie wir sie als Mutter ver-
ehren, so wollen wir auch in ihrem Schosse bleiben®).* Wie
sehr anderseits unsere christkatholischen Viter das Bekennt-
nis unserer Zugehorigkeit zur weiten katholischen Kirche des
Erdkreises betont haben, das diirfte jedem deutlich sein, der
sich einmal die Miithe gab, den wichtigen stenographischen Be-
richt iiber die Verhandlungen des ,Katholiken-Kongresses® vom
September 1871 in Miinchen zu studieren. So wollen wir das
Zwiegespriich, in welches wir mit den bisherigen Ausfithrungen
schon eingetreten sind, fortsetzen in der Erkenntnis, dass es
gefiihrt wird von verschiedenen Gliedern, die aber zugehoren
dem Einen Leib des Christus.

Als im Jahr 1899 ein Amtsnachfolger von Leo Jud, der
Professor und St. Peterspfarrer Konrad Furrer, in dieser Stadt
seine ., Vortriige iiber Katholizismus und Protestantismus® hielt,
veranlasste ihn der Blick auf unsere Kirche zu den Worten:
,(ewiss besitzen wir ein lebhaftes und warmes Mitgefiihl fiir
die kleine Schar der Altkatholiken, aber jeder Unbefangene
wird zugestehen missen: Diese Katholiken sind eben in ihrer
Art Protestanten wie unsere Viiter vor 300 oder 400 Jahren?).*



— 156 —

Eine solche Gleichsetzung von Katholiken mit den Viitern der
Reformationskirchen mag vielleicht einem heutigen Protestan-
ten, der sich leider daran gewoéhnt hat, den Namen ,Katholik“
wie einen Missklang im Ohr zu empfinden, wenig verstindlich
erscheinen. Denn, gilt diese Gleichung, so liegt doch auch die
Umkehrung derselben sehr nahe, dass die Viter der Reforma-
tionskirchen in ihrer Art Katholiken bleiben wollten. Zwingli
hat aut alle Fille anlisslich der ersten Ziircherdisputation
noch klar zu unterscheiden gewusst zwischen ,katholisch“ und
yromisch® und bei der Erklirung seines achten Artikels fest-
gestellt: ,Es haben aber diejenigen, welche alles auf sich zu
beziehen geneigt sind, aus diesen Worten — ecclesia catholica —
eine Handhabe gemacht, um sich fir die christliche Kirche
auszugeben, und nach diesem Wort wollte Rom seit langer Zeit
die allgemeine und christliche Kirche genannt werden. Das
haben ihnen die unwissenden Theologen so vollstindig zuge-
geben, dass sie noch heutzutage, wenn du sie fragst: ,Was
und welches ist die christliche Kirche, an die wir glauben ?*
stets antworten werden: ,Ecclesia catholica‘ heisst auf deutsch:
,die christliche Kirche, und das ist die romische Kirche. Und
wenn du sie fragst: ,Heisst «catholica» romisch?* so sprechen
sie: ,Ja.* Sie wissen aber nicht, was ,catholicon‘ fir ein
Wort ist®).* Zwingli wiirde heute sicherlich noch allzuvicle
treffen, welche er diesen ,unwissenden Theologen“ zuzihlen
miisste, die nicht zu unterscheiden wissen zwischen katholisch
und romisch, zwischen universalistisch und partikularistisch,
und welche den Alleinanspruch Roms auf den Namen ,katho-
lisech* ,so vollstindig zugegeben“ haben. Da wir, die wir uns
mit Nachdruck als ,katholisch“ bezeichnen, ,in ihrer Art Pro-
testanten wie unsere Viiter vor 300 oder 400 Jahren“ genannt
worden sind, so wollen wir — nachdem nun in einleitendem
Vorgespriach die geschichtliche Ankniipfung, der prinzipielle
Gespriichsabbruch Roms und unsere ebenso prinzipielle, aus
dem gliedlichen Verantwortlichkeitsgefiihl der Getauften stam-
mende, Aussprachewilligkeit deutlich gemacht worden sind —
mit unserem Zwiegespriach zu erhellen versuchen, wo denn
die Gemeinsamkeiten liegen, welche gewiss zu diesem Ver-
gleich mit den Protestanten des 16. Jahrhunderts Anlass gaben,
und welches die Unterschiedlichkeiten sind, welche den Aus-
druck: ,Protestanten én ihrer Art“ verursacht haben mogen.



— 157 —

Die (Gemeinsamkeiten.

Fragen wir vorerst, wie sich uns denn der wesentliche
Gehalt der reformatorischen Bewegung darstellt, und {iber-
priifen wir sodann die christkatholische Bewegung in stetigem
Hinblick auf diesen Gehalt. Martin Bucer hat anlisslich der
Berner Disputation bekannt, er habe Luther dafiir zu danken,
dass er ,uns von Menschen weg auf Gott gewiesen“?). In der
Tat hat nicht erst Calvin einem Sadolet gegeniiber erkliirt,
dass es ganz untheologisch sei, den Menschen ausschliesslich
zur Beschiftigung mit sich selbst hinzulenken, statt ihm als
Grundlage der Lebensfithrung den Lifer um Gottes Ichre vor-
zuschreiben, und hat ein IIoheres gefordert als nur ,der eige-
nen Seele Seligkeit“!?). Nein, die erschiitternde Irkenntnis,
welch ein Abstand ist zwischen Gott, dem Heiligen, und uns,
den Siindern, hatte bereits einen Luther veranlasst, iiber Mensch
und Menschenwerk giinzlich hinauszusehen, ja in letzter Kr-
schiitterung mit dem Psalmisten aus der Tiefe denjenigen an-
zurufen, dessen Gnade und Vergebung bedeutende Antwort ihm
dann in der Tatsache Jesus Christus so erlosend horbar wurde,
dass in der Glut seiner Glaubensergriftenheit menschliche Werke
und Bemiihungen, mit eigener Genugtuungsleistung das IHeil zu
erlangen, zum Nichts zerschmolzen und der Ruf Sola fide als
Losungswort der reformatorischen Bewegung ertonte. Wohl
hatte Luther den altchristlichen Hymnus, das Gloria der Mess-
liturgie schon unzihlige Male gebetet:

Ithre Gott in d‘er Hohe
Und Friede auf Erden den Menschen, die guten Willens sind.

Wir loben dich, wir preisen dich, wir beten dich an, wir verherrlichen

dich! Wir sagen dir Dank wegen deiner grossen Herrlichkeit!

O Herr, Gott, Kionig des Himmels, Gott, allmiichtiger Vater!

O Herr, eingeborner Sohn, Jesus Christus!

O Herr, Gott, Lamm Gottes, Sohn des Vaters!

Der du hinwegnimmst die Siinden der Welt: erbarme dich unser!
Der du hinwegnimmst die Siinden der Welt: nimm auf unser Flehn!
Der du sitzest zur Rechten des Vaters: erbarme dich unser!

Denn du allein bist heilig,
du allein Herr,
du allein der Allerhéchste,
Jesus Christus, mit dem heiligen Geist, in der Herrlichkeit Gottes,
des Vaters.
Allein, jetzt horte er gewiss ganz neue Kliange in diesem
Lied der alten Kirche, das ja auch Zwingli 1525 mit dem nach-



— 158 —

folgenden Responsorium: ,Der Herr sei mit euch®, ,und mit
deinem Geiste“ in seine ,Aktion des Nachtmahls“ eingelligt hat.
Auf der einen Seite zeugten die Worte: Quoniam tu solus
sanctus, tu solus dominus, tu solus altissimus von der alles
iberragenden, jenseitigen Majestiit Gottes; auf der andern Scite
die Reihenfolge: Vater, Sohn und Lamm von der verséhnen-
den in Christo vollbrachten Heilstat des gniidigen, der Mensch-
heit sich zuwendenden Gottes, welche der siindige Mensch bitt-
flehend in Anspruch nimmt, indem er Gott das Opfer des Lob-
preises darbringt, die eucharistische Gabe der alten Kirche.
Von diesem Dankopfer lesen wir besonders in Luthers Schrift
,von der babylonischen Gefangenschaft der Kirche* und
dem Sermon {iiber die DMesse. Er erkannte weithin die
enge Verbundenheit der Messe mit der heiligen Schrift,
von welcher sein ganzes Wesen in Beschlag genommen
war, und vernahm im Halleluja, das er spiiter in sein
Weihnachtslied hineinfiigte, ,die ewige Stimme der Kirche“!?).
Die Bedeutung der Gemeinde, in der alle als Getaufte zum
allgemeinen Priestertum gerufen sind, veranlasste ihn, die Mutter-
sprache ins gottesdienstliche Leben einzufithren und die Bibel
allen durch das bedeutsame Werk seiner Ubersetzung zugiing-
lich zu machen, um das priesterliche Handeln der Gemeinde
und der Einzelnen zu ermdglichen. Dabei kdmpfte er, insbe-
sondere vom Hebrierbrief ausgehend, gegen die scholastische
Lehre, e¢s werde das Opfer Christi in jeder Messe unblutig
wiederholt und diese sei infolgedessen ein ,Werk® mit Genug-
tuungscharakter, welches Lebenden und Verstorbenen zuge-
wendet werden koénne. Indem er verdeutlichte, dass die Messe
die Abendmahlsteier der Gemeinde ist, lehnte er das ,Lesen“
privater Messen und das gleichzeitige Messelesen verschiedener
Priester in einer und derselben Kirche als ,Greuel* ab und
eiferte mit der ganzen ihm eigenen Leidenschaft gegen den
Greldbetrieb, der sich an heiliger Stitte breit machte. Die
Stellung Christi als diejenige des alleinigen Mittlers trachtete
Luther zu wahren durch Entfernung jeglicher Heiligen- An-
rufung und den Versuch, priesterliches Amt und priesterliche
Vollmacht auf die Grundlagen urchristlicher Zeit zuriickzu-
tithren. Die stete Berufung auf die Schrift veranlasste ihn,
eine Reduktion Kkirchlicher Amter, Gebriuche und Anschau-
ungen zu verwirklichen. Papst Leo X. ermahnte er, sich nicht



= 150 =

betriigen zu lassen ,von denen, die Dir ligen und heucheln,
Du seiest ein Herr der Welt,” die niemand wollen lassen Christen
scin, er sei denn Dir unterworfen, die da schwiitzen, Du habest
Gewalt bis in den Himmel, in dic Holle und ins Fegfeuer. Sie
sind Deine Feinde und suchen Deine Seele zu verderben, wie
Jesalas sagt: ,Mein liebes Volk, welche dich loben und leiten,
dic betriigen dich.* Sie irren alle, die da sagen, Du seist liber
das Konzil und die ganze Christenheit. Sie irren, die Dir allein
Gewalt geben, die Schrift auszulegen'®).* Und warnend erinnert
der Reformator an das Wort der Schrift: Gewaltige stiirzt er
herab vom Thron, er hebt dic Niedrigen empor vom Staube.“
So vermochte Luther das hohe lied von der Freiheit eines
Christenmenschen anzustimmen, das zeigen soll, wie der im
Glauben an Gottes einzig freimachende Autoritit (Gebundenc
Lein freier Herr iiber alle Dinge ist und niemand untertan®;
wie aber dieser selbe Christenmensch, gebunden an den Gott
der Liebe, nicht anders kann und darf, als sein aus Liebe
,ein dienstbarer Knecht aller Dinge und jedermann untertan®.

Es wird kaum nétig sein, besonders zn erwiihnen, dass
diese skizzierte Linie gleich einer Leitlinie durch die ganze
Reformationsbewegung verfolgt werden kann, ohngeachtet der
kleineren oder grosseren Verschiedenheiten, welche den ein-
zelnen reformatorischen Gruppen und Fiihrern eigen sind. Ja,
wenn wir uns in der Literatur der Reformationszeit nur eini-
germassen umsehen und auf die Gespriche lauschen, welche
da gefiihrt worden sind, dann kann uns allerdings nicht ver-
borgen bleiben, dass vieles, was sich in unserer christkatho-
lischen ,Reformbewegung“ begab und begibt, in naher Ver-
wandtschaft steht zu dem, was sich vor 400 Jahren ereignete.
Rom, mit dem wir es zu tun bekamen, hatte ja die Fehlziele,
vor welchen die Reformatoren warnten, bis zur Proklamierung
seiner Unfehlbarkeit und Universalmacht zih verfolgt, so dass
sich der Papst und seine Kirche in einer ganz anders ver-
festigten, dem Evangelium widersprechenden Lage befinden
als vor dem Vatikanum; die Bibel aber ist die gleiche geblie-
ben. Die Gegeniiberstellung von Rom und Bibel, die sowohl in
der reformatorischen wie in der christkatholischen Bewegung
vorhanden war, konnte das Verwandtschaftsverhiltnis der bei-
den Bewegungen somit hinlinglich begriinden. Dazu kommt
aber die weitere Tatsache, dass die reformatorische Bewegung



— 160 —

- abgesehen von dem Strom, welcher gleichsam in erasmischen
Kaniélen innerhalb der katholischen Kirche des Abendlandes
flutete — seit den Tagen des 16.Jahrhunderts unaufhorlich
ihre dirckten Einwirkungen auf verschiedene Gruppen dieser
Kirche entfaltet hat, so dass unsere christkatholische Bewegung
wohl kaum so entstanden und so verlaufen wire, wie sie ver-
lief, ware ihr nicht die Reformationsbewegung vorausgegangen.

Als in Luzern am 31. Mérz 1871 die erste grossere nach-
vatikanische Katholikenversammlung stattfand, war es ein
L.aie, Oberst Abraham Stocker, der im Blick auf das, was sich
in Rom erfiillt hatte, auf die ersten Seiten der Bibel hindeutete
und an die Versuchung erinnerte, welche damals iiber den
Menschen kam mit der Verheissung: FEritis sicut Deus,
ihr werdet sein wie Gott. Diese Versuchung: Eris sicut
Deus, sei, so betonte er, iiber Pius IX. madichtig geworden,
»Lin Mensch ist unfehlbar erklirt worden. Ein sterblicher
Mensch hat in Zukunft einzig und allein {iber alle gottlichen
Dinge endgiiltiz und unfehlbar zu entscheiden. Ein sterblicher
Mensch ist an die Stelle des unfehlbaren Gottes gesetzt . . .
Stimmt das tiberein mit dem ersten Grundsatz der christlichen
Lehre: ,Liebe Gott iiber alles, von deinem ganzen Herzen?,
Nein, das steht mit diesem Satze des Christentums in direktem
Widerspruch. Vom Christentum will man uns vielmehr wieder
hintiberfithren ins Heidentum, verfithren zur Abgdétterei 13).%
Und wie spiter die Luzerner dem zum ersten altkatholischen
Bischof Deutschlands erwiihlten Professor Joseph Hubert Rein-
kens zu seiner Wahl ihre Segenswiinsche entboten hatten,
schrieb dieser in einem Brief, welcher sich in unserem Archive
findet: , Wir sind zu einer Organisation gelangt, welche zu einer
Reorganisation im Geiste der alten Kirche, und das ist ja auch
im Geiste der Freiheit, werden muss. Dieses Werk wird gewiss
das von Rom ,der christlichen Kirche angetane Unrecht gut
machen‘; es wird den Vatikanismus mit seinem reichen Elend
iiberwinden und die Gldubigen von den Kniebeugungen in den
glanzenden Palisten der ,Kirchenfiirsten® befreien und unter
das Kreuz fithren, wo sie von (3nade umweht und friedeerfiillt
sich als Kinder- und Hausgenossen Gottes erkennen und lieben
und Gott allein anbeten!).“ Mit diesen Worten eines Laien
und cines unserer Bischofe stimmt es sicherlich ganz tberein,
wenn man, wie im Jahr 1891/92 unsere Luzerner Kirche als



— 161 —

crstes, neues christkatholisches Gotteshaus der Schweiz im alt-
christlichen Basilikastil erbaut wurde, iibers Kirchenportal die
Worte setzte: ,Gott allein die Ehre* und in die Steine der
Fassade die Worte meisselte: | Einer ist euer Meister, Christus®;
wenn man iiber dem Chorbogen das Pauluswort anbrachte,
welches einst unser heimgegangene Bischof, Eduard Herzog,
als Siegelspruch gewiihlt hat: ;Wo der Geist des Herrn, da ist
Freiheit4, und in die Kuppel iiber das Altarbild des Heilands
Einladung setzte: ,Kommet alle zu mir.* In diesem Haus, das
in Felsengrund gebaut ist, dessen Fundamente aus granitenen
Quadersteinen unserer Berge bestehen, das, eine halbe Minute
von der ,Mariahilf-Kirche“ entfernt, den Namen ,Christus-
kirche“ trigt, ist fragelos das Bekenntnis derer, welche es er-
richtet haben, sichtbar niedergelegt. Deutlich soll es sein, dass
hier nicht Meisterlosigkeit Triumphe feiern darf, sondern die
Gemeinde sich in Gehorsam und Ehrfurcht unter die schran-
kenlose Autoritiit des in Christus offenbar gewordenen Gottes
zu beugen hat: [Gott allein die Ehre® ... ,Einer ist euer
Meister, Christus.* Ebenso unmissverstindlich aber wird be-
zeugt, dass diese Autoritiit uns mit wahrer Freiheit beschenkt:
»Wo der Geist des Herrn, da ist Freiheit“, und derjenige,
welcher Autoritdt und Freiheit zugleich ist, uns in seine be-
seligende Gemeinschaft ruft: ,Kommet alle zu mir.“ In wem,
der die Reformatoren auch nur in kleinerem Masse studieren
konnte, wecken diese biblischen Leitworte nicht mannigfache
Erinnerungen an Calvin, Luther und Zwingli. Derartige Er-
innerungen an die reformatorische Bewegung werden sich aber
noch vermehren, wenn wiihrend der liturgischen Feier in die-
sem Haus das ,Gelobet seist du, Jesus Christ Luthers ertont
oder die Gemeinde Lieder von Paul Gerhardt, Philipp Nicolai,
Rinckart, Joachim Neander, Zinzendorf, Gellert, Novalis an-
stimmt und sich bei niherem Durchgehen des christkatholischen
Gesangbuchs ergibt, dass drei Viertel der Lieder protestanti-
schen Ursprungs sind. Aus den Messgebeten geht klar hervor,
dass hier Christi Opfer nicht wiederholt wird, sondern es sich
um eine , Vergegenwirtigung“ desselben handelt ,durch welche
wir — wie Bischof Herzog immer wieder zu betonen pflegte —
das einmal dargebrachte Opfer auch fiir uns in Anspruch
nehmen%. Darum wird anliisslich der Konsekration dankbar
daran erinnert: ,Du hast uns in deiner Barmherzigkeit deinen

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1028, 11



— 162 —

eingebornen Sohn dahingegeben, damit er als ewiger Hohetr-
priester mit seinem eigenen Blute ein filir alle mal eingehe in
das Heiligtum und uns Erlosung erwerbe fiir immer.“ Die Mitt-
lerstellung des Heilandes, welche ja gemiiss altkirchlichem
Brauch schon in jedem Gebetsschluss mit den Worten: ,Durch
Jesum Christum, deinen Sohn, unsern Herrn“ zum Ausdruck
kommt, wird gerade dort betont, wo das ,Andenken an die
Heiligen* gefeiert wird: ,Vereint in Christo Jesu, unserm Hei-
land und Mittler, mit allen, die deiner Irbarmung teilhaftig
geworden sind, o Gott, ehren wir das Andenken Marias, der
heiligen Mutter unseres Erlosers, der Patriarchen, der Pro-
pheten, der Apostel, der Evangelisten und aller Heiligen.* Da-
mit ist auch schon deutlich gemacht, dass wir in dankbarer
Ehrfurcht und Liebe der Mutter unseres Heilandes gedenken,
dass wir aber das allem Marienkult entgegengestellte Jesus-
wort wohl verstanden haben: ,Selig, die Gottes Wort horen
und bewahren* (I.k. 11, 28). Es ist uns auch klar, wie gefahi-
volle Verschiebungen die Tatsache zur Folge hatte, dass der
Gruss des Engels an Maria, der einst ,von oben nach unten“
an einen Menschen gesandt worden ist, der bei Gott Gnade
gefunden, die Umwandlung in ein Gemeindegebet erfuhr, das
jetzt ,von unten nach oben* gesprochen wurde, so dass Maria
nun nicht mehr als die von oben her in Armut Beschenkte,
sondern unwillkiirlich als die nach unten hin in gottlicher
Majestit Schenkende erschien, was die Ubersetzung des pas-
siven griechischen Wortes xsycwowousry, des lateinischen grati-
ficata in: ,Du bist voll der Gnaden® nicht in letzter Linie
offenbar macht. Der Priester, der zu Anfang der Messe als
erster das Schuldbekenntnis ablegt, welcher vorausgeht mit
dem Gestiindnis: ,durch meine, meine eigene, meine grosse
Schuld“, beansprucht als erster die Fiirbitte der Gemeinde und
spricht bei der Verwaltung des Busssakramentes daher nicht
als Richter in indikatorischer Form die Lossprechung aus (nicht:
ego te absolvo), sondern — wie sich das auch seit altkirchlicher
Zeit in der Kirche des Orients und im Confiteor der romischen
Messe erhalten hat — in der Form der Fiirbitte: ,Nachlassung,
Lossprechung & (Priester und Gemeinde bezeichnen sich mit dem
Kreuze) und Verzeihung unserer Siinden verleihe uns der all-
miichtige, barmherzige Herr!“ Er steht also auf der Seite der
Gemeinde, als ihr rechtmiissig gewiihltes und geweihtes Organ,



— 163 —

nicht mittlermissig zwischen Gott und der Seele. Da dasGebetnicht
ein Werk desMenschen istfiir Gott, sondern vielmehr Gottes gnaden-
volles Werk tiir den Menschen, und wir alle Ursache haben, selbst
den Notschrei zu Gott mit Dank dafiir zu begleiten, dass wir iiber-
haupt aus diesen Untiefen emporrufen diirfen, so erfiillt sich das
canze kultische Feiern der Gemeinde in der Muttersprache. Aller
(iebetsmechanismus, alles Zihlrahmenbeten wird von da aus zur
Unmoglichkeit. Alle kultischen Handlungen werden in der demuts-
vollen Erkenntnis vollzogen, dass sie nur Bedeutung bekommen
durch die aus immer neuer Freiheit sich schenkende Giite Gottes,
dass Gott — weil er eben Gott ist — nie vom Menschen aus durch
Formeln und Handlungen in Beschlag genommen werden kann, so
dass er gleichsam ein kultisch Gefangener und Eingeschlossener
wiire. Der ganze Kult ist damit der Sphiire des opus operatum
— der kultmaschinellen Zwangsliufigkeit — entzogen.
Bedenken wir weiterhin, dass, bei aller prinzipiellen Wah-
rung der Privatbeichte, die seit 1215 erst bestehende Zwangs-
beichte aufgehoben erscheint, das Fasten dem Ermessen des
Einzelnen anheimgestellt ist, durch den Aufruf zum ,Opfern“
aber, der in jeder Messe ertont, seine wahre Sinngebung er-
fihrt, und vielleicht heute z.B. in der Form erfiillt werden
kann, dass ein Christ im Dienst seiner Briider sich aller alko-
holischen Getrinke enthélt; erwiigen wir, wie immer wieder
die Ermunterung an die Gemeinden ergeht zu stiller Versen-
kung bei privatem Bibellesen, welches durch einen Bibellese-
kalender fiirs ganze Kirchenjahr, der dem christkatholischen
Hauskalender beigedruckt wird, gefordert werden soll, damit
Schultes Klage vom Jahr 1871 immer weniger gelte, darin
liege mit das Grundiibel, dass die Bibel ,leider uns Katholiken
durchgehends das verschlossene Buch mit sieben Siegeln ist“,
so diirfen wir nicht ganz {berrascht sein, wenn in wohlmei-
nenden Zuhorern die Frage erwacht, welche so oft gestellt
wird: Warum seid ihr denn nicht ecinfach Protestanten gewor-
den, wenn euch doch so Entscheidendes mit der reformatori-
schen Bewegung verbindet? Auf diese Frage haben wir nun noch
mit dem zweiten Hauptteil unseres Zwiegesprichs zu antworten,

Die Unterschiedlichkeiten.

Als anliisslich der vatikanischen Versammlung vom Jahr
1870 Rom den Katholizismus zum Schmerz vieler verleugnete



— 164 —

und mit eigenmichtigen dogmatischen Feststellungen den Weg
der Sekte wiihlte, waren unsere Viiter vorerst einfach in die
Lage gedriingt, ihr ,Festhalten* am alten katholischen Glau-
bensgut zu betonen. ,Im Bewusstsein unserer religiosen Pflich-
ten halten wir fest an dem alten katholischen Glauben sowie
am alten katholischen Kultus. Wir betrachten uns deshalb als
vollberechtigte Glieder der katholischen Kirche und lassen uns
weder aus der Kirchengemeinschaft noch aus den durch diese
Gemeinschaft uns erwachsenden kirchlichen und biirgerlichen
Rechten verdringen“!®); so beginnt daher das Miinchner Pro-
gramm von 1871. Die katholische Haltung, die es galt, den
partikularistischen Tendenzen Roms gegeniiber zu bewahren,
musste selbstverstindlich, wollte man sie nicht aufgeben und
damit die romischen Sonderbestrebungen rechtfertigen, auch
den protestantischen Kirchen gegeniiber innegehalten werden.
Aber gerade das Verharren in dieser Haltung machte etwas
viel Grosseres moglich, ja forderte es direkt, das, was schon
im dritten Absatz des Miinchner Programms zum Ausdruck
kam: ,Wir hoffen auf eine Wiedervereinigung mit der grie-
chisch- orientalischen und russischen Kirche, deren Trennung
ohne zwingende Ursachen erfolgte und in keinen unausgleich-
baren dogmatischen Unterschieden begriindet ist. Wir erwarten
unter Voraussetzung der angestrebten Reformen und auf dem
Wege der Wissenschaft und der fortschreitenden christlichen
Kultur allméhlich eine Verstindigung mit den protestantischen
und bischoflichen Kirchen!®). Das war doch etwas Grosses,
dass gerade jetzt, da Rom seinen Sonderweg ging und die Ge-
fahr vorhanden war, dass die Trennung triumphiere und nun
LAltar gegen Altar“ gestellt werde, eine Gruppe von Katho-
liken auf die ganze Christenheit schaute und im Moment, da
sie von Rom mit Bannfliichen nur so lberschiittet wurde, eine
Aufgabe erfasste, welcher die altkatholische Bewegung bis zur
Stunde treu geblieben ist: die Arbeit zur Wiedervereinigung
der christlichen Kirchen. Damals war man insbesondere in
den protestantischen Kirchen noch weit entfernt von dem Geist,
der sich in Lausanne und Stockholm fiihlbar machte. Um so
weniger. wollen wir vergessen, was in dieser Zwischenzeit die
christkatholische Kirche bedeutete mit ihren Unionsbestrebun-
gen, welche vorziglich von Minnern wie Déollinger, Reusch,
Reinkens, Eduard Herzog und Eugéne Michaud in Angriff ge-



— 165 —

nommen wurden und in den Dollingerschen Unionskonferenzen
von Bonn, den internationalen Altkatholikenkongressen, dem
irenischen Schrifttum der Internationalen Kirchlichen Zeitschrift
und kirchlich-religioser praktischer Gemeinschaft zum Ausdruck
kamen. Wohl hat Calvin einem Sadolet gegeniiber von seinem
Eifer um die Einheit derjenigen Kirche gesprochen, die in
Gott Ursprung und Ziel habe, hat im Mahnschreiben an Karl V.
von ,dieser beklagenswerten Trennung“!’) geredet und festge-
stellt: ,wir haben uns nicht von der Kirche geschieden und
stehen nicht ausserhalb ihrer Gemeinschaft“; wohl konnte er
in seiner Institutio Christianae religionis, wo er das: ,Credo
sanctam ecclesiam catholicam: sanctorum communionem* er-
klart, tiber die romische Teilkirche hinausweisen auf die grie-
chische Kirche und deren ununterbrochene bischofliche Suk-
zession'®), wie ja auch Zwingli in seinen Schlussreden!?) die
Griechen den Lateinern gegeniibergestellt hat, aber — da liegt
nun ecin erster fundamentaler Unterschied — man fithlte sich
nicht aus dem Wesentlichen seiner Glaubenseinstellung veran-
lasst, mit diesen Getauften des Orients lebendige kirchliche Be-
ziehung zu suchen. Schliesslich hat man ,diese beklagenswerte
Trennung“ als etwas Normales hingenommen, hat sich in un-
ziihlige weitere Trennungen verloren, welche nicht nur die
protestantischen Kirchen, sondern auch die einzelnen prote-
stantischen Gemeinden bis zur Stunde in oft bedauernswerte-
ster Weise zerreissen. Man hat sich nicht mehr auf die glied-
lichen Verpflichtungen gegeniiber dem Einen Leib des Christus
besonnen und damit auf die unbedingte Verantwortlichkeit ge-
geniiber dem Mit-Glied, und so hatte Adolf Harnack Ursache,
wie es etwa zehn Jahre frither Willibald Beyschlag?®) schon
getan, festzustellen: ,Ich glaube es aussprechen zu diirfen —
der ernste Katholik empfindet den Segen einer grossen christ-
lichen Gemeinschaft lebendiger, die Spaltung der Christenheit
schmerzlicher, die Aufgabe, die allen Glaubigen gesetzt ist,
gewissenhafter als wir. Bei uns ist das Bewusstsein um diese
Aufgabe, alle Menschen innerlich als Kinder Gottes und Brii-
der Jesu Christi zu verbinden, in der Regel nur schwach ent-
wickelt?!).“ Das mag sich seit den Tagen von Stockholm und
Lausanne verschiedenerorts etwas geédndert haben. Man denkt
theologisch und praktisch heute im Protestantismus wieder
mehr nach iiber die Bedeutung der okumenischen Kirche,



— 166 —

withrend man vordem mit einer direkten Leichtfertigkeit und
Geringschiitzung die Kirche — dies Wort im tiefsten Sinn ver-
standen — behandelte. Aus dem Wesensgehalt katholischer
Glaubenseinstellung waren unsere Viter — und wir mit ihnen
— verpflichtet, sich gegeniiber dem Fragmentarismus Roms wie
gegeniiber dem Fragmentarismus der protestantischen Kirchen
theologisch und kirchlich - praktisch zur ékumenischen Kirche
zu bekennen. Dass ein solches Bekenntnis zur ékumenischen
Kirche, deren sprechendes Organ das allgemeine Konzil bleibt,
auch eine klirende Bedeutung haben muss fiir die Einstellung
des katholischen Christen zu Staat, Nation und zwischenvélki-
schen Beziehungen, vor gefdhrlichen staatskirchlichen Bin-
dungen und Gleichungen bewahrt, wie solche in den Griin-
dungszeiten der Reformationskirchen — inshesondere im Luther-
tum — vollzogen wurden und Jahrhunderte spiter sich in
erschiitternder Weise auswirkten, (berdies der Vergotterung
und Verabsolutierung der Staatsidee, welche das 19. Jahrhun-
dert kennzeichnete, eine aus hochster Autoritit stammende
Kritik entgegensetzt, das kann dem nicht verborgen bleiben,
der dieses Bekenntnis wirklich ernst nimmt, der aus der Er-
kenntnis des Galater - Briefes: ,denn alle seid ihr Einer im
Christus Jesus“ sich das Lied des ,Westostlichen Divan® zu

cigen macht:
Gottes ist der Orient!
Gottes ist der Okzident!
Nord und siidliches Gelinde
Ruht im Frieden seiner Hiinde.

Wie in der romischen und in den protestantischen Kirchen
das 6kumenische Bewusstsein, dass wir Glieder sind am Einen
Leib Christi und uns als Glieder in das organische Leben die-
ses Leibes einzuordnen haben, verdunkelt worden ist, so hat
auch in beiden Kirchengruppen die Einsicht eine starke Trii-
bung erfahren, dass im Kultus die Gemeinde in Erscheinung
tritt, durch lebendigen Anteil an der Liturgie ihre Einheit fin-
det und ihre Insichgeschlossenheit bezeugt. In Verkennung des
altehristlichen Kirchenbegriffs sind in der romischen Kirche
durch Beibehaltung einer unverstandenen, toten Sprache Ge-
meinde und Liturgie auseinander gerissen worden, was die
Veriusserlichung, Vermechanisierung und Verrechtlichung der
Kirche zur Folge hatte. In den Reformationskirchen hat das
gleiche Abriicken vom altchristlichen Kirchenbegrift nicht die



— 167 —

versuchte evangelische Durchliuterung der Liturgic im Zen-
trum belassen, sondern leider weithin eine Zerstorung der Li-
turgiec und des kultischen Lebens verursacht, die nicht ohne
nachteilige, entleerende Wirkung bleiben konnte fiir das Ge-
meindebewusstsein und vielfach die Gemeinde zum losen ,, Verein®
machte. Es war darum Aufgabe unserer Viiter, in Bewahrung
der katholischen Haltung, Liturgie und Gemeinde wieder zur
altchristlichen Einheit zurtckzufiihren, zu zeigen, wie einst
Gemeinde Liturgie und Liturgic Gemeinde wirkte. Das veran-
lasste vor allem den Geschichtsschreiber des vatikanischen
Konzils, Professor Friedrich in Miinchen, sein bedeutsames
»Christkatholisches Andachtsbuch®: ,Gott, meine einzige Hoff-
nung“:?), herauszugeben, welches er am 26. November 1872 be-
vorwortete und in welchem er z. B. der deutschsprachigen
Messe, welche mit einer Ubersetzung der dithiopischen Litur-
gie in Doppelkolonnen gedruckt wurde, ., Erliuternde Vorbe-
merkungen® von 70 Seiten vorausschickte. Wer die weitere
Entwicklung verfolgen will, wird das liturgische Gebet- und
GGesangbuch von Adolf Thiirlings, die offiziellen Gebetbiicher
der Kirchen der Schweiz, Deutschlands und Hollands und auch
das Andachtsbuch: ,Gott ist die Liebe“ von Bischof Herzog
zu Rate ziehen. Es ist hier nicht moglich, die lehrreichen Ande-
rungen, welche am romischen Ordo der Messe vorgenommen
wurden, deutlich zu machen. Wir haben das an anderer Stelle
getan und diirfen darauf verweisen?®?). Aber hervorheben moch-
ten wir, dass in den christkatholischen Kirchen die Abendmahls-
feier — die Messe wird als eine mit der Zeit entstandene Form,
das hl. Abendmahl zu feiern, betrachtet — nicht in cinen
Nebengottesdienst verlegt wurde, sondern als sonntiiglicher
Hauptgottesdienst begangen wird. Mit dem Offertorium erdsfinen
wir nach der Katechumenenmesse, der Predigt und dem nizino-
Konstantinopolitanischen ~ Glaubensbekenntnis den engeren
Abendmahlsgottesdienst als , Feier des Opfertodes deines Sohnes*,
aber eben, wie schon erwihnt, nicht im Sinne eciner Wieder-
holung, sondern einer dankerfiillten, eucharistierenden Verge-
genwirtigung der aus Gottes Liebe gewirkten Opfertat. Damit
wird der Opfergedanke ins Zentrum geriickt und darauf hin-
gewiesen, dass wir, die wir an der Opferfeier teilnehmen, nur
dadurch ihres Segens teilhaftig werden konnen, dass wir, von
Gottes Gnade gefiihrt, selbst in diesen Opfertod hineinwachsen.



— 168 —

Darum schliesst das Offertorium mit der Bitte der Gemeinde:
» Weihe uns selbst zu einem dir wohlgefilligen Opfer.“ Im Be-
streben, Missbriuche auszutilgen, hat hier die reformatorische
Bewegung etwas ausser acht gelassen, was wir betonen miissen:
die Ideec des Opfers. Wer vom neuen Testament herkommt,
wird ihre Hervorhebung gerade im Kult der reformatorischen
Kirchen vermissen.

Wir haben iiberdies aufmerksam zu machen auf die Be-
deutung der Epiklese, der kultischen Herbeirufung des heiligen
Geistes, welche aus der romischen Liturgie verdringt worden
ist, was zur Folge hatte, dass die Konsekrationstatsache in die
Formel verlegt wurde: hoc est corpus meum und der Kult
den mechanischen opus-operatum-Charakter bekam. Durch die
Wiederzurgeltungbringung der altehrwiirdigen Epiklese: ,Sende
uns also, wir bitten dich demiitig, deinen heiligen Geist, den
Spender alles Lebens und aller Heiligung, und lass diese Gaben
der Krde =zu himmlischen, verklirten, geistigen Opfergaben
geweiht werden, auf dass das Brot, das wir brechen, sei die
Gemeinschaft des Leibes des Herrn und der Kelch, den wir
segnen, die Gemeinschaft des Blutes Jesu Christi“, wird das
kultische Handeln unter die gnadenvolle Verheissung gestellt:
,DBittet, so wird euch gegeben... klopfet an, so wird euch
aufgetan® ... _Siehe, ich stehe vor der Tiire und klopfe an;
wer meine Stimme hort und die Tiire aufmacht, zu dem werde
ich eingehen und mit ihm Mahlzeit halten und er mit mir®. ..
In der Glaubensgewissheit, dass wo zwel oder drei unter An-
rufung des Herrn beisammen sind, er wirklich unter ihnen
weilt, um sich den das Sakrament Empfangenden aus freier,
aber gottlich zuverlissiger Gute zu schenken, beugen wir un-
sere Knie vor dem unsichtbar ,unter uns weilenden“ Hohen-
priester, mit dessen realer Gegenwart wir durch die empfangs-
bereite und empfangsgewisse Kommunionhandlung uns zu eini-
gen glauben. Dabei suchen wir nicht mit allzubegrenzter
menschlicher Erkenntnis das ,Wie“ des Sichschenkens Christi
festzustellen, sondern vermeiden im Glauben an das ,Dass*
nach Moglichkeit bewusst Marburger Auseinandersetzungen.
Vom Menschen aus gesehen haben ja wohl die Reformierten
recht: finitum non capax infiniti (das Endliche kann das Un-
endliche nicht fassen). Von Gott aus gesehen — und damit fiir
uns ,im Glauben“ — wird aber auch Wahrheit liegen in dem



— 169 —

lutherischen, dann allerdings unrichtig formulierten Wort: fini-
tum capax infiniti (das Endliche kann das Unendliche fassen),
das in diesem Fall besagen miisste: Der Unendliche kann sich
in seiner schrankenlosen Allmacht ins Endliche hinein schen-
ken und das Endliche fihig machen, Unfassbares, Unendliches
zu ,fassen®.

Es war die Stirke, aber vielleicht — wenn wir richtig
sehen — auch ein Punkt der Schwiche, dass die reformato-
rische Bewegung so einseitig auf die L.ehre hin gerichtet war;
dadurch wurde wohl zu stark das Lehrhafte ins Zentrum ge-
riickt; das Lehrbuch, der Lehrer, der Lehrstuhl. Die Gemeinde
wurde unwillkiirlich aus der vielbetonten Stellung des allge-
meinen Priestertums herausgezogen, in eine Schiilerstellung ge-
driingt, und die Kirche wurde in hohem Masse Lehrsaal, den
mannachder ,Lehre* abschliesst, Pfarrerkirche. Dieser vorzugs-
weisen Lehrhaftigkeit gegentiber betonen wir, bei aller hohen
Wertschittzung der Predigtaufgabe, die Anbetung, bei der sich
die Gemeinde zusammenfindet in gemeinsamer Fiirbitte, ge-
meinsamem Lobpreis, gemeinsamem Kreuzzeichen, Knien und
Stehen, Respondieren und Schweigen. Im Kult soll es keine
Zuschauer geben, sondern nur Mithandelnde, Mitbetende. Die
sakrale Bedeutung der Gemeinde — das mag paradox klingen —
wird bei uns mehr betont als in den Reformationskirchen. Auch
diejenigen, welche nicht zum Gottesdienst kommen konnen, sollen
(telegenheit haben, sich in der Ferne der feiernden (iemeinde
beizugesellen. Durch die Spendung der Sakramente, heiliger
Grebetshandlungen, welche — an die Epiklese gebunden —
unter der Heilsverheissung Gottes stehen, deren Siebenzahl bei-
behalten wurde, und welche das L.eben des Christen durch-
wirken in Freud und Leid, von der Taufe bis zur letzten Erden-
stunde, auch durch die Glocken, welche alle Glieder in den
Zusammenhang der betenden Gemeinde einbeziehen, wird die
erweiterte Kultgemeinde immerfort auferbaut.

Unsere Viiter verharrten — damit sprechen wir von einem
zweiten Hauptunterschied — in der katholischen Haltung aber
auch gegeniiber der Vergangenheit. Gewiss betonten sie die
entscheidende Bedeutung der heiligen Schrift — denken wir nur
an den neutestamentlichen Exegeten Bischof Herzog —, aber
sie wussten auch, wie diese heilige Schrift mitten in der leben-
digen Kirche entstanden ist und von der Kirche im Lauf der



— 170 —

Zeit ihr kanonisches Geflige und Ansehen erhielt. So legten
sie, wie auf die Schrift, hohen Wert auf die Tradition, welche
dem Leben jener Gemeinden entstammt, die im Lauf der Jahr-
hunderte durch die Epiklese sich in hohere Zusammenhinge
cinordneten und als Glieder am Einen ILeib Christi wirkten,
cine communio sanctorum. In Miinchen hob man daker hervor,
dass Okumenizitiit ,nicht bloss diese zeitweilige, sondern die durch
die ganze Geschichte begriindete, auf dem Grund der hl. Schrift
stehende und von ihr aus sich organisch vollziehende Allge-
meinheit® sei. Also mnicht Tradition gegen Schrift, sondern
Schrift und Tradition, ja Tradition aus der Schrift organisch
hervorwachsend und, als etwas vom Geist (zeleitetes, den Schrift-
gehalt wieder Erhellendes, hielt man hoch. ,Schrift und Tra-
dition“, das vom Tridentinum selbst anerkannte Prinzip wies
ja gerade den vatikanischen Machenschaften gegeniiber so ein-
hellig den rechten Weg, dass sich Pius IX. nicht anders zu
helfen wusste, als mit dem die katholische IHHaltung und jeg-
liche christliche Demut verleugnenden Wort: ,Die Tradition
bin ich.* Das Bischofsamt, welches als 6kumenisches Spitzen-
amt fiir das Zusammenwirken aller Glieder am Einen Leib,
wie wir glauben, eine vom Geist gesetzte Mission hat, erinnert
uns mit dem ihm eigenen Hinweis auf die Kettenreihe der
Bischofe, mit seiner Sukzessionsverbundenheit — deren Bedeu-
tung nicht die des Drahtes sein soll, der, vom Kraftwerk aus-
gehend, einzig und allein Strom vermittelt, sondern die des
gliedlichen Dienstes, der zuverlissigen, in die apostolische
Zeit zurtickragenden Handreichung — daran, dass die organi-
schen Beziehungen am Einen Leib Christi auch die Christen-
heit der vergangenen Zeiten umfassen, dass die Zeit zwischen
Urchristentum und uns nicht ,leer“ war. Calvin hat Sadolet
gegeniiber bemerkt, der Herr habe wohl die Leitung der Kirche
durch den heiligen Geist versprochen, aber er habe diese Lei-
tung, damit sie nicht als etwas Unsicheres, Unbestéindiges gel-
ten konne, an das Wort gebunden. Gewiss, alle Tradition muss
immer in einer letzten Gerichtetheit auf die Schrift hin be-
stehen, denn der das ,Wort* Sprechende und der in der Kraft
des ,Geistes® Gehor Schaffende ist Einer. Aber hiite man sich
auch der Schrift gegeniiber vor einer doktriniren Gefangen-
nehmung Christi, die Christus den Lebendigen mit Buchstaben-
ketten bindet und vergisst, dass der Herr des Geistes, welcher



— 171 —

Freiheit vermittelt, selbst absolut frei ist und dort jederzeit
direkt wirken kaun, wo zwei oder drei unter Anrufung secines
Namens beisammen sind. Christi Souveriinitiit und lebendiges
Handeln in seiner Kirche haben wir gegeniiber der reforma-
torischen Bewegung nicht weniger zu betonen als gegeniiber
Rom, damit nicht die ,Schrift® zum Gethsemane Christi werde.

Katholische Haltung -— und damit komme ich zum dritten
Hauptunterschied — haben wir aber auch der Jenseitigkeit,

der ewigen Zukunft, gegeniiber zu bewahren. In seinen Schluss-
reden®*) hat Zwingli von der Kirche gesagt: ,Hienieden kommt
sie durch den Geist Gottes zusammen in einer Hoffnung und
dort bei dem einigen Gott*; und auch Capito betont: ,Sve
schleusst jn, alle so [leben] und abgestorben®).“ Ja, wenn wir
uns zur Messfeier vereinigen, dann treten wir nicht nur ein
in die kleine irdisch-kirchliche Teilgemeinde, sondern kommen
in Verbundenheit mit jener Gemeinschaft, weleche Himmel und
Frde umspannt, sichtbare und unsichtbare Wesen umschliesst,
die Scharen der in Christus Gezeichneten einigt, mit der Ge-
meinschaft aller Heiligen. Im Gemeindebussakt bekennen wir
daher unsere Schuld nicht bloss vor den sichtbar gegenwiirtigen
Gliubigen, sondern vor Gott dem Allmichtigen und Allheiligen
sund vor allen seinen Auserwdhlten. Im Dankgesang der Prii-
fation singen wir nicht als isoliertes Chorlein Gott Preis, son-
dern wohl wissend, dass alle menschliche Ausserung nur ein
Stammeln ist, fiigen wir uns mit unserem Frohlocken ein in

den jenseitig vollkommenen Lobgesang, indem wir — wie es
in der Priifation heisst — ,einstimmen in den Lobgesang aller

seligen Geister: ,Heilig, heilig, heilig ist der Herr Gott der
Heerscharen.* Indem wir aber so in das Reich der Seligen
blicken, danken wir im ,Andenken an die IHeiligen“ dem himm-
lischen Vater: ,dass du ihnen die Krone des ewigen Lebens
verlichen hast; wir bitten dich, lass unter uns ihr Wort und
Beispiel gesegnet sein und erhore ihre Firbitten fir deine Kirche
auf Erden.“ Wir nehmen also die Firbitte der Heiligen in An-
spruch in demselben Gebet, in dem wir von Christus als ,un-
serem Ileiland und Mittler® sprechen. Wird uns da nicht von
der reformatorischen Bewegung heftiger Widerspruch entgegen-
gestellt werden? Wird uns nicht das Wort Zwinglis aus der
Schrift De vera et falsa religione entgegengeschleudert: ,Heisst
dein Verfahren nicht den Sohn Gottes niedertreten 2°)?% Miissen



— 172 —

wir nicht noch lernen, dass die Stelle ,0 Gott, gedenke an
Abraham, Isaak und Jakob, denen du geschworen hast“ und:
,Abraham, bitt’ fir uns!“ ... nicht dasselbe ist?...%).

Paulus hat im I. Thessalonicher Brief der vielfach bedring-
ten Gemeinde geschrieben, dass er ihrer in seinen Gebeten ge-
denke, und er hat am Schluss des Briefes die Gemeinde selbst
um ihre Firbitte angesprochen: ,Betet fiir uns, Briider.“ Sollte
diese flirbittende Gemeinschaft wirklich vernichtet worden sein
im Moment, da Paulus in Gottes Herrlichkeit eingegangen ist?
Wird er nicht vor Gott unser aller weiterhin fiirbittend geden-
ken? Nicht weil Gott seine Sache sonst nicht recht machen
wiirde, sondern weil die Liebe sich liebend ausspricht? Und
sollten wir schwache, schuldvolle Menschen diese Liebesgemein-
schaft nicht dankbar in Anspruch nehmen? Gewiss, das per-
sonliche Anrufen der Heiligen triigt eine Gefahr in sich. Wir
haben auf sie schon hingewiesen, wie wir vom Marienkult
sprachen. Die Anrufung von einzelnen Heiligen ist darum in
unserem offiziellen Gebetbuch vermieden; auch in der Litanei
finden wir nur das Gebet: ,Dass du die Fiirbitten aller deiner
Heiligen erhéren wollest.“ Die Heiligen sind uns wahrlich nicht,
wie Calvin sagt: ,Kollegen Gottes?®)!“

In gleicher Weise, wie wir die jenseitige Fiirbitte in An-
spruch nehmen als Glieder einer Himmel und Erde umfassen-
den Liebesgemeinschaft, gedenken wir auch fiirbittend derjeni-
gen, welche auf dem Weg liber die grosse Grenze uns voraus-
gezogen sind: ,Lass dir befohlen sein, o Herr, alle unsere Brii-
der und Schwestern, die uns mit dem Zeichen des Glaubens
vorangegangen sind und nun ruhen im Schlafe des Friedens.
Achte nicht ihrer Mingel und Schwachheiten, sondern siehe
auf unsern Hohenpriester, unsern Fiirsprecher bei dir, Jesum
Christum, den Gerechten. Um seiner Treue willen verleihe
allen in Christo Entschlafenen den Ort der Erquickung, des
Lichtes und des Friedens. Insbesondere bitten wir dich fiir . . .
und fiir alle, fiir welche wir zu beten uns vorgenommen haben.“
Im berechtigten Kampf gegen das unfromme Totenmessen-
geschiift und den auch Verstorbenen zugewendeten Ablass-
handel — denken wir nur an die verwerfliche Institution der
cruzada, der Kreuzbulle, die noch vor hundert Jahren von
Leo XII. fiir Spanien erneuert wurde — ist leider in den re-
formatorischen Kirchen der Gedanke erschiittert worden, dass



— 173 —

es etwas Heiliges und Heilsames ist, fiir die Verstorbenen zu
beten. Zwingli hat ja allerdings im sechzigsten Artikel seiner
Zircher Schlussreden festgestellt: ,Wenn ein bekiimmerter
Mensch Gott fir die Gestorbenen um Gnade anruft, so ver-
werfe ich dies nicht“*), und die ,Augustana“ erklirt, die pri-
vate Firbitte fiir Verstorbene ,nicht verhindern“ zu wollen;
aber das geschah mehr ,um etlicher Schwachen willen“, wie
sich Zwingli idussert. Man fand in dieser Sache nicht den Weg,
Falsches und Wahres voneinander zu scheiden und das Wahre
dem liturgischen Leben der Gemeinde in geliuterter Form ein-
zugliedern. So wurde das kirchliche Firbittegebet fiir Verstor-
bene weitherum in den Reformationskirchen direkt verboten.
Demgegeniiber betonen wir®®), dass wir selbstverstiindlicher-
weise mit unserer Firbitte uns nicht iber Gott, sondern in
vertrauensvoller Ergebenheit unter Gott stellen, im Bewusst-
sein: Was Gott tut, das ist wohlgetan. Jedes Gebet steht
ohnehin unter dem Heilandswort: ,Euer Vater weiss, wessen
ihr bediirfet, ehe ihr ihn darum bittet.“ Aber wir beten
gleichwohl, weil Gebetslosigkeit einer Erstickung des Gottes-
kinds gleichkommen miisste. Indem wir Firbitte fir die
Entschlatenen vor Gott geltend machen, bringen wir zum
Ausdruck, dass wir die Verstorbenen nicht als Vollkommene
zu betrachten vermégen, uns aber mit ihnen in der Schuld
verbunden wissen und gemeinschaftlich angewiesen sind nicht
bloss auf Gottes Gerechtigkeit, sondern auf seine in Christus
offenbar gewordene Treue und Vergebung. Wie aber der Konig
im Gleichnis vom hartherzigen Knecht betont: ,Alle Schuld
erliess ich dir, weil du mich batest”, so fordert, wie wir glau-
ben, Gott von uns jene demiitige, bussfertige Einstellung, welche
in der Fiirbitte zum Ausdruck kommt und allem Gnadenempfang
vorauszugehen hat. Nicht erst dann sollen wir aber bitten,
wenn wir fiir uns selbst zu bitten haben. Deutlich hat der
Heiland ins Vaterunser die Bitte gesetzt: ,Vergib uns unsere
Schulden.* Dieses ,uns‘ soll auch iiber die grosse Grenze hin-
itber Geltung haben. Wie wir tiberdies unsere Liebesbeziehungen
zu den Heimgegangenen iussern, indem wir ihre Grabstitten
mit Blumen schmiicken, glicklich sind, ein Striiusslein nieder-
zulegen als Gabe unserer Liebe, so konnen wir, im Glauben,
dass GGott die Toten zu neuem, ewigem Leben ruft, alles Liebe,
was wir ihnen sagen mochten, auf dem Weg iiber Gott sagen.



— 174 —

Gott, der das Ohr und den Mund geschaffen, vermag wahrlich
die Tone der Seelen hintiber und heriiber zu tragen, vermag
das zu verwirklichen, was wir Menschen an Unerledigtem nie
verwirklichen, sondern nur in die Form der Fiirbitte zu fassen
vermogen. Das Gebet des Kindes zu Lebzeiten der Eltern:
,Die Eltern auch empfehl ich dir, behiite lieber Gott sie wmir,
vergilt, o Herr, weil ich’s nicht kann, das Gute, das sie mir
getan, behilt seine Bedeutung, auch wenn die Eltern einmal
dritben weilen. Das Firbittegebet fiir die Lebenden wird so
zum Flirbittegebet fir die Verstorbenen, zum vinculum caritatis,
zum bleibenden ,Band der Liebe*.

Wir sind mit unserem ,Zwicgesprich® zu Ende. Wenn cs
deutlich gemacht hat, dass wir, zwischen Romanismus und
Protestantismus gestellt, nicht einfach ein charakterloses, prin-
zipienverlassenes Mittelding sind, ,weder Fisch noch Vogel* —
wie das zuweilen von Allzusichern, schlecht Orientierten for-
muliert wird —, wenn es die Erkenntnis vermitteln konnte,
dass wir im Organismus des Christusleibes eine besondere
gliedliche, dienende Mission haben, gegeniiber der reformato-
rischen Bewegung nicht weniger als gegeniiber Rom, dann soll
uns das dankbar stimmen. Man hat bei uns immer wieder den
Satz des Vincentius von [Lerin hochgehalten, der eigentlich
als Korrektiv gegen ketzerische Bewegungen gedacht war: ,Id
teneamus, quod ubique, quod semper, quod ab omnibus credi-
tum est; hoc est etenim vere proprieque catholicum: Das wol-
len wir festhalten, was tiberall, was immer, was von allen ge-
glaubt worden ist; denn das ist wahrhaft und eigentlich katho-
lisch®!).“ Wenn wir dieses Wort auch nicht als ein sehr geist-
volles und vorwiirtsdringendes Prinzip einzuschitzen vermogen,
sondern eher als einen starren Schutzwall gegen zerstérende
Stromungen betrachten, so konnen uns doch die Begriffe
,ubique, semper, ab omnibus: iiberall, immer, von allen®“, in
einem tiefern Sinn verstanden, zu jener dreifachen katholischen
Haltung fiihren, von welcher wir gesprochen haben, indem sie
uns die riumliche, die zeitliche und die iberzeitliche Oku-
menizitit als Pflicht des Christen erscheinen lassen. So werden
wir gewiss Rom gegeniiber als ,Protestanten“ dastehen, indem
wir, wie Déllinger es formulierte: ,als redender und perma-
nenter Protest“3?) eine Aufgabe zu erfiillen haben, die wir
allerdings nicht unter dem negativen, sondern dem positiven



— 170 —

Vorzeichen zu losen versuchen. Den Gliedern der reformato-
rischen Bewegung gegeniiber aber werden wir vielleicht den
Eindruck machen von — wie das Konrad FFurrer bezeichnete —
LProtestanten in ifrer Art®. Dabei mag diese Kigenart darin

bestehen, dass wir tatsiichlich Protestanten gind — man ver-
zeihe das Paradoxon — aus Katholizismus. Darum wollen wir

unsere Ausfithrungen schliessen mit dem Gebet der Messliturgie:

,Leite die Bekenner deines Namens zur rechten Lrkennt-
nis deiner Heiligkeit, die uns entgegenstrahlt vom Angesichte
Christi, deines Sohnes. Heilige uns in der Wahrheit, wie er
sich geheiligt hat fir uns. Und wie dein Sohn eines ist mit dir,
so lass uns eines werden in ihm, damit wir alle gelangen zu
der seligen Wohnung, die er uns bereitet hat. Erhalte, liutere,
befestice deine heilige katholische Kirche; lenke unsere Tage
in deinem Frieden.“

Luzern. 0110 GILG.

Anmerkungen.

') Strasser, Otto Erich, Quellen und Abhandlungen zur schweizerischen
Reformationsgeschichte IV. Leipzig 1928.

) Kéhler, Walter, Zwingliana, S. 450 ff. Ziirich 1928. Vgl. Anm.

%) Corpus Reformatorum, Volumen XCVI, S. 7 u. 8. Leipzig, Verlag
Heingius 1925.

1) Ebenda.

%) Die Kirche, ihr Wesen und ihre Bestimmung. I. K.Z. 1927, Nr. 3, S. 155.

) Calvin, Um Gottes Ehre. Verl. Kaiser, Miinchen 1924. S. 52,

) Verl. Miiller, Werder & Co. 1899. S.8.

8) Ulrich Zwingli, Eine Auswahl aus seinen Schriften, Schultess,
Ziirich, 1918. S. 169.

9 Vgl. Baum, Joh. Wilhelm, Capito und Butzer, Elberfeld 1860. S.54%9.

10y Calvin, Um Gottes Ehre, s.ob. S.48.

My Vgl. Will, Robert, La liturgie luthérienne, Revue d'Histoire et de
Philosophie religieuses 1927, S.433.

%) Die reformatorischen Hauptschriften Dr. Martin Luthers. Gotha
1888. S.273.

%) Verhandlungen der Schiitzenhaus- Versammlung in Luzern, d.
31. Miirz 1871.

") <Akten zum Protocoll des Vereins freisinniger Katholiken.»

1) Stenographischer Bericht iiber die Verhandlungen des Katholiken-
Kongresses, Miinchen, Verl. Ackermann 1871. S. 5.

16) S. oben, S. 40.

1) Calvin, U.G.E,, s.ob. S. 238.

1%) Institutio Christianae religionis, Johanne Calvino authore, Genev:,
Per Adamum et Johannem Rinerios, fratres M.D. 1. 1111, De fide caput VIIL. 23.

19y Ulrich Zwingli, s. ob. S..221.

) Vgl. Der Altkatholizismus. Eine Denk- und Schutzschrift an das ev.
Deutschland. 1883.



— 176 —

) v. Harnack, Adolf, Reden und Aufsiitze II, S. 252; T6pelmann,
Giessen 1906, ferner: Exforschtes und Erlebtes, S.131. Tépelmann, Giessen 1923.

) Verlag v. B. Honers Buchhandlung, Leipzig 1873.

2) Die Messe, Verlag Dietschi & Co., Olten 1924.

#) Ulrich Zwingli, s. oben S. 168.

2% Zitiert bei Strasser, s. oben S. 59.

#) Ulrich Zwingli, s. oben S. 580.

) Ulrich Zwingli, s.oben S. 581.

#) Calvin, U.G.E., s. oben S. 175.

) Ulrich Zwingli, s. oben S. 332.

30) Ich folge hier meinen frither schon gemachten Ausfiihrungen: «Das
Fiirbittegebet fiir Verstorbene», «Der Katholik> 1927, S. 361 fI.

1) Commonitorium. Pro catholicae fidei antiquitate et universitate
adversus profanas omnium haereticorum novitates (c. 2), Florilegium patris-
ticum V. Bonn 1906.

8) Brief an Pfarrer Widmann zu Todtnau 18. Okt. 1874. Vgl. Mirbt,
Carl, Quellen zur Geschichte des Papsttums und des rémischen Katholi-
zismus 3, S. 435. .




	Im Zwiegespräch mit der reformatorischen Bewegung

