
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 18 (1928)

Heft: 2

Artikel: Nachtrag zur Weltkonferenz in Lausanne über den VII. Bericht

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404030

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404030
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 110 —

Nachtrag zur Weltkonferenz in Lausanne
über den VII. Bericht

Mit Ausnahme des VII. Berichtes über die Einheit der
Christenheit und die Beziehungen der bestehenden Kirchen zu ihr
werden alle Berichte von der Konferenz entgegengenommen.

Dieser Bericht war am Donnerstag, den 18. August, vom
Vorsitzenden der Sektion, Erzbischof von Upsala, der Konferenz
vorgelegt worden. In der Diskussion wurden verschiedene
Verbesserungen vorgeschlagen, die dem „Redaktionskomitee der
vorgeschlagenen Verbesserungen übergeben" wurden.

Der Bericht wurde revidiert und am 20. August der
Versammlung vorgelegt in folgendem Wortlaut:

Bericht der Sektion VII.
„Christliche Einheit kommt zum Ausdruck in Liebe, im

Glauben und in der Verfassung der Kirche.

I.
Gemeinschaft in der Liebe

(im „praktischen Christentum").
Wie der einzelne nach dem Wort des Herrn (Matthäus 7, 20)

an der Frucht seines Glaubens erkannt wird, so muss sich auch
die Einheit seiner Jünger in der Gemeinschaft im Dienste des

Herrn bewähren.
Im Gehorsam gegen das Liebesgebot des Meisters sollen alle

Christen gemeinschaftlich handeln, als wären sie ein Leib und
eine sichtbare brüderliche Gemeinschaft, unbeschadet ihrer
theologischen Grundsätze. Im Jahre 1920 liess das Ökumenische

Patriarchat ein Rundschreiben an die Christenheit ausgehen,
in dem es eine xoivwvia in Vorschlag brachte — eine Gemeinschaft

der Kirchen zur Inangriffnahme praktischer Aufgaben,
ohne dass diese Gemeinschaft befugt sein sollte, die beteiligten
Kirchen irgendwie zu binden. Im Jahre 1925 folgte die
Weltkonferenz für praktisches Christentum in Stockholm. Die
Arbeit dieser Konferenz muss fortgeführt und ausgebaut werden.
Sie wird dazu helfen, dass der Weg bereitet wird zu völliger



_. Ill _
geistlicher Einheit im Glauben an Gott und an unsern Herrn
Jesum Christum, in dem Glauben also, der allem praktischen
Christentum Grund und Seele gibt. Aus dem Fortsetzungsausschuss

von Stockholm, zu dem offizielle Vertreter fast aller
christlichen Kirchen gehören, und aus andern Organisationen
ähnlicher Art könnte etwa ein Ökumenischer Rat der Kirchen
hervorgehen, der dann Aufgaben des praktischen Christentums
in Angriff nehmen könnte.

IL
Gemeinschaft in Glaube und Verfassung.

Der Einigungsbewegung, die in Lausanne zum Ausdruck
gekommen ist und die ihren Blick auf „Glaube und
Kirchenverfassung" gerichtet hat, schwebt die Idee einer Kirche vor,
die einig ist in den wesentlichen Stücken des Glaubens und
der Verfassung, die aber verschiedene Typen der Lehrausprägung

und der Ausrichtung des kirchlichen Amtes in sich schliesst.

Jede der bestehenden Kirchen hat ihr eigenes Charisma
und ihre eigene geschichtliche Überlieferung. Jede dieser
Kirchen hat daher auch ihren Beitrag zu dem Werk der Gesamtkirche

zu geben. Auch die geschichtliche Gesamttradition der
Christenheit fordert Berücksichtigung. Die alte Kirche stellt
eine Einheit dar. Trotzdem gab es manchmal Unterschiede in
der Lehre und in der Praxis des kirchlichen Lebens.

In einer geeinigten Kirche muss vorhanden sein:
1. Eingemeinsamer Glaube, eine gemeinsame Botschaft an dieWelt;
2. die Taufe als Ritus der Aufnahme in die Kirche;
3. das heilige Abendmahl als Ausdruck der kirchlichen

Gemeinschaft und als Krönung des gemeinsamen gottesdienstlichen

Lebens;
4. ein Amt, das überall in der Gesamtkirche anerkannt ist;
5. Freiheit für das Verständnis der Sakramente, des Amtes und

der kirchlichen Autorität. Über das Mass dieser Freiheit
gehen die Meinungen auseinander1);

6. Spielraum für die Auswirkungen des prophetischen Geistes.

') Prof. Balanos hat folgende Erklärung abgegeben: Die Griechische
Kirche, für die neben der Heiligen Schrift die heilige Tradition der Kirche

Norm des Glaubens ist, vermag Freiheit hinsichtlich des Verständnisses
der Sakramente, des Amtes und der kirchlichen Autorität innerhalb einer
einheitlichen Kirche nicht anzuerkennen.



— 112 —

III.
Mittel und Wege der Annäherung.

Um einem engeren Zusammenschluss den Weg zu ebnen,
soll jeder Teil der Kirche sich bemühen, den Glauben und das

Leben, den Gottesdienst und die Verfassung der anderen
Kirchen genauer kennen zu lernen. Vielleicht wird sich ergeben,
dass Unterschiede, die in verwickelten geschichtlichen
Zusammenhängen wurzeln, nicht so wichtig sind, als man gemeint
hat. Je mehr unsere Kirchen sich gegenseitig verstehen lernen»
um so selbstverständlicher werden sie unedlen Wettbewerb und
herabwürdigende Angriffe auf andere Kirchengemeinschaften
vermeiden.

Nichts vermag die Einheit der Kirche so sehr zu fördern,
als wenn in den verschiedenen Teilen der Kirche unablässig
Fürbitte füreinander getan wird. Solche Fürbitte ist insbesondere

für alle not, die unter dem Druck der Leiden stehen.

Wir weisen auch nachdrücklich darauf hin, wie wertvoll
gemeinsame Evangelisationsarbeit sein kann. Es hat sich oft
gezeigt, dass Kirchengemeinschaften, die sich gemeinsam
aufmachen, um die Liebe Christi denen zu bringen, die noch ferne
sind, eben auf diesem Wege erfahren, wde einig sie im Geiste sind.

Wo an einem Ort verschiedene christliche Denominationen
vertreten sind, sollen sich einzelne Glieder und ganze Gemeinden
nicht durch Unterschiede in Bekenntnis, Gottesdienst und
kirchlicher Praxis daran hindern lassen, einander freundschaftlich
und ritterlich zu begegnen.

Mit Dank gegen Gott stellen wir fest, dass die praktische
Zusammenarbeit auf dem Missionsfeld in letzter Zeit spürbare
Fortschritte gemacht hat. Den christlichen Missionaren ist die

Aufgabe befohlen, das ewige Evangelium bis an die Enden
der Erde zu tragen, damit es allen Völkern helfe in ihrer
seelischen Not und alle Menschen zu ihrem Heiland bringe. Die

Dringlichkeit und die Grösse dieser Aufgabe hat dazu geführt,
dass hin und her Zusammenschlüsse erfolgt und Pläne
entworfen werden sind, die die alten geschichtlichen Kirchen haben

aufhorchen lassen und die ihnen vielleicht zum Vorbild dienen
können. Wir vertrauen darauf, dass man diese Pläne nicht an

den überlieferten Unterschieden der altern Kirchen wird scheitern

lassen.



— 113 —

IV.
Völlige kirchliche Gemeinschaft.

Völlige kirchliche Gemeinschaft wird erst möglich sein,
wenn allen Kindern Gottes der Weg offen steht zu gemeinsamer
Feier des heiligen Abendmahles. Alle Schritte aber, die eine
gemeinsame Abendmahlsfeier verschiedener Kirchengemeinschaften

zum Ziel haben, müssen von Gebet und von ernsten,
gründlichen Überlegungen begleitet sein. Mehrdeutige Formeln
und voreilige Massnahmen können das Werk der Einigung nur
aufhalten. Erst wenn völlige gegenseitige Anerkennung erreicht
ist, kann die Einheit der Kirche praktisch verwirklicht werden.

Bei alledem wollen wir nicht vergessen, dass das höchste
Gut allen gläubigen Herzen geschenkt wird: die Gnade Gottes
und die Kindschaft, die uns mit allen andern Kindern Gottes
verbindet. Gott gebe uns Weisheit und Mut, auf dass sein guter
und gnädiger Wille auch durch uns geschehe!*1

Nach einer Debatte, aus der hervorging, dass die
beantragte Revision den ungeteilten Beifall der Konferenz nicht
erhalten würde, legte der Präsident als Vorschlag, der möglicherweise

allen Schwierigkeiten begegnen würde, nahe, „dass der
Bericht von der Konferenz in derselben Weise wie die anderen
Berichte entgegengenommen werden sollte, allerdings unter der
Annahme, dass er dem Fortsetzungsausschuss zur weiteren
Beratung übergeben würde", und indem ferner erklärt wurde, „dass
das Fortsetzungskomitee so handeln würde, wie es angesichts
der Sachkenntnis, die es besass, es für ratsam finden würde".
Dieser Vorschlag w*urde von der Konferenz angenommen.

An einer Sitzung des Fortsetzungskomitees wurde am
20. August 1927 folgende Aktion unternommen:

Bezüglich des Berichtes über Verhandlungsgegenstand VII,
der von der Weltkonferenz über Glauben und Verfassung zur
Weiterbeförderung an den Fortsetzungsausschuss
entgegengenommen wurde, kam man überein, dass ein besonderes
Komitee ernannt werden sollte mit dem Pflichtenauftrag, die
ganze Sachlage inbezug auf Verhandlungsgegenstand VII zu
beraten und dem Aktionskomitee darüber Rückbericht zu
erstatten. Die Folgenden wurden ernannt:

Rt. Rev. the Bishop of Gloucester, Convener.
Rev. Williams Adams Brown, D. D.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1928. 8



— 114 —

Rt. Rev. James De Wolf Perry, D. D.
Gen. Sup. D. Dr. Otto Dibelius.
Rev. Timothy Tingfang Lew, Ph. D.

Auf Antrag des Präsidenten der Konferenz wurde der
Erzbischof von Upsala später dem Komitee beigefügt.

Im Einklang mit diesen Instruktionen bereitete das Komitee
eine revidierte Niederschrift des Berichtes VII vor, in der es,
ohne irgendwelche neue Materie seinerseits aufzugreifen, sich
bemühte, den Kritiken zu begegnen, die an dem Bericht in
seinen früheren Abfassungen gemacht worden waren, durch
Neuordnung des Materials, durch genauere Bezugnahme auf
frühere Aktionen der Konferenz selbst, und durch konsequentere

Befolgung der Präzedenzfälle in früheren Berichten, indem
alternative Stellungnahmen festgelegt wurden, wo
Meinungsverschiedenheiten vorherrschten.

Im Verlaufe seiner Beratungen erhielt das Komitee wertvolle

Aufschlüsse von vielen Konferenzmitgliedern, besonders
von dem Erzbischof von Armagh, Professor Merle d'Aubigné
und Erzbischof Germanos. Letzterer steuerte wertvolle
Bemerkungen über die Stellungnahme der Orthodoxen Kirche zu
gewissen im Bericht erhobenen Punkten bei.

Der auf diese Weise verbesserte und revidierte Bericht
wurde am 21. Dezember 1927 dem Aktionskomitee überreicht
und nach reiflicher Durchberatung und nach Adoptierung
gewisser kleinerer Verbesserungen von demselben den Kirchen
zur weiteren wünschenswerten Erörterung unterbreitet1).

Bericht über Verhandlungsgegenstand VII.
Die Einheit der Christenheit und ihr Verhältnis zu den

bestehenden Kirchen.
Die Berichte II bis VI registrieren den Grad der Einheit

nach der Auffassung der Kirche, zu dem die Konferenz schon

gelangt ist. Es erübrigt sich, in diesem Schlussbericht die

Folgerungen zu erwägen, die sich für die bestehenden Kirchen
daraus ergeben.

I.
Bericht II erklärt, dass „die Botschaft der Kirche an die

Welt ist und stets bleiben muss das Evangelium Jesu Christi

') Die Übersetzung verdanken wir Hrn. Pfarrer Dr. Führer in Binningen.



— 115 —

die Frohbotschaft der Erlösung für Zeit und Ewigkeit, das

Gottesgeschenk an die sündige Menschheit in Jesus Christus".
Bericht III erklärt, dass „Gott, der uns das Evangelium

zur Rettung der Welt gegeben hat, seine Kirche beauftragt
hat, durch Leben und Wort dessen Erlösungskraft zu

bezeugen Da nur ein Christus ist und nur ein Leben in
ihm und nur ein heiliger Geist, der in alle Wahrheit leitet, so

ist und kann nur eine Kirche sein, die heilige, katholische und
apostolische Kirche".

Bericht IV erklärt, dass „trotz der Glaubensunterschiede
unter uns, wir dennoch eins sind in einem gemeinsamen christlichen

Glauben, der in den hl. Schriften verkündet und in dem
ökumenischen Glaubensbekenntnis bezeugt und gewährleistet
ist, gewöhnlich das Nicäische genannt, sowie in dem Apostolischen

Bekenntnis, welcher Glaube fortwährend in der geistigen
Erfahrung der Kirche Christi bekräftigt wird".

Bericht V erklärt, dass „das geistliche Amt ein
Gottesgeschenk durch Christus an seine Kirche und für das Sein und
Gedeihen der Kirche grundlegend ist Der eigentliche
Zw*eck des Amtes besteht darin, den Menschen die rettenden
und heiligenden Wohltaten Christi durch Hirtendienst, die
Predigt des Evangeliums und die Verwaltung der Sakramente
mitzuteilen, um sie durch den Glauben wirksam zu machen".

Bericht VI erklärt, dass „die Sakramente von Gott eingesetzt

sind und dass die Kirche sie dankbar als Gottesgeschenke
beachten sollte"; dass sie „in besonderer Beziehung zum Kor-
porations- und Gemeinschaftsleben der Kirche stehen, und dass
die Gnade durch den hl. Geist vermittelt wird, indem er von
Christi Besitztum nimmt und es der Seele durch den Glauben
überträgt".

II.
Die Einheit der Kirche schliesst eine Einheit in Glauben

und Verfassung in sich, aber sie bedeutet nicht Einförmigkeit.
Es muss Raum für die verschiedenen Ausdrucksweisen gewährt
werden, vorausgesetzt, dass an jenen Dingen festgehalten wird,
welche in der Hauptsache die Einheit garantieren. Die
verschiedenen Gemeinschaften sollten in das Gemeinschaftsleben
der Kirche diejenigen Elemente mitbringen, die der Ausdruck
ihrer charakteristischen Gaben sind, so dass nichts von der
reichen Mannigfaltigkeit, welche die christliche Erfahrung



— 116 —

kennzeichnet, verloren gehen wird und die Freiheit der
Auslegung innerhalb der Grenzen des anerkannten Glaubens
bewahrt werden wird.

Ferner bestehen Differenzen bezüglich der endgiltigen
Gestaltung, welche seine Kirche nach Gottes Wille schliesslich
annehmen soll. Einige halten dafür, dass diese Gestaltung „von
Christus selbst bestimmt wurde und daher unveränderlich ist",
andere nehmen an, dass „die eine Kirche unter der Leitung des

hl. Geistes in sich stets verändernden Gestaltungen sich
ausdrücken kann" (Bericht III), und sie machen daher in ihrer
Ansicht über die Kirche der Zukunft Raum für Mannigfaltigkeit
der Lehre, des Gottesdienstes und der Verfassung. Andere
wiederum gestehen Mannigfaltigkeit des Gottesdienstes und der
Verfassung, aber nicht der Lehre zu.

Diese Differenz des Ideals beeinträchtigt die Ansicht über
die zu ergreifenden Massnahmen, durch die das Ideal zu
erreichen ist, indem einige die Grenze der berechtigten
Verschiedenheit in Lehrauffassungen und in der Ausübung der
kirchlichen Verordnungen viel strikter betonen als andere;
aber es besteht eine weitgehende Übereinstimmung, dass
irgendwelche Einheit des Glaubens und der Praxis und irgendwelche
Freiheit der Auslegung bezüglich des Wesens der sakramentalen

Gnade und des kirchlichen Amtes sowie der Autorität
vorhanden sein muss. (Siehe die beigefügte „Anmerkung zu

Sektion II".)
III.

Wie der individuelle Jünger an seinen Früchten erkannt
wird, so erweist sich die Einheit der Jünger durch ihre
Gemeinschaft im Dienste des Meisters. Bericht V erklärt, dass,

„wenn wir auch die Lösung der Fragen des Glaubens und der

Verfassung, in denen bis jetzt eine Übereinstimmung noch nicht
erreicht worden ist, in der Schwebe lassen müssen, es dennoch

für uns, nicht bloss als Individuen sondern auch als Kirchen,
möglich ist, uns in den Betätigungen des Bruderdienstes zu

einigen, den Christus seinen Jüngern aufgetragen hat" ; aber es

besteht eine Differenz bezüglich der genauen Form, die diese

Mitarbeit annehmen sollte.
In seiner Enzyklika vom Jahre 1920 hat der Ökumenische

Patriarch vorgeschlagen, „dass eine Liga oder Ratsbehörde der

Kirchen zu praktischen Zwecken gebildet werden sollte". Es



— 117 —

wurde angedeutet, dass eine solche Ratsbehörde aus den bereits
bestehenden Organisationen sich entwickeln könnte, wie z. B.

aus dem Fortsetzungskomitee über „Leben und ArbeitA das aus
den amtlich ernannten Vertretern fast aller christlichen
Gemeinschaften besteht, sowie aus anderen Organisationen
ähnlicher Art. Einige von uns sind der Meinung, dass, wenn eine
solche Ratsbehörde ins Leben gerufen würde, sollte sie als ihre
beiden Abteilungen Fragen über Leben und Arbeit sowie über
Glauben und Verfassung in sich schliessen. Andere halten
dafür, dass es gegenwärtig im Interesse der Bewegungen, die
durch Stockholm und Lausanne vertreten sind, klüger wäre,
dieselben sich unabhängig voneinander entwickeln zu lassen,
indem jede ihren eigenen Weg verfolgt; aber es besteht
allgemeine Übereinstimmung* darin, dass letzten Endes Leben,
Arbeit, Glaube und Verfassung Ausdrücke einer bestehenden
geistigen Einheit sind, und dass jedes einzelne das andere zu
seiner vollkommnen Befruchtung benötigt. „Wir empfehlen
daher unseren Kirchen die Erwägung der Schritte, die unmittelbar

im praktischen Leben ausgeführt werden mögen, um unserer
bestehenden Einheit im Bruderdienst wirksameren Ausdruck
zu verleihen" (Bericht V).

IV.
Als Material für solche Erwägung werden die folgenden

Andeutungen, die man in Lausanne unmöglich eingehend
erörtern konnte, an die Kirchen weitergeleitet:

1. Zur Vorbereitung auf engere Gemeinschaft sollte jede
Kirchgemeinde sich eine eingehende Kenntnis des Glaubens und
Lebens, des Gottesdienstes und der Verfassung zu verschaffen
suchen. Differenzen, welche das Endresultat komplizierter
historischer Entwicklungen sind, können irgendwie das Gepräge
von Wahrheit und Leben bewahren, welches für die Kirche als
einer Gesamtheit von Bedeutung ist, oder sie können sich
zuweilen als weniger bedeutend erweisen als angenommen wurde.
Wenn einmal die verschiedenen Gemeinden dazukommen, einander
besser kennen zu lernen, dann werden sie in gegenseitigem
Sichverstehen und in gegenseitiger Wertschätzung zunehmen.

2. Es war der Konferenz unmöglich mit der nötigen Sorgfalt

das Verhältnis der bestehenden Kirchen zueinander zu
beraten oder die Stellung, welche jede oder irgendeine von
ihnen in der ungeteilten Kirche einnehmen mag. Wir empfehlen



— 118 —

den Kirchen die Andeutungen, welche über diesen Gegenstand
in den auf der Konferenz gehaltenen Ansprachen gemacht
worden sind. Inzwischen begrüssen wir die bereits in die
Wege geleitete Bewegung behufs Vereinigung der
Körperschaften ähnlicher Lehre, Verfassung und Gottesdienst, und
hoffen, dass sie mit immer grösserem Erfolg weiterschreiten
kann.

3. Trotzdem die vollständige organische Vereinigung der
verschiedenen Kirchen noch aussteht, können wir doch mit
Genugtuung eine Anzahl von Bewegungen für praktische Mitarbeit
in sozialer, evangelistischer und anderen Richtlinien notieren.
Die Erfahrung belehrt uns, dass es für weit getrennte
Körperschaften möglich gewesen ist, mit gegenseitigem Vorteil und
ohne Preisgabe des Prinzips zusammenzuarbeiten. (Siehe die
beigefügten „Anmerkungen zu Sektion IV", Note A.) Es ist
reichliches Beweismaterial vorhanden, dass, Avenn
Gemeinschaften die göttliche Aufgabe zusammen übernehmen, die Liebe
Christi denen zu bringen, die Ihn noch nicht kennen, sie
einander näher kommen werden. Insbesondere empfehlen wir
den Kirchen die Erwägung, welche Schritte unternommen
werden können, um die unnötigen Reibereien und Konkurrenzkämpfe

in der lokalen Gemeinschaft auszurotten, damit auf
Wegen, die mit dem Glauben der einzelnen Gemeinschaften
übereinstimmen, unsere bestehende Einheit in Christus der Welt
offenbar werde. (Siehe die beigefügten „Anmerkungen zu
Sektion IV", Note B.)

V.
Mit Dank zu Gott notieren wir das jüngste Anwachsen

wirksamer Zusammenarbeit auf dem Missionsfeld. Der Zweck
aller Missionsarbeit besteht darin, das ewige Evangelium bis
an die Enden der Erde zu tragen, so dass es den geistigen
Nöten jeder Nation Rechnung trägt und die ganze Menschheit
dem Heiland entgegenbringt. Hier mehr als anderswo ist Einheit

grundsätzlich erforderlich. Wir notieren mit voller Sympathie

den Grad der Einheit, der in vielen Ländern bereits erreicht
worden ist, und die Pläne, die behufs weiterer Einheit
vorgeschlagen wurden. Wir empfehlen diese Pläne den Kirchen
zur sorgfältigen Beratung.

Die Forderung der Kirchen des Missionsfeldes geht dahin,
dass die Heimatkirchen ihnen grössere Aktionsfreiheit gewähren



— 119 —

sollten, und dass ihre Hoffnungen auf Vereinigung nicht getäuscht
werden sollten durch die lang andauernde Beruhigung in
Uneinigkeit im Heimatlande, die es schwer erkennen lässt, wie
todbringend Uneinigkeit den neuen bodenständigen Kirchen ist.

VI.
Vollständige Kirchengemeinschaft wird erst realisiert werden

können, wenn allen Gotteskindern der Weg offen steht,
am Tische des Herrn sich gemeinschaftlich zu verbinden. Mittels
Gebet und nachdenklicher Überlegung müssen die Stufen gefunden

werden, die am wirkungsvollsten zu diesem Ziele führen.
Zweideutige Feststellungen und überstürzte Massnahmen können

das Vereinigungswerk eher verzögern als beschleunigen.
Jedoch dürfen wir, falls wir jemals eins werden wollen, vor
dieser Aufgabe nicht zurückschrecken. Einige von uns glauben,
dass vollständige Gemeinschaft erst am Ende des Unifizierungs-
prozesses erreicht werden kann; andere halten dafür, dass er
von Gott als Mittel zu jenem Zweck benutzt werden kann. Was
auch immer der Weg zu diesem Ziele sein mag, vollständige
Einheit wird erfordern, dass die Kirchen so umgestaltet werden
müssen, dass volle gegenseitige Anerkennung durch die
Mitglieder aller Gemeinschaften vorhanden sein wird.

Nichts wird mehr dazu beitragen, die Einheit zu beschleunigen,

nach der wir uns alle sehnen, als dass wir in unseren
täglichen Gebeten sowohl als Individuen wie als Kirchen einander

gedenken. Es wurde nahegelegt, dass ein gemeinschaftliches
Gebet im Namen der Konferenz hinausgesandt werden sollte,
um zu passender Zeit von allen christlichen Kirchen benutzt
zu werden. Besonders wollen wir unsere Brüder, die eine
Leidenszeit durchmachen, auf betenden Herzen vor Gott tragen,
ihn bittend, dass ihnen die Gnade zuteil werde, standhaft in
ihren Trübsalen auszuharren, und dass ihnen, ebenso wie uns,
Gott den Opfergeist verleihen möge, eingedenk des Wortes
unseres Herrn Jesus: „Wer in meine Fussstapfen treten will,
der verleugne sich selbst und nehme täglich sein Kreuz auf
sich und folge mir nach." Gott gebe uns sowohl als Individuen
wie als Kirchen Weisheit und Mut, seinen Willen zu erfüllen.

Anmerkung zn Sektion II.
Es muss bemerkt werden, dass die Vertreter der orthodoxen

Kirche ihre Annahme irgendwelcher Verschiedenheit in Sachen



— 120 —

des Glaubens und der Verfassungen (Sektion II) durch folgende
Einschränkungen schützen wollen:

a) Die Ausdrucksarten müssen beibehalten werden, soweit
diese Arten von den ökumenischen Synoden festgelegt
wurden.

b) Freiheit der Auslegung liegt innerhalb der Sphäre der
Kirche als Gesamtheit und nicht innerhalb der verschiedenen

Unterabteilungen oder Individuen.
c) Sie können nicht zugeben, dass „einige Freiheit hinsichtlich

des Wesens der sakramentalen Gnade und des
geistlichen Amtes und der Autorität bestehen müsse".

d) Sie lassen Verschiedenheiten im Gottesdienst zu, solange
dieselben sich nicht von der gemeinsamen Basis der Lehre
entfernen, auf welcher der heilige Gottesdienst aufgebaut
ist, wie er uns von den Zeiten der Apostel her überliefert
wurde.

Anmerkungen zu Sektion IV, Paragraph 3.

A. Es gibt manche, die da glauben, dass die Zusammenarbeit

die Form der Föderation, sei sie nun lokaler, nationaler
oder internationaler Art annehmen sollte; andere dagegen
widersetzen sich der Föderation, weil sie befürchten, dass sie

nur eine Substitution für vollständige organische Einheit werden
könnte. Im Interesse der Gedankenerklärung ist es wichtig,
sich daran zu erinnern, dass das Wort „Föderation" in einem
wenigstens dreifach verschiedenen Sinne gebraucht wird. Es

kann bedeuten eins von den dreien:
1. Eine Substituierung für organische Einheit.
2. Eine Stufe auf dem Wege zur organischen Einheit.
3. Eine Form der organischen Einheit.

In der Diskussion über Föderation ist es von Wichtigkeit,
klarzustellen, in welcher von diesen drei Bedeutungen das Wort
gebraucht wird.

B. Es wird nahegelegt, dass im Falle von Gemeinschaften
mit ähnlicher Lehre und Verfassung der gewünschte
Ausdruck der Einheit oftmals durch die Methode entnationalisierter
Zuvorkommenheit gesichert werden könnte. Im Falle jener
Gemeinschaften, die durch fundamentale Meinungsverschiedenheiten

getrennt sind, ist jedoch das Problem viel schwieriger
und wird besondere Erörterungen erfordern.


	Nachtrag zur Weltkonferenz in Lausanne über den VII. Bericht

