Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 18 (1928)

Heft: 2

Artikel: Rom und die Einigung der Kirchen
Autor: Heiler, Friedrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404029

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404029
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rom und die Einigung der Kirchen.

Die Mechelner Besprechungen — Die Benediktinischen Patres
unionis — Die Enzyklika Mortalium animos.

Das starke Einheitssuchen, das heute alle christlichen
Kirchen erfasst hat, konnte auch an der grossten und stiarksten
christlichen Kirche nicht spurlos voriibergehen, an der Kirche
Roms. Mag sie auch auf Grund ihrer jahrhundertealten Tra-
dition sich selbst als die ausschliessliche Verkorperung der
kirchlichen Einheit ansehen, so musste sie doch jenem starken
Dringen und Rufen eine Antwort geben. Sie hat dies in zwei-
facher Weise getan, einmal in liebevollam und verstéindnis-
innigem Eingehen auf die Schwierigkeiten der getrennten
Christen, dann aber in schroffer Zuriickweisung aller ausser-
romischen Einheitsbemiihungen und in briisker Forderung be-
dingungsloser Unterwerfung unter die pipstliche Autoritit. Eine
Zeitlang schien es manchen, als ob eine neue Aera in der
Haltung der rémischen Kirche gegeniiber den von ihr getrennten
christlichen Gemeinschaften 'anhebe; zarte und wundersame
Hoffnungskeime sprossten auf. Dann aber brach ein jihes Un-
gewitter herein, und heute scheinen diese jungen Keime ver-
nichtet am Boden zu liegen. Die romische Kirche hatte in der
Tat die Einigungsarbeit in einem neuen Geiste aufgenommen.
Einer ihrer gréssten Purpurtriger, Kardinal Mercier, und einc
Schar edler und weitherziger Benediktinerménche, die von der
hochsten Stelle mit dem ,Apostolat® der Einigungsarbeit be-
traut worden waren, hatten das volle Vertrauen weiter ausser-
romischer Kreise gewonnen. Ja, selbst der jetzige Papst hatte
mehr als einmal in liebevollen Worten von den getrennten
Briidern gesprochen und das hochsinnige Einigungswerk ge-
priesen und empfohlen — hat er sich doch nach seinem eigenen
Bekenntnis die Wiedervereinigung der Christenheit zum be-
sonderen Ziel seines Pontifikats gesetzt. Dann aber hat ein
péapstliches Rundschreiben mit einem Schlage allen Annédherungs-
versuchen ein Ende gemacht und die ehernen Pforten des romi-
schen Domes scheinen heute fester verschlossen zu sein als je.

Internat. kirchl. Zeitschrift, Hoft 2, 1028, 5



Die Stellung der romischen Hierarchie zu dem Einigungs-
sehnen der heutigen Christenheit ist fiir den Augenblick vollig
geklart. Die Tendenz zur Ausschliesslichkeit und Enge hat,
wie so oft in der Geschichte der romischen Kirche, tiber die
Tendenz zur allumfassenden Weite gesiegt. So klar jedoch die
augenblickliche Lage ist, so ist der Zusammenhang der Ereig-
nisse keineswegs vollig durchsichtig, und es ist nicht ganz leicht
in die gegensitzlichen Tendenzen, die sich innerhalb der roémi-
schen Kirche bis hinauf zum apostolischen Stuhle kreuzen, einen
genauen Einblick zu gewinnen.

Im Jahre 1919 hatte Papst Benedikt XV. die Einladung
zur Beschickung der Genfer Priilliminarkonferenz fiir Glaube
und Kirchenverfassung, die ihm personlich durch eine Abord-
nung anglikanischer Episkopalisten tiberbracht worden war,
hoflich abgelehnt, und zwar unter Hinweis auf die Entschei-
dungen des Heiligen Offiziums vom Jahre 1864, nach welcher
romischen Katholiken die Teilnahme an jeglichen von ,Nicht-
katholiken“ ausgehenden Iinigungsbestrebungen untersagt ist.
Vor dem Zusammentritt der Lausanner Konferenz machten
amerikanische Bischofe den erneuten vergeblichen Versuch,
Rom zur Mitwirkung an den Faith and Order-Bestrebungen zu
bewegen. Waihrend also Rom sich nicht entschliessen konnte,
sich an einer von ausserrdomischer Seite angeregten Konferenz
zu beteiligen, so war es doch moglich, dass ausserrémische
Christen an die Tiire eines romischen Wiirdentrigers klopften,
um mit ihm die Moglichkeit einer Wiedervereinigung mit der
romischen Kirche zu erdrtern. Ein solehes demiitiges Sichhin-
wenden zu einer Kirche, die ihrerseits jeder von der anderen
Seite kommenden Einladung widerstand, war naturgeméiss nur
solchen Christen moglich, die irgendwie den Primat jener Kirche
und die Unumgénglichkeit der Gemeinschaft mit ihr schon an-
erkannten, und die gewillt waren, um der Einheit willen grosse
personliche und Kkirchliche Opfer zu bringen. Die Bereitschaft
zu einer solchen Begegnung nicht auf dem neutralen Boden
ciner ,6kumenischen“ Kirchenkonferenz, sondern im Hause eines
romischen Prilaten, hatte zur Voraussetzung eine starke innere
Annéherung an die rémische Kirche,

In keiner der protestantischen Kirchen ist heute eine solche
Anndherung von einigermassen weiter Ausdehnung zu finden,
ausser in der anglikanischen Kirche. Und diese Annidherung



= BE ==

ist die Frucht jener grandiosen katholischen Renaissance, welche
seit 100 Jahren die Kirche Englands erfasst hat, des Ouxford-
Movement. Diese Bewegung, die in einer Zeit begann, da die
anglikanische Kirche so protestantisch war wie nie zuvor, hat
sich unter unsagbaren Anfechtungen und Schwierigkeiten be-
hauptet und hat die Kirche Englands immer stirker mit ka-
tholischem Denken und Leben durchdrungen, so dass sie heute
ein vollig anderes Gesicht zeigt als vor 100 und vor 400 Jahren ).
Die unmittelbare Wirkung dieser Bewegung war der Plan einer
ywkorporativen“ Wiedervereinigung der anglikanischen Kirche
mit der romischen, ein Plan, der schon 1840 bei den Trak-
tarianern auftauchte?). 1856 wurde eine Zeitschrift The Union
Review gegriindet, im folgenden Jahre entstand eine Association
for the promotion of the union of Christendom. Trotz des romi-
schen Verbots, von dem Zeitschrift und Vereinigung 1864 be-
troffen wurden, kniipfte Pusey 1865 mit einer Reihe roémisch-
katholischer Bischiéfe Frankreichs personliche Beziehungen an,
vor allem mit Erzbischof Darboy von Paris. Nach seiner ersten
Unionsreise schrieb er hoffnungsfreudig: ,Ich bin tiberzeugt,
der Grundstein ist nun gelegt, auf dem die beiden Kirchen sich
vereinigen koénnen an dem Tage, an dem es Gottes Wille sein
wird und an dem die Menschen bereit sein werden, auf ihn zu
horchen.“ Pusey pries geradezu den ,massvollen, umfassenden
Geist des Erzbischofs, seine weitherzigen und fernschauenden
Ansichten“. Von einer zweiten Reise nach Frankreich, die ihn
vor allem mit dem feinsinnigen und liebevollen Bischof Dupan-
loup von Orleans zusammenfiihrte, kehrte er noch mehr be-
friedigt zuriick. Auch Puseys Gesinnungsfreund, der schottische
Bischof Forbes von Brechin, der den Einigungsgedanken mit
nicht geringerem Eifer verfolgte, trat mit dem franzésischen
Episkopat in Beziehung. Dass Pusey sich an die franzosischen
Bischife und nicht an die romisch-katholischen Bischéfe seines
Heimatlandes wandte, beruht darauf, dass letztere, zumal der
streitbare Kardinal Manning, jeden Gedanken an eine korpo-
rative Union verurteilten und nur Einzelkonversionen von der

) Vgl. Heiler, Das Catholic Movement in der anglikanischen Kirche,
nHochkirche* 1927, Nr. 3—6.

*) Zum Folgenden siehe P. Thureau Dangin, La renaissance catholique
en Angleterre au XIXe siécle, 1923 111 14 ff.; H. P. Liddon, Life of E. B. Pusey
1897 IV 113 fr; vgl. Heiler a. a. 0. ,Hochkirche“ 1927, 112 ff.



— 68 —

anglikanischen zur lateinischen Kirche fiir erstrebenswert hielten.
Diesem Austausch mit den franzosischen Bischofen ging eine
literarische und briefliche Aussprache Puseys mit seinem alten
Freunde Newman zur Seite, sowie ein Briefwechsel Puseys und
Forbes” mit dem weitherzigen Jesuiten De Buck. In seinen
hochfliegenden Pldanen erfuhr Pusey eine Enttduschung, als er
in der Einladung zum vatikanischen Konzil die Anglikaner in
der Masse der acatholici verschwinden sah; sein urspriinglicher
Plan, selbst an dem Konzil teilzunehmen und den Konzilsvitern
eine Denkschrift der hochkirchlichen Anglikaner vorzulegen,
scheiterte aus diesen und aus anderen Griinden. Als schliess-
lich die vatikanischen Dogmen verkiindet wurden, da gab er
endgiiltig alle Unionsbemiihungen auf — ,ich habe getan, was
ich tun konnte, aber jetzt habe ich aufgehort mit Verhand-
lungen und Eirenica“; ,das vatikanische Konzil ist der grosste
Kummer gewesen, den ich in meinem langen Leben gehabt habe“.

Trotz dieser schweren Enttiuschung flammte in der angli-
kanischen Kirche der Einigungsgedanke bereits fiinfzehn Jahre
nach dem vatikanischen Konzil wieder auf. Lord Halifax, der
Vorsitzende der Church Union, jener Vereinigung, welche tat-
kriiftig das Ideal der Oxford-Bewegung verfocht, wurde zum
Herold eines neuen Kreuzzuges der Einigung.!) In einer Zeit,
da der theologische Liberalismus die Grunddogmen der Kirche
zersetzte, schien es ihm unumgiinglich, die Einigung mit dem
apostolischen Stuhle des Abendlandes wiederherzustellen, ,der
so viel getan hat, um den Glauben an die Menschwerdung un-
seres Herrn und die Wirkung seiner lebenspendenden Sakra-
mente zu bewahren“. Und in einer Zeit, da die weltlichen Ge-
richte Englands ritualistische Priester zu hohen Geldstrafen,
ja, zu Kerkerhaft verurteilten, richtete er an seine Landsleute
die Frage: ,Gibt es einen gebildeten Englidnder, der nicht als
Berufungsrichter in religiosen Fragen Leo XIII. dem hochsten
englischen Gerichtshof vorzoge ?“ In der Tat gewann dieser weit-
blickende Priestergreis auf dem Stuhle Petri durch seine vor-
nehme und liberale Kirchenpolitik die Sympathie der angli-
kanischen Kirche. Sein freundliches Hirtenschreiben ad Anglos
(1895) weckte hohe Hoffnungen und schuf die rechte Atmo-
sphare, in welcher Lord Halifax, ermuntert und unterstiitzt von

1) Zum Folgenden s. Thureaun Dangin a.a. O. I p. I ff.



e B e

einem jungen, heiligméssigen Vinzentinerpriester, Abbé Portal,
den er in Madeira kennen gelernt hatte, sein Einigungswerk
tun konnte. Die Rede des Lord in Bristol (1895), in welcher
er ausrief: ,Nichts beriihrt das Herz unseres Erlésers so sehr
als der Friede seiner Kirche“, erweckte Begeisterung im ganzen
Lande. Selbst Gladstone, der scharfe Polemiker gegen die
vatikanischen Dogmen, trat als Anwalt der Einigung auf, und
der Erzbischof von Canterbury ordnete Gebete an. In Rom
selbst hielt man den grossen kirchengeschichtlichen Augen-
blick nahegeriickt, da eine protestantische Kirche von Welt-
ausdehnung und Weltbedeutung sich mit der romischen Mutter-
kirche versohnen wiirde. Papst Leo XIII. soll bereits ein
Begriissungsschreiben an die anglikanischen Bischéfe entworfen
haben, als ihm erklirt wurde, dass die Anglikaner nicht daran
dachten, den Rechtsprimat und dic Unfehlbarkeit des Papstes
anzuerkennen. ,Aber das ist ja eine Glaubenssache!“ soll der
Papst betroffen ausgerufen haben.

Nun folgte ein jaher Riickschlag. Die anglikanischen
Weihen wurden durch eine pipstliche Entscheidung fiir un-
giltig erklart. Die anglikanischen Bischofe hatten keine Schritte
unternommen, um in die fir die Untersuchung gebildete Kom-
mission Vertreter entsenden zu konnen. Uberdies verstand es
der romisch-katholische Episkopat Englands, der gemiiss der
Manningschen Tradition jeder korporativen Union abhold war,
die rémische Hierarchie davon zu iiberzeugen, dass eine Un-
giltigkeitserklirung zahlreiche Einzelkonversionen zur Folge
haben wiirde; die von Zweifeln an der Giiltigkeit ihrer Sakra-
mente gequéilten Anglokatholiken wiirden in grossen Scharen
sich in die lateinische Kirche fliichten. Diese politische Er-
wégung erwies sich jedoch als falsch. Die Anglokatholiken
blieben unerschiitterlich in der Uberzeugung, Glieder der wahren
katholischen Kirche und im Besitz der wahren Sakramente zu
sein. Empért iiber das vermeintliche Unrecht, das ihnen ge-
schehen, verwandelten sich eifrige Anhinger des Einigungs-
gedankens tber Nacht in leidenschaftliche Gegner des Papst-
tumns. Selbst Lord Halifax zog sich vergrimt von der Einigungs-
arbeit zuriick, und Abbé Portal schrieb ihm resigniert: ,Es ist
nichts anderes moglich als zu schweigen und das Haupt zu
senken. Ich rede mit niemand. Der Schlag ist so tief und der
Schmerz so stark, dass ich iberhaupt nichts mehr fiihle.“



— 0 —

Zweieinhalb Jahrzehnte gingen dariiber hin. Erst als der
anglikanische Gesamtepiskopat 1920 den Lambeth-Appell an
alle christlichen Kirchen gerichtet hatte, schopfte der nunmehr
greise Edelmann neue Hoffnung und nahm mit jugendlichem
Enthusiasmus sein Einigungswerk wieder auf. Auch sein alter
Freund Abbé Portall), der nie aufgehort hatte, in der Ver-
sohnung der Kirchen seine Lebensaufgabe zu erblicken, hielt
den Augenblick dafiir gekommen. Beide besuchten im Herbst
1921 Kardinal Mercier in Mecheln und trugen ihm die Bitte vor,
er moge in seinem Hause Lord Halifax mit einigen anglikani-
schen Freunden eine Aussprache iiber die Frage der Einigung
ermoglichen. Der Kardinal gab sogleich seine freudige Zu-
stimmung, und so fand vom 6.—8. Dezember 1921 die erste der
berithmten Mechelner Conversations statt?). Von anglikanischer
Seite nahmen ausser dem Lord teil: der Domprobst von Wells,
Dr. Armitage Robinson, und der Superior der Community of the
Resurrection W. H. Frere, von romischer Seite ausser dem Kar-
dinal: Abbé Portal und der Mechelner Generalvikar Van Reey.
Schon bei dieser ersten Begegnung bahnte sich jenes Ver-
trauensverhiltnis an, von dem alle weiteren Besprechungen
getragen waren. Kardinal Mercier selbst schrieb davon: ,Die
erste Konferenz, die einen informatorischen Charakter trug, hat
uns alle mit einem tiefen Gefithl gegenseitiger Achtung, wechsel-
seitigen Vertrauens und briiderlicher Herzlichkeit erfiillt“ (CM 81.).
Lord Halifax legte ein Memorandum vor, in dem er die Ver-
fassung der Kirche und die L.ehre vom Wesen der Sakramente
auf Grund der anglikanischen Formulare darlegte. In der sich
anschliessenden Aussprache wurde bereits von anglikanischer
Seite die Anerkennung des ,historischen Primats“ der romischen
Kirche zum Ausdruck gebracht (CM 10f). Am zweiten Verhand-
lungstage fand eine Besprechung des Lambeth-Appells statt.
Dabei vertraten die Anglikaner die Auffassung, dass die provi-
dentielle Stellung ihrer Kirche eine intermediate position sei und
dass daraus die Verpflichtung erwachse, sowohl die Annéhe-
rung an die Orientalen als auch an die Nonkonformisten zu

'y Vgl. H. Hemmer, M. Portal, apitre de I'union des églises, Paris 1926
(Extrait du Correspondant du 10 juillet).

) Zum Folgenden s. den offiziellen englisch-franzosischen Bericht Z/e
Conversations at Malines, 1921—1925, Oxford University Press 1528, zit. C M.

Vgl. dazu Lord Viscount Halifax, Nofes on the Conversations at Malines
London 1928.



— 71 —

suchen. Kardinal Mercier hingegen war der Meinung, die Angli-
kaner sollten nicht auf die beiden warten, sondern sogleich
die Einigung mit Rom suchen. Schliesslich stellten die Angli-
kaner fest, dass die Bereitschaft zur ,Regularisierung des Amtes“
durch andere Kirchen, welche im Lambeth-Appell im beson-
deren Hinblick auf die Nichtepiskopalen ausgesprochen wird,
auch gegeniiber der réomischen Kirche gelte, also Reordination
durch dieselbe nicht ausschliesse. Die romisch-katholischen Teil-
nehmer anerkannten diese Bereitschaft als ein hohes Beispiel
der Demut und Opferwilligkeit (CM 14 f.).

Bei der zweiten Zusammenkunft, die am 14. und 15. Marz
1923 stattfand, trafen sich dieselben Persodnlichkeiten wieder;
dieses Mal kamen die Anglikaner jedoch mit Zustimmung des
Erzbischofs von Canterbury, die rémischen Katholiken mit
Wissen des apostolischen Stuhles. Die Anglikaner legten ein
Memorandum vor, das die Frage der selbstindigen Regierung
der anglikanischen Kirche im Falle einer Union erorterte. Die
romischen Katholiken erklirten, dass der pipstliche Anspruch
auf universelle Jurisdiktion nicht preisgegeben werden diirfe,
aber dass der Papst im Falle der prinzipiellen Anerkennung
derselben die lokale Autoritiit selbstiindig ohne sein Eingreifen
regieren lassen konne. Sie hielten es fiir moglich, dass der
Papst im Falle einer Einigung sich darauf beschridnken wiirde,
direkt mit dem Erzbischof von Canterbury oder mit mehreren
Metropoliten der verschiedenen Provinzen alle Angelegenheiten
der anglikanischen Kirche zu regeln. Auf das Verlangen der
Anglikaner nach Beibehalten bestimmter anglikanischer Ge-
wohnheiten wie der Landessprache beim Kult, Kommunion unter
beiden Gestalten und Priesterehe wiesen die romischen Katho-
liken auf die unierten Kirchen des Ostens hin und bezeichneten
€s als nicht unmoglich, dass der apostolische Stuhl diese For-
derungen wenigstens teilweise erfiillen wiirde (CM 18—24).

Bei der dritten Zusammenkunft, die am 7. und 8. November
1923 stattfand, war jede der beiden Gruppen durch zwei Teil-
nehmer vermehrt. Auf anglikanischer Seite kamen hinzu Bischof
Gore, der ehrwirdigste und kenntnisreichste anglikanische
Theologe der Gegenwart, sowie Dr. Kidd, der Vorsteher des
Keble-College in Oxford, ein ausgezeichneter Kirchenhistoriker,
auf romisch-katholischer Seite Mgr. Batiffol, Kanonikus an Notre-
Dame in Paris, bekannt als scharfsinniger Kirchenhistoriker



— 79

und Apologet, sowie Pfarrer M. Hemmer von Paris, ein Freund
von Abbé¢ Portal. Die beiden neuen anglikanischen Teilnehmer
waren durch den Erzbischof von Canterbury?!) selbst berufen
worden, dem besonders die Anwesenheit eines mehr unrémischen
anglokatholischen Theologen wie Bischof Gore erwiinscht war.
Gegenstand der dritten Aussprache war die schwierigste Kon-
troversfrage, die ,crucial question® (CM 44), die des roémischen
Primats, und zwar zunichst vom historischen Standpunkt aus 2).
Dean Robinson legte eine Abhandlung iiber die Stellung des
Apostels Petrus in der Urkirche auf Grund der neutestament-
lichen Texte vor; Mgr. Battifol verlas eine im voraus verfasste
Entgegnung. Nach einer griindlichen Diskussion formulierte jede
der beiden Gruppen ihren Standpunkt, wobei die iibereinstim-
menden Punkte in den Vordergrund treten sollten.

Die anglikanische Erklirung betonte: 1. Petrus war das
anerkannte Haupt, der Fihrer (leader) der Apostel, und zwar,
weil ihn der Herr als solchen behandelt hatte. 2. Die dreifache
Verheissung Mt. 16, 18 bezieht sich auf Petrus als den Leiter
der zwolf Apostel, findet jedoch ihre Erfiillung in allen Aposteln;
alle sind das Fundament der Kirche, alle haben die Schliissel
zum Himmelreich, alle haben die Vollmacht zu binden und zu
losen. Die besondere Stellung des Petrus liegt also nicht in
einer Jurisdiktion, die ihm allein zukommt, sondern in einer
Fuhrerstellung unter den tibrigen Aposteln,

Die romisch-katholische Erklarung stellt fest: 1. Petrus er-
filllt einen besonderen Dienst unter den Jingern, und zwar auf
Grund einer besonderen Willensbestimmung des Erlosers (Tw
es Petrus, Confirma fratres tuos, Pasce agnos meos). 2. Auf Grund
dieser Willensbestimmung handelt Petrus in der Apostelgeschichte
als Haupt (chef = leader) der Urkirche. 3. Die Evangelienworte,
vor allem 7w es Petrus und Pasce agnos driicken den Vorrang
des Petrus als des Fundaments der Kirche und des Prinzips ihrer
Einheit aus. 4. Das vatikanische Konzil definiert als katholischen

') Weihnachtsbrief des Erzbischofs 1923 an die anglikanischen Bischofe
in Documents on Christian Unity ed. G.K. A. Bell 1924, 338 ff.; Ansprache
des Erzbischofs von Canterbury im Upper House of Convocation 4. 2. 24, ge-
druckt CM 56.

3 Nach Mitteilung eines anglikanischen Teilnehmers wurden den
Verhandlungen iiber den Primat Mirbts ,,Quellen zur Geschichte des
Papsttums* zugrunde gelegt.



— 73 —

Glauben den dem Petrus tibertragenen Rechtsprimat unter Be-
rufung auf die beiden genannten Worte.

Gegenstand einer weitern Abhandlung, die Dr. Kidd gelie-
fert und zu der Mgr. Battifol eine Entgegnung verfasst hatte,
war die Ausdeutung der petrinischen Texte des Neuen Testa-
ments bis zum Jahre 461. Auf Grund der Diskussion dieser Ab-
handlungen kam eine weitere Erkldrung der Anglikaner zu-
stande. Sie betont:

1. Die romische Kirche wurde durch Petrus und Paulus
gegriindet (Iren. adwe. haer. III 3, 2). 2. Der rémische Stuhl ist
der einzige bekannte apostolische Stuhl des Westens. 3. Der Bi-
schof von Rom ist der Vorsitzende der abendlindischen Kirche
(Aug., Contra Julian. Pelag. 1 13). 4. Er besitzt einen Primat
unter allen Bischofen der Christenheit, sodass ohne Gemein-
schaft mit ihm tatsichlich keine Aussicht auf eine wiederver-
einigte Christenheit besteht. 5. Dem romischen Stuhl verdanken
die Kirchen Englands ihr Christentum durch ,Gregor unsern
Vater“ (Konzil von Clovesho 747), ,der uns die Taufe gesandt
hat“ (Angelsichsische Chronik 565).

Dr. Kidd legte ferner eine historische Abhandlung vor, die
den Titel trug: ,In welchem Umfange wurde die pépstliche
Autoritét in der englischen Reformation verworfen* (CM 24— 34).

Bei der vierten Begegnung wurde die Behandlung der
Frage des romischen Primats fortgesetzt. Generalvikar van
Reey suchte in einem Memorandum das Verhiltnis des Episko-
pats und Papsttums vom systematisch-theologischen Gesichts-
punkt aus zu beleuchten, Abbé Hemmer vom historischen aus.
Nach ausfithrlicher Diskussion dieser Frage verlas Bischof
Gore eine Abhandlung, fir die er als Motto die Worte Augustins
gewdhlt hatte: , Concedit (Cyprianus) salvo iure communionis . . .
diversum sentire’ (de bapt. 111 5). Er fithrte den Unterschied von
fundamentalen und nichtfundamentalen Glaubenssitzen durch
und bezeichnete den Glauben der alten Konzile als die Basis
der Einigung. In der schriftlichen Gegenerklirung, die Mgr.
Batiffol abgab, wurde die tolerante Haltung jener Zeit als vor-
laufige bezeichnet. Als Bischof Gore erklirte, dieser vorliufige
(n8uspensorische“) Charakter eigne gerade der anglikanischen
Kirche, welche weder das Tridentinum noch das Vatikanum
angenommen habe, wurde von romischer Seite erwidert, dass
alle von einer unfehlbaren Instanz definierten Artikel in



— T4 —

gleicher Weise de fide seien und dass die Abwesenheit von einem
Konzil nicht von der Annahme seiner Bestimmungen entbinde.
Am Schluss der vierten Sitzung fassten die Anglikaner ihre
Stellung zur Frage nach dem Verhiltnis von Episkopat und
Primat in folgenden Sétzen zusammen:

»Die Kirche ist ein lebendiger Organismus unter der Autoritit der
Bischdfe oder Nachfolger der Apostel; vom Anfang der Kirchenge-
schichte an ist ein Primat und eine Fiihrerschaft unter allen Bischofen
dem Bischof von Rom zuerkannt worden. Wir kinnen uns keine Wieder-
vereinigung der Christenheit ausdenken ohne Anerkennmng des pdpstlichen
Primats.

Wiihrend wir jedoch glauben, dass sowohl die éstlichen orthodoxen
wie die anglikanischen Kirchen bereit wiren, einen solchen Primat
anzuerkennen, so halten wir es nicht fiir wahrscheinlich, dass sie bereit
wiren, ihn niiher zu bestimmen. Dennoch mag es von Nutzen sein,
die folgenden Punkte festzustellen:

1. Die Autoritit des Papstes ist von der des Episkopates nicht ge-
trennt; unter normalen Umstinden kann aber auch die Autoritiit des
Episkopates nicht getrennt von der seines Hauptes ausgeiibt werden.

2. Kraft dieses Vorranges kann der Papst einen Anspruch auf eine
Stellung gegeniiber allen Bischofen erheben, wie sie kein anderer Bi-
schof fiir sich beanspruchen kann.

3. Die Ausiibung des Primats hat in der Vergangenheit hinsichtlich
der Zeit und des Ortes gewechselt und mag wiederum wechseln. Die-
ser Umstand erschwert eine Feststellung der beziiglichen Rechte des
heiligen Stuhles einerseits und des Episkopats anderseits.“

Es wurde schliesslich der Beschluss gefasst, die Frage nach
der Veroffentlichung eines Berichtes der Entscheidung des Kar-
dinals und des Erzbischofs von Canterbury zu iiberlassen
(CM 34—42). Das Ergebnis eines Briefwechsels zwischen Kar-
dinal Mercier und dem Erzbischof von Canterbury, aus dem
ein bedeutsamer Brief des ersteren verdffentlicht ist, war der
Beschluss, dass beide Gruppen einen besonderen, rein positiv
gehaltenen Bericht veroffentlichen sollten; eine Veroffentlichung
der Differenzpunkte konnte nach der Meinung des Kardinals
nicht der Forderung der Einigung dienen. Der Tod des Kar-
dinals wie des Abbé Portal verzogerte die Herstellung des Be-
richtes. Erst am 11. und 12. Oktober 1926 fanden sich Bischof
Frere, Dr. Kidd, Mgr. Batiffol und Abbé Hemmer bei dem
Nachfolger des Kardinals, Erzbischof van Reey, ein, um die
endgiiltige Form zu beraten. Ende 1926 war der Drucksatz
bereits fertiggestellt, doch musste die Herausgabe verzogert
werden, da der Erzbischof von Canterbury eine ungiinstige
Einwirkung der Veroffentlichung auf die Prayer Book Measure



befiirchtete. So erschien denn der lange erwartete Report erst
im Januar 1928.

Die in zwei Sprachen abgefasste offizielle Schrift, die den
Titel triagt: The Conversations at Malines — Les conversations
de Malines, 1921—1925, bietet zunéchst einen chronologischen
Bericht der Anglikaner iber den Gang der Verhandlungen mit
Angabe der verschiedenen Memoranda; dagegen sind die Na-
men der verschiedenen Diskussionsredner nicht genannt. Der
Bericht sucht die Besonderheit des anglikanischen Standpunktes
herauszustellen; trotzdem keiner der Differenzpunkte ausdriick-
lich genannt ist, vermag der Kenner der Streitfragen sie un-
schwer zwischen den Zeilen zu lesen. Der Bericht schliesst mit
Worten aufrichtiger Verehrung und tiefer Dankbarkeit gegen-
liber dem verstorbenen Kardinal. Die anglikanischen Teilneh-
mer heben auch hervor, dass trotz der wohlwollenden Billigung
der Besprechungen durch die hochsten kirchlichen Autorititen
die Verantwortung fur die gemachten Ausserungen ausschliess-
lich auf Seiten der Teilnehmer ruhe. Sie sprechen den Wunsch
aus, dass solche Besprechungen weitergefiihrt werden, auf dass
schliesslich jenes Wort des Herrn in Erfiillung gehe, das der ver-
storbene Kardinal so oft wiederholt hatte: Ut omnes unum!

Im Unterschied von dem anglikanischen Report ist der
rémisch-katholische Compte rendu kein eigentlicher Bericht tiber
den Gang der Verhandlungen, sondern ein ,aper¢u synthétique“
der Lehrpunkte, in denen eine Ubereinstimmung der beiden
Gruppen festgestellt werden konnte.

I. Beide Teile stimmen iiberein in dem Glauben an die
Stiftung einer sichtbaren Kirche durch Christus, im Glauben
an die trinitarischen und christologischen Dogmen, wie sic
von den alten okumenischen Konzilen verkiindet und in den
dreialten Glaubensbekenntnissen (Apostolicum, Nicinum, Athana-
sianum) niedergelegt sind. Aber auch hinsichtlich der Notwen-
digkeit der kirchlichen Tradition zur rechten Auslegung der
Heiligen Schrift bestand ["Ibereinstimmung, trotzdem nach der
rémisch-katholischen Auffassung der Tradition eine noch héhere
Bedeutung zukommt als nach der anglikanischen. Die 39 Ar-
tikel der Anglikaner zeigten sich nicht als ein uniiberwind-
liches Hindernis zwischen beiden Gruppen. Die Anglikaner
erinnerten daran, dass Pusey und Forbes sie einer Harmoni-
slerung mit der tridentinischen Lehre fiir fihig erachteten, sie



— Tl ==

wiesen ferner darauf hin, dass die Verpflichtung des angli-
kanischen Klerus auf die 39 Artikel nicht eine Bejahung jedes
einzelnen Artikels in sich schliesse, und endlich, dass viele
Anglikaner sie als tiberholt ansihen (CM T74—78).

II. In der Sakramentenlehre ergab sich eine weitgehende
(remeinsamkeit:

1. Die Taufe ist der Eintritt in die Kirche.

2. Das Gemeinschaftsleben der Christen organisiert sich
um eine episkopale Hierarchie.

3. Dieses Gemeinschaftsleben offenbart sich im Gebrauch
der Sakramente.

4. In der Eucharistie werden Leib und Blut des Herrn
von den Gléubigen ,wahrhaft gegeben, genommen und empfan-
gen“. Durch die Konsekration werden Brot und Wein zum Leib
und Blut Christi.

5. Das Opfer der Eucharistie ist dasselbe Opfer wie das
am Kreuz, aber dargebracht auf mystische und sakramentale
Weise (dabei stitzten sich die Anglikaner auf die offizielle Er-
klarung der anglikanischen Bischofe anlisslich der Entscheidung
Leos XIII. tiber die Ungiltigkeit der anglikanischen Weihen).

6. Die Frage der Kommunion unter beiden Gestalten ist
keine Glaubensfrage, sondern eine Frage der Kkirchlichen
Disziplin.

7. In beiden Kirchen besteht ein Bussamt und eine Buss-
disziplin, welche eine Aussohnung des Siinders mit Gott mittels
der sakramentalen Absolution des Priesters iiber den Siinder
in sich schliesst (dabei beriefen sich die Anglikaner auf die
Absolutionsformeln des Prayer Book fur die Kommunionfeier
und die Krankenbesuche).

8. Hinsichtlich der Krankenslung ist die Ubereinstimmung
weniger deutlich, aber es besteht eine Tendenz zur Wieder-
einfiihrung derselben unter den Anglikanern (CM 78—82).

III. Hinsichtlich der Frage der Weihen wird auf Grund
des Lambeth-Appells die Bereitschaft der anglikanischen Bischofe
festgestellt, im Falle einer vollstindigen Einigung in der Lehre
und Disziplin von der romischen Kirche eine Ordination zu
empfangen, welche in ihren Augen jeden Zweifel an der Gil-
tigkeit des anglikanischen Amtes beseitige. Die romisch-katho-
lische Erklarung fiigt bei:



e TT e

»Die romisch-katholische Kirche wihlt stets hinsichtlich der Sakra-
mente den sichersten Weg. Sie reordiniert ihre eigenen Priester und
Bischoife, sowie ein ernster Zweifel an der genauen Beobachtung ihrer
traditionellen Weiheriten besteht. IThre klugen Vorkehrungen sind nicht
eine Misstrauensiusserung gegeniiber einzelnen Personen, sondern eine
Sicherheitsmassnahme zugunsten der Gléubigen.

Die anglikanischen Bischofe haben den Weg zur praktischen Lésung
einer dornenvollen Frage gewiesen, und die Katholiken riihmen die
ideale Gesinnung, welche den anglikanischen Episkopat in dieser An-
gelegenheit beseelt, und seine Opferbereitschaft fiir die Einigung*
(CM 82—84).

IV. Die Hierarchie leitet sich in direkter Linie von den
Aposteln ab, und zwar durch die ununterbrochene Sukzession
der Bischofe als ihrer Erben und Fortsetzer. Die Institution
der Bischofe ist iuris divini. Auch nach katholischer Auffassung
steht es dem Papst unbeschadet seiner Vollmacht zur Begren-
zung der bischoflichen Gewalt in bestimmten Fillen nicht frei,
den Episkopat zu unterdriicken; eine praktische Annullierung
des Episkopats wiirde eine Zerstorung der gottlichen Verfassung
der Kirche bedeuten. Die Bischéfe haben eine unmittelbare Juris-
diktion; sie sind kraft des Willens Christi als Nachfolger der
Apostel die ordentlichen Hirten der Glaubigen ihres Sprengels. Sie
nehmen rechtmissig an den allgemeinen Konzilien teil, wobei sie
Organe der Tradition und Richter des Glaubens sind (CM 84—86).

V. Hinsichtlich der Frage des Primats waren die Abwei-
chungen nach der rémischen Erkldrung ,ernster und schwerer
zu vermindern“, Dennoch wird auch hier eine bedeutsame
Ubereinstimmung festgestellt und vorwiegend in der Terminolo-

gie der Anglikaner formuliert:

»Der hl. Petrus wurde als Oberhaupt (Chef = chief) oder Leiter an-
erkannt, weil er als solcher durch unsern Herrn anerkannt war.

Der romische Stuhl ist der einzige bekannte Apostelstuhl im Abend-
land. Kein Patriarchat ist neben dem romischen errichtet worden ;
der Papst fithrt nach dem Wort des hl. Augustinus iiber Innozenz I.
den Vorsitz iiber die abendlindische Kirche. Insbesondere schuldet
die Kirche Englands dem rémischen Stuhle ihr Christentum.....

Dariiber hinaus besitzt der Papst einen Primat unter allen Bischéfen
der Christenheit, sodass ohne Gemeinschaft mit ihm keine Aussicht
oder Hoffnung besteht, je die Christenheit geeint zu sehen; er nimmt
unter allen Bischiofen eine Stellung ein, wie sie in #hnlicher Weise
kein anderer Bischof fiir sich beanspruchen kann.

Von den Anfingen der Kirchengeschichte an ist dem Bischof von
Rom unter allen Bischéfen ein Primat und eine Vollmacht zur allgemeinen
Leitang (un ponvoir de direction générale = a power of gemeral leadership)
zuerkannt worden.

Somit ist der Primat des Papstes nicht nur ein Primat der Ehre, er
schliesst vielmehr in sich eine Pflicht der Sorge und Titigkeit zum



allgzemeinen Besten der Gesamtkirche (an devoir dé sollicitude et d’action
dans Uéglise universelle en vme dn bien générale), sodass der Papst tat-
sdchlich ein Einheitszentrum ist und ein Oberhaupt, das Autoritiit iiber
das Ganze ausiibt (@ Head which exercises an anthority over the whole —
une téte imprimant nne direction densemble). In der Tat konnten dank
der Wirksamkeit des Papsttums die Bischofe im Mittelalter sich (der
englische Text fiigt bei: bei vielen Anlissen) gegen die Einmischung
der staatlichen Gewalt schiitzen. Das Papsttum ist eine Garantie fiir
die geistige Unabhiingigkeit der Kirche gewesen.

Hinsichtlich der Art und Weise, in welcher der Papst seine
Vollmachten in fritherer Zeit ausgeiibt hat, dussern die Angli-
kaner gemiss der rdomischen Erklirung verschiedene ,Vorbe-
halte“. Sie erkennen jedoch an, dass bei ihnen zahlreiche An-
schuldigungen iiber die romische Kirche zu berichtigen seien;
besonders miisse anerkannt werden, dass die romische Kirche
sich selbst im tridentinischen Konzil reformiert habe.

Die romische Erklarung stellt mit einem gewissen Bedauern
fest, dass die Anglikaner die aus dem romischen Primat flies-
senden Vollmachten nur ganz allgemein umschreiben.

msversucht man weitecrzugehen und z. B. mit ganz konkreten Bei-

. spielen die Pflicht des Papsttums, zum Wohl der Gesamtkirche zu

wirken, zu bestimmen, unternimmt man es, die entsprechenden Rechte

zu detaillieren, so zeigt sich bei unseren anglikanischen Freunden
ein gewisses Widerstreben, genaue Angaben zu machen.

Die romische Erklarung legt besonderen Nachdruck auf
die Termini, mit welchen die Anglikaner die pé#pstlichen Pri-
matsaufgaben ausdriickten: spiritual responsibility, spiritual lea-
dership, general superintendence, care for the well - being of the
Church as a whole. Die romisch-katholischen Teilnehmer sahen
in diesen Ausdriicken ,eine sehr positive Vorstellung von einer
inhaltsreichen Macht“, ,das Gefiihl von einer hohen Mission,
die dem Papst zukomme,“ die Anerkennung eines ,Primats der
Verantwortung® (primacy of responsibility) iiber einen blossen
Ehrenprimat hinaus. Trotzdem sie diese Ausdriicke vom Stand-
punkt der romischen Lehre aus nicht als zureichend betrach-
teten, sprachen sie doch die Hoffnung aus, dass durch eine
Vertiefung dieser Gedanken und eine Ausfiilhrung ihres Inhaltes
eine weitere Annidherung sich ermogliche. Die Abweichungen
erscheinen ihnen nicht so tiefgehend, dass sie fiir die Zukunft
die Wiederaufnahme dieser Fragen ausschléssen (CM 86—90).

VI. Was die erdrterten praktischen Fragen betrifft, so hebt
die Erklirung hervor, dass den romischen Teilnehmern jeder
offizielle Auftrag fehle und dass sie deshalb keine Versprechungen



— 79 —

ohne die Gefahr spiiterer schwerer Enttiuschungen machen
kénnten. ,Dennoch war es ihnen moglich, darauf hinzu-
weisen, wie gross die diszipliniire Verschiedenheit ist, unter
welcher die Kirche ohne Gefahr fiir ihre Einheit gelebt hat,
und welche Mannigfaltigkeit von Einrichtungen noch heute im
Schoss der katholischen Kirche besteht, trotz der fortschreitenden
Uniformitit, nach der ihre Gesetzgebung allenthalben strebt,
seitdem der Protestantismus sie genotigt hat, ihre administrative
Zentralisierung zu verstirken. Die Achtung, welche Rom den
orientalischen Kirchen erweist, die Angstlichkeit, mit der sie
ibre Riten, ihre liturgische Sprache, ihre Patriarchatsrechte,
ihre Gewohnheiten und ihre besondere Gesetzgebung, ihre rela-
tive Autonomie in der Wahl ihrer Bischife wie Patriarchen, in der
Verwaltung ihres Vermdogens, in der Abhaltung von Synoden
aufrechterhilt — all das gibt eine Ahnung davon, mit welcher
Weite zwischen der rémischen und anglikanischen Kirche im
Falle einer Union die diszipliniren Regelungen getroffen wer-
den konnten.

Die romische Erklirung schliesst mit den Worten:

»Die Besprechungen in Mecheln haben ihren Teilnehmern den
Eindruck gegeben, dass, in dem Masse als das gegenseitige Verstehen
und die Ubereinstimmungen in der Lehre Fortschritte machen, es
moglich werden wird, eine befriedigende Losung der diszipliniren
Leitung zu schaffen, so heikel sie auch gegenwiirtig scheinen mag.
Die Anglikaner sind bereit, Opfer fiir die Einheit zn bringen. Die Katho-
liken wiinschen bei jenen, welche zu ihnen kommen, ihre Selbstver-
waltung in allem zu schonen, was nicht die Einheit gefihrdet — jene
Einheit, deren hohen Wert gemiss dem Evangelium Christi sie eine
lange und schmerzliche Trennung von vier Jahrhunderten gelehrt hat
(CM 92—94). |

Bei der Beurteilung der Besprechungen in Mecheln gilt es,
zwel Dinge besonders im Auge zu behalten. Die anglikanischen
Teilnehmer vertraten nur eire Richtung der heutigen anglikani-
schen Kirche, und zwar die fortgeschrittene anglokatholische.
Diese Richtung ist zahlenmissig in der Minoritit. Die grosse
Masse des englischen Kirchenvolkes und selbst des Klerus steht,
50 sehr sie auch von der Oxfordbewegung beeinflusst worden
1st, der romisch katholischen Kirche weit ferner. Die iiberwie-
gende Mehrzahl der Anglikaner ist, um nur zwei Beispiele an-
zuftihren, weder gewillt, die Wandlung der Elemente bei der
Eucharistie anzuerkennen noch auch dem Papst mehr als einen

blossen ,Ehrenvorrang® im Sinne eines Primus inter pares Zuzu-



80 —

gestehen?). So sehr sich auch die anglikanischen Teilnehmer
bemiihten, ihre Auffassungen auf offizielle Dokumente zu stiitzen,
so konnen sie doch nicht als Sprachrohre der anglikanischen
Gesamtheit gelten. Uberdies darf nicht unbeachtet bleiben,
dass die einzelnen anglikanischen Teilnehmer, wie aus ihren
Veroffentlichungen zu entnehmen ist, in ihrer Anndherung an
den romisch -katholischen Standpunkt keineswegs gleich weit
gingen. Lord Halifax?), ein Mann, von dem ein hervorragen-
der anglikanischer Wiirdentriger sagte, er habe dreams and
visions, steht der romischen Auffassung von einem universellen
Jurisdiktionsprimat ziemlich nahe. Bischof Gore hingegen, ein
Gelehrter von ganz umfassenden patristischen und kirchen-
geschichtlichen Kenntnissen, vertritt in kraftvoller Weise den
altkatholischen Standpunkt vom Episkopat und Primat?). Zwi-
schen beiden stehen Dr. Kidd und Bischof Frere. Auch die
personlichen Unterredungen, die der Schreiber dieser Zeilen
mit zweien von den anglikanischen Teilnehmern haben durfte,
lehrten eine nicht unerhebliche Verschiedenheit der inneren
Haltung derselben gegeniiber jenen Unionsgesprichen. Der
eine, voll enthusiastischen Glaubens, hingerissen von der Per-
sonlichkeit Merciers, unerschiitterlich in der Zuversicht, dass
die Vereinigung zustande kommen und die anglikanische Kirche
sich der Autoritit des pépstlichen Stuhles unterordnen wiirde;
der andere von kiithler Zuriickhaltung gegeniiber diesen Unions-
versuchen, unbeirrt von personlichen Eindriicken, in einem
niichternen Pessimismus liberzeugt von der Unmoéglichkeit einer
Verstindigung zwischen dem altkatholisch-anglikanischen und
dem romisch-katholischen Kirchenbegriff.

So wenig wie die anglikanischen Teilnehmer stellten die
romisch-katholischen Teilnehmer in einem Mikrokosmus die
Gesamtheit ihrer Kirche dar, noch waren sie irgendwie die
Vertreter der allein entscheidenden pépstlichen Hierarchie.
Trotz ihrer unbestreitbaren dogmatischen Korrektheit — sie

) So zwei der einflussreichsten Vorkimpfer der kirchlichen Einheit,
Bischof Headlam von Gloucester (7Tkhe Doctrine of the Church and Reunion,
1920, 298f.) wund Dean Bell von Canterbury (Zhe Malines Conversations,
Church Quarterly Review, April 1928, 18).

%) The Call to Reunion, London 1922; Reunion and the Roman Pri-
macy, London 1925; Catholic Reunion, Liondon 1926.

%) Roman Catholic Claims, London 1888 V, 11. Aufl. 1920.



— 81 —

dachten, nach dem Bekenntnis von Kardinal Mercier, ,auch
nicht einen Augenblick daran, einem unsinnigen Verlangen
nach Einigung um jeden Preis auch nur einen einzigen Artikel
des katholischen, apostolischen und romischen Glaubens zu
opfern“!) — waren sie alle in gewisser Hinsicht ,liberale“
Katholiken, welche nicht einer extrem papalistischen Auffassung
des Primats huldigten, und die mit Entschiedenheit die unmittel-
bare gottliche Kinsetzung des Episkopats betonten. Dicse Weit-
herzigkeit offenbarte sich vor allem in einer grossziigigen Inter-
pretation der vatikanischen Dogmen; einer der roémisch-katho-
lischen Teilnehmer vertrat sogar die Anschauung, dass das
berithmte ex sese, non ex consensu ecclesiae, nicht ein Teil des
eigentlichen Unfehlbarkeitsdogmas sei, sondern nur eine theo-
logische Interpretation desselben, darum (dhnlich wie die theo-
logische Begriindung des Dogmas aus Schrift und aus Tradition)
nicht de fide und nicht absolut bindend fiir die Gesamtheit der
Gldubigen. Das anglikanische Mitglied der Mechelner Kon-
ferenz, das dem Schreiber dieser Zeilen von dieser Deutung
Kenntnis gab, bezeichnete sie mit Recht als historisch unhalt-
bar; denn der Kontext lehrt unverkennbar, dass das ex sese
ein wesentliches Stiick der feierlichen dogmatischen Formel ist.
Diese merkwiirdige Deutung lehrt jedoch, wie weit das Ent-
gegenkommen auf der romisch-katholischen Seite ging und wie
tief ihr Verstéiindnis fiir die patristischen Einwiéinde der Angli-
kaner war.

Doch trotz des ernstesten Verstandigungswillens auf beiden
Seiten und trotz einer demiitigen Opferbereitschaft auf angli-
kanischer Seite enthiillte sich doch bei den Mechelner Be-
sprechungen, dass im letzten Grunde der altkirchliche Epis-
kopalismus und der mittelalterliche und moderne Papalismus
in ihrer ganzen Unvereinbarkeit einander gegeniiberstanden.
Es ist riilhmenswert, dass die anglikanischen Teilnehmer mit
einer solch leidenschaftslosen Objektivitit sich die altkirchliche
Primatsautfassung zu eigen machten. Diese Primatsauffassung
ist jedoch wesensverschieden von der des mittelalterlichen und
des neuzeitlichen Katholizismus. In aller Klarheit wurde von
anglikanischer Seite festgestellt, dass Petrus keinerlei Juris-

R

) Brief des Kardinals an seinen Klerus vom 18. 1. 1924 in Documents
on Christian Unity, ed. G. K. A. Bell, London 1924, 354.

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1928. 6



diktion iiber die iibrigen Apostel und die von ihnen gegriindeten
Kirchen hatte, sondern nur eine ,geistliche Fiihrerschaft®, und
dass darum auch der romischen Kirche nur eine solche geist-
liche Fiihrung und Fiirsorge fiir die Gesamtkirche, nicht aber
eine ,universelle Jurisdiktion“ iiber sie zugebilligt werden
konne (CM 28, 34). Dieser Primat der Fihrung und der Fir-
sorge ist gewiss weit mehr als ein blosser Ehrenprimat, er
bedeutet einen Autoritdtsprimat, und zwar auf Grund provi-
dentieller Bestimmung, und steht in ununterbrochener Konti-
nuitdt mit dem Autorititsprimat des Petrus, aber er schliesst
einen Jurisdiktionsprimat im Sinne eines papstlichen Universal-
episkopats und einer pépstlichen Unfehlbarkeit ex sese aus.
Hier liegt der tiefste Unterschied zwischen der anglikanischen
und der romischen Position, ein Gegensatz, der durch jene
Unionsgespriiche wohl personlich gemildert, aber sachlich nicht
liberwunden werden konnte.

Mit dieser Auffassung von dem geistlichen Charakter des
pépstlichen Primates hingt ein Moment zusammen, das in der
Aussprache gestreift wurde (CM 36), das aber weit stirker zum
Vorschein geckommen wére, wenn sich unter den anglikanischen
Teilnehmern in Mecheln ein Vertreter der jiingeren anglo-
katholischen Theologen befunden hitte. Die anglikanische
Kirche ist in ihrer Verfassung demokratisch und gibt dem
yhiederen Klerus“ wie dem Laienelement Anteil an der Kirchen-
regierung. In ihr hat sich ferner das Recht der freien wissen-
schaftlichen Forschung allgemein durchgesetzt. Beides — De-
mokratie und theologisch-wissenschaftliche Freiheit — sind in
der romischen Kirche auf ein Mindestmass beschrinkt. Selbst
wenn eine theoretische Kinigung mit Rom hinsichtlich des
Primats und der Unfehlbarkeit erzielt werden konnte, so wiirde
die praktische Einigung doch an dem Gegensatz von angli-
kanischer Demokratie und Freiheit und romischer Gebundenheit
scheitern. Mit Recht sagt eine so hervorragende anglikanische
Personlichkeit wie Dean Bell:

»,Die Kirche Englands steht gegeniiber der erschreckenden Ge-
schlossenheit des romischen Systems fiir Freiheit ein und muss immer
dafiir einstehen; fiir Freiheit in der Wissenschaft und fiir Freiheit in
der Kritik. Die romische Verurteilung des Modernismus, der Anti-
modernisteneid, der von allen Priestern verlangt wurde, die rémische

Unterdriickung und bisweilen sogar Verfolgung von freiheitlichen
Denkern sind der Kirche Englands #usserst fremd. In der Tat erscheint



— 83 —

vielen gerade an diesem Punkte die Kluft zwischen der Kirche Eng-
lands und der romischen Kirche am allerweitesten?).

Wer diese grossen inneren Gegensitze, die zwischen der
offiziellen rémischen Kirche und dem Anglikanismus — selbst
in seiner fortgeschrittenen anglokatholischen Richtung — be-
stehen, sich vergegenwiirtigt, der muss Bischof Gore, dieser
wundervoll weiten, wahrhaft katholischen Personlichkeit, zu-
stimmen, der immer wieder auf Grund seiner Mechelner Er-
fahrungen erklirt hat, dass er keine Moglichkeit einer Ver-
einigung der beiden Kirchen sehe.

Die Auswirkung der Mechelner Besprechungen hat in der
Tat bewiesen, dass Bischof Gore in seiner niichternen Klarheit
die Lage richtiger beurteilt hat als der edle Lord Halifax in
seiner alle Hindernisse {iberfliegenden heiligen Sehnsucht. Als
die Abhaltung der Unionsgespriche der Offentlichkeit bekannt
wurde, erhob sich sowohl auf anglikanischer wie auf romischer
Seite scharfer Widerspruch, Nachdem der Erzbischof von
Canterbury seibst in seinem Weihnachtsbrief von 1923 die Ab-
haltung der Besprechungen den anglikanischen Erzbischofen
und Metropoliten zur offiziellen Kenntnis gebracht?) und aus-
driicklich gutgeheissen hatte, erhob sich in weiten Kreisen des
anglikanischen wie des nonkonformistischen Protestantismus ein
Sturm der Entristung. Es fehlte nicht einmal an solchen, die
den greisen Erzbischof als Verriiter seiner Kirche beschuldigten
und in den heftigsten Worten angriffen. Aber auch zahlreiche
ruhig denkende Personlichkeiten fiihlten sich durch die indirekte
Mitwirkung des Erzbischofs befremdet und beunruhigt. So sah
sich denn dieser genétigt, in einer Ansprache vor der Bischofs-
kammer (Upper House of Convocation) im Februar 1924 noch-
mals den Sachverhalt festzustellen und seine irenische Haltung
gegeniiber Rom als Konsequenz des Lambeth-Appells zu be-
grinden (abgedruckt CM 50—58).

Aber nicht nur die Protestanten, auch die rémischen Katho-
liken, vor allem in England, entriisteten sich iiber das Mechel-
ner Unternehmen. Die rémisch-katholischen Bischofe Englands,
an ihrer Spitze Kardinal Bourne, sprachen sich dagegen aus.
Dabei bewegte sie teils ein Gefiihl der Kriankung dariiber, dass
die Anglikaner sich an einen ausserenglischen rémischen Wiir-

') The Malines Conversations, Chuarch Quarterly Review, April 1928, 14.
?) Documents on Christian Unity, ed. Bell, 338 fr.



— 84 —

dentriiger gewandt hatten, teils bestimmte sie die alte Man-
ningsche Gegnerschaft gegen jede korporative Einigung von
Canterbury und Rom, durch welche naturgemiss der rémische
Katholizismus in England an die zweite Stelle gedriangt wiirde.
Kardinal Mercier fand es darum nétig, secine Handlungsweise
in einem Hirtenbrief an seine Geistlichen ausfiihrlich zu begriin-
den. Dieses Schreiben ist ohne Zweifel das wundervollste Do-
kument, das im Zusammenhang mit den Mechelner Unions-
gesprichen an die Offentlichkeit gelangt ist!). Es verrit uns
die ganze geistige Grosse und Weite dieses Kirchenfiirsten, seine
tiefe Frommigkeit und seine lautere Liebe zu den getrennten
Briidern. LIr bekennt, dass er die Rolle des Priesters und Lc-
viten in der Parabel des Herrn gespielt hétte, wenn er die bei
ihm anklopfenden Anglikaner zuriickgewiesen hétte. Unter Be-
rufung auf die Enzyklika Leos XIII. ad Anglos weist er die
Gegnerschatt der romischen Katholiken Englands gegen jede
,kollektive* Wiedervereinigung zuriick. Er gibt offen zu, dass
,in einem grossen Konflikt, der Jahrhunderte gedauert, alles
Unrecht unméglich auf der einen Seite liege“. In hohen Worten
preist er die innere Annédherung, die durch den personlichen

Austausch entstanden sei.

,»Es ist Tatsache, dass am Schluss einer jeden der drei Zusammen-
kiinfte die Teilnehmer sich mehr verwandt fiihlten und grosseres Ver-
trauen zueinander hatten als bei der ersten Berithrung.* ,,Kein Buch
bedeutet so viel wie die personliche Aussprache. Die Aussprache ent-
hilt intime Dinge, die nicht in ein gedrucktes Buch {ibergehen kon-
nen. Die Menschen sind geschaffen, um einander zu lieben; nicht
selten kommt es vor, dass Herzen, die einander fremd sind, die von
der Entfernung aus sich fiir Feinde hiitten halten konnen, wenn sie
einander verstehen, einen Zauber fiihlen, den sie niemals vermutet
héatten.

Sowenig der Kardinal die Schwierigkeiten und Gegensiitze
der getrennten Kirchen unterschiitzt, so ist er doch iiberzeugt,
dass jene innere Anniaherung einen michtigen Schritt zur An-
bahnung der Einigung bedeutet. ,Gewiss ist die Annidherung
der Herzen nicht die Einigung im Glauben, aber sie schafft
dazu die Disposition.® Aber schliesslich héingt — und darin zeigt
sich wieder die tiefe Innerlichkeit des Kardinals — alles Ein-
heitsbemiihen von der gottlichen Gnade ab:

»In einem Werk, dessen Ziel das Heil der Seelen ist, ist der wesent-
liche Faktor weder die menschliche Weisheit noch der Scharfsinn der

1 Abgedruckt in den Docaments on Christian Unity, ed. Bell 449 ff.



Taktiker, es ist viclmehr die evangelische Schlichtheit, der Glaube an
die gottliche Barmherzigkeit, an die Allmacht der Gnade, welche das
Ungeniigen an den Verhandlungen ergiinzen wird.”

Die machtvolle Stimme dieser iiberragenden Personlichkeit
brachte viele Widersacher zum Schweigen. Kardinal Mercier
gelang es auch, die romische Kurie von dem Segen dieser Ge-
spriche zu iiberzeugen. In seiner Ansprache an das heilige
Konsistorium vom 24. Marz 1924 sprach Pius der XI. seine
besondere Genugtuung und Dankbarkeit fir die Mechelner
Conversations aus. Da wurde der Kardinal durch den Tod scinem
Einigungswerk entrissen, tief betrauert von seinen anglikanischen
und orthodoxen Freunden, und sein Mitarbeiter Abbé Portal tiber-
lebte ihn nur kurze Zeit. Das Hinscheiden beider Ménner war ein
empfindlicher Schlag fiir die Einigungsarbeit. Merciers Nach-
folger hatte nicht die personliche Autoritiit, um das grosse Erbe
des Kardinals gegen Angriffe zu schiitzen. Die romisch-katho-
lische Kritik an den Mechelner Bestrebungen setzte wieder
mit grosserer Schérfe ein, bestimmte ultramontane Presseorgane
konnten sich gar nicht genug tun in der Warnung vor Merciers
»utopischen“ Unternehmungen. Lord Halifax') selbst wurde un-
ruhig und entschloss sich, im Herbst 1927 nach Rom zu reisen,
um Gewissheit zu erlangen, ob auch die hochste kirchliche In-
stanz ihr Urteil tiber Mecheln geédndert habe. Er tberreichte
dem Kardinal Ceretti, dem frithern Nuntius von Paris, ein Me-
morandum und wurde bald darauf vom Papst selbst empfangen.
Pius XI. dusserte seine Bewunderung dariiber, dass der Lord in
seinem hohen Alter eine so weite Reise unternehme und gab
ihm seinen Segen, den er auch auf sein Lebenswerk ausdehnte.
So kehrte Lord Halifax zuriick ,mit der grossten Befriedigung
und mit dem Bewusstsein, dass sich die Haltung des heiligen
Stuhles nicht von der fritheren zu Lebzeiten des Kardinals
gedindert habe“. Auf der Riickreise besuchte er Kardinal van
Reey in Mecheln, der sich bereit erklirte, den Vorsitz bei kiinftigen
Besprechungen auf dhnlicher Grundlage zu iibernehmen. Bald
darauf erging jedoch von Rom die Weisung, dass die Besprechungen
nicht fortgesetzt werden sollten?), eine Weisung, welche nur die

) Zum Folgenden s. Halifax, Notes on the Conversations at Malines,
1928, 3 f.

% The Times 21. 1. 1928, bei G. K. A. Bell, The Malines Conversalions,
Church Quarterly Review, April 1928, 17.



WA R

konkrete Ausmiinzung der neuesten Enzyklika darstellt. Roma
locuta, causa finita . . .
IL.

Wohl die bedeutsamste Auswirkung der Einigungsbemiih-
ungen des belgischen Primas ist das Einigungswerk der bene-
diktinischen Ménche, die sich in Belgien niederliessen. Sie wur-
den von Papst Pius XI. 1925 mit der Einigungsarbeit, besonders
an den Orthodoxen des Ostens, betraut und legten sich den
schonen Namen Patres unionis bei. Sie griindeten ein Kloster
in Amay-sur-Meuse als Zentrale und ein Zweigkloster in Schoo-
tenhof bei Antwerpen, und erdffneten am 1. April 1926 eine
Zeitschrift, die den schonen Titel Irénicon tragt. Im Zusammen-
hang mit ihr gaben sie eine Reihe von Einzelschriften (Iréni-
con-Collection) heraus, die ebenfalls dem Einigungsideal dient.
Die Seele des Ganzen ist Prior Dom Albert Beauduin, Schrift-
leiter der Zeitschrift der jugendliche Dom André de Lilienfeld.

Kein anderer Orden ist fiir die Einigungsarbeit in gleichem
Masse geeignet wie der Benediktinerorden. Einmal zeigt er von
allen abendldndischen Orden die grosste Verwandtschaft mit
dem Monchtum der Ostkirche; die Auffassung von der Kirche,
dem Sakrament und der Liturgie, wie sie die benediktinischen
Trager der liturgischen Bewegung vertreten, beriihrt sich aufs
engste mit den sakramentalen und kultischen Traditionen der
Ostkirche. Uberdies ist der Benediktinerorden seit Jahrhun-
derten berithmt wegen seiner grossen Duldsamkeit und weither-
zigen Liebe gegeniiber den ,getrennten Briidern“. Enge Bande
verkniipfen ihn ferner mit der englischen Kirche. Lord Halifax
wies in Lowen 1925 darauf hin, dass sowohl die Kathedrale in
Canterbury wie die Nationalkirche in Westminster-Abbey ehedem
Benediktinerkirchen waren. So schlugen denn die Herzen der
ausserromischen Christen von vornherein diesen neuen Aposteln
der Einigung entgegen.

Der Beginn der benediktinischen Einigungsarbeit wurde
besonders erleichtert durch die Autoritit des belgischen Kar-
dinals, der in gewisser Hinsicht das Patronat des jungen Or-
denszweiges iibernahm. Immer wieder beriefen sich die Patres
unionis auf das autoritative Wort ihres Gonners. ,Die Besprech-
ungen in Mecheln“ erscheinen Dom Beauduin als das ,gliick-
lichste und wirksamste Ereignis im Werk der Wiedervereini-
gung¢ (J 1927, 9). Der Geist, in dem die Unionsmonche



— 87 —

ihr Werk tun, ist ganz der Geist, in dem die Conversations in
Mecheln stattfanden und der zu uns in so ergreifender Weise
aus dem Pastoralschreiben des Kardinals redet. ,Connaitre,
comprendre, estimer, aimer nos fréres séparés, prier avec eux pour
la concorde des saintes églises® (J 1926, 9). Wie Kardinal Mer-
cier betonen die Patres unionis die Notwendigkeit der innern
Annéherung, das rapprochement des ceeurs.

»Fir uns hat das Apostolat der Kircheneinigung heute nur einen
Sinn: die innere und aufrichtige Anniherung der Herzen und Geister
mit dem festen Willen, unseren Missverstindnissen und Spaltungen
ein Ende zu setzen* (J 1927, 9).

pDamit diese Wiedervereinigung eines Tages moglich wird, muss
eine Arbeit auf einem hoheren Plane geschehen, in einer Atmosphiire der
gegenseitigen Achtung, des gegenseitigen Vertrauens und der gegen-
seitigen Hinneigung, unter Menschen, welche nicht die Sorge haben,
Statistiken iiber Gewinn und Verlust der ihnen gehtrenden Herde auf-
zustellen, sondern die sich bemiihen, Verbindungswege aufzufinden,
immer tiefere Beriihrungen zu schaffen, die Geister und Herzen in Ver-
trauen und Liebe einander nahezubringen® (J 1926, 117).

,Ob Orientalen oder Anglikaner oder auch Protestanten, alle, welche
wiedergeboren sind durch das Wasser der Taufe, gehoéren zur heiligen
Kirche, und darum haben sie, trotzdem sie dem sichtbaren Zentrum
ferne stehen, ein striktes und besonderes Recht auf unsere Liebe. An
der gegenseitigen Liebe erkennt man die wahren Jiinger Christi. Erin-
nern wir uns daran, dass durch Mangel an Liebe die Spaltungen ent-
standen sind. Stellt die Liebe zwischen den Kirchen wieder her und
ihr habt den Weg des Herrn bereitet* (J 1927, 379).

y, Wir suchen nicht eine fiussere Eroberung, eine kalte und formelle
Hierarchenherrschaft, wir arbeiten nicht fiir die Union auf dem Papier,
die statistische Union, sondern fiir die Union in Christus, die Union
in unserm Gott, welcher Liebe ist. Und je mehr wir diese Liebe in
unseren Worten und vor allem in unsern Taten zeigen werden, desto
eher wird jener Tag der Einigung kommen, der sich auf sie griindet.
Lasst uns den leidenden Orient lieben, wie wir nur einen leidenden
Bruder lieben. Lasst uns verstehen, mit leiden, bewundern, helfen*
(J 1926, 275 f).

In diesem Geiste der reinen Liebe arbeiten die Patres
unionis ganz positiv an einer inneren Verstindigung. Jede
Proselytenmacherei wird von ihnen scharf verurteilt (J 1926,
991f.). Sie sind davon iiberzeugt, dass jedes ,Abzielen auf iso-
lierte Eroberungen der Anniherung der Kirchen iiberaus
schédlich ist* (J 1927, 8). Um ihre Verurteilung des Proselytis-
mus zu bezeugen, gehen sie sogar so weit, dass sie orthodoxen
Christen die Teilnahme an ihren Gottesdiensten nach dstlichem
Ritus nur dann gestatten, wenn diese eine schriftliche Erlaubnis

von ihrem zustindigen Pfarrer beibringen (J 1927, 312).



A - S

Wie das Haschen nach Einzelkonvertiten, so verwerfen die
Einigungsmonche auch jede Kollektiv-Union, die nichts anderes
bezweckt als eine willentliche Unterwerfung unter die Zentral-
autoritit und eine Machtstirkung der einen Universalkirche,

s»(Andere Prediger der Wiedervereinigung) denken nur an eines:
fiir eine diktatorische Gewalt den iusseren Gehorsam der Willen zu
erlangen. Dieses Streben nach der Einigung der Kirchen, das aus
einem zentralistischen Geist fliesst, der nur den eigenen Schafstall er-
weitern will, um eine neue Schar von Gewissen in der eigenen Diszi-
plin zu verschlingen, diese imperialistische Auffassung der religivsen
Einigung, die von unseren getrennten Briidern so verabscheut wird,
darf nie die der wahren Einigungsapostel sein. Es gibt nur eine Lehre,
kraft deren wir die Idee der Kirche denken kdnnen, wenn wir sie iiber-
haupt in ihrer ganzen Tiefe und in ihrem ganzen Reichtum denken
wollen, das ist die Lehre von der Kirche als dem mystischen Leib
Christi. Die Arbeit fiir die Einigung der Kirchen muss getragen sein
von dem Wunsche, dem mystischen Leib Christi die Fiille seines Reich-
tums und seines L.ebens und den Glanz seiner sichtbaren Einheit zu
geben® (J 1926, 119).

In dieser weiten, ganz innerlichen Haltung arbeiten die
Patres unionis an ihrem hohen Ziel. Jede Polemik gegen die
Anschauungen und Institutionen der getrennten Christen (von
der die apologetische Literatur und die Presse des romischen

Katholizismus vielfach tiberstromt) bleibt vollstindig verbannt.

»Die Monche der Einigungsarbeit enthalten sich jeder Wertung,
sobald sie von Kritik an unseren getrennten Briidern gefdrbt er-
scheinen konnte . . . Nichtkritisieren bedeutet freilich keineswegs ein
Anerkennen des Irrtums. .. Aber es kann nicht von Nutzen sein, schmerz-
liche Wunden aufzureissen; als gute Christen, als wahre Apostel der
Einigung konnen und miissen wir mit dem Mantel der Verschwiegen-
heit alles bedecken, was andere Glieder unserer grossen Familie, sogar
Glieder, die augenblicklich weit entfernt sind, frafres nostri absentes,
Unannehmlichkeiten, Angriffen wund Gefahren aussetzen konnte“
(J 19217, 2 £).

Trotz dieser entschiedenen Betonung der briiderlichen Liebe,
trotz der Ausschliessung aller Kritik, erblicken die Einigungs-
ménche ihr Ziel nicht in einer {iberdogmatischen Kirchenfédera-
tion, in einem Stockholmer Life and Work-Ideal, sondern in einer
organischen Einigung mit der romischen Kirche unter voller
Anerkennung ihrer Zentralautoritit und liickenloser Bejahung
ihrer Glaubenslehren.

»,Soll die Bewegung zur Einigung der Kirchen eine opportunistische
Verstindigung zum Ziele haben, ein Kartell, das die trennenden Dog-
men vergisst, . .. eine Vereinigung von im Grunde einander fremden
Kirchen, gegriindet allein auf freundschaftliche und briiderliche Be-
ziehungen? Oder . . . handelt es sich fiir uns darum, fiir unsere meist
angegriffenen Dogmen weniger massive und weniger eckige Dar-



— 89 —

stellungen, geschmeidigere und gefilligere Formen zu finden? die
Wahrheiten, die unseren getrennten Briidern widerstreben, zu ver-
schweigen oder auf ein Minimum herabzudriicken, um jeden Preis die
Vereinigung aller Christen zu verkiinden? . . . Offenbar nichts davon;
sondern um eine aufrichtige, ehrliche, vollstindige Darlegung der
ganzen Lehre, um eine riickbaltlose Unterwerfung unter die Anun-
weisungen der kirchlichen Autoritit, um ein unverkiirztes Bekenntnis
des Glaubens auf beiden Seiten. Jede Annéherung, welche auf Kosten
von Konzessionen in der Lehre, geschickten Verheimlichungen oder
zweideutigen Formeln erfolgte, jede von irgendwelchen politischen
Tendenzen geleitete Aktion . .. wire schlimmer als die Trennung*
(J 1926, 6; zit. 1928, 85).

So wenig also diese weitherzigen Benediktiner zu dogma-
tischen Konzessionen bereit sind, so sind sie doch tiberzeugt,
dass sie durch Aufzeigung des romisch-katholischen Lehrsystems
in seiner Ganzheit bei den getrennten Christen manche Anstosse
beseitigen konnen, die aus der isolierten Betrachtung bestimmter
Dogmen sich ergeben.

»Eine solche dogmatische Wahrheit, die fiir unsere getrennten
Briider vollig unverstindlich und unannehmbar ist, wird aufhéren,
ihren Anstoss zu erregen und schliesslich ihre Zuneigung erwecken,
wenn sie in ihren historischen und traditionellen Kontext gestellt ist,
befreit von den zeitgeschichtlichen Konflikten, die sie in den Augen
unserer Briider entstellt haben, harmonisiert und proportioniert mit
dem Ganzen der Lehre, ausgeglichen mit den neuen Forderungen.
Doch eine solche Anpassungsarbeit ist nicht die Arbeit eines Tages
und einer Generation® (J 1927, 6).

Die Patres unionis wenden diesen Grundsatz besonders auf
die vatikanischen Dogmen an. Dom Beauduin ist der Ansicht,
dass die vatikanischen Definitionen tiber den Primat und die
Unfehlbarkeit des Papstes nicht das Ganze der romisch-katho-
lischen Lehre von der Kirche darstellen. Er weist darauf hin,
dass das offizielle Projekt in Kapitel 8, 9 und 10 die ganze Lehre
vom Episkopat darlege. Wegen des drohenden Kriegsausbruchs
sei jedoch sogleich Kapitel 11 von der pépstlichen Gewalt be-
handelt worden; der Abbruch des Konzils habe die Definierung
der noch unbehandelten Gegenstinde verhindert (J 1928, 93 f.).
Aus den hochst bedeutsamen Darlegungen von Don Beauduin
kann man entnehmen, dass er in den vatikanischen Definitionen
der pipstlichen Gewalt, die er vollstindig bejaht, doch nur ein
dogmatisches Fragment erblickt, das nach Erginzung und Ver-
vollstindigung schreit. Nach seiner Anschauung, die iibrigens in
den liberalen Kreisen der romischen Kirche keineswegs selten an-
zutreffen ist, erhalten die Dogmen von der péipstlichen Suprematie
nur dann ihren vollen Sinn, wenn sie im Lichte der — aller-



g o

dings noch nicht ausdriicklich definierten — kirchlichen Lehre
von der gottlichen Einsetzung des Episkopats betrachtet werden.

»wenn man seinen Glauben an den géttlichen Rechtsprimat des
romischen Papstes gemiiss der Entscheidung des vatikanischen Konzils
bekriftigt, so muss man in gleicher Weise die korrelativen Wahrheiten
bekriftigen, welche wir nach dem Vorwurf unserer getrennten Briider
in den Schatten gestellt haben: die hochste und unfehlbare Autoritiit
der 6kumenischen Konzile; den gottlichen Ursprung und die gittliche, und
cwar nicht abgeleitete, sondern ordentliche Jurisdiktion der Gesamtheit der
Bischofe, welche Nachfolgerin des Apostelkollegiums ist® (J 1926, 173).

In romisch - katholischen Kreisen trigt man sich mit der
Hoffnung, dass bei der Fortsetzung des vatikanischen Konzils
die Lehre vom Episkopat, die 1870 nicht mehr behandelt wer-
den konnte, dogmatisch definiert werde und dass durch diese
Definition das Gleichgewicht zwischen pépstlicher und bischof-
licher Vollmacht, das durch die einseitige Definition der Papal-
gewalten gestort ist, wieder hergestellt werde. Dariiber hinaus
halten die Patres unionis es fir moglich, dass eine authentische
Interpretation der vatikanischen Dogmen durch ein 6kumenisches
Konzil ihnen den Stachel nehmen konnte, den sie jetzt fiir alle
ausserhalb Roms stehenden Katholiken besitzen.

»Fir uns sind die Entscheidungen des vatikanischen Konzils un-
verdnderlich .... Ohne Zweifel sind die Konzile und der oberste Prie-
ster selbst wie wir durch die dogmatischen Entscheidungen des vati-
kanischen Konzils gebunden. Aber wenn die Kirche ihre Lehre nicht
dndern kann, so kann sie dieselbe authentisch auslegen, besonders
geeignete Formeln finden, um ihre unverénderliche Lehre auszudriicken.
In diesem Sinne schreitet die Lehre fort, ohne zu wachsen, entwickelt
sie sich, indem sie sich gleich bleibt* (J 1927, 449 f.).

,Ohne Zweifel eignet den Entscheidungen des hochsten Lehramts
ein objektiver und absoluter Wert. Aber ohne irgendwie ihren irre-
formablen Charakter abzuschwéchen, hat man nachtriglich lehrhafte
Erliuterungen ins Auge zu fassen, die den Geistern und der neuen
Denkweise besser angepasst sind. Nichts steht dem im Wege, dass
ein kiinftiges allgemeines Konzil in der Form der authentischen Aus-
legung auf frithere dogmatische Entscheidungen zuriickkommt . ...
Durch &hnliche Erlduterungen (wie die neuen Formulierungen des
Konzils von Florenz iiber den Ausgang des heiligen Geistes gegen-
iiber den Definitionen des Konzils von Lyon) kénnen die Entschei-
dungen des tridentinischen und des vatikanischen Konzils in neues
Licht geriickt werden, und was heute als ein uniiberwindliches Hin-
dernis erscheint, das kann durch geduldige Bemiihungen gegenseitigen
Verstehens im Geiste der Aufrichtigkeit, Zuneigung und Liebe den
Weg bahnen zu friedlichen Anderungen der Blickweise (échanges de
vue pacifigues) (J 1927, 7 f.).

So korrekt diese Stellung der Patres unionis zum Vatikanum
vom Standpunkt der romischen Lehre aus sein mag, so offen-



s Ol ==

bart sie doch eine véllig neue geistige Haltung. Sie zeigt, welch
tiefes Verstindnis die Kinigungsapostel den Einwinden der
Orthodoxen und Anglikaner gegen die vatikanischen Dogmen
entgegenbringen. Nicht minder bedeutsam und iiberraschend
als diese Stellungnahme in den schwierigsten dogmatischen
Fragen ist die Haltung, welche die Einigungsmonche in den
praktischen Fragen des Ritus und der Disziplin einnehmen.
Sie sind erklirte Gegner jenes Panlatinismus, der ein nicht
minder grosses Hindernis der Wiedervereinigung ist als die
Dogmatisierung der piipstlichen Suprematie. Ihre Losung lautet:
»de délatiniser, de déslaviser, de débyzantiniser, en un mot de
dénationaliser la conception essentielle du christianisme® (J 1928, 89).
Dabei konnen sie sich auf die Worte Benedikts XV. berufen :
»Die Kirche Christi ist weder lateinisch, noch griechisch, noch
slavisch, sondern sie ist katholisch*?). Sie berufen sich ferner
auf Papst Leo XIII., der in seiner Enzyklika Orientalium digni-
tas vom 30. 11. 1894 und in einem Motu proprio vom 19. 3. 1896
die sorgféltige Bewahrung und Disziplin der Orientalen ein-
schéirft und gegen jeden lateinischen Missionar, der die Orien-
talen zum lateinischen Ritus iiberzufiihren sucht, die Suspension
ausspricht (J 1926, 5, 135). Sie versichern feierlich: ,,Eine La-
tinisierung unserer getrennten Briider ist weder heute noch
morgen beabsichtigt . . .. Die Kirchen vom byzantinischen Typus
bleiben absolut, was sie sind und wo sie sind. Wir bringen den
liberlieferten Einrichtungen und Briuchen der getrennten Kirchen
dieselbe Schiitzung entgegen wie den unsrigen® (J 1926, 5). Ja,
sie gehen noch weiter, indem sie sogar davor warnen, die
abendlindische Theologie den orientalischen Kirchen aufzu-
driangen.

,Es hiesse, in den Irrtum des Latinismus verfallen, wollte man
den Orientalen unsere philosophischen und theologischen Systeme auf-
erlegen, welche sich bemiihen, fiir unser lateinisches Gehirn die katho-
lische Lehre in volles Licht zu riicken. Die orthodoxe Theologie
hat nie Geschmack gehabt an der scholastischen Spekulation und zieht
es vor, sich in die katholische Lehre zu vertiefen, wie sie in der hei-
ligen Schrift und in der Tradition der Viter und der Konzilien lebt®
(J 1926, 7).

In der Irénmicon - Collection ist eine hochbedeutsame Schrift
des byzantinischen Priesters Cyrill Korolewski erschienen, der

) Motu proprio Dei Providentia, 1.5.1917, 4.4.8. IX 530 (J 1926, 6;
1928, 89).



—_ 92

in Rom als Konsultor der orientalischen Kongregation wirkt?).
Diese Schrift ist zwar auf die personliche Verantwortung des
Verfassers hin erschienen (sie trigt auch keine kirchliche
Druckerlaubnis) und kann nicht ohne weiteres als offizielle
Programmschrift der Irénicon-Monche bezeichnet werden. Aber
im wesentlichen deckt sich die Auffassung des Verfassers mit
den Grundsiitzen, die im Irénicon allenthalben ausgesprochen
sind. Die Schrift ist eine Anklage gegen das System der Unia-
tenkirchen, wie sie in dieser Schirfe seit dem berithmten Ar-
tikel des Prinzen Max von Sachsen, der bald einem kurialen
Autodafé zum Opfer fiel?), nicht mehr ausgesprochen worden
ist. Er zeigt, wie seit der Eroberung Antiochiens durch die
Kreuzfahrer die romische Hierarchie die ostliche Kirche zu
latinisieren begann3) und wie erst die neueren Pépste die Eigen-
art der o¢stlichen Kirchen zu schiitzen begannen, wobei freilich
ihre praktischen Anweisungen ,beinahe toter Buchstabe“ blie-
ben, da sie durch die Latinisierungsbestrebungen der lateini-
schen Missionare stindig durchkreuzt wurden. Das Mischgebilde
des Uniatismus ist nach Korolewski eine Verleugnung der katho-
lischen Grundsétze zugunsten eines lateinischen Partikularis-
mus, darum das schwerste Hindernis fir eine Union der ortho-
doxen Kirche mit Rom. Nur durch seine radikale Nieder-
kampfung ist es nach seiner Anschauung moglich, das Ende
des west-ostlichen Schismas zu beschleunigen. Dieser mutige
Vorstoss von P.Korolewski gegen den Latinismus und Uniatis-
mus ist von weittragender Bedeutung fiir das Einigungswerk.
Wenn es den Patres unionis vergonnt wére, diese Grundsitze
konsequent durchzufiithren, so wire damit ein Hindernis der

Y L'uniatisme: définition, canses, effets, étendue, dangers, remédes, Amay-
sur-Meuse 1927.

?) Pensées sur la question de U'nnion des églises, Koma e l'oriente, 1910,
abgedruckt bei Baronin Natalie Uexkiill, Kome ef l'orient, Documents, Berlin
1912, S. Heiler, Evangelische Katholizitiat 1926, 317 ff.

%) Ein Dekret Innozenz IV. (1254) ist die Geburtsstunde des ,Uniatis-
mus¥, den Korolewski scharf von der wirklichen Union unterscheidet, und
den er als ,Bastardgebilde“ zwischen abendlindischem und morgenlindi-
schem Kirchentum verwirft. Jenes Dekret bildet die Grundlage fiir die
Instruktionen Clemens VIII. Erst Benedikt XIV. schuf eine Milderung der
Latinisierungsdekrete; Pius IX. beschriinkte sie weiter, bis schliesslich
Leo XIII. 1894 mit der uniatischen Politik brach und ganz neue Richt-
linien gab. Unter Benedikt XV. fielen die letzten Beschriinkungen. Pius XI.
schreitet auf den von Leo XIII. und Benedikt XV, eingeschlagenen Wegen
weiter fort.



— 93 __

Wiedervereinigung aus dem Wege geschafft, das nicht geringer
ist als das der vatikanischen Dogmen.

Die Einigungsmoénche wenden jedoch den Grundsatz: ,,Katho-
lisch und Lateinisch sind nicht identisch“ nicht nur auf die
alten Kirchen des Ostens an, sondern auch auf die angli-
kanische Kirche. Schon einer der romisch-katholischen Teil-
nehmer der Mechelner Besprechungen hatte hervorgehoben,
dass eine Vereinigung der anglikanischen Kirche mit der romi-
schen keineswegs eine Absorption der ersteren durch die letztere
bedeuten diirfe (CM 36). Denselben Gedanken vertreten die
Patres unionis. IThre Formel fiir die Versshnung beider Kirchen
lautet: ,,Large autonomie interne et fidéle communion romaine.“ Da-
rum treten sie auch fiir den Patriarchencharakter des Erz-
bischofs von Canterbury ein (J 1926, 267 ff.).

Die Weitherzigkeit, Verstindnisfiahigkeit, Vornehmheit und
Liebe, die das Wirken der benediktinischen Einheitsapostel
auszeichnet, fand ein begeistertes Echo auf Seite der Ortho-
doxen und Anglokatholiken. In tiberraschend kurzer Zeit ge-
wannen sie das unbedingte Vertrauen zahlreicher ausserhalb
der romischen Gemeinschaft stehender Katholiken. In der Tat
ist ihre demiitige Einigungsarbeit und die vollig selbstlose
irenische Gesinnung, in der sie diese Einigungsarbeit tun,
etwas Einzigartiges in der Geschichte des neueren rémischen
Katholizismus, ja auch etwas Einzigartiges in der 6kumenischen
Bewegung der Gegenwart. Kein ausserrémischer dkumenisch
fiilhlender Christ wird die Spalten des Irénicon, das seinem
Namen volle Ehre macht, ohne tiefe Ergriffenheit und reichen
Gewinn fiir die eigene Einigungsarbeit lesen konnen.

Das Werk der Patres unionis schien im Zusammenhang mit
der Wirksamkeit des Kardinals Mercier dazu bestimmt zu sein,
den Ausgangspunkt fiir eine umfassende Verstindigung der
ausserréomischen Christen mit dem apostolischen Stuhle zu sein.
Da legte sich tiber Nacht ein gefihrlicher Reif iiber die zarten
Frihlingsknospen. Die Enzyklika Mortalium animos bedeutet
zwar nicht die vollstandige Zerstérung dieses wunderbaren
Werkes, aber sie raubt ihm doch den grandiosen Sehwung und
lihmt seine Wirkungsmacht auf die Aussenstehenden. Eine gleich-
zeitige romische Verfiigung schrinkte auch &usserlich diese
Wirksamkeit ein, indem sie das Arbeitsfeld der Einigungsmonche
auf die russischen Christen begrenzte und ihre Tiatigkeit strenger



SRR 7. S

Kontrolle unterwarf?!). In der Marz-Aprilnummer des Irénicon
ist diese Beschrinkung bereits durchgefithrt. Roma locuta, causa
finita . . .

III.

Am Fest der Erscheinung des Herrn dieses Jahres, just an
dem Tage, da Lord Halifax hoffnungsfroh das Vorwort zu sei-
ner Schrift iiber die Mechelner Besprechungen schrieb, erschien
die Enzyklika Pius XI. de wvera religionis unitate fovenda, die
nach den Anfangsworten Mortalium animos zitiert wird?®). Sie
enthilt die Stellungnahme.des obersten Hirten der romischen
Kirche zum ganzen Einigungsproblem. Sie lisst alle 6kumeni-
schen Bestrebungen der Gegenwart an unserm Auge voriiber-
ziehen — ohne jedoch irgendwelche Namen zu nennen —, charak-
terisiert dieselben mit wenigen Strichen und spricht tiber sie
in den unvergleichlich wuchtigen Formeln des klassizistischen
Kuriallateins die Verdammung aus.

Der erste Einigungsversuch, welcher dem pépstlichen Ur-
teilsspruch verfillt, ist der umfassendste, wie er auf den ,Welt-
kongressen fiir freies Christentum und religiosen Fortschritt“
zutage trat®). ,Dabei lddt man zur Diskussion unterschiedslos
heidnische Teilnehmer aller Art ein, ferner Christusglaubige,
endlich auch solche Personlichkeiten, die von Christus leider
abgefallen sind oder seine gottliche Natur und Sendung schroft
und beharrlich leugnen“ (E 6 f.). Man denkt unwillkiirlich an
den Berliner Weltkongress (1910), an dem Brahmanen und
Sikh, Muslime und Buddhisten sich mit liberalen Protestanten

) Unter ausdriicklicher Zustimmung des Papstes traf die Sacra Con-
gregatio pro ecclesia orientali folgende Entscheidungen: ,Die Arbeit der
Monche (von Amay) erstreckt sich nur auf das russische Volk, jedoch nicht
auf die iibrigen Dissidenten im Orient und Okzident.* ,,Der Prior des
Klosters hat nur fiir die Monche zu sorgen, die im Kloster von Amay ein-
geschrieben sind.* ,Der Prior, die Ménche und ihre Arbeit sind abhiingig
von dem Abt in Lowen sowie von dem Abt, der jeweils der belgischen
Provinz vorsteht, gemiiss den Ordenskonstitutionen.* ,Kiinftig sollen das
Kloster in Amay, sein Prior, die Ménche und ihre Arbeiten jeglicher Arb
der piipstlichen Kommission fiir Russland unterstehen und unterstellt bleiben
(subiecti erunt et manebunt).”” Acta Apostolicae Sedis XX 1928, 26 f.

?) Pius XI.,, Rundschreiben iiber die Foérderung der wahren Einheit

der Religion, autorisierte Ausgabe, lateinischer und deutscher Text, Frei-
burg 1928 (Zit. E).

%) Erzbischof Soderblom bezieht diesen Abschnitt irrtiimlich auf die
Kirchenkonferenzen von Stockholm und Lausanne, s. Kritische Stimmen
zum pépstlichen Rundschreiben iiber die Einigungsfrage der Kirchen. Ber-
lin 1928, 16.



— 95

und modernistischen Katholiken in einer grossen Einheit ver-
banden. Man denkt an den Augenblick, da der greise Pere
Hyazinthe Loyson der aus allen Religionen und Konfessionen
sich zusammensetzenden Versammlung das Vater Unser vorbe-
tete. Der Papst sieht in solchen Veranstaltungen eine Apotheose
cines religionsgeschichtlichen Relativismus, der alle Religionen
als ,gleichmiissig berechtigte Ausserungen“ eines religiosen
Urtriebes ansehe, und der notwendig in ,Naturalismus und
Atheismus“ enden miisse (E 6 f.).

Die zweite Einigungsbemiihung, die dem pépstlichen Ana-
them verfillt, ist das Stockholmer Ideal von Life and Work,
der Versuch einer Einigung aller Christen unter dem Liebes-
gebot des johanneischen Jesus: ,,Daran wird jedermann erken-
nen, dass ihr meine Junger seid, so ihr Liebe untereinander
habt“ (Joh. 13, 85), der Zusammenschluss der ganzen Christen-
heit in einem Kirchenbund zum Kampf ,gegen die Seuche der
Gottlosigkeit. Der Papst verleiht diesen Vertretern einer Einigung
auf dem Boden des praktischen Christentums den Namen ,,Pan-
christiani, ein Terminus, der zuerst vor einigen Jahren von
einem Pariser Zeitungsberichterstatter gebraucht worden war und
der tiber den Umweg jesuitischer Artikel Eingang ins kuriale Voka-
bularium gefunden hat. Pius XI. erhéht in diesem Abschnitt seine
warnende Stimme im Hinblick auf die weite Verbreitung dieser
Bestrebungen und auf den Anklang, den sie in romisch-katho-
lischen Kreisen gefunden haben (E 8 f.; vgl. 16 f.). Seine Kritik
der Stockholmer Bewegung stiitzt sich vor allem darauf, dass
der ,Apostel der Liebe“ St. Johannes das Prinzip der dogma-
tischen Exklusivitiit verkiindet habe: ,So jemand zu euch
kommt und bringt diese Lehre nicht, den nehmt nicht ins Haus
und griisset ihn auch nicht“ (2. Joh. 10). , Die Liebe ruht auf
dem reinen und echten Glauben als ihrem Fundament“ (E 20 f.).

Die dritte Form der o6kumenischen Arbeit, die der Papst
missbilligt, ist die Faith-and-Order-Bewegung, die in Lausanne
am méchtigsten in Erscheinung getreten ist. Die Vertreter dieser
Richtung sehen nach seiner Meinung die eine Kirche als ein
noch unerreichtes, hehres Zukunftsideal an, das erst durch
gemeinsame Arbeit allméhlich zu verwirklichen sei. Sie such-
ten unter Ubergehung aller trennenden Unterschiede ein ,Glau-
bensgesetz zu formulieren, ,in dem alle sich gegenseitig als
Briider mehr fiihlen als erkennen konnten“. Hier wird, wiederum



ohne Namennennung, Bezug genommen auf die Einladung der
romischen Kirche zu den Faith-and-Order-Konferenzen, ja auch
auf den Vorschlag von Bischof Brent, dass der Papst den Vor-
sitz der Weltkonferenz tibernehmen solle. Dabei verhehlt
Pius XI. nicht sein Befremden dariiber, dass auf diesen Ta-
gungen die romische Kirche nur als gleichberechtigte Partnerin
anerkannt worden wire (E 14 ff.).

Die vierte Gruppe, auf welche die Enzyklika anspielt,
sind die Anglokatholiken, die wohl an dem fragmentarischen
Charakter des Protestantismus Kritik tiben und die rémisch-
katholische Lehre und Ubung sich in vielem zum Vorbild neh-
men, aber den pipstlichen Jurisdiktionsprimat als Abweichung
vom Evangelium zuriickweisen und dem Papst nur einen
Fhrenprimat zubilligen oder ,eine Vollmacht, die sich nicht
aus gottlichem Recht, sondern irgendwie aus dem iiberein-
stimmenden Urteil der Glaubigen herleitet* (E 16 f.). Die angli-
kanischen Darlegungen in Mecheln hat der Papst im Auge,
wenn er den Unterschied zwischen ,grundlegenden® und ,nicht-
grundlegenden* Glaubensstiicken (capita fidei fundamentalia et
non fundamentalia) verwirft und demgegeniiber betont, dass die
unbefleckte Empfangnis Mariens genau so geglaubt werden miisse
wie das Geheimnis der heiligen Dreifaltigkeit und die Unfehlbarkeit
des Papstes ebenso wie die Menschwerdung Christi (E 24 f.)Y).

Diesen vierfachen FKinigungsversuchen stellt der Papst
die romische Auffassung von der Wiedervereinigung in aller
Deutlichkeit gegeniiber. Die Einigung kann einzig und allein
darin bestehen, dass die dissidentes ,zur einen wahren Kirche
Christi zuriickkehren, von der sie ungliicklicherweise einst ab-
gefallen sind“ (E 26 f.), d. h. dass sie sich zum apostolischen
Stuhl, der ,radix et matriz der katholischen Kirche¥, zur
»,Mutter und Lehrerin aller Gldubigen“ hinwenden, — die ,Auto-

1) Von dieser Zensur werden freilich auch manche rémisch-katholische
Theologen getroffen, so Prof. A. Janssens, der Lord Halifax gegeniiber er-
klart hatte: ,Dass Christus Gott ist, das ist ein fundamentales, ja, das fun-
damentale christliche Glaubensdogma. Die Unfehlbarkeit des Papstes hin-
gegen hat eine wirkliche Entwicklung, einen Lehrfortschritt durchlaufen.
Sie ist in den drei ersten Jahrhunderten nur /mplicite festgehalten worden,
ist spiter bezweifelt worden, und zwar bis zum vatikanischen Konzil. In
diesem Sinne ist sie keine fundamentale Glaubenslehre, denn Fundamen-
tales lisst keine Entwicklung zu. Quod non fuit cb initinm doctum et wniver-
saliter creditum, non pertinet ad Christianae fidei fundamenta.* Viscount Hali-
fax, Further considerations on behalf of reunion, 1923, 58.



ey O sem

ritit des Petrus und seiner Nachfolger gehorsam anerkennen
und annehmen® und sich dem magisterium und regimen des
Stellvertreters Christi unterwerfen (E 16 f., 28 f.). Einzig und
allein in diesem Sinne diirfen die rémischen Katholiken fiir
die Einigung der Christen wirken, und darum ist es ihnen
strenge untersagt, sich an den ausserromischen Einigungs-
bestrebungen irgendwie zu beteiligen (E 18 f., 26 f.).

Der Papst verkiindet jedoch nicht nur, dass die romische
Kirche die eine Kirche Christi sei, ausser welcher es ,keine Hoff-
nung fir Leben und Heil“ gebe (E 28 f.), er sucht diesen An-
spruch auch des ndhern zu begriinden. Diese Begriindung besteht
in jener einfachen, logischen Deduktion, welche den rémischen
Katholiken schon in der elementaren Katechese eingehimmert
wird: Gott hat sich in Christus geoffenbart, darum ist der
Mensch verpflichtet, ,diese Offenbarung absolut zu glauben
und seinem Befehl unbedingt zu gehorchen“. Damit wir aber
beides tun konnen, hat Christus seine Kirche auf Erden ein-
gesetzt, und zwar als einzige Kirche und als societas perfecta.
Diese so wunderbar begriindete Kirche durfte nicht erléschen,
sie musste dieselbe bleiben fiir alle Zeiten, sie musste die Offen-
barungswahrheit unversehrt und irrtumslos weiteriiberliefern
durch ein unfehlbares Lehramt. Dieses Lehramt wird stindig
ausgetibt durch den Papst und die mit ihm in Gemeinschaft
stehenden Bischofe, doch kann es auch zur Zurtickweisung von
hiretischen Irrtiimern notwendig sein, feierliche Glaubensent-
scheidungen zu verkiinden. Diese sind jedoch nichts Neues,
sondern eine Enthiilllung des im depositum fidei implicite be-
schlossenen Wahrheitsinhaltes (E 10 ff., 18 ff.).

Der Papst beschliesst seine Darstellung, Begriindung, For-
derung und Warnung mit dem innigen Wunsche, dass ihm das
gelingen moge, ,was seinen vielen Vorgidngern nicht zuteil
wurde“, dass er ,mit viiterlichem Herzen die Schne umarmen
dirfe, die leider durch ein unheilvolles Zerwiirfnis sich von
ihm getrennt haben“ (E 28 ff.).

Wer mit den Aktenstiicken der pépstlichen Hierarchie ver-
traut ist, wird in diesem Rundschreiben des jetzigen Papstes
nichts Neues und Befremdendes entdecken. Sprache und Ge-
danken sind dieselben, wie wir sie seit einem Jahrtausend von
der Cathedra Petri vernehmen: dieselbe Unpersonlichkeit und
Farblosigkeit des Stils, dieselbe Ausschliesslichkeit, Héarte und

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1928, 7



— 98 —

Unerbittlichkeit der Grundsitze. Uberraschend und befremdend
ist nur zweierlei, dass diese Grundsiitze aus dem Munde eines
edlen und liebenswiirdigen Papstes kommen, der sich die
Wiedervereinigung der Kirchen zum Lebensziel gesetzt hat,
und ferner, dass die Verkiindigung dieser Grundsitze das Echo
des apostolischen Stuhles ist auf das Rufen und Flehen jener
Christen, die, vom heiligen Geist ergriffen, fir die sichtbare
Darstellung des einen unsichtbaren Leibes Christi beten und
arbeiten.

»In dieser Enzyklika spricht nicht das Herz des Papstes”,
dusserte ein Franziskanerpater. Wie ganz anders, wie mensch-
lich und christlich redete Pius XI., wenn er, unbeengt von der
pontifikalen Amtssprache, seinem Herzen freien Lauf lassen
konnte. Ein schwedischer Pfarrer, der unmittelbar vor der
Stockholmer Konferenz eine halbstiindige Audienz bei ihm hatte,
erzihlte dem Schreiber dieser Zeilen, mit welcher Herzlichkeit.
und Wirme der Papst seine Anteilnahme an diesem Einigungs-
werk bekundete und wie er es mit seinen aufrichtigen Segens-
wiinschen begleitete. Jener lutherische Pfarrer schied von dem
obersten Hirten der romischen Kirche nicht minder begeistert
als der greise anglikanische Edelmann. Aber nicht nur bei
Privataudienzen, auch bei grosseren Empfiangen redete Pius XI.
iber die Einigung ganz anders, als in diesem Amtsschreiben.
Wir glauben, einen der Patres unionis zu héren, wenn wir aus.
einer Ansprache des Papstes an die katholische Universitits-

vereinigung vom 10. Januar 1927 die Worte vernehmen:

oFiir die Einigung ist ¢s vor allem notwendig, sich zu kennen und
zu lieben. Sich zu kennen, weil man sagen kann, dass, wenn das
Einigungswerk so oft fehlgeschlagen ist, diese Fehlschlawe grossenteils
darauf beruhen, dass man sich auf belden Seiten nicht l\annte Wenn
es gegenseitige Vorurteile gibt, miissen diese Vorurteile fallen. Diese
Irrtiimer und Zweideutigkeiten, die unter den getrennten DBriidern
gegen die katholische Kirche bestehen und immer wiederholt werden,
scheinen so unglaublich. Aber andererseits hat auch bisweilen den
Katholiken die rechte Schiitzung ihrer Pflicht gefehlt, und weil die
Kenntnis mangelhaft war, fehlte auch die briiderliche Liebe. Weiss
man alles, was wertvoll, gut und christlich ist in diesen Fragmenten
der alten katholischen Wahrheit? Die getrennten Stiicke eines gold-
haltigen Gesteins sind selber goldhaltig. Die ehrwiirdigen Kirchen des
Orients haben eine an sich so verehrungswiirdige Heiligkeit bewahrt,
dass sic nicht nur unsere Achtung verdienen, sondern auch unsere
ganze Zuneigung* (J 1927, 20).
DPer Geo‘en%ata dieser personlichen Ausserung zu der offi-

ziellen Kundgebung springt in die Augen. Man fragt sich un-



— 099

willkiirlich : Ist dieses Rundschreiben #hnlich der Modernisten-
enzyklika ein t¢ravail de bureau'), ein Werk kurialistischer
Theologen und Politiker, dem der Papst nur seine Unterschrift
gegeben? Oder ist es einer extremen Partei von Kurialisten
und Jesuiten, die stets alles aufbietet, um liberale Aktionen
des Papstes zu verhindern, gelungen, den Papst zu einem Vor-
stoss gegen die okumenische Bewegung zu bestimmen? Solite
das pipstliche Aktenstiick dazu dienen, die weitherzige Arbeit
der benediktinischen Einigungsviter einzuschrinken, die offen-
bar den extremen Papalisten, vor allem am orientalischen In-
stitut in Rom, ein Dorn im Auge war? Hat die grosse Krise,
welche die anglikanische Kirche im Augenblick durchmacht
und in der sich ihre ganze innere katholisch-protestantische
Zwiespéltigkeit offenbart, vor der romischen Oberbehorde be-
wiesen, dass Verhandlungen mit der anglikanischen Kirche
aussichtslos sind? Und sollten deshalb die nach der Ausséhnung
mit Rom verlangenden Anglokatholiken durch eine energische
Sprache zur individuellen Konversion genétigt werden? Was
immer die kirchenpolitischen Beweggriinde der neuen Enzyklika
gewesen sein mogen, fest steht, dass sie der urspriinglich weiten
und wohlwollenden Haltung des jetzigen Papstes nicht ent-
spricht oder wenigstens ihr nicht Ausdruck zu verleihen ver-
mag. Fir alle jene, welche von dieser personlichen Haltung
des ]etmgen Papstes Kenntnis hatten, musste darum die Enzy—
klika eine Uberraschung und Enttiuschung bringen.

Nicht minder befremdend wirkt die Schroftheit der Enzyklika
angesichts der Achtung und Verehrung, welche die Fithrer der
verschiedenen Einigungsbestrebungen dem apostolischen Stuhl
erwiesen hatten. Sowohl die Triger der Faith-and-Order- wie
der Life-and- Work-Bewegung haben alles versucht, um die Be-
teiligung der rémischen Kirche zu erreichen. Der Vorsitzende
der Lausanner Konferenz war sogar soweit gegangen, dem
Papste die Abhaltung der Weltkonferenz in Rom vorzuschlagen
und ihm den Vorsitz anzubieten. Trotz der ablehnenden Haltung
des apostolischen Stuhles haben sich beide Konferenzen jeder
unfreundlichen Ausserung gegeniiber der romischen Kirche
enthalten. Im Gegenteil, Wilfred Monod, ein Nachkomme der
chedem von der romischen Kirche so verfolgten Hugenotten, hat
in seiner programmatischen Rede in Stockholm der abwesenden
1) W. Monod, Evangile ef liberté, 15. 2. 28,



— 100 —

Kirche Roms Worte aufrichtigster Liebe gewidmet!). Des-
gleichen haben dort Erzbischof Séderblom, Bischof Brent und
andere ihrer in Achtung gedacht und ihr Fernsein bedauert?).
Auf der Tagung des Stockholmer Fortsetzungsausschusses in
Bern erklirte Monod, der Griinder eines evangelischen Ter-
tiarenordens, feierlich: ,Wir haben in Stockholm die Abwesen-
heit der romischen Kirche bedauert; wohlan, lasst uns ihr heute
einen Platz bereiten in der Person des hl. Franziskus, des Friedens-

stifters.“ In Lausanne erklirte der anglikanische Bischof Manning:

»Obgleich die romisch-katholische Kirche sich nicht imstande fiihlte,
Vertreter zu senden, so wollen wir sie doch wissen lassen, dass unsere
Gefiihle ihr gegeniiber die der Liebe und Freundschaft sind und dass
es unser Wunsch ist, ihren Platz und ihr grosses Zeugnis in der Welt
fiir Christus voll in Betracht zu ziehen . . . Von dieser Versammlung
geht die Hoffnung aus, dass unsere romisch-katholischen Briider, Klerus
und Volk, ihre Gebete mit den unsrigen emporsenden mogen, dass diesc
Konferenz von dem geleitet werden moge, der betete, dass alle eins seien.“

Noblesse oblige heisst es schon im profanen Ehrenkodex.
Wieviel mehr hitte es das christliche Gebot der briiderlichen
Liebe erfordert, auf solche Hinwendungen zum apostolischen
Stuhl wenigstens in Worten der Liebe und Ermunterung zu
erwidern. Statt dessen hat es den Anschein, als wiirden die
aus bestem Willen kommenden Einigungsbemiithungen durch
die Enzyklika beinahe moralisch verdichtigt. Sie werden als
perniciose fallacie (,verderbliches Rinkespiel“), als illecebrae
blandimentaque (,Lockungen und Schmeichelworte“), ja geradezu
als ein malum (,Unheil*) gekennzeichnet; auch wird von einem
iactare et inflare(,sich gross und wichtig machen*) der Panchristiani
gesprochen (E 8 f.). Wem der Klang des Kuriallateins vertraut
ist, der wird diese Tadelworte nicht allzu tragisch nehmen;
sie gehéren dem seit Jahrhunderten feststehenden Sprachschatz
des pipstlichen Rom an, und man darf froh sein, dass nur so
relativ milde Termini aus ihm ausgewithlt wurden. Im iibrigen
ist es der ,kalte Zorn“ Roms, der nach einem kennzeichnenden
Worte Harnacks hier spricht. Wer jedoch nicht in das kuria-
listische Idiom eingeweiht ist — und von wie wenigen ausser-
romischen Christen und selbst Theologen kann man das sagen
— der muss sich natitirlich aufs schmerzlichste durch solche
Vorwiirfe verwundet fithlen. Dennoch kann man durch den
—WStockholmer Weltkonferenz, Amtlicher deutscher Bericht 1926,

130; Heiler, Evangelische Katholizitit 64.
%) A. a. 0. 216, 729; Heiler a. a. 0. 77, 107, 132.



— 101 —

Hinweis auf die Hérten des Kuriallateins den Ton der Enzy-
klika nicht entschuldigen. Wenn das omnia omnibus factus sum
das Prinzip der katholischen Hirtenfiirsorge ist, warum redet
dann der oberste Ilirte die missverstindliche Sprache ver-
gangener Zeiten, statt der allen verstdndlichen 6kumenischen
Sprache unserer Tage? Warum redet er nicht in der Sprache
der Patres unionis, die ein so lautes Echo jenseits der romischen
Kirche gefunden hat? Warum gebraucht er nicht die ,psycholo-
gische Methode®, die diese anwenden? Warum kniipft er nicht
an das Vorhandene an? ,Es hiesse“, schrieb einmal Dom Beauduin,
»sich seltsam tduschen . . ., wollte man in die Debatte mas-
sive, unverdauliche und einseitige dogmatische Darlegungen
mit dem Charakter eines Ultimatums werfen.* (J 1927, 6).

Das Betriiblichste an der Enzyklika ist die ungerechtfer-
tigte Schroftheit der Sprache. Doch zeigt sich in der pépstlichen
Beurteilung der ausserréomischen Einigungsbewegung auch eine
mangelnde Kenntnis der Tatsachen und eine Schiefheit der
Blickrichtung, die um so bedauerlicher ist, als dem apostolischen
Stuhle durch Vermittlung des Schweizer Nuntius ein eigener
Bericht von zwei romisch-katholischen Beobachtern der Lau-
sanner Konferenz zugegangen ist, Schon an sich ist nach den
Worten Dom Beauduins ,jeder Fortschritt zur religissen Eini-
gung notwendig ein Fortschritt nach Rom hin, der 6kumenischen
Institution par excellence* (J 1926, 171). Nur derjenige, der aus
Erfahrung weiss, wie tief verwurzelt und fast unausrottbar der
protestantische Romhass ist, vermag die Tragweite aller jener
Annaherungsversuche an die romische Kirche recht einzu-
schatzen. Das diplomatisch so erfahrene Rom handelt hochst
undiplomatisch und gegen sein eigenes Interesse, wenn es auf
diese Anniherungsversuche mit einem Ultimatum bedingungs-
loser Unterwerfung antwortet. Niemals werden durch eine so
unpsychologische Methode ausserromische Christen zur Aner-
kennung des Primats gefithrt werden.

Es wire jedoch unrichtig, nur von taktischer Ungeschick-
lichkeit zu sprechen; die Enzyklika weist auch intellektuelle
und religiose Schwichen auf, die freilich nicht der verehrungs-
wirdigen Personlichkeit des Heiligen Vaters, sondern dem tra-
ditionellen Kurialsystem zur Last fallen. Die Darstellung und
Kritik der okumenischen Bewegung wie die Begriindung des
romischen Absolutheitsanspruches offenbaren eine Armlichkeit



— 102 —

und Plumpheit, dass ein so romfreundlicher Einigungsapostel
wie Wilfred Monod die Enzyklika als eine bonne composition
de séminariste bezeichnet (Ewvangile et liberté, 15. 2. 1928). Wer
die geistige Grosse des romischen Katholizismus hochschéatzt,
kann schwerlich ein Gefiihl der Beschimung dariiber loswer-
den, dass der apostolische Stuhl den so bedeutenden Ausse-
rungen von Stockholm und Lausanne eine geistig so armselige
Apologie des romischen Standpunktes gegeniiberstellte, eine
Apologie, die sich, ndher besehen, in einem circulus vitiosus
bewegt. Wilfred Monod ironisiert diese Apologetik geradezu,
indem er ihren Gedankengang in den Worten ausspricht: ,Si
Je me trompais, je serais dans Uerreur, donc, jai raison.“

- Was jedoch noch schmerzlicher ist als diese intellektuelle
Unzulanglichkeit romischer Apologetik, das ist das vollige Feh-
len eines Schuldbekenntnisses in dem pépstlichen Rundschreiben.
Alle Schuld an der Spaltung der Kirchen wird den devii zu-
geschrieben, den Abwegigen, die von der wahren Kirche
abgefallen sind; die empirische rémische Kirche wird gleich-
gesetzt mit der Kirche schlechthin, ,der mystischen Braut
Christi, die im Verlauf der Jahrhunderte niemals befleckt wor-
den ist und auch nie befleckt werden kann“ (E 26 f.). Der
weitschauende Kardinal Wiseman hatte sich schon vor Jahr-
zehnten jenes beriihmte Wort Mohlers von dem Schuldbekennt-
nis als dem Treffpunkt der gespaltenen Kirchen zu eigen ge-
macht:

,Dies ist die Stelle, auf welcher einst Katholiken und Protestanten
in grossen Massen einander begegnen und die Hénde sich reichen
werden. Beide miissen schuldbewusst ausrufen: Wir alle haben gefehlt,
nur die Kirche ist’s, die nicht fehlen kann; wir alle haben gesiindigt,
nur sie ist unbefleckt auf Erden®?).

Die Stockholmer wie die Lausanner Konferenz haben ein
feierliches Schuldbekenntnis abgelegt — und wenn sie nichts
anderes als das getan hitten, so verdienten sie schon allein
deshalb einen Ehrenplatz in der Kirchengeschichte. Kardinal
Mercier hat in Mecheln ausdriicklich zugegeben, dass die
Schuld an der Kirchenspaltung keine einseitige sei. Zahlreiche
rechtgliubige romische Theologen geben den grossen Anteil
der Schuld zu, den die amtlichen Vertreter und die Glieder
der romischen Kirche an den beiden grossen Kirchenspaltungen
hatten. Ein Schuldbekenntnis aus dem Munde des Nachfolgers

1y Symbolik ® 853 f; J 1927, 198.



— 103 —

Petri, jenes Petrus, der selbst Busse getan. hat, wiirde gewiss
der kurialen Tradition widersprechen, aber es kime als das
erlosende Wort und wiirde mit einem Schlage eine Atmosphire
des Vertrauens erzeugen.

Aber nicht nur den Geist der Busse, sondern auch den
wahrhaft katholischen Missionsgeist vermissen wir in der Ab-
weisung der okumenischen Bestrebungen durch die rémische
Hierarchie. Gerade dann, wenn der romisch-katholische An-
spruch auf Absolutheit zutrife, miisste die romische Kirche
jede sich bietende Gelegenheit freudig begriissen, um den irren-
den Sohnen den Weg ins Vaterhaus zu weisen. Ist nicht Paulus
auf den Areopag gegangen und hat dort die Athener, ankniip-
fend an ihren vorhandenen Wahrheitsbesitz, die hochste Gottes-
offenbarung gelehrt? Und sind nicht die Glaubensboten der
romischen Kirche an den Hof eines Kaiser Akbar gegangen
und haben dort mit den Vertretern des Brahmanismus, Mazda-
ismus und Islam sich auseinandergesetzt? Warum soll es heute
den Vertretern der romischen Kirche unméglich sein, einen
Kongress der Weltreligionen zu besuchen, und erst recht eine
Versammlung von christlichen Briidern, die vom besten Willen
beseelt, unter Anrufung des Gottesgeistes, die volle christliche
Wabhrheit und Einheit suchen? Wiire es nicht schon eine Pflicht
der seelsorgerlichen Liebe, den Suchenden und Fragenden eine
personliche Antwort zu geben? Es ist vollig unrichtig, dass eine
Beteiligung an solchen Konferenzen den dogmatischen Wahr-
heitsanspruch der rémischen Kirche beeintrichtigen wiirde.
Auch die orthodoxen Kirchen haben freudig an dem Stockholmer
und Lausanner Werk teilgenommen, ohne auch nur ein Jota
von ihrer Tradition zu opfern. Im Gegenteil, sie haben laut
und eindringlich Zeugnis davon abgelegt, dass fiir sie eine
Einigung mit den getrennten Kirchen einzig und allein auf
ihrem eigenen Boden, auf der Tradition der ungeteilten Kirche
und auf der Basis der alten 6kumenischen Konzilien méglich
sei. Aber das hat sie in keiner Weise gehindert, ihrer herzlichen
Verbundenheit mit den iibrigen Christen im Glauben an den
Erléser zum Ausdruck zu bringen und mit ihnen das Evange-
lium als die gemeinsame Botschaft der ganzen Kirche Christi
an die Welt zu verkiinden? Wenn die konservativste, traditions-
treueste christliche Kirche so zu handeln vermag, so miisste das
auch der romischen Kirche nicht unmdoglich sein.



— 104 —

Roma locuta, causa finita — die pipstliche Enzyklika setzt
jedem Versuch einer Ann#éherung ausserrémischer Christen an
die romischen Autorititen — sei es in der Form von Mecheln,
von Stockholm oder Lausanne — auf absehbare Zeit ein Ende.
Das offizielle Rom kennt nur eine Form der Annédherung:
fir die abendlandischen Christen die der individuellen Kon-
version zur lateinischen Kirche, fiir die morgenlindischen Chri-
sten den Anschluss an eine der unierten Ritenkirchen. So hat
das Einigungswerk der Christenheit einen empfindlichen Schlag
erlitten. Die Vertreter eines negativen Protestantismus nahmen
mit Jubel die pépstliche Botschaft auf, die ihnen willkommenen
Stoff fiir ihren ,ewigen Protest” lieferte. Sie, die angstvoll einer
Beteiligung Roms an dem o¢kumenischen Werk entgegensahen
und die, wenn Rom nach Stockholm oder Lausanne gekommen
wiire, sich schleunigst zurtickgezogen hitten, waren nun froh,
gegen dieses pépstliche ,Manifest ewiger konfessioneller Frie-
densstérung* protestieren zu konnen. Sie, denen es gar nicht um
die okumenische Einigung der Christenheit, sondern um einen
» Weltprotestantismus“ zu tun war, fanden im Papst einen wirk-
samen Bundesgenossen ihrer Bestrebungen. Manche freilich
waren ehrlich genug, um offen zu bekennen: ,Wir begriissen
dieses Rundschreiben mit aufrichtiger Freude“!) und dieses Be-
kenntnis mit einem lauten ,Los von Rom!“ zu bekriftigen.

Die Freunde und Bannertriger des ékumenischen Gedan-
kens antworteten auf das papstliche Dokument in Schmerz und
Trauer, ja, in einer unverkennbaren, aber durchaus begreif-
lichen Bitterkeit. Erzbischof Séderblom, der sich alle erdenk-
liche Miihe gegeben hatte, um die Beteiligung der roémischen
Kirche an Stockholm in irgend einer Form zu erreichen, erwi-
derte ausfiihrlich auf die Enzyklika in ebenso kraftvoller wie
vornehmer und geistreicher Weise. Es gibt keinen protestan-
tischen Kirchenmann, welcher der romischen Kirche mit griosserer
Liebe und Bewunderung gegeniiberstinde als den Erzbischof
von Uppsala, den ein inniges Freundschaftsverhéiltnis mit dem
grossten romisch - katholischen Denker der letzten Jahrzehnte
verband, mit Baron Friedrich von Hiigel. Seine aufrichtige
Schiéitzung der grossen und unverginglichen Seiten des romischen

1) Kritische Stimmen zum piipstlichen Rundschreiben iiber die Eini-
gungsfrage der Kirchen, Berlin 1928, 53, 65, woselbsi neben beachtenswerten
Stimmen eine Reihe wenig erfreulicher Ausserungen zusammengestellt sind.



— 105 —

Katholizismus bricht auch in seinen feinsinnigen Abwehrartikeln
gegen die pépstliche Enzyklika immer wieder durch, aber sie
hélt ihn nicht ab von einer scharfen, sachlichen Kritik der
kurialistischen Grundsitze!). In noch schirferer Form hat Wil-
fred Monod?) gegen den ,Panromanismus“ des pédpstlichen Rund-
schreibens und gegen die Gleichsetzung von acatholici und pan-
christiani Stellung genommen — Uéglise pétrifiée par Pierre, das
ist fir ihn die Signatur der heutigen romischen Kirche. Dass
diese beiden Herolde der Katholizitit, die vollig frei sind von
dem vulgdren protestantischen Romhass, mit solcher Schirfe
das papstliche Aktenstiick zuriickweisen zu miissen glaubten,
zeigt deutlich, wie schwer der oberste Hirte der romischen
Kirche durch seine schroffen Massnahmen das Vertrauen der
am meisten o0kumenisch gesinnten Christen ausserbalb Roms
enttiuscht und erschiittert hat.

Noch unmittelbarer freilich sind die romisch-katholischen
Einheitsapostel durch die Enzyklika getroffen. Die Patres unionis
haben sich selbstverstindlich den péapstlichen Dekreten voll-
kommen unterworfen — ,sie wollen die Ersten sein, wenn es
gilt, in Kkindlicher Gelehrigkeit die Anweisungen ihrer Vorge-
setzten zu empfangen“. Der Leitartikel der Februarnummer
des Irénicon, dem diese Worte entnommen sind, wiirde jedoch
auch dem, der nichts weiss von dem besonderen pépstlichen
Schreiben, das an sie ergangen ist, zeigen, wie empfindlich
diese Enzyklika ihre Arbeit gestort hat.

»Bei den russischen Emigranten ist man iiber das pipstliche Doku-
ment lebhaft erregt. Man sieht in ihm einen briisken Wechsel der Hal-
tung, eine Dimpfung der herzlichen und freundlichen Beziehungen,
beinahe eine Desavouierung der Einigungsarbeit, die von beiden Sei-
ten unternommen wurde. Ein Orthodoxer sagte uns, dass bei ihnen
das pipstliche Aktenstiick die Besten aus der Fassung gebracht und
entmutigt und die Gegner der Einigung erfreut habe.“ (J 1928, 86).

Dom Beauduin kann nicht umhin, in der Enzyklika ,ein
kategorisches und unwiderrufliches non possumus“ zu sehen,
ndas der Papst den Vorschligen von Lausanne entgegensetzt“.
Er gibt zu, dass ,auch in der Form seiner Ausserungen etwas
Wuchtiges, Kategorisches, Scharfschneidendes (tranchant)* liege

Y Nya Dagligt Allehanda, 29. 1. 1928; Stockholms Tidning, 30.31. 1., 1. 2.

1928. Autorisierte Ubersetzung in Kritische Stimmen zum papstlichen Rund-
schreiben, 9 ff.

) Evangile et liberté 15, 2. 1928.



— 106 —

und dass der Ton eine bemerkenswerte Schroffheit zeige — ,ein
souverdnes Wort, das an gewissen Stellen wiitend und empoért
(frémissante et indignée) klingt“. Und auch er fragt sich, ob das
Dokument nicht ,dem Apostolat der Einigung eine neue Orien-
tierung zu geben scheine, ob sich nicht etwas verdndert habe®.
Er sucht jedoch sich und seine Freunde damit zu trosten, dass
er eine ganze Reihe freundlicher Ausspriiche Pius XI. iiber das
Einigungswerk aufzihlt und die Meinung vertritt, die Enzyklika
miisse in dem Kontext dieser Ausserungen beurteilt werden,
— ein, wie uns scheint, nicht ganz richtiges Interpretations-
gesetz; denn eine offizielle, feierliche, fiir die ganze Welt be-
stimmte Ausserung darfnicht nach offiziésen, gelegentlichen Ausse-
rungen beurteilt werden, sondern umgekehrt. Auch glaubt Dom
Beauduin, dass der Papst den Indpunkt der Einigungsarbeit
(point d’arrivée), die volle juristische Unterwerfung unter seine
Autoritit, ins helle Licht riicken wolle, einen Endpunkt, der
.weit entfernt und menschlich gesprochen unzugiinglich“ sei;
sie, die Einigungsmonche, hiitten eine andere Aufgabe, ndmlich
einen Ausgangspunkt (point de départ) ausfindig zu machen;
ihre Arbeit sei ,abzutragen, wegzuridumen, Briicken zu schla-
gen, Kunstwerke zu bauen, kurz, Zugangsstrassen zu errichten,
Verbindungswege zu schaffen, auf dass, wenn die Stunde der
Vorsehung schlage, nicht durch die menschlichen Hindernisse
die gottlichen Absichten aufgehalten wiirden“ (J 1928, 82 ff.).
Aber muss man bei diesem schonen Vergleich nicht an die
Worte des jingst verstorbenen Paul Sabatier, dieser anima
catholica, denken: ,Es gibt zwei Katholizismen: der eine baut
Briicken, der andere zerstort sie, und man wird vielleicht sagen,
dass der Papst auf Seite derer steht, die zerstéren“?)?

Roma locuta, causa finita. Aber das darf nicht das letzte
Wort sein. Trotzdem der Horizont der kirchlichen Einigungs-
bewegung sich verfinstert hat, konnen wir uns die Uberzeugung
nicht nehmen lassen, dass noch der Tag anbrechen werde, da
die Sonne des Einheitsgedankens auch {iber der Kuppel des
Petersdomes erstrahlen wird, da ein papa angelico in einer
neuen Enzyklika das volle katholische Ut omnes unum in die
Welt rufen wird. Der Prozess der Zentralisierung und Roma-
nisierung, der Verengung und Versteinerung kann nicht unbe-

Y L’orientation religiense de la France, 1911, 188.



— 107 —

grenzt fortgehen. Vielleicht ist es gut, wenn er sich zunichst
noch steigern wird; er wird sich dann um so sicherer totlaufen.
Der ganze Jammer unserer Kirchenspaltung hat seinen letzten
Grund darin, dass der katholische Gedanke durch den Roma-
nismus beengt und unterdriickt wird; das ostliche Schisma und
der Protestantismus haben in ihm ihre Wurzeln. Darum muss
einmal ein grosser Umschwung kommen.

Aber was konnen wir tun, um den Wandel Roms zu be-
schleunigen? Das erste ist, dass wir Rom gegeniiber nicht in
die Protesthaltung verfallen. Die Enzyklika des Papstes ist
die Feuerprobe unserer okumenischen Gesinnung. Wenn die
romische Hierarchie unsere ehrlichen Einigungsbestrebungen
zuriickweist und ungerecht beurteilt, so gilt uns das Wort der
Bergpredigt: ,So dir jemand einen Streich gibt auf deinen
rechten Backen, dem biete den andern auch dar.“ Wie immer
auch Rom seine Anspriiche iiberspannen moge, wir diirfen nie
die Ehrerbietung verletzen, die wir dem apostolischen Stuhl
in Rom auf Grund seiner historischen Primatsstellung schulden.
Als Verfechter der alten katholischen Tradition dirfen wir uns
durch keine Ungerechtigkeit der roémischen Kurie davon ab-
bringen lassen, im Papst den Patriarchen der abendldndischen
Kirche und den ersten aller Bischofe zu ehren, wie es die Viiter
der ersten sechs Jahrhunderte und die kumenischen Konzilien
getan haben. Die Anerkennung dieses Primats der Ilhre und
der Verantwortung im Sinne eines Déllinger, eines Glubokowski,
eines Bischof Gore, im Sinne der Utrechter Erklarung der alt-
katholischen Bischofe ist fiir alle wirklich katholischen Geister
richtunggebend. Je katholischer wir in unserer theoretischen
und praktischen Stellung zum Papsttum sind, je mehr wir nach
dem franziskanischen Grundsatz handeln: ego wolo per sanctam
et humilem reverentiam primo convertere praelatos'), je aufrichtiger
wir darum beten, dass der Papst ,als Knecht der Knechte
Gottes allen alles werde und als engelgleicher Hirte die ganze
Herde Christi weide“?), desto rascher wird sich ein Wandel in der
rémischen Kirche Bahn brechen. Vor allem aber darf die Uber-
spannung des Juridischen und Hierarchischen in der rémisch-
kurialen Politik nicmals ein Anlass sein, die wirklich grossen ka-

Y) Speculum perfectionis c. 50. Vgl. Heiler, Franz von Assisi und die
katholische Kirche, Sonderheft der Una Sancta 1926.

%) Gebet ,evangelischer Franziskanertertiaren‘.



— 108 —

tholischen Werte und Segnungen, welche die Kirche Roms in sich
birgt, gering zu schiitzen und ihre Vorbildlichkeit zu bestreiten.
,Die romische Kirche hat den Glauben an die Gottheit Christi
gerettet, sagte mir in Lausanne kein Geringerer als Wilfred
Monod. Wir dirfen nicht vergessen, dass ohne die Glaubens-
festigkeit der romischen Kirche der ausserromischen Christen-
heit des Abendlandes der Glaube an die Inkarnation wie an
das Mysterium der Eucharistie verlorengegangen wire. Und
so enthilt auch die papstliche Enzyklika trotz alles Betriib-
lichen einige unverkennbare Wahrheitsmomente. Einmal betont
sie mit Recht, dass die Einheit der Kirche Christi nicht erst
durch menschliche Arbeit gesucht werden muss, sondern dass
sie bereits als gottliche Tatsache besteht. Ferner wendet sie
sich mit Recht dagegen, dass die gottgeoffenbarte Wahrheit
,auf den Boden der Diskussionen herabgezogen werde“ (E181.);
tiberdies bekraftigt sie das, was die Orthodoxen in Lausanne
so laut verkiindet haben, dass es eine wirkliche Einigung der
Kirchen nur in der Totalitit der Glaubenswahrheiten geben
konne; und schliesslich ist sie im Recht, wenn sie — obgleich
in einseitiger Ubertreibung — das hervorhebt, was die Angli-
kaner in Mecheln so entschieden bekannt haben, dass es ohne
Anerkennung des Primats keine Wiedervereinigung der ganzen
Christenheit geben konne., Je kraftvoller wir in Gemeinschaft
mit den Orthodoxen und Anglokatholiken den vollen katho-
lischen Kirchenbegriff herausstellen und in allen seinen Kon-
sequenzen ausleben, desto sicherer wird sich auch in der Kirche
Roms die gesunde katholische Auffassung von den ungesunden
romischen Auswiichsen sondern.

Und wie wir durch katholische Demut die hochste Instanz
der romischen Kirche tiberwinden wollen — mag sie selbst
uns auch als abtriinnige S6hne verwerfen, und moégen die Pro-
testanten uns als Toren schelten — so wollen wir in echt ¢ku-
menischer Weite und Liebe briiderlich-personliche Gemeinschaft
mit romischen Katholiken suchen. Ist der offizielle Weg ab-
geschnitten, so bleibt der inoffizielle. Auch Erzbischof Séderblom
erkliart in seiner Antwort auf die Enzyklika:

»Das hindert uns nicht, dass eine Zusammenarbeit von evangeli-
schen und romischen Geistlichen und ihren Mithelfern, besonders im
Mutterland der Reformation, aber auch anderswo zustande komme-
Und zwar mit einem hoéheren Recht als der Papst es geben kann,



— 109 —

nédmlich mit der Verpflichtung des unausweichlichen Liebesgebotes des
Erlosers“?!).

Und da die romischen Katholiken meist nicht zu uns
kommen koénnen, miissen wir zu ihnen gehen, um in ihren
Kirchen mit ihnen zu beten, um mit ihnen persionlichen Aus-
tausch zu pflegen, ohne auf Kontroversfragen uns einzulassen
oder sie gar von ihrer Mutterkirche abspenstig zu machen.
Durch einen solchen personlichen Austausch wird sogar, wie
der Schreiber dieser Zeilen aus reicher Erfahrung bezeugen
kann, die innere Einigung weit mehr gefordert als durch Re-
ligionsgespriche und Weltkonferenzen. Und vielleicht ist es
gerade der Wille Gottes, dass wir durch die radikale Ab-
schneidung jeglicher offizieller Annédherung auf diesen ganz
privaten Weg der personlichen briiderlichen Gemeinschaft ge-
wiesen werden, den kein papstliches Verbot unterbinden kann.
Und je mehr durch eine solche personliche Einigungsarbeit
von Mensch zu Mensch, von Herz zu Herz die reine Bruder-
liebe und Einheitssehnsucht ausserromischer Christen in die
Peripherie der romischen Kirche ecinstromt, desto schneller wird
auch das hierarchische Zentrum von diesen okumenischen
Wellen umspiilt und erwirmt werden. Darum kommt es allein
darauf an, dass ein jeder ein Apostel der Einheit, ein frater
unionis werde. Und so wollen wir schliessen mit dem Wunsche
eines der Patres unionis: ,Moge jede christliche Seele — die
demiitigste und liebevollste ist hier die méchtigste — sich be-
miihen, ein Einheitsfaktor im mystischen Leibe Christi zu sein.
Durch die vereinte Anstrengung aller dieser einheitschaffenden
Energien wird schliesslich zu der Stunde, die von Gott gewollt
ist, jenes vollendete Unum entstehen, das unser hochster
Wunsch ist und unsere grosste Hoffnung“ (J 1926, 9).

FRrIEDRICH HEILER.

) Kritische Stimmen zum p#pstlichen Rundschreiben, 30 f.



	Rom und die Einigung der Kirchen

