
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 18 (1928)

Heft: 2

Artikel: Rom und die Einigung der Kirchen

Autor: Heiler, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404029

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404029
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


65

Rom und die Einigung der Kirchen.

Die Mechelner Besprechungen — Die Benediktinischen Patres
unionis — Die Enzyklika Mortalium animos.

Das starke Einheitssuchen, das heute alle christlichen
Kirchen erfasst hat, konnte auch an der grössten und stärksten
christlichen Kirche nicht spurlos vorübergehen, an der Kirche
Roms. Mag sie auch auf Grund ihrer jahrhundertealten
Tradition sich selbst als die ausschliessliche Verkörperung der
kirchlichen Einheit ansehen, so musste sie doch jenem starken
Drängen und Rufen eine Antwort geben. Sie hat dies in
zweifacher Weise getan, einmal in liebevollem und verständnisinnigem

Eingehen auf die Schwierigkeiten der getrennten
Christen, dann aber in schroffer Zurückweisung aller ausser -

römischen Einheitsbemühungen und in brüsker Forderung
bedingungsloser Unterwerfung unter die päpstliche Autorität. Eine
Zeitlang schien es manchen, als ob eine neue Aera in der
Haltung der römischen Kirche gegenüber den von ihr getrennten
christlichen Gemeinschaften anhebe; zarte und wundersame
Hoffnungskeime sprossten auf. Dann aber brach ein jähes Un-
gewitter herein, und heute scheinen diese jungen Keime
vernichtet am Boden zu liegen. Die römische Kirche hatte in der
Tat die Einigungsarbeit in einem neuen Geiste aufgenommen.
Einer ihrer grössten Purpurträger, Kardinal Mercier, und eine
Schar edler und weitherziger Benediktinermönche, die von der
höchsten Stelle mit dem „Apostolat" der Einigungsarbeit
betraut worden waren, hatten das volle Vertrauen weiter ausser-
römischer Kreise gewonnen. Ja, selbst der jetzige Papst hatte
mehr als einmal in liebevollen Worten von den getrennten
Brüdern gesprochen und das hochsinnige Einigungswerk
gepriesen und empfohlen — hat er sich doch nach seinem eigenen
Bekenntnis die Wiedervereinigung der Christenheit zum
besonderen Ziel seines Pontiflkats gesetzt. Dann aber hat ein
päpstliches Rundschreiben mit einem Schlage allen Annäherungsversuchen

ein Ende gemacht und die ehernen Pforten des
römischen Domes scheinen heute fester verschlossen zu sein als je.

Internat, kirchl. Zeitschrift. Heft 2, 1928. 5



— 66 —

Die Stellung der römischen Hierarchie zu dem Einigungssehnen

der heutigen Christenheit ist für den Augenblick völlig
geklärt. Die Tendenz zur Ausschliesslichkeit und Enge hat,
wie so oft in der Geschichte der römischen Kirche, über die
Tendenz zur allumfassenden Weite gesiegt. So klar jedoch die
augenblickliche Lage ist, so ist der Zusammenhang der Ereignisse

keineswegs völlig durchsichtig, und es ist nicht ganz leicht
in die gegensätzlichen Tendenzen, die sich innerhalb der
römischen Kirche bis hinauf zum apostolischen Stuhle kreuzen, einen

genauen Einblick zu gewinnen.
Im Jahre 1919 hatte Papst Benedikt XV. die Einladung

zur Beschickung der Genfer Präliminarkonferenz für Glaube
und Kirchenverfassung, die ihm persönlich durch eine Abordnung

anglikanischer Episkopalisten überbracht worden war,
höflich abgelehnt, und zwar unter Hinweis auf die Entscheidungen

des Heiligen Offiziums vom Jahre 1864, nach welcher
römischen Katholiken die Teilnahme an jeglichen von
„Niehtkatholiken" ausgehenden Einigungsbestrebungen untersagt ist.
Vor dem Zusammentritt der Lausanner Konferenz machten
amerikanische Bischöfe den erneuten vergeblichen Versuch,
Rom zur Mitwirkung an den Faith and Order-Bestrebungen zu
bewegen. Während also Rom sich nicht entschliessen konnte,
sich an einer von ausserrömischer Seite angeregten Konferenz
zu beteiligen, so war es doch möglich, dass ausserrömische
Christen an die Türe eines römischen Würdenträgers klopften,
um mit ihm die Möglichkeit einer Wiedervereinigung mit der
römischen Kirche zu erörtern. Ein solches demütiges Sichhinwenden

zu einer Kirche, die ihrerseits jeder von der anderen
Seite kommenden Einladung widerstand, war naturgemäss nur
solchen Christen möglich, die irgendwie den Primat jener Kirche
und die Unumgänglichkeit der Gemeinschaft mit ihr schon
anerkannten, und die gewillt waren, um der Einheit willen grosse
persönliche und kirchliche Opfer zu bringen. Die Bereitschaft
zu einer solchen Begegnung nicht auf dem neutralen Boden
einer „ökumenischen" Kirchenkonferenz, sondern im Hause eines
römischen Prälaten, hatte zur Voraussetzung eine starke innere
Annäherung an die römische Kirche.

In keiner der protestantischen Kirchen ist heute eine solche
Annäherung von einigermassen weiter Ausdehnung zu finden,
ausser in der anglikanischen Kirche. Und diese Annäherung



— 67 —

ist die Frucht jener grandiosen katholischen Renaissance, welche
seit 100 Jahren die Kirche Englands erfasst hat, des Oxford-
Movement. Diese Bewegung, die in einer Zeit begann, da die
anglikanische Kirche so protestantisch war wie nie zuvor, hat
sich unter unsagbaren Anfechtungen und Schwierigkeiten
behauptet und hat die Kirche Englands immer stärker mit
katholischem Denken und Leben durchdrungen, so dass sie heute
ein völlig anderes Gesicht zeigt als vor 100 und vor 400 Jahrenl).
Die unmittelbare Wirkung dieser Bewegung war der Plan einer
„korporativen" Wiedervereinigung der anglikanischen Kirche
mit der römischen, ein Plan, der schon 1840 bei den Trak-
tarianern auftauchte2). 1856 wurde eine Zeitschrift The Union
Review gegründet, im folgenden Jahre entstand eine Association

for the promotion of the union of Christendom. Trotz des
römischen Verbots, von dem Zeitschrift und Vereinigung 1864
betroffen wurden, knüpfte Pusey 1865 mit einer Reihe
römischkatholischer Bischöfe Frankreichs persönliche Beziehungen an,
vor allem mit Erzbischof Darboy von Paris. Nach seiner ersten
Unionsreise schrieb er hoffnungsfreudig: „Ich bin überzeugt,
der Grundstein ist nun gelegt, auf dem die beiden Kirchen sich
vereinigen können an dem Tage, an dem es Gottes Wille sein
wird und an dem die Menschen bereit sein werden, auf ihn zu
horchen." Pusey pries geradezu den „massvollen, umfassenden
Geist des Erzbischofs, seine weitherzigen und fernschauenden
Ansichten". Von einer zweiten Reise nach Frankreich, die ihn
vor allem mit dem feinsinnigen und liebevollen Bischof Dupanloup

von Orleans zusammenführte, kehrte er noch mehr
befriedigt zurück. Auch Puseys Gesinnungsfreund, der schottische
Bischof Forbes von Brechin, der den Einigungsgedanken mit
nicht geringerem Eifer verfolgte, trat mit dem französischen
Episkopat in Beziehung. Dass Pusey sich an die französischen
Bischöfe und nicht an die römisch-katholischen Bischöfe seines
Heimatlandes wandte, beruht darauf, dass letztere, zumal der
streitbare Kardinal Manning, jeden Gedanken an eine korporative

Union verurteilten und nur Einzelkonversionen von der

') Vgl. Heiler, Das Catholic Movement in der anglikanischen Kirche,
„Hochkirche" 1927, Nr. 3—6.

') Zum Folgenden siehe P. Thureau Dangin, La renaissance catholique
en Angleterre au XIX' siècle, 1923 III 14 ff. ; H. P. Liddon, Life of E. B. Pusey
1897 IV 113 ff.; vgl. Heiler a. a. O. „Hochkirche" 1927, 112 ff.



— 68 —

anglikanischen zur lateinischen Kirche für erstrebenswert hielten.
Diesem Austausch mit den französischen Bischöfen ging eine
literarische und briefliche Aussprache Puseys mit seinem alten
Freunde Newman zur Seite, sowie ein Briefwechsel Puseys und
Forbes' mit dem weitherzigen Jesuiten De Buck. In seinen
hochfliegenden Plänen erfuhr Pusey eine Enttäuschung, als er
in der Einladung zum vatikanischen Konzil die Anglikaner in
der Masse der acatholici verschwinden sah; sein ursprünglicher
Plan, selbst an dem Konzil teilzunehmen und den Konzilsvätern
eine Denkschrift der hochkirchlichen Anglikaner vorzulegen,
scheiterte aus diesen und aus anderen Gründen. Als schliesslich

die vatikanischen Dogmen verkündet wurden, da gab er
endgültig alle Unionsbemühungen auf — „ich habe getan, was
ich tun konnte, aber jetzt habe ich aufgehört mit Verhandlungen

und Eirenica"; „das vatikanische Konzil ist der grösste
Kummer gewresen, den ich in meinem langen Leben gehabt habe".

Trotz dieser schweren Enttäuschung flammte in der
anglikanischen Kirche der Einigungsgedanke bereits fünfzehn Jahre
nach dem vatikanischen Konzil wieder auf. Lord Halifax, der
Vorsitzende der Church Union, jener Vereinigung, welche
tatkräftig das Ideal der Oxford-Bewegung verfocht, wurde zum
Herold eines neuen Kreuzzuges der Einigung. ') In einer Zeit,
da der theologische Liberalismus die Grunddogmen der Kirche
zersetzte, schien es ihm unumgänglich, die Einigung mit dem

apostolischen Stuhle des Abendlandes wiederherzustellen, „der
so viel getan hat, um den Glauben an die Menschwerdung*
unseres Herrn und die Wirkung seiner lebenspendenden Sakramente

zu bewahren". Und in einer Zeit, da die weltlichen
Gerichte Englands ritualistische Priester zu hohen Geldstrafen,
ja, zu Kerkerhaft verurteilten, richtete er an seine Landsleute
die Frage: „Gibt es einen gebildeten Engländer, der nicht als
Berufungsrichter in religiösen Fragen Leo XIII. dem höchsten

englischen Gerichtshof vorzöge?" In der Tat gewann dieser
weitblickende Priestergreis auf dem Stuhle Petri durch seine
vornehme und liberale Kirchenpolitik die Sympathie der
anglikanischen Kirche. Sein freundliches Hirtenschreiben ad Anglos
(1895) wreckte hohe Hoffnungen und schuf die rechte
Atmosphäre, in welcher Lord Halifax, ermuntert und unterstützt von

') Zum Folgenden s. Thureaii Dangin a. a. 0. I p. I ff.



— 69 —

einem jungen, heiligmässigen Vinzentinerpriester, Abbé Portal,
den er in Madeira kennen gelernt hatte, sein Einigungswerk
tun konnte. Die Rede des Lord in Bristol (1895), in welcher
er ausrief: „Nichts berührt das Herz unseres Erlösers so sehr
als der Friede seiner Kirche", erweckte Begeisterung im ganzen
Lande. Selbst Gladstone, der scharfe Polemiker gegen die
vatikanischen Dogmen, trat als Anwalt der Einigung auf, und
der Erzbischof von Canterbury ordnete Gebete an. In Rom
selbst hielt man den grossen kirchengeschichtlichen Augenblick

nahegerückt, da eine protestantische Kirche von
Weltausdehnung und Weltbedeutung sich mit der römischen Mutterkirche

versöhnen würde. Papst Leo XIIL soll bereits ein
Begrüssungsschreiben an die anglikanischen Bischöfe entworfen
haben, als ihm erklärt wurde, dass die Anglikaner nicht daran
dächten, den Rechtsprimat und die Unfehlbarkeit des Papstes
anzuerkennen. „Aber das ist ja eine Glaubenssache!" soll der
Papst betroffen ausgerufen haben.

Nun folgte ein jäher Rückschlag. Die anglikanischen
Weihen wurden durch eine päpstliche Entscheidung für
ungültig erklärt. Die anglikanischen Bischöfe hatten keine Schritte
unternommen, um in die für die Untersuchung gebildete
Kommission Vertreter entsenden zu können. Überdies verstand es
der römisch-katholische Episkopat Englands, der gemäss der
Manningschen Tradition jeder korporativen Union abhold war,
die römische Hierarchie davon zu überzeugen, dass eine
Ungültigkeitserklärung zahlreiche Einzelkonversionen zur Folge
haben würde; die von Zweifeln an der Gültigkeit ihrer Sakramente

gequälten Anglokatholiken würden in grossen Scharen
sich in die lateinische Kirche flüchten. Diese politische
Erwägung erwies sich jedoch als falsch. Die Anglokatholiken
blieben unerschütterlich in der Überzeugung, Glieder der wahren
katholischen Kirche und im Besitz der wahren Sakramente zu
sein. Empört über das vermeintliche Unrecht, das ihnen
geschehen, verwandelten sich eifrige Anhänger des
Einigungsgedankens über Nacht in leidenschaftliche Gegner des Papsttums.

Selbst Lord Halifax zog* sich vergrämt von der Einigungsarbeit

zurück, und Abbé Portal schrieb ihm resigniert : „Es ist
nichts anderes möglich als zu schweigen und das Haupt zu
senken. Ich rede mit niemand. Der Schlag ist so tief und der
Schmerz so stark, dass ich überhaupt nichts mehr fühle."



— 70 —

Zweieinhalb Jahrzehnte gingen darüber hin. Erst als der
anglikanische Gesamtepiskopat 1920 den Lambeth-Appell an
alle christlichen Kirchen gerichtet hatte, schöpfte der nunmehr
greise Edelmann neue Hoffnung und nahm mit jugendlichem
Enthusiasmus sein Einigungswerk wieder auf. Auch sein alter
Freund Abbé Portal1), der nie aufgehört hatte, in der
Versöhnung der Kirchen seine Lebensaufgabe zu erblicken, hielt
den Augenblick dafür gekommen. Beide besuchten im Herbst
1921 Kardinal Mercier in Mecheln und trugen ihm die Bitte vor,
er möge in seinem Hause Lord Halifax mit einigen anglikanischen

Freunden eine Aussprache über die Frage der Einigung
ermöglichen. Der Kardinal gab sogleich seine freudige
Zustimmung, und so fand vom 6.—8. Dezember 1921 die erste der
berühmten Mechelner Conversations statt2). Von anglikanischer
Seite nahmen ausser dem Lord teil : der Domprobst von Wells,
Dr. Armitage Robinson, und der Superior der Community of the

Resurrection W. H. Frere, von römischer Seite ausser dem
Kardinal: Abbé Portal und der Mechelner Generalvikar Van Rœy.
Schon bei dieser ersten Begegnung bahnte sich jenes
Vertrauensverhältnis an, von dem alle weiteren Besprechungen
getragen waren. Kardinal Mercier selbst schrieb davon: „Die
erste Konferenz, die einen informatorischen Charakter trug, hat
uns alle mit einem tiefen Gefühl gegenseitiger Achtung, wechselseitigen

Vertrauens und brüderlicher Herzlichkeit erfü Ut" (CM 8 f.).
Lord Halifax legte ein Memorandum vor, in dem er die
Verfassung der Kirche und die Lehre vom Wesen der Sakramente
auf Grund der anglikanischen Formulare darlegte. In der sich
anschliessenden Aussprache *wurde bereits von anglikanischer
Seite die Anerkennung des „historischen Primats" der römischen
Kirche zum Ausdruck gebracht (CM lOf). Am zweiten
Verhandlungstage fand eine Besprechung des Lambeth-Appells statt.
Dabei vertraten die Anglikaner die Auffassung, dass die
providentielle Stellung ihrer Kirche eine intermediate position sei und
dass daraus die Verpflichtung erwachse, sowohl die Annäherung

an die Orientalen als auch an die Nonkonformisten zu

') Vgl. H. Hemmer, M. Portal, apôtre de l'union des églises, Paris 1926

(Extrait du Correspondant du 10 juillet).
') Zum Folgenden s. den offiziellen englisch-französischen Bericht The

Conversations at Malines, 1921—1925, Oxford University Press 1928, zit. C M.

Vgl. dazu Lord Viscount Halifax, Notes on the Conversations at Malines
London 1928.



— 71 —

suchen. Kardinal Mercier hingegen war der Meinung, die Anglikaner

sollten nicht auf die beiden warten, sondern sogleich
die Einigung mit Rom suchen. Schliesslich stellten die Anglikaner

fest, dass die Bereitschaft zur „Regularisierung des Amtes"
durch andere Kirchen, welche im Lambeth-Appell im besonderen

Hinblick auf die Nichtepiskopalen ausgesprochen wird,
auch gegenüber der römischen Kirche gelte, also Reordination
durch dieselbe nicht ausschliesse. Die römisch-katholischen
Teilnehmer anerkannten diese Bereitschaft als ein hohes Beispiel
der Demut und Opferwilligkeit (CM 14 f.).

Bei der zweiten Zusammenkunft, die am 14. und 15. März
1923 stattfand, trafen sich dieselben Persönlichkeiten wieder;
dieses Mal kamen die Anglikaner jedoch mit Zustimmung des
Erzbischofs von Canterbury, die römischen Katholiken mit
Wissen des apostolischen Stuhles. Die Anglikaner legten ein
Memorandum vor, das die Frage der selbständigen Regierung
der anglikanischen Kirche im Falle einer Union erörterte. Die
römischen Katholiken erklärten, dass der päpstliche Anspruch
auf universelle Jurisdiktion nicht preisgegeben werden dürfe,
aber dass der Papst im Falle der prinzipiellen Anerkennung
derselben die lokale Autorität selbständig ohne sein Eingreifen
regieren lassen könne. Sie hielten es für möglich, dass der
Papst im Falle einer Einigung sich darauf beschränken würde,
direkt mit dem Erzbischof von Canterbury oder mit mehreren
Metropoliten der verschiedenen Provinzen alle Angelegenheiten
der anglikanischen Kirche zu regeln. Auf das Verlangen der
Anglikaner nach Beibehalten bestimmter anglikanischer
Gewohnheiten wie der Landessprache beim Kult, Kommunion unter
beiden Gestalten und Priesterehe wiesen die römischen Katholiken

auf die unierten Kirchen des Ostens hin und bezeichneten
es als nicht unmöglich, dass der apostolische Stuhl diese
Forderungen wenigstens teilweise erfüllen würde (CM 18—24).

Bei der dritten Zusammenkunft, die am 7. und 8. November
1923 stattfand, war jede der beiden Gruppen durch zwei
Teilnehmer vermehrt. Auf anglikanischer Seite kamen hinzu Bischof
Gore, der ehrwürdigste und kenntnisreichste anglikanische
Theologe der Gegenwart, sowie Dr. Kidd, der Vorsteher des

Keble-College in Oxford, ein ausgezeichneter Kirchenhistoriker,
auf römisch-katholischer Seite Mgr. Batiffol, Kanonikus an Notre-
Dame in Paris, bekannt als scharfsinniger Kirchenhistoriker



— 72 —

und Apologet, sowie Pfarrer M. Hemmer von Paris, ein Freund
von Abbé Portal. Die beiden neuen anglikanischen Teilnehmer
waren durch den Erzbischof von Canterbury ') selbst berufen
worden, dem besonders die Anwesenheit eines mehr unrömischen
anglokatholischen Theologen wie Bischof Gore erwünscht war.
Gegenstand der dritten Aussprache war die schwierigste
Kontroversfrage, die „crucial question11 (CM 44), die des römischen
Primats, und zwar zunächst vom historischen Standpunkt aus2).
Dean Robinson legte eine Abhandlung über die Stellung des

Apostels Petrus in der Urkirche auf Grund der neutestamentlichen

Texte vor ; Mgr. Battifol verlas eine im voraus verfasste
Entgegnung. Nach einer gründlichen Diskussion formulierte jede
der beiden Gruppen ihren Standpunkt, wobei die übereinstimmenden

Punkte in den Vordergrund treten sollten.

Die anglikanische Erklärung betonte: 1. Petrus war das

anerkannte Haupt, der Führer (leader) der Apostel, und zwar,
weil ihn der Herr als solchen behandelt hatte. 2. Die dreifache
Verheissung Mt. 16, 18 bezieht sich auf Petrus als den Leiter
der zwölf Apostel, findet jedoch ihre Erfüllung in allen Aposteln;
alle sind das Fundament der Kirche, alle haben die Schlüssel

zum Himmelreich, alle haben die Vollmacht zu binden und zu
lösen. Die besondere Stellung des Petrus liegt also nicht in
einer Jurisdiktion, die ihm allein zukommt, sondern in einer
Führerstellung unter den übrigen Aposteln.

Die römisch-katholische Erklärung stellt fest : 1. Petrus
erfüllt einen besonderen Dienst unter den Jüngern, und zwar auf
Grund einer besonderen Willensbestimmung des Erlösers (Tu
es Petrus, Confirma fratres tuos, Pasce agnos meos). 2. Auf Grund
dieserWillensbestimmung handelt Petrus in derApostelgeschichte
als Haupt (chef leader) der Urkirche. 3. Die Evangelienworte,
vor allem Tu es Petrus und Pasce agnos drücken den Vorrang
des Petrus als des Fundaments der Kirche und des Prinzips ihrer
Einheit aus. 4. Das vatikanische Konzil definiert als katholischen

') Weihnachtsbrief des Erzbischofs 1923 an die anglikanischen Bischöfe
in Documents on Christian Unity ed. G. K. A. Bell 1924, 338 ff.; Ansprache
des Erzbischofs von Oanterburv im Upper House of Convocation 4. 2. 24,
gedruckt CM 56.

') Nach Mitteilung eines anglikanischen Teilnehmers wurden den
Verhandlungen über den Primat Mirbts „Quellen zur Geschichte des

Papsttums" zugrunde gelegt.



— 73 —

Glauben den dem Petrus übertragenen Rechtsprimat unter
Berufung auf die beiden genannten Worte.

Gegenstand einer weitern Abhandlung, die Dr. Kidd geliefert

und zu der Mgr. Battifol eine Entgegnung verfasst hatte,
war die Ausdeutung der petrinischen Texte des Neuen Testaments

bis zum Jahre 461. Auf Grund der Diskussion dieser
Abhandlungen kam eine weitere Erklärung der Anglikaner
zustande. Sie betont:

1. Die römische Kirche wurde durch Petrus und Paulus
gegründet (Iren. adv. haer. III 3, 2). 2. Der römische Stuhl ist
der einzige bekannte apostolische Stuhl des Westens. 3. Der
Bischof von Rom ist der Vorsitzende der abendländischen Kirche
(Aug., Contra Julian. Pelag. I 13). 4. Er besitzt einen Primat
unter allen Bischöfen der Christenheit, sodass ohne Gemeinschaft

mit ihm tatsächlich keine Aussicht auf eine wiedervereinigte

Christenheit besteht. 5. Dem römischen Stuhl verdanken
die Kirchen Englands ihr Christentum durch „Gregor unsern
Vater" (Konzil von Clovesho 747), „der uns die Taufe gesandt
hat" (Angelsächsische Chronik 565).

Dr. Kidd legte ferner eine historische Abhandlung vor, die
den Titel trug: „In welchem Umfange wurde die päpstliche
Autorität in der englischen Reformation verworfen"* (CM 24—34).

Bei der vierten Begegnung wurde die Behandlung der
Frage des römischen Primats fortgesetzt. Generalvikar van
Rœy suchte in einem Memorandum das Verhältnis des Episkopats

und Papsttums vom systematisch-theologischen Gesichtspunkt

aus zu beleuchten, Abbé Hemmer vom historischen aus.
Nach ausführlicher Diskussion dieser Frage verlas Bischof
Gore eine Abhandlung, für die er als Motto die Worte Augustins
gewählt hatte: „Concedit (Cyprianus) salvo iure communionis
diversum sentire1 (de bapt. III 5). Er führte den Unterschied von
fundamentalen und nichtfundamentalen Glaubenssätzen durch
und bezeichnete den Glauben der alten Konzile als die Basis
der Einigung. In der schriftlichen Gegenerklärung, die Mgr.
Batiffol abgab, wurde die tolerante Haltung jener Zeit als
vorläufige bezeichnet. Als Bischof Gore erklärte, dieser vorläufige
(„suspensorische") Charakter eigne gerade der anglikanischen
Kirche, welche weder das Tridentinum noch das Vatikanum
angenommen habe, wurde von römischer Seite erwidert, dass
alle von einer unfehlbaren Instanz definierten Artikel in



— 74 -
gleicher Weise de fide seien und dass die Abwesenheit von einem
Konzil nicht von der Annahme seiner Bestimmungen entbinde.
Am Schluss der vierten Sitzung fassten die Anglikaner ihre
Stellung zur Frage nach dem Verhältnis von Episkopat und
Primat in folgenden Sätzen zusammen :

„Die Kirche ist ein lebendiger Organismus unter der Autorität der
Bischöfe oder Nachfolger der Apostel; vom Anfang der Kirchengeschichte

an ist ein Primat und eine Führerschaft unter allen Bischöfen
dem Bischof von Rom zuerkannt worden. Wir können uns keine
Wiedervereinigung der Christenheit ausdenken ohne Anerkennung des päpstlichen
Primats.

Während wir jedoch glauben, dass sowohl die östlichen orthodoxen
wie die anglikanischen Kirchen bereit wären, einen solchen Primat
anzuerkennen, so halten wir es nicht für wahrscheinlich, dass sie bereit
wären, ihn näher zu bestimmen. Dennoch mag es von Nutzen sein,
die folgenden Punkte festzustellen:

1. Die Autorität des Papstes ist von der des Episkopates nicht
getrennt; unter normalen Umständen kann aber auch die Autorität des

Episkopates nicht getrennt von der seines Hauptes ausgeübt werden.
2. Kraft dieses Vorranges kann der Papst einen Anspruch auf eine

Stellung gegenüber allen Bischöfen erheben, wie sie kein anderer
Bischof für sich beanspruchen kann.

3. Die Ausübung des Primats hat in der Vergangenheit hinsichtlich
der Zeit und des Ortes gewechselt und mag wiederum wechseln. Dieser

Umstand erschwert eine Feststellung der bezüglichen Rechte des
heiligen Stuhles einerseits und des Episkopats anderseits."

Es wurde schliesslich der Beschluss gefasst, die Frage nach
der Veröffentlichung eines Berichtes der Entscheidung des
Kardinals und des Erzbischofs von Canterbury zu überlassen
(CM 34—42). Das Ergebnis eines Briefwechsels zwischen
Kardinal Mercier und dem Erzbischof von Canterbury, aus dem
ein bedeutsamer Brief des ersteren veröffentlicht ist, war der
Beschluss, dass beide Gruppen einen besonderen, rein positiv
gehaltenen Bericht veröffentlichen sollten ; eine Veröffentlichung
der Differenzpunkte konnte nach der Meinung des Kardinals
nicht der Förderung der Einigung dienen. Der Tod des
Kardinals wie des Abbé Portal verzögerte die Herstellung des
Berichtes. Erst am 11. und 12. Oktober 1926 fanden sich Bischof
Frere, Dr. Kidd, Mgr. Batiffol und Abbé Hemmer bei dem

Nachfolger des Kardinals, Erzbischof van Rœy, ein, um die

endgültige Form zu beraten. Ende 1926 war der Drucksatz
bereits fertiggestellt, doch musste die Herausgabe verzögert
werden, da der Erzbischof von Canterbury eine ungünstige
Einwirkung der Veröffentlichung auf die Prayer Book Measure



— 75 —

befürchtete. So erschien denn der lange erwartete Report erst
im Januar 1928.

Die in zwei Sprachen abgefasste offizielle Schrift, die den
Titel trägt: The Conversations at Malines — Les conversations
de Malines, 1921—1925, bietet zunächst einen chronologischen
Bericht der Anglikaner über den Gang der Verhandlungen mit
Angabe der verschiedenen Memoranda; dagegen sind die
Namen der verschiedenen Diskussionsredner nicht genannt. Der
Bericht sucht die Besonderheit des anglikanischen Standpunktes
herauszustellen; trotzdem keiner der Differenzpunkte ausdrücklich

genannt ist, vermag der Kenner der Streitfragen sie
unschwer zwischen den Zeilen zu lesen. Der Bericht schliesst mit
Worten aufrichtiger Verehrung und tiefer Dankbarkeit gegenüber

dem verstorbenen Kardinal. Die anglikanischen Teilnehmer

heben auch hervor, dass trotz der wohlwollenden Billigung
der Besprechungen durch die höchsten kirchlichen Autoritäten
die Verantwortung für die gemachten Äusserungen ausschliesslich

auf Seiten der Teilnehmer ruhe. Sie sprechen den Wunsch
aus, dass solche Besprechungen weitergeführt werden, auf dass
schliesslich jenes Wort des Herrn in Erfüllung gehe, das der
verstorbene Kardinal so oft wiederholt hatte: Ut omnes unum!

Im Unterschied von dem anglikanischen Report ist der
römisch-katholische Compte rendu kein eigentlicher Bericht über
den Gang der Verhandlungen, sondern ein „aperçu synthétique"
der Lehrpunkte, in denen eine Übereinstimmung der beiden
Gruppen festgestellt werden konnte.

I. Beide Teile stimmen überein in dem Glauben an die
Stiftung einer sichtbaren Kirche durch Christus, im Glauben
an die trinitarischen und christologischen Dogmen, wie sie

von den alten ökumenischen Konzilen verkündet und in den
drei alten Glaubensbekenntnissen (Apostolicum, Nicänum, Athana-
sianum) niedergelegt sind. Aber auch hinsichtlich der Notwendigkeit

der kirchlichen Tradition zur rechten Auslegung der
Heiligen Schrift bestand Übereinstimmung, trotzdem nach der
römisch-katholischen Auffassung der Tradition eine noch höhere
Bedeutung zukommt als nach der anglikanischen. Die 39
Artikel der Anglikaner zeigten sich nicht als ein unüberwindliches

Hindernis zwischen beiden Gruppen. Die Anglikaner
erinnerten daran, dass Pusey und Forbes sie einer Harmonisierung

mit der tridentinischen Lehre für fähig erachteten, sie



— 76 —

wiesen ferner darauf hin, dass die Verpflichtung des
anglikanischen Klerus auf die 39 Artikel nicht eine Bejahung jedes
einzelnen Artikels in sich schliesse, und endlich, dass viele
Anglikaner sie als überholt ansähen (CM 74—78).

IL In der Sakramentenlehre ergab sich eine weitgehende
Gemeinsamkeit:

1. Die Taufe ist der Eintritt in die Kirche.
2. Das Gemeinschaftsleben der Christen organisiert sich

um eine episkopale Hierarchie.
3. Dieses Gemeinschaftsleben offenbart sich im Gebrauch

der Sakramente.
4. In der Eucharistie werden Leib und Blut des Herrn

von den Gläubigen „wahrhaft gegeben, genommen und empfangen".

Durch die Konsekration werden Brot und Wein zum Leib
und Blut Christi.

5. Das Opfer der Eucharistie ist dasselbe Opfer wie das

am Kreuz, aber dargebracht auf mystische und sakramentale
Weise (dabei stützten sich die Anglikaner auf die offizielle
Erklärung der anglikanischen Bischöfe anlässlich der Entscheidung-
Leos XIIL über die Ungültigkeit der anglikanischen Weihen).

6. Die Frage der Kommunion unter beiden Gestalten ist
keine Glaubensfrage, sondern eine Frage der kirchlichen
Disziplin.

7. In beiden Kirchen besteht ein Bussamt und eine
Bussdisziplin, welche eine Aussöhnung des Sünders mit Gott mittels
der sakramentalen Absolution des Priesters über den Sünder
in sich schliesst (dabei beriefen sich die Anglikaner auf die
Absolutionsformeln des Prayer Book für die Kommunionfeier
und die Krankenbesuche).

8. Hinsichtlich der Krankenölung ist die Übereinstimmung
weniger deutlich, aber es besteht eine Tendenz zur
Wiedereinführung derselben unter den Anglikanern (CM 78—82).

III. Hinsichtlich der Frage der Weihen wird auf Grund
desLambeth-Appells die Bereitschaft der anglikanischen Bischöfe

festgestellt, im Falle einer vollständigen Einigung in der Lehre
und Disziplin von der römischen Kirche eine Ordination zu

empfangen, welche in ihren Augen jeden Zweifel an der
Gültigkeit des anglikanischen Amtes beseitige. Die römisch-katholische

Erklärung fügt bei:



— 77 —

„Die römisch-katholische Kirche wählt stets hinsichtlich der Sakramente

den sichersten Weg. Sie reordiniert ihre eigenen Priester und
Bischöfe, sowie ein ernster Zweifel an der genauen Beobachtung ihrer
traditionellen Weiheriten besteht. Ihre klugen Vorkehrungen sind nicht
eine Misstrauensäusserung gegenüber einzelnen Personen, sondern eine
Sicherheitsmassnahme zugunsten der Gläubigen.

Die anglikanischen Bischöfe haben den Weg zur praktischen Lösung
einer dornenvollen Frage gewiesen, und die Katholiken rühmen die
ideale Gesinnung, welche den anglikanischen Episkopat in dieser
Angelegenheit beseelt, und seine Opferbereitschaft für die Einigung"
(CM 82—84).

IV. Die Hierarchie leitet sich in direkter Linie von den

Aposteln ab, und zwar durch die ununterbrochene Sukzession
der Bischöfe als ihrer Erben und Fortsetzer. Die Institution
der Bischöfe ist iuris divini. Auch nach katholischer Auffassung
steht es dem Papst unbeschadet seiner Vollmacht zur Begrenzung

der bischöflichen Gewalt in bestimmten Fällen nicht frei,
den Episkopat zu unterdrücken; eine praktische Annullierung
des Episkopats würde eine Zerstörung der göttlichen Verfassung
der Kirche bedeuten. Die Bischöfe haben eine unmittelbare
Jurisdiktion; sie sind kraft des Willens Christi als Nachfolger der
Apostel die ordentlichen Hirten der Gläubigen ihres Sprengeis. Sie
nehmen rechtmässig an den allgemeinen Konzilien teil, wobei sie

Organe der Tradition und Richter des Glaubens sind (CM 84—86).
V. Hinsichtlich der Frage des Primats waren die

Abweichungen nach der römischen Erklärung „ernster und schwerer
zu vermindern". Dennoch wird auch hier eine bedeutsame
Übereinstimmung festgestellt und vorwiegend in der Terminologie

der Anglikaner formuliert:
„Der hl. Petrus wurde als Oberhaupt (Chef= chief) oder Leiter

anerkannt, weil er als solcher durch unsern Herrn anerkannt war.
Der römische Stuhl ist der einzige bekannte Apostelstuhl im Abendland.

Kein Patriarchat ist neben dem römischen errichtet worden ;

der Papst führt nach dem Wort des hl. Augustinus über Innozenz I.
den Vorsitz über die abendländische Kirche. Insbesondere schuldet
die Kirche Englands dem römischen Stuhle ihr Christentum

Darüber hinaus besitzt der Papst einen Primat unter allen Bischöfen
der Christenheit, sodass ohne Gemeinschaft mit ihm keine Aussicht
oder Hoffnung besteht, je die Christenheit geeint zu sehen ; er nimmt
unter allen Bischöfen eine Stellung ein, wie sie in ähnlicher Weise
kein anderer Bischof für sich beanspruchen kann.

Von den Anfängen der Kirchengeschichte an ist dem Bischof von
Rom unter allen Bischöfen ein Primat und eine Vollmacht sur allgemeinen
Leitung (un pouvoir de direction générale a power of general leadership)
zuerkannt worden.

Somit ist der Primat des Papstes nicht nur ein Primat der Ehre, er
schliesst vielmehr in sich eine Pflicht der Sorge und Tätigkeit zum



— ib —

allgemeinen Besten der Gesamtkirche (un devoir dé sollicitude et d'action
dans l'église universelle en vue du bien générale), sodass der Papst
tatsächlich ein Einheitszentrum ist und ein Oberhaupt, das Autorität über
das Ganze ausübt (a Head which exercises an authority over the whole —

une tête imprimant mie direction d'ensemble). In der Tat konnten dank
der Wirksamkeit des Papsttums die Bischöfe im Mittelalter sich (der
englische Text fügt bei : bei vielen Anlässen) gegen die Einmischung
der staatlichen Gewalt schützen. Das Papsttum ist eine Garantie für
die geistige Unabhängigkeit der Kirche gewesen."
Hinsichtlich der Art und Weise, in welcher der Papst seine

Vollmachten in früherer Zeit ausgeübt hat, äussern die Anglikaner

gemäss der römischen Erklärung verschiedene „Vorbehalte".

Sie erkennen jedoch an, class bei ihnen zahlreiche
Anschuldigungen über die römische Kirche zu berichtigen seien;
besonders müsse anerkannt werden, dass die römische Kirche
sich selbst im tridentinischen Konzil reformiert habe.

Die römische Erklärung stellt mit einem gewissen Bedauern
fest, dass die Anglikaner die aus dem römischen Primat
fliessenden Vollmachten nur ganz allgemein umschreiben.

„Versucht man weiterzugehen und z. B. mit ganz konkreten
Beispielen die Pflicht des Papsttums, zum Wohl der Gesamtkirche zu
wirken, zu bestimmen, unternimmt man es, die entsprechenden Rechte
zu detaillieren, so zeigt sich bei unseren anglikanischen Freunden
ein gewisses Widerstreben, genaue Angaben zu machen."
Die römische Erklärung legt besonderen Nachdruck auf

die Termini, mit welchen die Anglikaner die päpstlichen
Primatsaufgaben ausdrückten : spiritual responsibility, spiritual
leadership, general superintendence, care for the well - being of the

Church as a whole. Die römisch-katholischen Teilnehmer sahen
in diesen Ausdrücken „eine sebr positive Vorstellung von einer
inhaltsreichen Macht", „das Gefühl von einer hohen Mission,
die dem Papst zukomme," die Anerkennung eines „Primats der
Verantwortung" (primacy of responsibility) über einen blossen

Ehrenprimat hinaus. Trotzdem sie diese Ausdrücke vom Standpunkt

der römischen Lehre aus nicht als zureichend betrachteten,

sprachen sie doch die Hoffnung aus, dass durch eine
Vertiefung dieser Gedanken und eine Ausführung ihres Inhaltes
eine weitere Annäherung sich ermögliche. Die Abweichungen
erscheinen ihnen nicht so tiefgehend, dass sie für die Zukunft
die Wiederaufnahme dieser Fragen ausschlössen (CM 86—90).

VI. Was die erörterten praktischen Fragen betrifft, so hebt
die Erklärung hervor, dass den römischen Teilnehmern jeder
offizielle Auftrag fehle und dass sie deshalb keine Versprechungen



— 79 —

ohne die Gefahr späterer schwerer Enttäuschungen machen
könnten. „Dennoch war es ihnen möglich, darauf
hinzuweisen, wTie gross die disziplinare Verschiedenheit ist, unter
welcher die Kirche ohne Gefahr für ihre Einheit gelebt hat,
und welche Mannigfaltigkeit von Einrichtungen noch heute im
Schoss der katholischen Kirche besteht, trotz der fortschreitenden
Uniformität, nach der ihre Gesetzgebung allenthalben strebt,
seitdem der Protestantismus sie genötigt hat, ihre administrative
Zentralisierung zu verstärken. Die Achtung, welche Rom den
orientalischen Kirchen erweist, die Ängstlichkeit, mit der sie
ihre Riten, ihre liturgische Sprache, ihre Patriarchatsrechte,
ihre Gewohnheiten und ihre besondere Gesetzgebung, ihre relative

Autonomie in der Wahl ihrer Bischöfe wie Patriarchen, in der
Verwaltung ihres Vermögens, in der Abhaltung von Synoden
aufrechterhält — all das gibt eine Ahnung davon, mit welcher
Weite zwischen der römischen und anglikanischen Kirche im
Falle einer Union die disziplinaren Regelungen getroffen werden

könnten."
Die römische Erklärung schliesst mit den Worten:

„Die Besprechungen in Mecheln haben ihren Teilnehmern den
Eindruck gegeben, dass, in dem Masse als das gegenseitige Verstehen
und die Übereinstimmungen in der Lehre Fortschritte machen, es
möglich werden wird, eine befriedigende Lösung der disziplinaren
Leitung zu schaffen, so heikel sie auch gegenwärtig scheinen mag.
Die Anglikaner sind bereit, Opfer für die Einheit su bringen. Die Katholiken

wünschen bei jenen, welche zu ihnen kommen, ihre Selbstverwaltung

in allem zu schonen, was nicht die Einheit gefährdet — jene
Einheit, deren hohen Wert gemäss dem Evangelium Christi sie eine
lange und schmerzliche Trennung von vier Jahrhunderten gelehrt hat"
(CM 92—94).

Bei der Beurteilung der Besprechungen in Mecheln gilt es,
zwei Dinge besonders im Auge zu behalten. Die anglikanischen
Teilnehmer vertraten nur eine Richtung der heutigen anglikanischen

Kirche, und zwar die fortgeschrittene anglokatholische.
Diese Richtung ist zahlenmässig in der Minorität. Die grosse
Masse des englischen Kirchenvolkes und selbst des Klerus steht,
so sehr sie auch von der Oxfordbewegung beeinflusst worden
ist, der römisch katholischen Kirche weit ferner. Die überwiegende

Mehrzahl der Anglikaner ist, um nur zwei Beispiele
anzuführen, weder gewillt, die Wandlung der Elemente bei der
Eucharistie anzuerkennen noch auch dem Papst mehr als einen
blossen „EhrenVorrang" im Sinne eines Primus inter pares zuzu-



— 80 —

gestehen1). So sehr sich auch die anglikanischen Teilnehmer
bemühten, ihre Auffassungen auf offizielle Dokumente zustutzen,
so können sie doch nicht als Sprachrohre der anglikanischen
Gesamtheit gelten. Überdies darf nicht unbeachtet bleiben,
dass die einzelnen anglikanischen Teilnehmer, wie aus ihren
Veröffentlichungen zu entnehmen ist, in ihrer Annäherung an
den römisch-katholischen Standpunkt keineswegs gleich weit
gingen. Lord Halifax2), ein Mann, von dem ein hervorragender

anglikanischer Würdenträger sagte, er habe dreams and
visions, steht der römischen Auffassung von einem universellen
Jurisdiktionsprimat ziemlich nahe. Bischof Gore hingegen, ein
Gelehrter von ganz umfassenden patristischen und
kirchengeschichtlichen Kenntnissen, vertritt in kraftvoller Weise den
altkatholischen Standpunkt vom Episkopat und Primat3).
Zwischen beiden stehen Dr. Kidd und Bischof Frere. Auch die

persönlichen Unterredungen, die der Schreiber dieser Zeilen
mit zweien von den anglikanischen Teilnehmern haben durfte,
lehrten eine nicht unerhebliche Verschiedenheit der inneren
Haltung derselben gegenüber jenen Unionsgesprächen. Der
eine, voll enthusiastischen Glaubens, hingerissen von der
Persönlichkeit Merciers, unerschütterlich in der Zuversicht, dass

die Vereinigung zustande kommen und die anglikanische Kirche
sich der Autorität des päpstlichen Stuhles unterordnen würde;
der andere von kühler Zurückhaltung gegenüber diesen
Unionsversuchen, unbeirrt von persönlichen Eindrücken, in einem
nüchternen Pessimismus überzeugt von der Unmöglichkeit einer
Verständigung zwischen dem altkatholisch anglikanischen und
dem römisch-katholischen Kirchenbegriff.

So wenig wie die anglikanischen Teilnehmer stellten die
römisch-katholischen Teilnehmer in einem Mikrokosmus die
Gesamtheit ihrer Kirche dar, noch waren sie irgendwie die
Vertreter der allein entscheidenden papstlichen Hierarchie.
Trotz ihrer unbestreitbaren dogmatischen Korrektheit — sie

') So zwei der einflussreichsten Vorkämpfer der kirchlichen Einheit,
Bischof Headlam von Gloucester (The Doctrine of the Church and Reunion,
1920, 298 f.) und Dean Bell von Canterbury (The Malines Conversations,
Church Quarterly Review, April 1928, 18).

2) The Call to Reunion, London 1922; Reunion and the Roman
Primacy, London 1925; Catholic Reunion, London 1926.

3) Roman Catholic Claims, London 1888 V, 11. Aufl. 1920.



— 81 —

dachten, nach dem Bekenntnis von Kardinal Mercier, „auch
nicht einen Augenblick daran, einem unsinnigen Verlangen
nach Einigung um jeden Preis auch nur einen einzigen Artikel
des katholischen, apostolischen und römischen Glaubens zu
opfern" -) — waren sie alle in gewisser Hinsicht „liberale"
Katholiken, welche nicht einer extrem papalistischen Auffassung
des Primats huldigten, und die mit Entschiedenheit die unmittelbare

göttliche Einsetzung des Episkopats betonten. Diese
Weitherzigkeit offenbarte sich vor allem in einer grosszügigen
Interpretation der vatikanischen Dogmen; einer der römisch-katholischen

Teilnehmer vertrat sogar die Anschauung, dass das
berühmte ex sese, non ex consensu ecclesiae, nicht ein Teil des

eigentlichen Unfehlbarkeitsdogmas sei, sondern nur eine
theologische Interpretation desselben, darum (ähnlich wie die
theologische Begründung des Dogmas aus Schrift und aus Tradition)
nicht de fide und nicht absolut bindend für die Gesamtheit der
Gläubigen. Das anglikanische Mitglied der Mechelner
Konferenz, das dem Schreiber dieser Zeilen von dieser Deutung
Kenntnis gab, bezeichnete sie mit Recht als historisch unhaltbar;

denn der Kontext lehrt unverkennbar, dass das ex sese

ein wesentliches Stück der feierlichen dogmatischen Formel ist.
Diese merkwürdige Deutung lehrt jedoch, wie weit das
Entgegenkommen auf der römisch-katholischen Seite ging und wie
tief ihr Verständnis für die patristischen Einwände der Anglikaner

war.
Doch trotz des ernstesten Verständigungswillens auf beiden

Seiten und trotz einer demütigen Opferbereitschaft auf
anglikanischer Seite enthüllte sich doch bei den Mechelner
Besprechungen, dass im letzten Grunde der altkirchliche
Episkopalismus und der mittelalterliche und moderne Papalismus
in ihrer ganzen Unvereinbarkeit einander gegenüberstanden.
Es ist rühmenswert, dass die anglikanischen Teilnehmer mit
einer solch leidenschaftslosen Objektivität sich die altkirchliche
Primatsauffassung zu eigen machten. Diese Primatsauffassung
ist jedoch wesensverschieden von der des mittelalterlichen und
des neuzeitlichen Katholizismus. In aller Klarheit wurde von
anglikanischer Seite festgestellt, dass Petrus keinerlei Juris-

') Brief des Kardinals an seinen Klerus vom 18. 1. 1924 in Documents
on Christian Unity, ed. G. K. A. Bell, London 1924, 354.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1928. 6



— 82 —

diktion über die übrigen Apostel und die von ihnen gegründeten
Kirchen hatte, sondern nur eine „geistliche Führerschaft", und
dass darum auch der römischen Kirche nur eine solche geistliche

Führung und Fürsorge für die Gesamtkirche, nicht aber
eine „universelle Jurisdiktion" über sie zugebilligt werden
könne (CM 28, 34). Dieser Primat der Führung und der
Fürsorge ist gewiss weit mehr als ein blosser Ehrenprimat, er
bedeutet einen Autoritätsprimat, und zwar auf Grund provi-
dentieller Bestimmung, und steht in ununterbrochener Kontinuität

mit dem Autoritätsprimat des Petrus, aber er schliesst
einen Jurisdiktionsprimat im Sinne eines päpstlichen
Universalepiskopats und einer päpstlichen Unfehlbarkeit ex sese aus.
Hier liegt der tiefste Unterschied zwischen der anglikanischen
und der römischen Position, ein Gegensatz, der durch jene
Unionsgespräche wohl persönlich gemildert, aber sachlich nicht
überwunden werden konnte.

Mit dieser Auffassung von dem geistlichen Charakter des

päpstlichen Primates hängt ein Moment zusammen, das in der
Aussprache gestreift wurde (CM 36), das aber weit stärker zum
Vorschein gekommen wäre, wenn sich unter den anglikanischen
Teilnehmern in Mecheln ein Vertreter der jüngeren anglo-
katholischen Theologen befunden hätte. Die anglikanische
Kirche ist in ihrer Verfassung demokratisch und gibt dem

„niederen Klerus" wie dem Laienelement Anteil an der
Kirchenregierung. In ihr hat sich ferner das Recht der freien
wissenschaftlichen Forschung allgemein durchgesetzt. Beides —
Demokratie und theologisch-wissenschaftliche Freiheit — sind in
der römischen Kirche auf ein Mindestmass beschränkt. Selbst
wenn eine theoretische Einigung mit Rom hinsichtlich des

Primats und der Unfehlbarkeit erzielt werden könnte, so würde
die praktische Einigung doch an dem Gegensatz von
anglikanischer Demokratie und Freiheit und römischer Gebundenheit
scheitern. Mit Recht sagt eine so hervorragende anglikanische
Persönlichkeit wie Dean Bell:

„Die Kirche Englands steht gegenüber der erschreckenden
Geschlossenheit des römischen Systems für Freiheit ein und muss immer
dafür einstehen; für Freiheit in der Wissenschaft und für Freiheit in
der Kritik. Die römische Verurteilung des Modernismus, der Anti-
modernisteneid, der von allen Priestern verlangt wurde, die römische
Unterdrückung und bisweilen sogar Verfolgung von freiheitlichen
Denkern sind der Kirche Englands äusserst fremd. In der Tat erscheint



— 83 -
vielen gerade an diesem Punkte die Kluft zwischen der Kirche
Englands und der römischen Kirche am allerweitesten"1).
Wer diese grossen inneren Gegensätze, die zwischen der

offiziellen römischen Kirche und dem Anglikanismus — selbst
in seiner fortgeschrittenen anglokatholischen Richtung —
bestehen, sich vergegenwärtigt, der muss Bischof Gore, dieser
wundervoll weiten, wahrhaft katholischen Persönlichkeit,
zustimmen, der immer wieder auf Grund seiner Mechelner
Erfahrungen erklärt hat, dass er keine Möglichkeit einer
Vereinigung der beiden Kirchen sehe.

Die Auswirkung der Mechelner Besprechungen hat in der
Tat bewiesen, dass Bischof Gore in seiner nüchternen Klarheit
die Lage richtiger beurteilt hat als der edle Lord Halifax in
seiner alle Hindernisse überfliegenden heiligen Sehnsucht. Als
die Abhaltung der Unionsgespräche der Öffentlichkeit bekannt
wurde, erhob sich sowohl auf anglikanischer wie auf römischer
Seite scharfer Widerspruch. Nachdem der Erzbischof von
Canterbury selbst in seinem Weihnachtsbrief von 1923 die
Abhaltung der Besprechungen den anglikanischen Erzbischöfen
und Metropoliten zur offiziellen Kenntnis gebracht2) und
ausdrücklich gutgeheissen hatte, erhob sich in weiten Kreisen des

anglikanischen wie des nonkonformistischen Protestantismus ein
Sturm der Entrüstung. Es fehlte nicht einmal an solchen, die
den greisen Erzbischof als Verräter seiner Kirche beschuldigten
und in den heftigsten Worten angriffen. Aber auch zahlreiche
ruhig denkende Persönlichkeiten fühlten sich durch die indirekte
Mitwirkung des Erzbischofs befremdet und beunruhigt. So sah
sich denn dieser genötigt, in einer Ansprache vor der Bischofskammer

(Upper House of Convocation) im Februar 1924 nochmals

den Sachverhalt festzustellen und seine irenische Haltung
gegenüber Rom als Konsequenz des Lambeth-Appells zu
begründen (abgedruckt CM 50—58).

Aber nicht nur die Protestanten, auch die römischen Katholiken,

vor allem in England, entrüsteten sich über das Mechelner

Unternehmen. Die römisch-katholischen Bischöfe Englands,
an ihrer Spitze Kardinal Bourne, sprachen sich dagegen aus.
Dabei bewegte sie teils ein Gefühl der Kränkung darüber, dass
die Anglikaner sich an einen ausserenglischen römischen Wür-

') The Malines Conversations, Church Quarterly Review, April 1928, 14.
2) Documents on Christian Unity, ed. Bell, 338 ff.



— 84 —

denträger gewandt hatten, teils bestimmte sie die alte Man-
ningsche Gegnerschaft gegen jede korporative Einigung* von
Canterbury und Rom, durch welche naturgemäss der römische
Katholizismus in England an die zweite Stelle gedrängt würde.
Kardinal Mercier fand es darum nötig, seine Handlungsweise
in einem Hirtenbrief an seine Geistlichen ausführlich zu begründen.

Dieses Schreiben ist ohne Zweifel das wundervollste
Dokument, das im Zusammenhang mit den Mechelner
Unionsgesprächen an die Öffentlichkeit gelangt ist1). Es verrät uns
die ganze geistige Grösse und Weite dieses Kirchenfürsten, seine
tiefe Frömmigkeit und seine lautere Liebe zu den getrennten
Brüdern. Er bekennt, dass er die Rolle des Priesters und
Leviten in der Parabel des Herrn gespielt hätte, wenn er die bei
ihm anklopfenden Anglikaner zurückgewiesen hätte. Unter
Berufung auf die Enzyklika Leos XIIL ad Anglos weist er die
Gegnerschaft der römischen Katholiken Englands gegen jede
„kollektive" Wiedervereinigung zurück. Er gibt offen zu, dass

„in einem grossen Konflikt, der Jahrhunderte gedauert, alles
Unrecht unmöglich auf der einen Seite liege". In hohen Worten
preist er die innere Annäherung, die durch den persönlichen
Austausch entstanden sei.

„Es ist Tatsache, dass am Schluss einer jeden der drei Zusammenkünfte

die Teilnehmer sich mehr verwandt fühlten und grösseres
Vertrauen zueinander hatten als bei der ersten Berührung." „Kein Buch
bedeutet so viel wie die persönliche Aussprache. Die Aussprache
enthält intime Dinge, die nicht in ein gedrucktes Buch übergehen können.

Die Menschen sind geschaffen, um einander zu lieben; nicht
selten kommt es vor, dass Herzen, die einander fremd sind, die von
der Entfernung* aus sich für Feinde hätten halten können, wenn sie
einander verstehen, einen Zauber fühlen, den sie niemals vermutet
hätten."

Sowenig der Kardinal die Schwierigkeiten und Gegensätze
der getrennten Kirchen unterschätzt, so ist er doch überzeugt,
dass jene innere Annäherung einen mächtigen Schritt zur
Anbahnung der Einigung bedeutet. „Gewiss ist die Annäherung
der Herzen nicht die Einigung im Glauben, aber sie schafft
dazu die Disposition." Aber schliesslich hängt — und darin zeigt
sich wieder die tiefe Innerlichkeit des Kardinals — alles
Einheitsbemühen von der göttlichen Gnade ab:

„In einem Werk, dessen Ziel das Heil der Seelen ist, ist der wesentliche

Faktor weder die menschliche Weisheit noch der Scharfsinn der

') Abgedruckt in den Documents on Christian Unity, ed. Bell 449 ff.



— 85 —

Taktiker, es ist vielmehr die evangelische Schlichtheit, der Glaube an
die göttliche Barmherzigkeit, an die Allmacht der Gnade, welche das
Ungenügen an den Verhandlungen ergänzen wird."
Die machtvolle Stimme dieser überragenden Persönlichkeit

brachte viele Widersacher zum Schweigen. Kardinal Mercier
gelang es auch, die römische Kurie von dem Segen dieser
Gespräche zu überzeugen. In seiner Ansprache an das heilige
Konsistorium vom 24. März 1924 sprach Pius der XL seine
besondere Genugtuung und Dankbarkeit für die Mechelner
Conversations aus. Da wurde der Kardinal durch den Tod seinem

Einigungswerk entrissen, tief betrauert von seinen anglikanischen
und orthodoxen Freunden, und sein Mitarbeiter Abbé Portal überlebte

ihn nur kurze Zeit. Das Hinscheiden beider Männer war ein
empfindlicher Schlag für die Einigungsarbeit. Merciers
Nachfolger hatte nicht die persönliche Autorität, um das grosse Erbe
des Kardinals gegen Angriffe zu schützen. Die römisch katholische

Kritik an den Mechelner Bestrebungen setzte wieder
mit grösserer Schärfe ein, bestimmte ultramontane Presseorgane
konnten sich gar nicht genug tun in der Warnung vor Merciers
„utopischen" Unternehmungen. Lord Halifax1) selbst wurde
unruhig und entschloss sich, im Herbst 1927 nach Rom zu reisen,
um Gewissheit zu erlangen, ob auch die höchste kirchliche
Instanz ihr Urteil über Mecheln geändert habe. Er überreichte
dem Kardinal Ceretti, dem frühern Nuntius von Paris, ein
Memorandum und wurde bald darauf vom Papst selbst empfangen.
Pius XL äusserte seine Bewunderung darüber, dass der Lord in
seinem hohen Alter eine so weite Reise unternehme und gab
ihm seinen Segen, den er auch auf sein Lebenswerk ausdehnte.
So kehrte Lord Halifax zurück „mit der grössten Befriedigung
und mit dem Bewusstsein, dass sich die Haltung des heiligen
Stuhles nicht von der früheren zu Lebzeiten des Kardinals
geändert habe". Auf der Rückreise besuchte er Kardinal van
Rœy in Mecheln, der sich bereit erklärte, den Vorsitz bei künftigen
Besprechungen auf ähnlicher Grundlage zu übernehmen. Bald
darauf erging jedoch von Rom die Weisung, dass die Besprechungen
nicht fortgesetzt werden sollten2), eine Weisung, welche nur die

') Zum Folgenden s. Halifax, Notes on the Conversations at Malines,
1928, 3 f.

2) The Times 21. 1. 1928, bei G. K. A. Bell, The Malines Conversations,
Church Quarterly Review, April 1928, 17.



— 86 —

konkrete Ausmünzung der neuesten Enzyklika darstellt. Roma
locuta, causa finita

II.
Wohl die bedeutsamste Auswirkung der Einigungsbemühungen

des belgischen Primas ist das Einigungswerk der bene-
diktinischen Mönche, die sich in Belgien niederliessen. Sie wurden

von Papst Pius XI. 1925 mit der Einigungsarbeit, besonders
an den Orthodoxen des Ostens, betraut und legten sich den
schönen Namen Patres unionis bei. Sie gründeten ein Kloster
in Amay-sur-Meuse als Zentrale und ein Zweigkloster in Schoo-
tenhof bei Antwerpen, und eröffneten am 1. April 1926 eine
Zeitschrift, die den schönen Titel Lrénicon trägt. Im Zusammenhang

mit ihr gaben sie eine Reihe von Einzelschriften
(lrénicon-Collection) heraus, die ebenfalls dem Einigungsideal dient.
Die Seele des Ganzen ist Prior Dom Albert Beauduin, Schriftleiter

der Zeitschrift der jugendliche Dom André de Lilienfeld.
Kein anderer Orden ist für die Einigungsarbeit in gleichem

Masse geeignet wie der Benediktinerorden. Einmal zeigt er von
allen abendländischen Orden die grösste Verwandtschaft mit
dem Mönchtum der Ostkirche; die Auffassung von der Kirche,
dem Sakrament und der Liturgie, wie sie die benediktinischen
Träger der liturgischen Bewegung vertreten, berührt sich aufs

engste mit den sakramentalen und kultischen Traditionen der
Ostkirche. Überdies ist der Benediktinerorden seit Jahrhunderten

berühmt wegen seiner grossen Duldsamkeit und weitherzigen

Liebe gegenüber den „getrennten Brüdern". Enge Bande

verknüpfen ihn ferner mit der englischen Kirche. Lord Halifax
wies in Löwen 1925 darauf hin, dass sowohl die Kathedrale in
Canterbury wie die Nationalkirche in Westminster-Abbey ehedem
Benediktinerkirchen waren. So schlugen denn die Herzen der
ausserrömischen Christen von vornherein diesen neuen Aposteln
der Einigung entgegen.

Der Beginn der benediktinischen Einigungsarbeit wurde
besonders erleichtert durch die Autorität des belgischen
Kardinals, der in gewisser Hinsicht das Patronat des jungen
Ordenszweiges übernahm. Immer wieder beriefen sich die Patres
unionis auf das autoritative Wort ihres Gönners. „Die Besprechungen

in Mecheln" erscheinen Dom Beauduin als das „glücklichste

und wirksamste Ereignis im Werk der Wiedervereinigung"

(J 1927, 9). Der Geist, in dem die Unionsmönche



— 87 —

ihr Werk tun, ist ganz der Geist, in dem die Conversations in
Mecheln stattfanden und der zu uns in so ergreifender Weise
aus dem Pastoralschreiben des Kardinals redet. „Connaître,
comprendre, estimer, aimer nos frères séparés, prier avec eux pour
la concorde des saintes églises" (J 1926, 9). Wie Kardinal Mercier

betonen die Patres unionis die Notwendigkeit der innern
Annäherung, das rapprochement des cœurs.

„Für uns hat das Apostolat der Kircheneinigung heute nur einen
Sinn: die innere und aufrichtige Annäherung der Herzen und Geister
mit dem festen Willen, unseren Missverständnissen und Spaltungen
ein Ende zu setzen" (J 1927, 9).

„Damit diese Wiedervereinigung eines Tages möglich wird, muss
eine Arbeit auf einem höheren Plane geschehen, in einer Atmosphäre der
gegenseitigen Achtung, des gegenseitigen Vertrauens und der
gegenseitigen Hinneigung, unter Menschen, welche nicht die Sorge haben,
Statistiken über Gewinn und Verlust der ihnen gehörenden Herde
aufzustellen, sondern die sich bemühen, Verbindungswege aufzufinden,
immer tiefere Berührungen zu schaffen, die Geister und Herzen in
Vertrauen und Liebe einander nahezubringen" (J 1926, 117).

„Ob Orientalen oder Anglikaner oder auch Protestanten, alle, welche
wiedergeboren sind durch das Wasser der Taufe, gehören zur heiligen
Kirche, und darum haben sie, trotzdem sie dem sichtbaren Zentrum
ferne stehen, ein striktes und besonderes Recht auf unsere Liebe. An
der gegenseitigen Liebe erkennt man die wahren Jünger Christi. Erinnern

wir uns daran, dass durch Mangel an Liebe die Spaltungen
entstanden sind. Stellt die Liebe zwischen den Kirchen wieder her und
ihr habt den Weg des Herrn bereitet" (J 1927, 379).

„Wir suchen nicht eine äussere Eroberung, eine kalte und formelle
Hierarchenherrschaft, wir arbeiten nicht für die Union auf dem Papier,
die statistische Union, sondern für die Union in Christus, die Union
in unserm Gott, welcher Liebe ist. Und je mehr wir diese Liebe in
unseren Worten und vor allem in unsern Taten zeigen werden, desto
eher wird jener Tag der Einigung kommen, der sich auf sie gründet.
Lasst uns den leidenden Orient lieben, wie wir nur einen leidenden
Bruder lieben. Lasst uns verstehen, mit leiden, bewundern, helfen"
(J 1926, 275 f).

In diesem Geiste der reinen Liebe arbeiten die Patres
unionis ganz positiv an einer inneren Verständigung. Jede
Proselytenmacherei wird von ihnen scharf verurteilt (J 1926,
99 ff.). Sie sind davon überzeugt, dass jedes „Abzielen auf
isolierte Eroberungen der Annäherung der Kirchen überaus
schädlich ist" (J 1927, 8). Um ihre Verurteilung des Proselytis-
mus zu bezeugen, gehen sie sogar so weit, dass sie orthodoxen
Christen die Teilnahme an ihren Gottesdiensten nach östlichem
Ritus nur dann gestatten, wenn diese eine schriftliche Erlaubnis
von ihrem zuständigen Pfarrer beibringen (J 1927, 312).



— 88 —

Wie das Haschen nach Einzelkonvertiten, so verwerfen die
Einigungsmönche auch jede Kollektiv-Union, die nichts anderes
bezweckt als eine willentliche Unterwerfung unter die
Zentralautorität und eine Machtstärkung der einen Universalkirche.

„(Andere Prediger der Wiedervereinigung) denken nur an eines:
für eine diktatorische Gewalt den äusseren Gehorsam der Willen zu
erlangen. Dieses Streben nach der Einigung der Kirchen, das aus
einem zentralistischen Geist fliesst, der nur den eigenen Schafstall
erweitern will, um eine neue Schar von Gewissen in der eigenen Disziplin

zu verschlingen, diese imperialistische Auffassung der religiösen
Einigung, die von unseren getrennten Brüdern so verabscheut wird,
darf nie die der wahren Einigungsapostel sein. Es gibt nur eine Lehre,
kraft deren wir die Idee der Kirche denken können, wenn wir sie
überhaupt in ihrer ganzen Tiefe und in ihrem ganzen Reichtum denken
wollen, das ist die Lehre von der Kirche als dem mystischen Leib
Christi. Die Arbeit für die Einigung der Kirchen muss getrag-en sein
von dem Wunsche, dem mystischen Leib Christi die Fülle seines Reichtums

und seines Lebens und den Glanz seiner sichtbaren Einheit zu
geben" (J 1926, 119).

In dieser weiten, ganz innerlichen Haltung arbeiten die
Patres unionis an ihrem hohen Ziel. Jede Polemik gegen die
Anschauungen und Institutionen der getrennten Christen (von
der die apologetische Literatur und die Presse des römischen
Katholizismus vielfach überströmt) bleibt vollständig verbannt.

„Die Mönche der Einigungsarbeit enthalten sich jeder Wertung,
sobald sie von Kritik an unseren getrennten Brüdern gefärbt
erscheinen könnte Nichtkritisieren bedeutet freilich keineswegs ein
Anerkennen des Irrtums... Aber es kann nicht von Nutzen sein, schmerzliche

Wunden aiifzureissen ; als gute Christen, als wahre Apostel der
Einigung können und müssen wir mit dem Mantel der Verschwiegenheit

alles bedecken, was andere Glieder unserer grossen Familie, sogar
Glieder, die augenblicklich weit entfernt sind, fratres nostri absentes,
Unannehmlichkeiten, Angriffen und Gefahren aussetzen könnte"
(J 1927, 2 f.).

Trotz dieser entschiedenen Betonung der brüderlichen Liebe,
trotz der Ausschliessung aller Kritik, erblicken die Einigungsmönche

ihr Ziel nicht in einer überdogmatischen Kirchenföderation,

in einem Stockholmer Life and Work-Ideal, sondern in einer
organischen Einigung mit der römischen Kirche unter voller
Anerkennung ihrer Zentralautorität und lückenloser Bejahung
ihrer Glaubenslehren.

„Soll die Bewegung zur Einigung der Kirchen eine opportunistische
Verständigung zum Ziele haben, ein Kartell, das die trennenden Dogmen

vergisst, eine Vereinigung von im Grunde einander fremden
Kirchen, gegründet allein auf freundschaftliche und brüderliche Be-
ziclmng'en? Oder handelt es sich für uns darum, für unsere meist
ai]"*e;n*iffencn Dogmen weniger massive und weniger eckige Dar-



— 89 -
Stellungen, geschmeidigere imd gefälligere Formen zu finden? die
Wahrheiten, die unseren getrennton Brüdern widerstreben, zu
verschweigen oder auf ein Minimum herabzudrücken, um jeden Preis die
Vereinigung aller Christen zu verkünden? Offenbar nichts davon;
sondern um eine aufrichtige, ehrliche, vollständige Darlegung der
ganzen Lehre, um eine rückhaltlose Unterwerfung unter die
Anweisungen der kirchlichen Autorität, um ein unverkürztes Bekenntnis
des Glaubens auf beiden Seiten. Jede Annäherung, welche auf Kosten
von Konzessionen in der Lehre, geschickten Verheimlichungen oder
zweideutigen Formeln erfolgte, jede von irgendwelchen politischen
Tendenzen geleitete Aktion wäre schlimmer als die Trennung"
CJ 1926, 6; zit. 1928, 85).

So wenig also diese weitherzigen Benediktiner zu dogmatischen

Konzessionen bereit sind, so sind sie doch überzeugt,
dass sie durch Aufzeigung des römisch-katholischen Lehrsystems
in seiner Ganzheit bei den getrennten Christen manche Anstösse
beseitigen können, die aus der isolierten Betrachtung* bestimmter
Dogmen sich ergeben.

„Eine solche dogmatische Wahrheit, die für unsere getrennten
Brüder völlig unverständlich und unannehmbar ist, wird aufhören,
ihren Anstoss zu erregen und schliesslich ihre Zuneigung erwecken,
wenn sie in ihren historischen lind traditionellen Kontext gestellt ist,
befreit von den zeitgeschichtlichen Konflikten, die sie in den Augen
unserer Brüder entstellt haben, harmonisiert und proportioniert mit
dem Ganzen der Lehre, ausgeglichen mit den neuen Forderungen.
Doch eine solche Anpassungsarbeit ist nicht die Arbeit eines Tages
und einer Generation" (J 1927, 6).

Die Patres unionis wenden diesen Grundsatz besonders auf
die vatikanischen Dogmen an. Dom Beauduin ist der Ansicht,
dass die vatikanischen Definitionen über den Primat und die
Unfehlbarkeit des Papstes nicht das Ganze der römisch-katholischen

Lehre von der Kirche darstellen. Er weist darauf hin,
dass das offizielle Projekt in Kapitel 8, 9 und 10 die ganze Lehre
vom Episkopat darlege. Wegen des drohenden Kriegsausbruchs
sei jedoch sogleich Kapitel 11 von der päpstlichen Gewalt
behandelt worden; der Abbruch des Konzils habe die Definierung
der noch unbehandelten Gegenstände verhindert (J 1928, 93 f.).
Aus den höchst bedeutsamen Darlegungen von Don Beauduin
kann man entnehmen, dass er in den vatikanischen Definitionen
der päpstlichen Gewalt, die er vollständig bejaht, doch nur ein
dogmatisches Fragment erblickt, das nach Ergänzung und
Vervollständigung schreit. Nach seiner Anschauung, die übrigens in
den liberalen Kreisen der römischen Kirche keineswegs selten
anzutreffen ist, erhalten die Dogmen von der päpstlichen Suprematie
nur dann ihren vollen Sinn, wTenn sie im Lichte der — aller-



- 90 —

dings noch nicht ausdrücklich definierten — kirchlichen Lehre
von der göttlichen Einsetzung des Episkopats betrachtet werden.

„Wenn man seinen Glauben an den göttlichen Rechtsprimat des
römischen Papstes gemäss der Entscheidung des vatikanischen Konzils
bekräftigt, so muss man in gleicher Weise die korrelativen Wahrheiten
bekräftigen, welche wir nach dem Vorwurf unserer getrennten Brüder
in den Schatten gestellt haben: die höchste und unfehlbare Autorität
der ökumenischen Konzile; den göttlichen Ursprung und die göttliche, und
swar nicht abgeleitete, sondern ordentliche Jurisdiktion der Gesamtheit der
Bischöfe, welche Nachfolgerin des Apostelkollegiums ist" (J 1926, 173).

In römisch - katholischen Kreisen trägt man sich mit der
Hoffnung, dass bei der Fortsetzung des vatikanischen Konzils
die Lehre vom Episkopat, die 1870 nicht mehr behandelt werden

konnte, dogmatisch definiert werde und dass durch diese
Definition das Gleichgewicht zwischen päpstlicher und bischöflicher

Vollmacht, das durch die einseitige Definition der Papal-
gewalten gestört ist, wieder hergestellt werde. Darüber hinaus
halten die Patres unionis es für möglich, dass eine authentische

Interpretation der vatikanischen Dogmen durch ein ökumenisches
Konzil ihnen den Stachel nehmen könnte, den sie jetzt für alle
ausserhalb Roms stehenden Katholiken besitzen.

„Für uns sind die Entscheidungen des vatikanischen Konzils
unveränderlich Ohne Zweifel sind die Konzile und der oberste Priester

selbst wie wir durch die dogmatischen Entscheidungen des
vatikanischen Konzils gebunden. Aber wenn die Kirche ihre Lehre nicht
ändern kann, so kann sie dieselbe authentisch auslegen, besonders
geeignete Formeln finden, um ihre unveränderliche Lehre auszudrücken.
In diesem Sinne schreitet die Lehre fort, ohne zu wachsen, entwickelt
sie sich, indem sie sich gleich bleibt" (J 1927, 449 f.).

„Ohne Zweifel eignet den Entscheidungen des höchsten Lehramts
ein objektiver und absoluter Wert. Aber ohne irgendwie ihren irre-
formablen Charakter abzuschwächen, hat man nachträglich lehrhafte
Erläuterungen ins Auge zu fassen, die den Geistern und der neuen
Denkweise besser angepasst sind. Nichts steht dem im Wege, dass
ein künftiges allgemeines Konzil in der Form der authentischen
Auslegung auf frühere dogmatische Entscheidungen zurückkommt
Durch ähnliche Erläuterungen (wie die neuen Formulierungen des

Konzils von Florenz über den Ausgang des heiligen Geistes gegenüber

den Definitionen des Konzils von Lyon) können die Entscheidungen

des tridentinischen und des vatikanischen Konzils in neues
Licht gerückt werden, und was heute als ein unüberwindliches
Hindernis erscheint, das kann durch geduldige Bemühungen gegenseitigen
Verstehens im Geiste der Aufrichtigkeit, Zuneigung und Liebe den
Weg bahnen zu friedlichen Änderungen der Blickweise (échanges de

vue pacifiques)" (J 1927, 7 f.).

So korrekt diese Stellung der Patres unionis zum Vatikanum
vom Standpunkt der römischen Lehre aus sein mag, so offen-



— 91 —

hart sie doch eine völlig neue geistige Haltung. Sie zeigt, welch
tiefes Verständnis die Einigungsapostel den Einwänden der
Orthodoxen und Anglikaner gegen die vatikanischen Dogmen
entgegenbringen. Nicht minder bedeutsam und überraschend
als diese Stellungnahme in den schwierigsten dogmatischen
Fragen ist die Haltung, welche die Einigungsmönche in den
praktischen Fragen des Ritus und der Disziplin einnehmen.
Sie sind erklärte Gegner jenes Pan latinismus, der ein nicht
minder grosses Hindernis der Wiedervereinigung ist als die
Dogmatisierung der päpstlichen Suprematie. Ihre Losung lautet:
„de délatiniser, de déslaviser, de débyzantiniser, en un mot de

dénationaliser la conception essentielle du christianisme" (J 1928,89).
Dabei können sie sich auf die Worte Benedikts XV. berufen :

„Die Kirche Christi ist weder lateinisch, noch griechisch, noch
slavisch, sondern sie ist katholisch"1). Sie berufen sich ferner
auf Papst Leo XIIL, der in seiner Enzyklika Orientalium digni-
tas vom 30. 11. 1894 und in einem Motu proprio vom 19. 3. 1896
die sorgfältige Bewahrung und Disziplin der Orientalen
einschärft und gegen jeden lateinischen Missionar, der die Orientalen

zum lateinischen Ritus überzuführen sucht, die Suspension
ausspricht (J 1926, 5, 135). Sie versichern feierlich: „Eine
Latinisierung unserer getrennten Brüder ist weder heute noch

morgen beabsichtigt Die Kirchen vom byzantinischen Typus
bleiben absolut, was sie sind und wo sie sind. Wir bringen den
überlieferten Einrichtungen und Bräuchen der getrennten Kirchen
dieselbe Schätzung entgegen wie den unsrigen" (J 1926, 5). Ja,
sie gehen noch weiter, indem sie sogar davor warnen, die
abendländische Theologie den orientalischen Kirchen
aufzudrängen.

„Es hiesse, in den Irrtum des Latinismus verfallen, wollte man
den Orientalen unsere philosophischen und theologischen Systeme
auferlegen, welche sich bemühen, für unser lateinisches Gehirn die katholische

Lehre in volles Licht zu rücken. Die orthodoxe Theologie
hat nie Geschmack gehabt an der scholastischen Spekulation und zieht
es vor, sich in die katholische Lehre zu vertiefen, wie sie in der
heiligen Schrift und in der Tradition der Väter und der Konzilien lebt"
(J 1926, 7).

In der Irénicon - Collection ist eine hochbedeutsame Schrift
des byzantinischen Priesters Cyrill Korolewski erschienen, der

') Motu proprio Dei Providentia, 1.5.1917, A. A. S. 1X530 (J 1926, 6;
1928, 89).



Q9

in Rom als Konsultor der orientalischen Kongregation wirkt1).
Diese Schrift ist zwar auf die persönliche Verantwortung des

Verfassers hin erschienen (sie trägt auch keine kirchliche
Druckerlaubnis) und kann nicht ohne weiteres als offizielle
Programmschrift der Irenicon-Mönche bezeichnet werden. Aber
im wesentlichen deckt sich die Auffassung des Verfassers mit
den Grundsätzen, die im Irénicon allenthalben ausgesprochen
sind. Die Schrift ist eine Anklage gegen das System der Unia-
tenkirchen, wie sie in dieser Schärfe seit clem berühmten
Artikel des Prinzen Max von Sachsen, der bald einem kurialen
Autodafé zum Opfer fiel2), nicht mehr ausgesprochen worden
ist. Er zeigt, wie seit der Eroberung Antiochiens durch die
Kreuzfahrer die römische Hierarchie die östliche Kirche zu
latinisieren begann8) und wde erst die neueren Päpste die Eigenart

der östlichen Kirchen zu schützen begannen, wobei freilich
ihre praktischen Anweisungen „beinahe toter Buchstabe" blieben,

da sie durch die Latinisierungsbestrebungen der lateinischen

Missionare ständig durchkreuzt wurden. Das Mischgebilde
des Uniatismus ist nach Korolewski eine Verleugnung der
katholischen Grundsätze zugunsten eines lateinischen Partikularismus,

darum das schwerste Hindernis für eine Union der
orthodoxen Kirche mit Rom. Nur durch seine radikale
Niederkämpfung ist es nach seiner Anschauung möglich, das Ende
des west-östlichen Schismas zu beschleunigen. Dieser mutige
Vorstoss von P. Korolewski gegen den Latinismus und Uniatismus

ist von weittragender Bedeutung für das Einigungswerk.
Wenn es den Patres unionis vergönnt wäre, diese Grundsätze
konsequent durchzuführen, so wäre damit ein Hindernis der

') L'nniatisme: définition, causes, effets, étendue, dangers, remèdes, Ainay-
sur-Meuse 1927.

2) Pensées sur la question de l'union des églises, Roma e l'oriente, 1910,

abgedruckt bei Baronin Natalie Uexküll, Rome et l'orient, Documents, Berlin
1912. S. Heiler, Evangelische Katholizität 1926, 317 ff.

3) Ein Dekret Innozenz IV. (1254) ist die Geburtsstunde des „Uniatismus",

den Korolewski scharf von der wirklichen Union unterscheidet, und
den er als „Bastardgebilde" zwischen abendländischem und morgenländischem

Kirchentum verwirft. Jenes Dekret bildet die Grundlage für die
Instruktionen Clemens VIII. Erst Benedikt XIV. schuf eine Milderung der
Latinisierungsdekrete ; Pius IX. beschränkte sie weiter, bis schliesslich
Leo XIIL 1894 mit der uniatischen Politik brach und ganz neue Richtlinien

gab. Unter Benedikt XV. fielen die letzten Beschränkungen. Pius XI
schreitet auf den von Leo XIIL und Benedikt XV. eingeschlagenen Wegen
weiter fort.



— 93 —

Wiedervereinigung aus dem Wege geschafft, das nicht geringer
ist als das der vatikanischen Dogmen.

Die Einigungsmönche wenden jedoch den Grundsatz: „Katholisch

und Lateinisch sind nicht identisch" nicht nur auf die
alten Kirchen des Ostens an, sondern auch auf die
anglikanische Kirche. Schon einer der römisch-katholischen
Teilnehmer der Mechelner Besprechungen hatte hervorgehoben,
dass eine Vereinigung der anglikanischen Kirche mit der
römischen keineswegs eine Absorption der ersteren durch die letztere
bedeuten dürfe (CM 36). Denselben Gedanken vertreten die
Patres unionis. Ihre Formel für die Versöhnung beider Kirchen
lautet: „Large autonomie interne et fidèle communion romaine."
Darum treten sie auch für den Patriarchencharakter des
Erzbischofs von Canterbury ein (.1 1926, 267 ff.).

Die Weitherzigkeit, Verständnisfähigkeit, Vornehmheit und
Liebe, die das Wirken der benediktinischen Einheitsapostel
auszeichnet, fand ein begeistertes Echo auf Seite der Orthodoxen

und Anglokatholiken. In überraschend kurzer Zeit
gewannen sie das unbedingte Vertrauen zahlreicher ausserhalb
der römischen Gemeinschaft stehender Katholiken. In der Tat
ist ihre demütige Einigungsarbeit und die völlig selbstlose
irenische Gesinnung, in der sie diese Einigungsarbeit tun,
etwas Einzigartiges in der Geschichte des neueren römischen
Katholizismus, ja auch etwas Einzigartiges in der ökumenischen
Bewegung der Gegenwart. Kein ausserrömischer ökumenisch
fühlender Christ wird die Spalten des Irénicon, das seinem
Namen volle Ehre macht, ohne tiefe Ergriffenheit und reichen
Gewinn für die eigene Einigungsarbeit lesen können.

Das Werk der Patres unionis schien im Zusammenhang* mit
der Wirksamkeit des Kardinals Mercier dazu bestimmt zu sein,
den Ausgangspunkt für eine umfassende Verständigung der
ausserrömischen Christen mit dem apostolischen Stuhle zu sein.
Da legte sich über Nacht ein gefährlicher Reif über die zarten
Frühlingsknospen. Die Enzyklika Mortalium animos bedeutet
zwar nicht die vollständige Zerstörung dieses wunderbaren
Werkes, aber sie raubt ihm doch den grandiosen Schwung* und
lähmt seine Wirkungsmacht auf die Aussenstehenden. Eine gleichzeitige

römische Verfügung schränkte auch äusserlich diese

Wirksamkeit ein, indem sie das Arbeitsfeld der Einigungsmönche
auf die russischen Christen begrenzte und ihre Tätigkeit strenger



— 94 —

Kontrolle unterwarf1). In der März-Aprilnummer des Irénicon
ist diese Beschränkung bereits durchgeführt. Roma locuta, causa

finita
III.

Am Fest der Erscheinung des Herrn dieses Jahres, just an
dem Tage, da Lord Plalifax hoffnungsfroh das Vorwort zu
seiner Schrift über die Mechelner Besprechungen schrieb, erschien
die Enzyklika Pius XL de vera religionis unitate fovenda, die
nach den Anfangsworten Mortalium animos zitiert wird2). Sie
enthält die Stellungnahme des obersten Hirten der römischen
Kirche zum ganzen Einigungsproblem. Sie lässt alle ökumenischen

Bestrebungen der Gegenwart an unserm Auge vorüberziehen

— ohne jedoch irgendwelche Namen zu nennen—,
charakterisiert dieselben mit wenigen Strichen und spricht über sie
in den unvergleichlich wuchtigen Formeln des klassizistischen
Kuriallateins die Verdammung aus.

Der erste Einigungsversuch, welcher dem päpstlichen
Urteilsspruch verfällt, ist der umfassendste, wie er auf den
„Weltkongressen für freies Christentum und religiösen Fortschritt"
zutage trat3). „Dabei lädt man zur Diskussion unterschiedslos
heidnische Teilnehmer aller Art ein, ferner Christusgläubige,
endlich auch solche Persönlichkeiten, die von Christus leider
abgefallen sind oder seine göttliche Natur und Sendung schroff
und beharrlich leugnen" (E 6 f.). Man denkt unwillkürlich an
den Berliner Weltkongress (1910), an dem Brahmanen und
Sikh, Muslime und Buddhisten sich mit liberalen Protestanten

') Unter ausdrücklicher Zustimmung des Papstes traf die Sacra
Congregatio pro ecclesia orientali folgende Entscheidungen : „Die Arbeit der
Mönche (von Amay) erstreckt sich nur auf das russische Volk, jedoch nicht
auf die übrigen Dissidenten im Orient und Okzident." „Der Prior des
Klosters hat nur für die Mönche zu sorgen, die im Kloster von Amay
eingeschrieben sind." „Der Prior, die Mönche und ihre Arbeit sind abhängig
von dem Abt in Löwen sowie von dem Abt, der jeweils der belgischen
Provinz vorsteht, gemäss den Ordenskonstitutionen." „Künftig sollen das
Kloster in Amay, sein Prior, die Mönche und ihre Arbeiten jeglicher Art
der päpstlichen Kommission für Russland unterstehen und unterstellt bleiben
(snbiecti erunt et manebunt)." Acta Apostolicae Sedis XX 1928, 26 f.

*) Pius XL, Rundschreiben über die Förderung der wahren Einheit
der Religion, autorisierte Ausgabe, lateinischer und deutscher Text,
Freiburg 1928 (Zit. E).

3) Erzbischof Soderblom bezieht diesen Abschnitt irrtümlich auf die
Kirchenkonferenzen von Stockholm und Lausanne, s. Kritische Stimmen
zum päpstlichen Rundschreiben über die Einigungsfrage der Kirchen. Berlin

1928, 16.



— 95 —

und modernistischen Katholiken in einer grossen Einheit
verbanden. Man denkt an den Augenblick, da der greise Père
Hyazinthe Loyson der aus allen Religionen und Konfessionen
sieh zusammensetzenden Versammlung das Vater Unser vorbetete.

Der Papst sieht in solchen Veranstaltungen eine Apotheose
eines religionsgeschichtlichen Relativismus, der alle Religionen
als „gleichmässig berechtigte Äusserungen" eines religiösen
Urtriebes ansehe, und der notwendig in „Naturalismus und
Atheismus" enden müsse (E 6 f.).

Die zweite Einigungsbemühung, die dem päpstlichen
Anathem verfällt, ist das Stockholmer Ideal von Life and Work,
der Versuch einer Einigung aller Christen unter dem Liebesgebot

des johanneischen Jesus: „Daran wird jedermann erkennen,

dass ihr meine Jünger seid, so ihr Liebe untereinander
habt" (Joh. 13, 35), der Zusammenschluss der ganzen Christenheit

in einem Kirchenbund zum Kampf „gegen die Seuche der
Gottlosigkeit". Der Papst verleiht diesen Vertretern einer Einigung
auf dem Boden des praktischen Christentums den Namen „Pan-
christiani", ein Terminus, der zuerst vor einigen Jahren von
einem Pariser Zeitungsberichterstatter gebraucht worden war und
der über den Umweg jesuitischer Artikel Eingang ins kuriale
Vokabularium gefunden hat. Pius XI. erhöht in diesem Abschnitt seine
warnende Stimme im Hinblick auf die weite Verbreitung dieser
Bestrebungen und auf den Anklang, den sie in römisch-katholischen

Kreisen gefunden haben (E 8 f.; vgl. 16 f.). Seine Kritik
der Stockholmer Bewegung stützt sich vor allem darauf, dass
der „Apostel der Liebe" St. Johannes das Prinzip der dogmatischen

Exklusivität verkündet habe: „So jemand zu euch
kommt und bringt diese Lehre nicht, den nehmt nicht ins Haus
und grüsset ihn auch nicht" (2. Joh. 10). „Die Liebe ruht auf
dem reinen und echten Glauben als ihrem Fundament" (E 20 f.).

Die dritte Form der ökumenischen Arbeit, die der Papst
missbilligt, ist die Faith-and-Order-Bewegung, die in Lausanne
am mächtigsten in Erscheinung getreten ist. Die Vertreter dieser
Richtung sehen nach seiner Meinung die eine Kirche als ein
noch unerreichtes, hehres Zukunftsideal an, das erst durch
gemeinsame Arbeit allmählich zu verwirklichen sei. Sie suchten

unter Übergebung aller trennenden Unterschiede ein
„Glaubensgesetz" zu formulieren, „in dem alle sich gegenseitig als
Brüder mehr fühlen als erkennen könnten". Hier wird, wiederum



— 96 —

ohne Namennennung, Bezug genommen auf die Einladung der
römischen Kirche zu den Faith-and-Order-Konferenzen, ja auch
auf den Vorschlag von Bischof Brent, dass der Papst den Vorsitz

der Weltkonferenz übernehmen solle. Dabei verhehlt
Pius XL nicht sein Befremden darüber, dass auf diesen
Tagungen die römische Kirche nur als gleichberechtigte Partnerin
anerkannt worden wäre (E 14 ff.).

Die vierte Gruppe, auf welche die Enzyklika anspielt,
sind die Anglokatholiken, die wohl an dem fragmentarischen
Charakter des Protestantismus Kritik üben und die
römischkatholische Lehre und Übung sich in vielem zum Vorbild
nehmen, aber den päpstlichen Jurisdiktionsprimat als Abweichung
vom Evangelium zurückweisen und dem Papst nur einen
Ehrenprimat zubilligen oder „eine Vollmacht, die sich nicht
aus göttlichem Recht, sondern irgendwie aus dem
übereinstimmenden Urteil der Gläubigen herleitet" (E 16 f.). Die
anglikanischen Darlegungen in Mecheln hat der Papst im Auge,
wenn er den Unterschied zwischen „grundlegenden" und „nicht-
grundlegenden" Glaubensstücken (capita fidei fundamentalia et

non fundamentalia) verwirft und demgegenüber betont, dass die
unbefleckte Empfängnis Mariens genauso geglaubt werden müsse
wie das Geheimnis der heiligen Dreifaltigkeit und die Unfehlbarkeit
des Papstes ebenso wrie die Menschwerdung Christi (E 24 f.)1).

Diesen vierfachen Einigungsversuchen stellt der Papst
die römische Auffassung von der Wiedervereinigung in aller
Deutlichkeit gegenüber. Die Einigung kann einzig und allein
darin bestehen, dass die dissidentes „zur einen wahren Kirche
Christi zurückkehren, von der sie unglücklicherweise einst
abgefallen sind" (E 26 f.), d. h. dass sie sich zum apostolischen
Stuhl, der „radix et matrix der katholischen Kirche", zur
„Mutter und Lehrerin aller Gläubigen" hinwenden, — die „Auto-

*) Von dieser Zensur werden freilich auch manche römisch-katholische
Theologen getroffen, so Prof. A. Janssens, der Lord Halifax gegenüber
erklärt hatte: „Dass Christus Gott ist, das ist ein fundamentales, ja, das
fundamentale christliche Glaubensdogma. Die Unfehlbarkeit des Papstes
hingegen hat eine wirkliche Entwicklung, einen Lehrfortschritt durchlaufen.
Sie ist in den drei ersten Jahrhunderten nur implicite festgehalten worden,
ist später bezweifelt worden, und zwar bis zum vatikanischen Konzil. In
diesem Sinne ist sie keine fundamentale Glaubenslehre, denn Fundamentales

lässt keine Entwicklung* zu. Quod non fuit cb initium doctnm et univer-
saliter creditum, non pertinet ad Christianae fidei fundamental Viscount Halifax,

Further considerations on behalf of reunion, 1923, 58.



- 97 —

rität des Petrus und seiner Nachfolger gehorsam anerkennen
und annehmen" und sich dem magisterium und regimen des
Stellvertreters Christi unterwerfen (E 16 f., 28 f.). Einzig und
allein in diesem Sinne dürfen die römischen Katholiken für
die Einigung der Christen wirken, und darum ist es ihnen
strenge untersagt, sich an den ausserrömischen
Einigungsbestrebungen irgendwie zu beteiligen (E 18 f., 26 f.).

Der Papst verkündet jedoch nicht nur, dass die römische
Kirche die eine Kirche Christi sei, ausser welcher es „keine
Hoffnung für Leben und Heil" gebe (E 28 f.), er sucht diesen
Anspruch auch des nähern zu begründen. Diese Begründung besteht
in jener einfachen, logischen Deduktion, welche den römischen
Katholiken schon in der elementaren Katechese eingehämmert
wird: Gott hat sich in Christus geoffenbart, darum ist der
Mensch verpflichtet, „diese Offenbarung absolut zu glauben
und seinem Befehl unbedingt zu gehorchen". Damit wir aber
beides tun können, hat Christus seine Kirche auf Erden
eingesetzt, und zwar als einzige Kirche und als societas perfecta.
Diese so wunderbar begründete Kirche durfte nicht erlöschen,
sie musste dieselbe bleiben für alle Zeiten, sie musste die
Offenbarungswahrheit unversehrt und irrtumslos weiterüberliefern
durch ein unfehlbares Lehramt. Dieses Lehramt wird ständig
ausgeübt durch den Papst und die mit ihm in Gemeinschaft
stehenden Bischöfe, doch kann es auch zur Zurückweisung von
häretischen Irrtümern notwendig sein, feierliche Glaubensentscheidungen

zu verkünden. Diese sind jedoch nichts Neues,
sondern eine Enthüllung des im depositum fidei implicite
beschlossenen Wahrheitsinhaltes (E 10 ff, 18 ff).

Der Papst beschliesst seine Darstellung, Begründung,
Forderung und Warnung mit dem innigen Wunsche, dass ihm das

gelingen möge, „was seinen vielen Vorgängern nicht zuteil
wurde", dass er „mit väterlichem Herzen die Söhne umarmen
dürfe, die leider durch ein unheilvolles Zerwürfnis sich von
ihm getrennt haben" (E 28 ff.).

Wer mit den Aktenstücken der päpstlichen Hierarchie
vertraut ist, wird in diesem Rundschreiben des jetzigen Papstes
nichts Neues und Befremdendes entdecken. Sprache und
Gedanken sind dieselben, wie wir sie seit einem Jahrtausend von
der Cathedra Petri vernehmen: dieselbe Unpersönlichkeit und
Farblosigkeit des Stils, dieselbe Ausschliesslichkeit, Härte und

Internat, kirchl. Zeitschrift. Heft 2. 1928. 7



- 98 —

Unerbittlichkeit der Grundsätze. Überraschend und befremdend
ist nur zweierlei, dass diese Grundsätze aus dem Munde eines
edlen Und liebenswürdigen Papstes kommen, der sich die
Wiedervereinigung der Kirchen zum Lebensziel gesetzt hat,
und ferner, dass die Verkündigung dieser Grundsätze das Echo
des apostolischen Stuhles ist auf das Rufen und Flehen jener
Christen, die, vom heiligen Geist ergriffen, für die sichtbare
Darstellung des einen unsichtbaren Leibes Christi beten und
arbeiten.

„In dieser Enzyklika spricht nicht das Herz des Papstes",
äusserte ein Franziskanerpater. Wie ganz anders, wie menschlich

und christlich redete Pius XL, wenn er, unbeengt von der
pontifikalen Amtssprache, seinem Herzen freien Lauf lassen
konnte. Ein schwedischer Pfarrer, der unmittelbar vor der
Stockholmer Konferenz eine halbstündige Audienz bei ihm hatte,
erzählte dem Schreiber dieser Zeilen, mit welcher Herzlichkeit
und Wärme der Papst seine Anteilnahme an diesem Einigungswerk

bekundete und wie er es mit seinen aufrichtigen
Segenswünschen begleitete. Jener lutherische Pfarrer schied von dem
obersten Hirten der römischen Kirche nicht minder begeistert
als der greise anglikanische Edelmann. Aber nicht nur bei

Privataudienzen, auch bei grösseren Empfängen redete Pius XL
über die Einigung ganz anders, als in diesem Amtsschreiben.
Wir glauben, einen der Patres unionis zu hören, wenn wir aus
einer Ansprache des Papstes an die katholische Universitätsvereinigung

vom 10. Januar 1927 die Worte vernehmen:
„Für die Einigung ist es vor allem notwendig, sich zu kennen und

zu lieben. Sich zu kennen, weil man sagen kann, dass, wenn das

Einigungswerk so oft fehlgeschlagen ist, diese Fehlschläge grossenteils
darauf beruhen, dass man sich auf beiden Seiten nicht kannte. Wenn
es gegenseitige Vorurteile gibt, müssen diese Vorurteile fallen. Diese
Irrtümer und Zweideutigkeiten, die unter den getrennten Brüdern
gegen die katholische Kirche bestehen und immer wiederholt werden,
scheinen so unglaublich. Aber andererseits hat auch bisweilen den
Katholiken die rechte Schätzung ihrer Pflicht gefehlt, und weil die
Kenntnis mangelhaft war, fehlte auch die brüderliche Liebe. Weiss
man alles, was wertvoll, gut und christlich ist in diesen Fragmenten
der alten katholischen Wahrheit? Die getrennten Stücke eines
goldhaltigen Gesteins sind selber goldhaltig. Die ehrwürdigen Kirchen des

Orients haben eine an sich so verehrungswürdige Heiligkeit bewahrt,
dass sie nicht nur iinsere Achtung verdienen, sondern auch unsere
ganze Zuneigung" (J 1927, 20).

Der Gegensatz dieser persönlichen Äusserung zu der
offiziellen Kundgebung springt in die Augen. Man fragt sich un-



— 99 -
willkürlich : Ist dieses Rundschreiben ähnlich der Modernisten-
enzyklika ein travail de bureau*), ein Werk kurialistischer
Theologen und Politiker, dem der Papst nur seine Unterschrift
gegeben? Oder ist es einer extremen Partei von Kurialisten
und Jesuiten, die stets alles aufbietet, um liberale Aktionen
des Papstes zu verhindern, gelungen, den Papst zu einem Vor-
stoss gegen die ökumenische Bewegung zu bestimmen? Sollte
das päpstliche Aktenstück dazu dienen, die weitherzige Arbeit
der benediktinischen Einigungsväter einzuschränken, die offenbar

den extremen Papalisten, vor allem am orientalischen
Institut in Rom, ein Dorn im Auge war? Hat die grosse Krise,
welche die anglikanische Kirche im Augenblick durchmacht
und in der sich ihre ganze innere katholisch-protestantische
Zwiespältigkeit offenbart, vor der römischen Oberbehörde
bewiesen, dass Verhandlungen mit der anglikanischen Kirche
aussichtslos sind? Und sollten deshalb die nach der Aussöhnung
mit Rom verlangenden Anglokatholiken durch eine energische
Sprache zur individuellen Konversion genötigt werden Was
immer die kirchenpolitischen Beweggründe der neuen Enzyklika
gewesen sein mögen, fest steht, dass sie der ursprünglich weiten
und wohlwollenden Haltung des jetzigen Papstes nicht
entspricht oder wenigstens ihr nicht Ausdruck zu verleihen
vermag. Für alle jene, welche von dieser persönlichen Haltung
des jetzigen Papstes Kenntnis hatten, musste darum die Enzyklika

eine Überraschung und Enttäuschung bringen.
Nicht minder befremdend wirkt die Schroffheit der Enzyklika

angesichts der Achtung und Verehrung, welche die Führer der
verschiedenen Einigungsbestrebungen dem apostolischen Stuhl
erwiesen hatten. Sowohl die Träger der Faith-and-Order- wie
der Life-and- Work-Bewegung haben alles versucht, um die
Beteiligung der römischen Kirche zu erreichen. Der Vorsitzende
der Lausanner Konferenz war sogar soweit gegangen, dem
Papste die Abhaltung der Weltkonferenz in Rom vorzuschlagen
und ihm den Vorsitz anzubieten. Trotz der ablehnenden Haltung
des apostolischen Stuhles haben sich beide Konferenzen jeder
unfreundlichen Äusserung gegenüber der römischen Kirche
enthalten. Im Gegenteil, Wilfred Monod, ein Nachkomme der
ehedem von der römischen Kirche so verfolgten Hugenotten, hat
in seiner programmatischen Rede in Stockholm der abwesenden

') W. Monod, Evangile et liberté, 15. 2. 28.



— 100 —

Kirche Roms Worte aufrichtigster Liebe gewidmet1).
Desgleichen haben dort Erzbischof Soderblom, Bischof Brent und
andere ihrer in Achtung gedacht und ihr Fernsein bedauert2).
Auf der Tagung des Stockholmer Fortsetzungsausschusses in
Bern erklärte Monod, der Gründer eines evangelischen
Tertiarenordens, feierlich: „Wir haben in Stockholm die Abwesenheit

der römischen Kirche bedauert; wohlan, lasst uns ihr heute
einen Platz bereiten in der Person des hl. Franziskus, des Friedensstifters."

In Lausanne erklärte der anglikanische Bischof Manning :

„Obgleich die römisch-katholische Kirche sich nicht imstande fühlte,
Vertreter zu senden, so wollen wir sie doch wissen lassen, dass unsere
Gefühle ihr gegenüber die der Liebe und Freundschaft sind und dass
es unser Wunsch ist, ihren Platz und ihr grosses Zeugnis in der Welt
für Christus voll in Betracht zu ziehen Von dieser Versammlung
geht die Hoffnung aus, dass unsere römisch-katholischen Brüder, Klerus
und Volk, ihre Gebete mit den unsrigen emporsenden mögen, dass diese
Konferenz von dem geleitet werden möge, der betete, dass alle eins seien."
Noblesse oblige heisst es schon im profanen Ehrenkodex.

Wieviel mehr hätte es das christliche Gebot der brüderlichen
Liebe erfordert, auf solche Hinwendungen zum apostolischen
Stuhl wenigstens in Worten der Liebe und Ermunterung zu
erwidern. Statt dessen hat es den Anschein, als würden die
aus bestem Willen kommenden Einigungsbemühungen durch
die Enzyklika beinahe moralisch verdächtigt. Sie werden als

perniciosœ fallaciœ („verderbliches Ränkespiel"), als Ulecebrae

blandimentaque („Lockungen und Schmeichelworte"), ja geradezu
als ein malum („Unheil") gekennzeichnet; auch wird von einem
iactare et inflare („sich gross und wichtig machen") derPanchristiani
gesprochen (E 8 f.). Wem der Klang des Kuriallateins vertraut
ist, der wird diese Tadelworte nicht allzu tragisch nehmen;
sie gehören dem seit Jahrhunderten feststehenden Sprachschatz
des päpstlichen Rom an, und man darf froh sein, dass nur so

relativ milde Termini aus ihm ausgewählt wurden. Im übrigen
ist es der „kalte Zorn" Roms, der nach einem kennzeichnenden
Worte Harnacks hier spricht. Wer jedoch nicht in das kuria-
listische Idiom eingeweiht ist — und von wie wenigen ausser -

römischen Christen und selbst Theologen kann man das sagen
— der muss sich natürlich aufs schmerzlichste durch solche
Vorwürfe verwundet fühlen. Dennoch kann man durch den

') Die Stockholmer Weltkonferenz, Amtlicher deutscher Bericht 1926,
130 ; Heiler, Evangelische Katholizität 64.

2) A. a. 0. 216, 729; Heiler a. a. 0. 77,107, 132.



— 101 —

Hinweis auf die Härten des Kuriallateins den Ton der Enzyklika

nicht entschuldigen. Wenn das omnia omnibus factus sum
das Prinzip der katholischen Hirtenfürsorge ist, warum redet
dann der oberste Hirte die missverständliche Sprache
vergangener Zeiten, statt der allen verständlichen ökumenischen
Sprache unserer Tage? Warum redet er nicht in der Sprache
der Patres unionis, die ein so lautes Echo jenseits der römischen
Kirche gefunden hat? Warum gebraucht er nicht die „psychologische

Methode", die diese anwenden? Warum knüpft er nicht
an das Vorhandene an? „Es hiesse", schrieb einmal Dom Beauduin,
„sich seltsam täuschen wollte man in die Debatte massive,

unverdauliche und einseitige dogmatische Darlegungen
mit dem Charakter eines Ultimatums werfen." (J 1927, 6).

Das Betrüblichste an der Enzyklika ist die ungerechtfertigte

Schroffheit der Sprache. Doch zeigt sich in der päpstlichen
Beurteilung der ausserrömischen Einigungsbewegung* auch eine
mangelnde Kenntnis der Tatsachen und eine Schiefheit der
Blickrichtung, die um so bedauerlicher ist, als dem apostolischen
Stuhle durch Vermittlung des Schweizer Nuntius ein eigener
Bericht von zwei römisch-katholischen Beobachtern der
Lausanner Konferenz zugegangen ist. Schon an sich ist nach den
Worten Dom Beauduins „jeder Fortschritt zur religiösen
Einigung notwendig ein Fortschritt nach Rom hin, der ökumenischen
Institution par excellence" (J 1926, 171). Nur derjenige, der aus
Erfahrung weiss, wie tief verwurzelt und fast unausrottbar der
protestantische Romhass ist, vermag die Tragweite aller jener
Annäherungsversuche an die römische Kirche recht
einzuschätzen. Das diplomatisch so erfahrene Rom handelt höchst
undiplomatisch und gegen sein eigenes Interesse, wenn es auf
diese Annäherungsversuche mit einem Ultimatum bedingungsloser

Unterwerfung antwortet. Niemals werden durch eine so

unpsychologische Methode ausserrömische Christen zur
Anerkennung des Primats geführt werden.

Es wäre jedoch unrichtig, nur von taktischer Ungeschicklichkeit

zu sprechen; die Enzyklika weist auch intellektuelle
und religiöse Schwächen auf, die freilich nicht der verehrungswürdigen

Persönlichkeit des Heiligen Vaters, sondern dem
traditionellen Kurialsystem zur Last fallen. Die Darstellung und
Kritik der ökumenischen Bewegung wie die Begründung des
römischen Absolutheitsanspruches offenbaren eine Ärmlichkeit



— 102 —

und Plumpheit, dass ein so romfreundlicher Einigungsapostel
wie Wilfred Monod die Enzyklika als eine bonne composition
de séminariste bezeichnet (Evangile et liberté, 15. 2. 1928). Wer
die geistige Grösse des römischen Katholizismus hochschätzt,
kann schwerlich ein Gefühl der Beschämung darüber loswerden,

dass der apostolische Stuhl den so bedeutenden
Äusserungen von Stockholm und Lausanne eine geistig* so armselige
Apologie des römischen Standpunktes gegenüberstellte, eine
Apologie, die sich, näher besehen, in einem circulus vitiosus
bewegt. Wilfred Monod ironisiert diese Apologetik geradezu,
indem er ihren Gedankengang in den Worten ausspricht: „Si
je me trompais, je serais dans l'erreur, donc, j'ai raison."

Was jedoch noch schmerzlicher ist als diese intellektuelle
Unzulänglichkeit römischer Apologetik, das ist das völlige Fehlen

eines Schuldbekenntnisses in dem päpstlichen Rundschreiben.
Alle Schuld an der Spaltung der Kirchen wird den devii
zugeschrieben, den Abwegigen, die von der wahren Kirche
abgefallen sind; die empirische römische Kirche wird
gleichgesetzt mit der Kirche schlechthin, „der mystischen Braut
Christi, die im Verlauf der Jahrhunderte niemals befleckt worden

ist und auch nie befleckt werden kann" (E 26 f.). Der
weitschauende Kardinal Wiseman hatte sich schon vor
Jahrzehnten jenes berühmte Wort Möhlers von dem Schuldbekenntnis

als dem Treffpunkt der gespaltenen Kirchen zu eigen
gemacht:

„Dies ist die Stelle, auf welcher einst Katholiken und Protestanten
in grossen Massen einander begegnen und die Hände sich reichen
werden. Beide müssen schuldbewusst ausrufen : Wir alle haben gefehlt,
nur die Kirche ist's, die nicht fehlen kann; wir alle haben gesündigt,
nur sie ist unbefleckt auf Erden"1).
Die Stockholmer wie die Lausanner Konferenz haben ein

feierliches Schuldbekenntnis abgelegt — und wenn sie nichts
anderes als das getan hätten, so verdienten sie schon allein
deshalb einen Ehrenplatz in der Kirchengeschichte. Kardinal
Mercier hat in Mecheln ausdrücklich zugegeben, dass die
Schuld an der Kirchenspaltung keine einseitige sei. Zahlreiche
rechtgläubige römische Theologen geben den grossen Anteil
der Schuld zu, den die amtlichen Vertreter und die Glieder
der römischen Kirche an den beiden grossen Kirchenspaltungen
hatten. Ein Schuldbekenntnis aus dem Munde des Nachfolgers

') Symbolik 8 353 f ; J 1927, 198.



— 103 —

Petri, jenes Petrus, der selbst Busse getan hat, würde gewiss
der kurialen Tradition widersprechen, aber es käme als das
erlösende Wort und würde mit einem Schlage eine Atmosphäre
des Vertrauens erzeugen.

Aber nicht nur den Geist der Busse, sondern auch den
wahrhaft katholischen Missionsgeist vermissen wir in der
Abweisung der ökumenischen Bestrebungen durch die römische
Hierarchie. Gerade dann, wenn der römisch-katholische
Anspruch auf Absolutheit zuträfe, musste die römische Kirche
jede sich bietende Gelegenheit freudig begrüssen, um den irrenden

Söhnen den Weg ins Vaterhaus zu weisen. Ist nicht Paulus
auf den Areopag gegangen und hat dort die Athener, anknüpfend

an ihren vorhandenen Wahrheitsbesitz, die höchste
Gottesoffenbarung gelehrt? Und sind nicht die Glaubensboten der
römischen Kirche an den Hof eines Kaiser Akbar gegangen
und haben dort mit den Vertretern des Brahmanismus, Mazdaismus

und Islam sich auseinandergesetzt? Warum soll es heute
den Vertretern der römischen Kirche unmöglich sein, einen
Kongress der Weltreligionen zu besuchen, und erst recht eine
Versammlung von christlichen Brüdern, die vom besten Willen
beseelt, unter Anrufung des Gottesgeistes, die volle christliche
Wahrheit und Einheit suchen? Wäre es nicht schon eine Pflicht
der seelsorgerlichen Liebe, den Suchenden und Fragenden eine
persönliche Antwort zu geben? Es ist völlig unrichtig, dass eine
Beteiligung an solchen Konferenzen den dogmatischen
Wahrheitsanspruch der römischen Kirche beeinträchtigen würde.
Auch die orthodoxen Kirchen haben freudig an dem Stockholmer
und Lausanner Werk teilgenommen, ohne auch nur ein Jota
von ihrer Tradition zu opfern. Im Gegenteil, sie haben laut
und eindringlich Zeugnis davon abgelegt, dass für sie eine
Einigung mit den getrennten Kirchen einzig und allein auf
ihrem eigenen Boden, auf der Tradition der ungeteilten Kirche
und auf der Basis der alten ökumenischen Konzilien möglich
sei. Aber das hat sie in keiner Weise gehindert, ihrer herzlichen
Verbundenheit mit den übrigen Christen im Glauben an den
Erlöser zum Ausdruck zu bringen und mit ihnen das Evangelium

als die gemeinsame Botschaft der ganzen Kirche Christi
an die Welt zu verkünden? Wenn die konservativste, traditions-
treueste christliche Kirche so zu handeln vermag, so musste das
auch der römischen Kirche nicht unmöglich sein.



— 104 —

Roma locuta, causa finita — die päpstliche Enzyklika setzt
jedem Versuch einer Annäherung ausserrömischer Christen an
die römischen Autoritäten — sei es in der Form von Mecheln,
von Stockholm oder Lausanne — auf absehbare Zeit ein Ende.
Das offizielle Rom kennt nur eine Form der Annäherung:
für die abendländischen Christen die der individuellen
Konversion zur lateinischen Kirche, für die morgenländischen Christen

den Anschluss an eine der unierten Ritenkirchen. So hat
das Einigungswerk der Christenheit einen empfindlichen Schlag*
erlitten. Die Vertreter eines negativen Protestantismus nahmen
mit Jubel die päpstliche Botschaft auf, die ihnen willkommenen
Stoff für ihren „ewigen Protest" lieferte. Sie, die angstvoll einer
Beteiligung Roms an dem ökumenischen Werk entgegensahen
und die, wenn Rom nach Stockholm oder Lausanne gekommen
wäre, sich schleunigst zurückgezogen hätten, waren nun froh,
gegen dieses päpstliche „Manifest ewiger konfessioneller
Friedensstörung" protestieren zu können. Sie, denen es gar nicht um
die ökumenische Einigung der Christenheit, sondern um einen
„Weltprotestantismus" zu tun war, fanden im Papst einen
wirksamen Bundesgenossen ihrer Bestrebungen. Manche freilich
waren ehrlich genug, um offen zu bekennen: „Wir begrüssen
dieses Rundschreiben mit aufrichtiger Freude"1) und dieses
Bekenntnis mit einem lauten „Los von Rom!" zu bekräftigen.

Die Freunde und Bannerträger des ökumenischen Gedankens

antworteten auf das päpstliche Dokument in Schmerz und
Trauer, ja, in einer unverkennbaren, aber durchaus begreiflichen

Bitterkeit. Erzbischof Soderblom, der sich alle erdenkliche

Mühe gegeben hatte, um die Beteiligung der römischen
Kirche an Stockholm in irgend einer Form zu erreichen,
erwiderte ausführlich auf die Enzyklika in ebenso kraftvoller wie
vornehmer und geistreicher WTeise. Es gibt keinen protestantischen

Kirchenmann, welcher der römischen Kirche mit grösserer
Liebe und Bewunderung gegenüberstände als den Erzbischof
von Uppsala, den ein inniges Freundschaftsverhältnis mit dem

grössten römisch-katholischen Denker der letzten Jahrzehnte
verband, mit Baron Friedrich von Hügel. Seine aufrichtige
Schätzung der grossen und unvergänglichen Seiten des römischen

') Kritische Stimmen zum päpstlichen Rundschreiben über die
Einigungsfrage der Kirchen, Berlin 1928, 53, 65, woselbst neben beachtenswerten
Stimmen eine Beihe wenig erfreulicher Äusserungen zusammengestellt sind.



— 105 —

Katholizismus bricht auch in seinen feinsinnigen Abwehrartikeln
gegen die päpstliche Enzyklika immer wieder durch, aber sie
hält ihn nicht ab von einer scharfen, sachlichen Kritik der
kurialistischen Grundsätze1). In noch schärferer Form hat Wilfred

Monod2) gegen den „Panromanismus" des päpstlichen
Rundschreibens und gegen die Gleichsetzung von acatholici und pan-
christiani Stellung genommen —- l'église pétrifiée par Pierre, das
ist für ihn die Signatur der heutigen römischen Kirche. Dass
diese beiden Herolde der Katholizität, die völlig frei sind von
dem vulgären protestantischen Romhass, mit solcher Schärfe
das päpstliche Aktenstück zurückweisen zu müssen glaubten,
zeigt deutlich, wie schwer der oberste Hirte der römischen
Kirche durch seine schroffen Massnahmen das Vertrauen der
am meisten ökumenisch gesinnten Christen ausserhalb Roms
enttäuscht und erschüttert hat.

Noch unmittelbarer freilich sind die römisch-katholischen
Einheitsapostel durch die Enzyklika getroffen. Die Patres unionis
haben sich selbstverständlich den päpstlichen Dekreten
vollkommen unterworfen — „sie wollen die Ersten sein, wenn es

gilt, in kindlicher Gelehrigkeit die Anweisungen ihrer
Vorgesetzten zu empfangen". Der Leitartikel der Februarnummer
des Irénicon, dem diese Worte entnommen sind, würde jedoch
auch dem, der nichts weiss von dem besonderen päpstlichen
Schreiben, das an sie ergangen ist, zeigen, wie empfindlich
diese Enzyklika ihre Arbeit gestört hat.

„Bei den russischen Emigranten ist man über das päpstliche Dokument

lebhaft erregt. Man sieht in ihm einen brüsken Wechsel der
Haltung, eine Dämpfung der herzlichen und freundlichen Beziehungen,
beinahe eine Desavouierung der Einigungsarbeit, die von beiden Seiten

unternommen wurde. Ein Orthodoxer sagte uns, dass bei ihnen
das päpstliche Aktenstück die Besten aus der Fassung gebracht und
entmutigt und die Gegner der Einigung erfreut habe." (J 1928, 86).

Dom Beauduin kann nicht umhin, in der Enzyklika „ein
kategorisches und unwiderrufliches non possumus" zu sehen,
„das der Papst den Vorschlägen von Lausanne entgegensetzt".
Er gibt zu, dass „auch in der Form seiner Äusserungen etwas
Wuchtiges, Kategorisches, Scharfschneidendes (tranchant)" liege

') Nya Dagligt Allehanda, 29. 1. 1928; Stockholms Tidning, 30. 31. 1., 1. 2.
1928. Autorisierte Übersetzung in Kritische Stimmen zum päpstlichen
Rundschreiben, 9 ff.

2) Evangile et liberté 15. 2. 1928.



— 106 —

und dass der Ton eine bemerkenswerte Schroffheit zeige — „ein
souveränes Wort, das an gewissen Stellen wütend und empört
(frémissante et indignée) klingt". Und auch er fragt sich, ob das
Dokument nicht „dem Apostolat der Einigung eine neue
Orientierung zu geben scheine, ob sich nicht etwas verändert habe".
Er sucht jedoch sich und seine Freunde damit zu trösten, dass

er eine ganze Reihe freundlicher Aussprüche Pius XL über das

Einigungswerk aufzählt und die Meinung vertritt, die Enzyklika
müsse in dem Kontext dieser Äusserungen beurteilt werden,
— ein, wie uns scheint, nicht ganz richtiges Interpretationsgesetz;

denn eine offizielle, feierliche, für die ganze Welt
bestimmte Äusserung darfnicht nach offiziösen, gelegentlichen
Äusserungen beurteilt werden, sondern umgekehrt. Auch glaubt Dom
Beauduin, dass der Papst den Endpunkt der Einigungsarbeit
(point d'arrivée), die volle juristische Unterwerfung unter seine

Autorität, ins helle Licht rücken wolle, einen Endpunkt, der
„weit entfernt und menschlich gesprochen unzugänglich" sei;
sie, die Einigungsmönche, hätten eine andere Aufgabe, nämlich
einen Ausgangspunkt (point de départ) ausfindig zu machen;
ihre Arbeit sei „abzutragen, wegzuräumen, Brücken zu schlagen,

Kunstwerke zu bauen, kurz, Zugangsstrassen zu errichten,
Verbindungswege zu schaffen, auf dass, wenn die Stunde der
Vorsehung schlage, nicht durch die menschlichen Hindernisse
die göttlichen Absichten aufgehalten würden" (J 1928, 82 ff.).
Aber muss man bei diesem schönen Vergleich nicht an die
Worte des jüngst verstorbenen Paul Sabatier, dieser anima
catholica, denken: „Es gibt zwei Katholizismen: der eine baut
Brücken, der andere zerstört sie, und man wird vielleicht sagen,
dass der Papst auf Seite derer steht, die zerstören"1)?

Roma locata, causa finita. Aber das darf nicht das letzte
Wort sein. Trotzdem der Horizont der kirchlichen Einigungsbewegung

sich verfinstert hat, können wir uns die Überzeugung
nicht nehmen lassen, dass noch der Tag anbrechen werde, da

die Sonne des Einheitsgedankens auch über der Kuppel des

Petersdomes erstrahlen wird, da ein papa angelico in einer
neuen Enzyklika das volle katholische Ut omnes unum in die

Welt rufen wird. Der Prozess der Zentralisierung und Roma-

nisierung, der Verengung und Versteinerung kann nicht unbe-

') L'orientation religieuse de la France, 1911, 188.



— 107 —

grenzt fortgehen. Vielleicht ist es gut, wenn er sich zunächst
noch steigern wird; er wird sich dann um so sicherer totlaufen.
Der ganze Jammer unserer Kirchenspaltung hat seinen letzten
Grund darin, dass der katholische Gedanke durch den
Romanismus beengt und unterdrückt wird; das östliche Schisma und
der Protestantismus haben in ihm ihre Wurzeln. Darum muss
einmal ein grosser Umschwung kommen.

Aber was können wir tun, um den Wandel Roms zu
beschleunigen? Das erste ist, dass wir Rom gegenüber nicht in
die Protesthaltung verfallen. Die Enzyklika des Papstes ist
die Feuerprobe unserer ökumenischen Gesinnung. Wenn die
römische Hierarchie unsere ehrlichen Einigungsbestrebungen
zurückweist und ungerecht beurteilt, so gilt uns das Wort der
Bergpredigt: „So dir jemand einen Streich gibt auf deinen
rechten Backen, dem biete den andern auch dar." Wie immer
auch Rom seine Ansprüche überspannen möge, wir dürfen nie
die Ehrerbietung verletzen, die wir dem apostolischen Stuhl
in Rom auf Grund seiner historischen Primatsstellung schulden.
Als Verfechter der alten katholischen Tradition dürfen wir uns
durch keine Ungerechtigkeit der römischen Kurie davon
abbringen lassen, im Papst den Patriarchen der abendländischen
Kirche und den ersten aller Bischöfe zu ehren, wie es die Väter
der ersten sechs Jahrhunderte und die ökumenischen Konzilien
getan haben. Die Anerkennung dieses Primats der Ehre und
der Verantwortung im Sinne eines Döllinger, eines Glubokowski,
eines Bischof Gore, im Sinne der Utrechter Erklärung der
altkatholischen Bischöfe ist für alle wirklich katholischen Geister
richtunggebend. Je katholischer wir in unserer theoretischen
und praktischen Stellung zum Papsttum sind, je mehr wir nach
dem franziskanischen Grundsatz handeln: ego volo per sanctam
et humilem reverentiam primo convertere praelatos1), je aufrichtiger
wir darum beten, dass der Papst „als Knecht der Knechte
Gottes allen alles werde und als engelgleicher Hirte die ganze
Herde Christi weide"2), desto rascher wird sich ein Wandel in der
römischen Kirche Bahn brechen. Vor allem aber darf die
Überspannung des Juridischen und Hierarchischen in der römisch-
kurialen Politik niemals ein Anlass sein, die wirklich grossen ka-

') Speculum perfectionis c. 50. Vgl. Heiler, Franz von Assisi und die
katholische Kirche, Sonderheft der Una Sancta 1926.

2) Gebet „evangelischer Franziskanertertiaren'*.



— 108 -
tholischen Werte und Segnungen, welche die Kirche Roms in sich
birgt, gering zu schätzen und ihre Vorbildlichkeit zu bestreiten.
„Die römische Kirche hat den Glauben an die Gottheit Christi
gerettet", sagte mir in Lausanne kein Geringerer als Wilfred
Monod. Wir dürfen nicht vergessen, dass ohne die Glaubensfestigkeit

der römischen Kirche der ausserrömischen Christenheit

des Abendlandes der Glaube an die Inkarnation wie an
das Mysterium der Eucharistie verlorengegangen wäre. Und
so enthält auch die päpstliche Enzyklika trotz alles Betrüblichen

einige unverkennbare Wahrheitsmomente. Einmal betont
sie mit Recht, dass die Einheit der Kirche Christi nicht erst
durch menschliche Arbeit gesucht werden muss, sondern dass

sie bereits als göttliche Tatsache besteht. Ferner wendet sie

sich mit Recht dagegen, dass die gottgeoffenbarte Wahrheit
„auf den Boden der Diskussionen herabgezogen werde" (E18f.);
überdies bekräftigt sie das, was die Orthodoxen in Lausanne
so laut verkündet haben, dass es eine wirkliche Einigung der
Kirchen nur in der Totalität der Glaubenswahrheiten geben
könne ; und schliesslich ist sie im Recht, wenn sie — obgleich
in einseitiger Übertreibung — das hervorhebt, was die Anglikaner

in Mecheln so entschieden bekannt haben, dass es ohne
Anerkennung des Primats keine Wiedervereinigung der ganzen
Christenheit geben könne. Je kraftvoller wir in Gemeinschaft
mit den Orthodoxen und Anglokatholiken den vollen
katholischen Kirchenbegriff herausstellen und in allen seinen
Konsequenzen ausleben, desto sicherer wird sich auch in der Kirche
Roms die gesunde katholische Auffassung von den ungesunden
römischen Auswüchsen sondern.

Und wie wir durch katholische Demut die höchste Instanz
der römischen Kirche überwinden wollen — mag sie selbst
uns auch als abtrünnige Söhne verwerfen, und mögen die
Protestanten uns als Toren schelten — so wollen wrir in echt
ökumenischer Weite und Liebe brüderlich-persönliche Gemeinschaft
mit römischen Katholiken suchen. Ist der offizielle Weg
abgeschnitten, so bleibt der inoffizielle. Auch Erzbischof Soderblom
erklärt in seiner Antwort auf die Enzyklika:

„Das hindert uns nicht, dass eine Zusammenarbeit von evangelischen

und römischen Geistlichen und ihren Mithelfern, besonders im
Mutterland der Reformation, aber auch anderswo zustande komme-
Und zwar mit einem höheren Recht als der Papst es geben kann,



— 109 —

nämlich mit der Verpflichtung des unausweichlichen Liebesgebotes des
Erlösers" ').
Und da die römischen Katholiken meist nicht zu uns

kommen können, müssen wir zu ihnen gehen, um in ihren
Kirchen mit ihnen zu beten, um mit ihnen persönlichen
Austausch zu pflegen, ohne auf Kontroversfragen uns einzulassen
oder sie gar von ihrer Mutterkirche abspenstig zu machen.
Durch einen solchen persönlichen Austausch wird sogar, wie
der Schreiber dieser Zeilen aus reicher Erfahrung bezeugen
kann, die innere Einigung weit mehr gefördert als durch
Religionsgespräche und Weltkonferenzen. Und vielleicht ist es

gerade der Wille Gottes, dass wir durch die radikale Ab-

schneidung jeglicher offizieller Annäherung auf diesen ganz
privaten Weg der persönlichen brüderlichen Gemeinschaft
gewiesen werden, den kein päpstliches Verbot unterbinden kann.
Und je mehr durch eine solche persönliche Einigungsarbeit
von Mensch zu Mensch, von Herz zu Herz die reine Bruderliebe

und Einheitssehnsucht ausserrömischer Christen in die
Peripherie der römischen Kirche einströmt, desto schneller wird
auch das hierarchische Zentrum von diesen ökumenischen
Wellen umspült und erwärmt werden. Darum kommt es allein
darauf an, dass ein jeder ein Apostel der Einheit, ein frater
unionis werde. Und so wollen wir schliessen mit dem Wunsche
eines der Patres unionis: „Möge jede christliche Seele — die
demütigste und liebevollste ist hier die mächtigste — sich
bemühen, ein Einheitsfaktor im mystischen Leibe Christi zu sein.
Durch die vereinte Anstrengung aller dieser einheitschaffenden
Energien wird schliesslich zu der Stunde, die von Gott gewollt
ist, jenes vollendete Unum entstehen, das unser höchster
Wunsch ist und unsere grösste Hoffnung" (J 1926, 9).

Friedeich Heiler.

') Kritische Stimmen zum päpstlichen Rundschreiben, 30 f.


	Rom und die Einigung der Kirchen

