
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 18 (1928)

Heft: 1

Artikel: Ergebnisse und Folgerungen der Lausanner Weltkonferenz

Autor: Gilg, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404027

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404027
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 1

Ergebnisse und Folgerungen
der Lausanner Weltkonferenz.1}

Die Arbeit für die Einigung* der Kirchen, der heute viele
von den besten Kirchenmännern ihre Lebenskraft widmen,
erfordert allererst einen ungeheuren Glauben, jenen
bergeversetzenden Glauben, von dem der Herr selber gesprochen
hat. Diese Arbeit erfordert aber auch ein gründliches und
tiefes Studium der Geschichte der christlichen Kirchen und
ihrer Spaltungen und ein langes, alle Möglichkeiten erwägendes
Nachdenken über die Gewinnung einer Einigungsbasis. Wer
für die Einheit der Kirche wirkt, darf nicht auf rasche, greifbare

p]rfolge abzielen, sondern muss mit Entwicklungen von
langer Dauer, mit Jahrzehnten und Generationen rechnen. Jede
Hast und Voreiligkeit, jede Künstlichkeit und Übersteigerung
bedeutet eine Hemmung und Gefährdung des Einigungswerkes.
Die Arbeit, die uns heute obliegt, ist nur das Umpflügen eines

schwierigen, steinigen Bodens und vielleicht noch das Ausstreuen
einer verheissungsvollen Saat, aber die Ernte wird, so Gott
dieser Saat Gedeihen schenkt, erst unsern Kindern und Kindes-
kindern zuteil werden.

Nur wenn wir in einer solchen Perspektive das Werk der
Lausanner Konferenz betrachten, bringen wir den richtigen
Masstab zur Beurteilung mit. Wer in ihr den Auftakt einer nahen
Einigung der Kirchen erhoffte, musste sich natürlich schwer
enttäuscht sehen. Alle jene freilich, welche die ungeheuren
Schwierigkeiten der kirchlichen Einigungsfrage erkannt oder

gar persönlich erfahren hatten, können über den Ausgang der
Konferenz nicht klagen. Es wäre gewiss verfehlt, die reports,
die mit grosser Mühe und Sorgfalt von den einzelnen Sektionen
bearbeitet und von der gesamten Konferenz entgegengenommen
worden sind, als den adäquaten Ausdruck des consensus und
dissensus der Koferenzteilnehmer aufzufassen. Die vorhandenen

') Vgl. meinen Bericht über die „Lausanner Weltkonferenz",
Hochkirche 1927, Nrn. 10 und 11, sowie meinen Aufsatz „Auf dem Wege zur
Einheit der Kirche Christi", Christliche Welt 1927, Nr. 19.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1928. 1



Gegensätze sind weit grösser, als sie in den Berichten in
Erscheinung treten; bestimmte erhebliche Differenzen sind durch
glatte Formulierungen verdeckt. Auch zeigt der leidenschaftliche

Angriff eines amerikanischen Episkopalisten gegen den
unter Söderbloms Vorsitz bearbeiteten Bericht der Sektion VII
und die von diesem Angriff ausgelöste Erregung, dass zwischen
bestimmten Gruppen der Konferenz eine starke Animosität
bestand, die gelegentlich auch nach der Konferenz in Artikeln
einzelner Teilnehmer sich Luft machte. Wir tun gut daran,
keine allzu überschwänglichen Hymnen auf den Einheitsgeist
der Konferenz zu singen, sondern ehrlich zuzugeben, dass auch
der EinheitSM*«7Ze der Konferenz unvollkommen war.

Doch so unleugbar die Fehler und Mängel der Konferenz
schon allein in der Grundeinstellung vieler Teilnehmer waren,
so war das Konferenzwerk doch eine unvergleichlich grosse
kirchengeschichtliche Tatsache. Dass Vertreter aller christlichen
Kirchentypen (ausgenommen der römischen Kirche) sich zu einer
gründlichen Aussprache über die schwierigsten dogmatischen
und kirchenrechtlichen Fragen zusammenfanden, und dass sie

auf Grund dieser Aussprache einmütig den Entschluss zur
Fortsetzung der Aussprache fassten, das allein ist angesichts der
gewaltigen Gegensätze und Spannungen etwas ganz Grosses
und Überraschendes. Wer im Hinblick auf Lausanne von einem
Fiasko der Faith and GVcZer-Bestebungen zu reden geneigt ist,
der möge sich fragen, wo in aller Welt es denn sonst gelungen
ist, die Vertreter polar entgegengesetzter kirchlicher Auffassungen
zu einer Begegnung und Auseinandersetzung zu bringen. Gerade
wenn man bedenkt, dass es der römischen Kirche trotz der
Einladung der ausserrömischen Christenheit zum vatikanischen
Konzil und trotz der versöhnlich gehaltenen Aufforderung-
Leos XIII. an die Orthodoxen und Anglikaner bis heute nicht
gelungen ist, eine ähnliche Begegnung zu bewirken, und dass
auch eine Einladung zu der Fortsetzung des vatikanischen
Konzils voraussichtlich nur von einem Bruchteil der übrigen
Christenheit angenommen werden wird, gerade dann wird man
die blosse Tatsache der Lausanner Konferenz in rechtem Masse

zu würdigen im Stande sein. Schon allein die Zusammenkunft
und Aussprache der Kirchenmänner und Theologen der
verschiedensten Länder und Konfessionen ist ein Markstein auf
dem Wege zur Einigung, ein erster schwacher, aber dodi



verheissungsvoller Ansatzpunkt für eine Überwindung der
unseligen kirchlichen Spaltungen.

Die Bedeutung der Konferenz erschöpft sich jedoch nicht
in der blossen Begegnung; wir vermögen vielmehr auch eine
Reihe teils positiver, teils negativer Ergebnisse festzustellen,
um deret willen die Konferenz entscheidende Bedeutung für
alle kommende Einigungsarbeit besitzt.

1. Die Vertreter der katholischen Tradition ^Orthodoxe,
Anglokatholiken, Altkatholiken) haben das Evangelium als die
Botschaft der Kirche an die Welt anerkannt und ihm den ersten
Platz in der Aufeinanderfolge der Konferenzthemen eingeräumt.
Damit haben sie gezeigt, dass ihre Katholizität am Evangelium
orientiert sein will. Durch die Betonung der Rechtfertigungsgnade
in der Bestimmung des Inhalts der evangelischen Botschaft haben
sie das Grundmotiv des reformatorischen Christentums bejaht.

Umgekehrt haben die Vertreter der protestantischen Kirchen
ihren Willen zur Katholizität bekundet, indem sie die katholische
Auffassung von der Kirche als dem corpus Christi mysticum
bekannten und den Anspruch erhoben, Glieder der einen,
katholischen Kirche zu sein. Es war überraschend, festzustellen, wie
selten die Vertreter der aus der Reformation hervorgegangenen
Kirchen das Wort „protestantisch" gebrauchten, während sie

den Terminus „katholisch" so viel im Munde führten. Wer weiss,
welch schlechten Klang das Wort „katholisch" im landläufigen
Protestantismus besitzt, wie es bis heute noch beim
protestantischen Volk und selbst in der protestantischen Theologen-
weit das denkbar schlimmste Wertprädikat bezeichnet, der kann
sich nur darüber wundern, wie entschieden die Vertreter des

Protestantismus auf dem Boden von Lausanne von diesem

vulgären Vorurteil Abstand nahmen und wie sie jenem seit
Jahrhunderten verfehmten Begriff wieder die Ehrenstellung
verschafften, die er in den Schriften der Reformatoren und in
den reformatorischen Bekenntnisurkunden besitzt.

Diese komplementäre Evangelizität der katholischen
Vertreter und Katholizität der evangelischen Vertreter ist das

hoffnungsvollste Anzeichen dafür, dass sich eine Synthese
zwischen den bisher so oft antagonistischen Elementen des

Katholischen und Protestantischen allmählich anbahnt.
2. Das zweite positive Ergebnis der Konferenz ist die

Anerkennung, dass die Einheit der Kirche in Life and Work



noch nicht die vollkommene Einheit darstellt, dass vielmehr
als das höchste Ziel der christlichen Einheit die organische
Einheit der Kirchen in einem gemeinsamen Glaubensbekenntnis,
Amt und Sakrament zu gelten hat. Damit war die Position
des protestantischen Liberalismus, der alle dogmatischen und
institutionellen Bindungen ablehnt, im Prinzip erschüttert. Mit
dieser indirekten Anerkennung dogmatischer und institutioneller
Normen hängt enge zusammen die Bejahung des altkirchlichen
christologischen Dogmas durch die überwältigende Mehrheit
der Konferenz. Der Protestantismus, für den das Dogma von
der Versöhnung im Mittelpunkt seines Denkens steht, erfasste
die zentrale Bedeutung der Inkarnation. Der christologische
Modernismus fehlte zwar nicht in Lausanne, aber er äusserte
sich in überraschend schüchterner Weise. Vor 20 Jahren, als
die neutestamentliche Kritik und die Leben Jesu-Forschung in
voller Blüte stand, wäre es ganz unmöglich gewesen, dass gerade
die Vertreter der deutschen protestantischen Theologie „das
nicänische Glaubensbekenntnis schl tickten", wie sich ein deutscher
Theologieprofessor in Lausanne mit sauerer Miene äusserte. Es

ist freilich zu bedauern, dass die kritische Theologie in Lausanne
nicht stärker zu Worte kam; die tatsächlichen historischen
Schwierigkeiten, an welchen die neutestamentliche Forschung
nicht vorübergehen kann, wurden zu wenig gewürdigt und zu
rasch abgetan. Dennoch lehrt dieser, nur zu leicht errungene,
Sieg des dogmatischen Christusglaubens über die Jesustheologie
des Liberalismus, dass letzterer in seiner rationalistischen
Gedankenblässe und seinem Mangel an starkem Glaubensleben
dem dogmatischen Christentum so gut wie wehrlos gegenübersteht

und darum beinahe kampflos das Feld räumen muss.
3. Zu den genannten bedeutsamen positiven Ergebnissen der

Konferenz treten nicht minder die negativen. Die Konferenz
hat glücklicherweise ernste Gefahren vermieden, von denen
sie stark bedroht war. Sie hat einmal sich nicht auf übereilte
künstliche Formulierungen festgelegt, sondern hat die in harter
Arbeit formulierten statements als blosses Studienmaterial
„entgegengenommen" und beschlossen, sie an die einzelnen Kirchen
zur näheren Stellungnahme weiterzuleiten. Damit hat sie deutlich
den unfertigen, inadäquaten Charakter dieser „reports"
zugegeben. Es war das Verdienst der Lutheraner, zuerst gegen
jene Formulierungswut. welche die Arbeiten der Sektionen und



Subsektionen grossenteils in so verhängnisvoller Weise beherrscht
hatte, Front gemacht und vor jeder definitiven Stellungnahme
gewarnt zu haben.

4. Noch wichtiger aber als die Vermeidung dieser Gefahr
ist das Fehlschlagen jenes Minimalismus, der von Anfang an
die anglikanischen Unionsbemühungen bestimmte und der im
Lainbeth-Appell seinen weithin sichtbaren Ausdruck gefunden
hat. Das bedeutsamste Ereignis auf der ganzen Weltkonferenz
war die gemeinsame Erklärung der Orthodoxen, in welchem
dem anglikanischen Minimalprogramm das orthodoxe
Maximalprogramm entgegengesetzt wurde. Durch jene Erklärung wurde
ganz klar, dats der Anglikanismus (soweit er nicht als extremer
Anglokatholizismus ein mit dem orthodoxen wesentlich identisches
Unionsprogramm verficht) nicht imstande war, die entscheidende
Unionsbasis zu bilden, auf welcher sich die katholischen Kirchen
durch Subtraktion von ihrem Besitz und die protestantischen
durch Addition finden können. Gewiss ist die anglikanische
Kirche eine „Brückenkirche" im eminenten Sinne des Wortes,
wie sie Bischof Gore im Anschluss an Adolf Keller gekennzeichnet
hat; aber sie ist dies keineswegs in ihrem ursprünglichen
institutionellen Bestände — in diesem ist sie genau so

protestantisch, ja, in manchem protestantischer als die lutherischen
Kirchen —, sondern einzig und allein auf Grund der grossartigen
katholischen Erweckung, welche ihr ein neues Gesicht gegeben
hatr). Insofern die anglikanische Kirche diese katholische
Erweckung, die in der Laud'schen Restaurationstheologie antizipiert
und in der Oxfordbewegung bleibendes Ferment des Anglikanismus
geworden ist, konsequent zu Ende führt, schlägt sie in der Tat
die Brücke zur katholischen Kirche, von der die anglikanische
Kirche sich ursprünglich nicht weniger losgelöst hatte als die
anderen protestantischen Kirchen. Soweit jedoch der Anglikanismus

seine protestantische Tradition halb oder ganz festhält,
findet er nicht den Zugang zum traditionellen Katholizismus;
denn Katholizität bedeutet Universalität und Ganzheit und
schliesst die „protestantische" Haltung als wesensfremd aus.
Andererseits vermag der Anglikanismus auch keine Brücke
zum eigentlichen reformatorischen Christentum zu schlagen ;

') Vgl. meinen Aufsatz: Das Catholic Movement in der anglikanischen
Kirche, Die Hochkirche 1927, Nr. 3—6; englisch erschienen unter dem Titel:
A Lutheran Review of Anglo-Catholicism in : Church Qnaterlg Review, Octoher 1927.



— 6 —

denn der anglikanische „Protestantismus" entbehrt gerade das

Tiefste, Lebendigste und Stärkste des Protestantismus, nämlich
die Kraft der prophetischen Persönlichkeit, wie sie das
Luthertum in Luther und der Calvinismus in Calvin besitzt. Der
anglikanische Protestantismus ist nicht irrational,
dynamischprophetisch, sondern rational, statisch institutionell. In dieser
Eigentümlichkeit ist der offizielle Anglikanismus in der Tat
eine via media zwischen Katholizismus und Protestantismus,
aber eine via media, auf welcher sich der genuine, d. h.
prophetische Protestantismus und der genuine, d. h. universelle,
immer aufs Ganze gehende Katholizismus nicht finden können.
Von der katholischen Universalität aus gesehen, ist der
institutionelle Besitz des Anglikanismus fragmentarisch; er enthält
nur ein Minimum an katholischen AVahrheiten und Werten :

das nicänische Dogma (nicht die Gesamtheit der dogmatischen
Entscheidungen der katholischen Kirche), das dreifache kirchliche
Amt mit der episkopalen Sukzession (aber ohne den sakramentalen

ordo), die zwei Hauptsakramentc (aber nicht sämtliche sieben
und überdies die Eucharistie ohne den verpflichtenden Glauben
an die Realpräsenz Christi und den Opfercharakter). Ein
wirkliches katholisches Bewusstsein kann niemals ein solches Minimum
als Unionsbasis anerkennen, denn eine solche Anerkennung
würde die Zerstörung der Katholizität bedeuten, deren Wesen
in dem unverbrüchlichen Festhalten am Ganzen besteht.
Umgekehrt kann der dynamische und im Grunde allem Institutionellen
gegenüber gleichgültige Protestantismus, solange er in seiner im
wesentlichen protestantischen Antithese und ruhelosen Dynamik
beharrt, nicht einmal ein solches Minimum an Dogma, Amt
und Kult als bindend ansehen. Daraus erklärt sich auch die
instinktive (oft bis zur Gereiztheit gehende) Abneigung aller
genuinen Protestanten gegen den Anglikanismus, der ihnen gerade
in seiner Versteifung auf einen minimalen Institutionalismu--
unerträglicher erscheint als der maximale und universale
Institutionalismus der orthodoxen und römischen Kirche. Das
bedeutendste Ergebnis von Lausanne ist nun gerade darin zu
suchen, dass jener Minimalismus, der die anglikanische Unions
bewegung ursprünglich inspiriert hat, Fiasko gemacht hat.
Auf der einen Seite hat das Luthertum durch den Mund eines

Erzbischofs, der sich einer ebenso zuverlässigen oder noch
zuverlässigeren apostolischen Sukzession rühmen kann als der



— 7 —

Anglikanismus, diesem erklärt: Der Institutionalismus ist das
Hindernis in der Einigungsfrage; die von den Anglikanern so

hoch geschätzte apostolische Sukzession ist wohl etwas
Wertvolles, aber Unwesentliches. Auf der andern Seite hat die
orthodoxe Kirche den Anglikanern erklärt: Nur die restlose
Bejahung der Tradition der ungeteilten Kirche der ersten acht
Jahrhunderte kann die Grundlage einer Einigung sein. Und
einer der hervorragendsten orthodoxen Theologen, Erzpriester
Bulgakoff, hielt mit seinen Zweifeln an der „Gültigkeit" der
anglikanischen Weihen nicht zurück, wenn er erklärte : Nur
die orthodoxe Kirche besitze einen charismatischen Episkopat
und nur dieser könne, wie es im orthodoxen Ordinationsgebet
heisst: „die Schwächen heilen und die verbrauchten Kräfte
erneuern". Wer den Verlauf der Konferenz genau studiert,
wird, was vielen, und auch gerade anglikanischen
Konferenzteilnehmern entging, erkennen, dass trotz des starken äusseren
anglikanischen Einflusses auf die Konferenz die anglikanische
via media zwischen Katholizismus und Protestantismus in eine

merkwürdige Isolierung geriet.
5. Das Fehlschlagen des anglikanischen Minimalismus liess

—¦ und darin liegt ein weiteres zugleich positives wie negatives
Ergebnis der Konferenz — die polare Gegensätzlichkeit eines

dynamisch-prophetischen und eines statisch-institutionellen Typus
des Christentums hervortreten. Es fehlte nicht an Annäherungen
zwischen beiden. Die wahrhaft prophetischen Persönlichkeiten
eines Monod und Soderblom hatten ein tiefes Verständnis für
die Bedeutung des „Inkarnationalismus", der Fleischwerdung
des Geistes, und vermochten von hier aus den Wert des Dogmas,
Bischofsamtes und Sakramentes zu begreifen; dennoch blieb
ihnen alles Institutionelle sekundär im Vergleich zur göttlichen
Herrlichkeit des Evangeliums. Umgekehrt wussten Orthodoxe
wie Glubokowski und Arseniew, Bulgakoff und Metropolit Stefan

von Sofia sowie Anglokatholiken wie die Bischöfe Gore und Palmer
von dem Geheimnis des göttlichen Pneuma zu künden, das weht,
wo es will, auch ausserhalb der kirchlichen Institutionen; und
dennoch blieben für sie die grossen Institutionen der Kirche
notwendige und allgemeingültige, gottgestiftete Einrichtungen.

Dieser Gegensatz eines — obgleich bisweilen in kirchliche
Formen gekleideten — personalistischen Prophetismus und eines

— obgleich oft spiritualistisch gemilderten und verklärten —



— 8 —

universalen Institutionalismus trat in den Auseinandersetzungen
der Konferenz immer wieder hervor, aber er wurde nicht in
seinen letzten Wurzeln erfasst und eben deshalb immer wieder
verhüllt und abgeschwächt. Die Methode der Lausanner
Konferenz konnte solche letzten Polaritäten nicht fassen, weil sie

Flächenmethode und nicht Tiefenmethode war. Man besprach
sich drei Wochen lang über Gemeinsamkeit und Verschiedenheit

der christlichen Kirchen, aber man versäumte es, die
doppelte grosse Kirchenspaltung: die östlich-westliche einerseits

und die katholisch-protestantische andererseits in ihren
innersten Motiven zu studieren. Das Fehlen der römischen
Kirche machte sich hier in verhängnisvoller Weise geltend. Die
Spaltung* und Wiedervereinigung der Kirchen ist eine Frage,
welche die Gesamtheit der Kirchen betrifft und sich nur in einer
Gesamtperspektive lösen lässt. So lange die Faith and Order -

Bewegung nicht die Einigungsfrage von einer universalgeschichtlichen

Warte aus behandelt, wird sie nie zu wirklich
durchgreifenden Ergebnissen kommen.

Die erste Hauptfrage der Wiedervereinigung berührt die
tiefste Wurzel des östlich-westlichen Kirchenzwiespaltes: den

Gegensatz eines statisch-retrospektiven und eines
dynamischprogressiven Katholizismus. Die Hypertrophie des statischen
Elements in der östlichen und des dynamischen in der
westlichen Kirche ist der eigentliche Grund des west-östlichen
Schismas und diese Hypertrophie musste notwendig nach der
Trennung sich weiter steigern. Der östliche Katholizismus ist
nach seiner altkirchlichen Glanzepoche in seiner Entwicklung
stehengeblieben und hat nur innerhalb seines reichen altchristlichen

Besitzes ein pneumatisches Christentum gepflegt. Der
abendländische Katholizismus hingegen hat sich in Lehre,
Verfassung und Kultus weiterentwickelt, aber er ist in dieser
Entwicklung, so legitim sie auch in ihrem Prinzip sein mag, zu
gefährlichen Neuerungen gekommen. Die Vereinseitigung des
scholastischen und juristischen Elements und gar erst ihre
dogmatische Sanktionierung im Lmmaculata-Dogma, und im
Vatikanum hat ihn in eine Sackgasse geführt, aus der seine besten
Geister heute einen Ausweg suchen. Nur in der wechselseitigen
Befruchtung* beider grossen Kirchen, in der gegenseitigen
Korrektur der beiderseits vorhandenen Fehler und Einseitigkeiten kann
die Aufhebung der westlich-östlichen Spaltung erreicht werden.



— 9 —

Da die Ostkirche nicht auf organisch-natürlichem Wege die
notwendige Korrektur der abendländischen Kirchenentwicklung
vollziehen konnte, musste diese Korrektur in der Form einer
gewaltsamen, prophetischen Reaktion erfolgen, durch einen
„Protestantismus". Das Prinzip der Reformation war die strenge
Konzentration auf das „eine Notwendige", das biblische
Evangelium. Diese Konzentration konnte aber — mangels einer
universalkirchlichen Perspektive — nur in der Form einer mehr
oder weniger individuellen und darum willkürlichen Selektion
und Reduktion erfolgen. Bestimmte, in der römischen Kirche
stark vernachlässigte Elemente wurden nun in kraftvoller
Antithese überspitzt und isoliert, und zwar nicht nur in einer
Antithese, sondern in vielen. Das instinktive Bewusstsein von der
Einseitigkeit und dem Ungenügen dieser einzelnen Antithesen
führte zur Aufstellung von immer neuen Antithesen. Die ganze
Geschichte des Protestantismus ist nur ein Versuch, die
verlorene Katholizität und Universalität des Christentums in einer
Fülle sich ständig in Extremen bewegender individualistischer
Antithesen wieder zu gewinnen. In dieser ganzen Geschichte
setzt sich — trotz aller stark rationalistischen Beimischungen
— die gewaltige prophetische Dynamik fort, die den grossen
reformatorischen Persönlichkeiten (Luther, Calvin, Zwingli,
Sebastian Franck) eigen ist. Aber es fehlt stets — selbst heute
noch bei den feinsten und wunderbarsten protestantisch-ökumenischen

Geistern — das statische Korrektiv des universalen
Kirchentums. Das ist ja gerade die Eigentümlichkeit der
protestantischen Ökumenizität im Unterschied von der
traditionellkatholischen, dass sie von der ruhelosen Dynamik des
reformatorischen Protestantismus fortgerissen wird und dass sie

darum das institutionelle Element der Kirche nur als wechselnde
Erscheinung, Verkörperung und Bezeugung eines gotterfüllten
Lebens anzusehen vermag, nicht aber als gottgesetzte objektive
Norm, die über dem reichsten, heiligsten und unmittelbarsten
prophetischen Leben steht. Die Überspannung dieser Dynamik
hat ihre letzten Wurzeln im Gottesbegriff', insofern dem
Protestantismus von Anfang an die katholische Balance zwischen
dem Deus semper agens und dem Deus semper quietus fehlte ;

der protestantische Gottesbegriff ist (um mit Luther zu reden)
der des Deus semper actuosus, ihm fehlt (um den Terminus des

Bernhard von Clairvaux zu gebrauchen) der Deus tranquillus



— 10 —

tranquillans omnia, der Gott, der in sich selber, d. h. in seinem
unendlichen innertrinitarischen Leben vollkommenes Genüge
hat und der Welt schlechthin nicht bedarf.

Der Protestantismus ist somit von allem Anfang an
einseitig und fragmentarisch, willkürlich und fehlerhaft und ist es

in fast allen seinen Erscheinungen bis zum heutigen Tage
geblieben. Wo er seine prophetische Dynamik ganz entfaltet, da

wird diese Einseitigkeit und Willkür durch die übergewaltige
Kraft göttlichen Lebens ausgeglichen; aber sobald das prophetische

Feuer erlischt und die reformatorische Unmittelbarkeit
erlahmt, wird sogleich offenbar, dass die reformatorische
Reduktion eine Verarmung des christlichen Wahrheitsbesitzes und
Lebens bedeutet. Dieser an der Wurzel des Protestantismus
liegende Fehler muss klar und scharf blossgelegt werden. So

lange er nicht gesehen und anerkannt wird, sind alle
Einigungsbemühungen im Sinne von Faith and Order zum Scheitern
verurteilt. Es ist gewiss immer schwer, zu erkennen und zuzugeben,
dass die eigene kirchliche Position am Fundament einen Fehler
aufweist; aber wenn es um etwas so Grosses geht wie die Einigung
der christlichen Kirche, muss auch dieses Opfer gebracht werden
Es kommt nicht darauf an, dass wir mit unserm Standpunkt
irgendwie recht behalten, sondern dass wir alle von der Wahrheit
Christi überwunden werden, wie sie die allumfassende Kirche
bewahrt. Wir alle und mit uns alle Sonderkirchen sind dem
Irrtum unterworfen ; aber ecclesia universalis errare non potest.

Auf der anderen Seite haben die Vertreter der katholischen
Tradition keinen Grund zu triumphieren. Denn die Schuld an
clem Entstehen des Protestantismus liegt ausschliesslich, die
Schuld an seinem Fortbestehen zum grösseren Teil an den
amtliehen Vertretern und Gliedern der katholischen Kirche. Eben
deshalb, weil der konkrete Katholizismus nicht wirklich
universal, sondern vielfach enge und beschränkt ist, w*eil bestimmte
christliche Werte in ihm nicht zur vollen Geltung kommen, weil
die Balance der Kräfte in ihm so oft und an so vielen Stellen
gestört ist, darum müssen sich die in ihm vergessenen und
unterdrückten Wahrheitselemente ausserhalb seines Umkreises in
einseitiger und oft ungesunder, ja, gefährlicher Form ihr Recht
suchen; darum muss es Protestantismus geben. Der Protestantismus

kann nicht eher sterben, ehe der Katholizismus der von
jenem verfochtenen christlichen Teilwahrheit in seinem eigenen



— 11 —

Schosse vollen Raum gewährt. Die katholische Kirche muss
durch die kraftvolle Bejahung des prophetischen und
pneumatischen Elements, durch die stete reformatorische
Selbstkorrektur, durch die stete Läuterung von allem nur Menschlichen

und allem Dämonischen an sich selber die Mission
erfüllen, welche der Protestantismus, losgelöst von dem
katholischen Lebensreichtum, draussen zu erfüllen versucht. So lange
in den Kirchen, die sich des Vollbesitzes des katholischen Erbes
erfreuen, nicht das Bewusstsein ihrer schweren, unsagbar
schweren Schuld an den Irrtümern des Protestantismus
aufgegangen ist, so lange in ihnen nicht die restlose Bereitschaft
besteht, unablässig das Werk der prophetischen Konzentration
und Erneuerung an sich selber durchzuführen, so lange besteht
keine Hoffnung auf eine volle Überbrückung der Kluft, welche
Katholizismus und Protestantismus bis heute trennt.

Diese letzten und tiefsten Fragen der Glaubensspaltung und
Wiedervereinigung sind in Lausanne nur selten berührt worden.
Man hatte ein ziemlich äusserliches Schema den Verhandlungen
zu Grunde gelegt und man konnte nicht einmal diese Verhandlungen

richtig zu Ende führen, weil man in knapper Zeit
bestimmte statements betreffend Übereinstimmung und Verschiedenheit

der Kirchen zu formulieren hatte. Das von dem deputy-
chairman so of t verkündete Axiom : „as briefly as possible" stand
wie eine drohende Peitsche immer vor den Augen der
Konferenzteilnehmer. Darum ist die erste und wichtigste Lehre, die sich
für die Fortsetzung der Konferenzarbeit ergibt, dass eine radikale

Änderung in der Methode eintreten muss. Es sollte auf
lange Zeit hinaus keine Konferenz in diesem Umfange einberufen
werden. Vor allem aber gilt es (so schwer das auch unsern
heutigen Kirchenleuten fallen mag), sich auf das langsame Tempo
einzustellen, das frühere Konzilien wie das tridentinische
eingehalten haben. Es kommt zunächst darauf an, ganz gründlich
und unverdrossen das Problem der gespaltenen und
wiederzuvereinigenden Kirche an der Wurzel zu studieren. Es gilt, volle
perspektivische Klarheit und erschöpfende Einzelkenntnis über
östlichen und westlichen Katholizismus, über Anglikanismus und
Protestantismus sich anzueignen. Das kann aber nie auf einer

grossen Konferenz geschehen; dazu bedarf es eines ökumenischen
Forschungsinstituts und einer ökumenischen Akademie. Die
('ründung eines solchen Instituts (wo möglich mit kleineren



— 12 —

Zweiginstituten in verschiedenen Ländern) ist die Lebensfrage
für die Fortsetzung der ganzen Konferenz1). Gerade an diesem
Punkte kann die Faith-and Order-Bewegung von der römischen
Kirche lernen, welche ihre heutige Unionsarbeit nicht mit
grossen Konferenzen begann, sondern mit der Gründung
bescheidener Unionsklöster und welche durch diese Methode in
kürzester Zeit überraschende Erfolge erzielt hat. Wenn man
bedenkt, welch grossen Anklang die in ihren Anfängen so kleine
Arbeit der benediktmischen Patres unionis in Amay sur Meuse
innerhalb und ausserhalb der römischen Kirche gefunden hat, so

möchte man wünschen, dass auch die Faith and Order-Bewegung
ihre Mittel statt zur Einberufung der Lausanner Konferenz zur
Gründung ökumenischer Institute verwandt hätte. In Verbindung
mit solchen Instituten könnten dann längere Konferenzen von
nur wenigen, sorgfältig auszulesenden Theologen nach dem
Muster der deutsch-englischen Theologenkonferenz in Canterbury

von besonderem Gewinn sein. Die Hauptsache aber ist,
dass an die Stelle der grossen Veranstaltungen die stille und
zähe, nach aussen hin wohl unscheinbare, aber innerlich weit
fruchtbarere Kleinarbeit tritt. Je mehr das Streben nach
greifbaren augenblicklichen „Ergebnissen" in der Form säuberlicher
statements abgelöst wird von einer rein sachlichen, scheinbar
zweckfreien, aber eben deshalb um so zielbewussteren
theologischen Forscherarbeit, desto mehr werden wir das Einigungswerk

der Christenheit beschleunigen.
Von grösster Wichtigkeit aber ist es, dass in der Fortsetzung

der Konferenzarbeit der ganze Problemkomplex der römischen
Kirche ständig* einbezogen wird. Nachdem die römische Kirche
sich bis heute zu jeder Form der Mitarbeit an Stockholm und
Lausanne weigert, wäre es ja schön, wenn man ihr nun zeigen
könnte, dass man das Einigungswerk ohne sie zum Ziel bringt.
Aber eine solche Einstellung wäre eine geschichtliche Utopie.
Die Fragen der Ostkirche, des Anglikanismus und Protestan-

') Die altkatholische Fakultät in Bern würde den besten Ausatzpunkt

für ein solches ökumenisches Institut bieten, innerlich, insofern die
altkatholische Kirche die einzige abendländische Kirche ist, deren
Hierarchie von Born wie von der ganzen Orthodoxie als gültig anerkannt wird,
und die dennoch dem Wertvollen im Protestantismus aufgeschlossen ist.
äusserlich, insofern wegen der Nähe von Genf eine fruchtbare Zusammenarbeit

mit dem sozialethischen Institut der Stockholmer Konferenz möglieh
wäre.



— 13 —

tismus sind so enge mit der römischen Kirche verwoben, dass

es unmöglich ist, die Einigungsfrage unter Ausschluss des
römisch-katholischen Problems zu stellen, geschweige denn zu
lösen. Und wenn eben nicht durch das Medium der benedik-
tinischen Patres unionis sich eine Beteiligung der römischen
Kirche an der Fortsetzung von Lausanne ermöglichen liesse, so

mussten eben ausserrömische Theologen, welche der römischen
Kirche am nächsten stehen, vikariierend die Bearbeitung dieses

Fragekomplexes in Angriff nehmen. In Stockholm wie in
Lausanne wurde es auf Schritt und Tritt deutlich, dass infolge des

Nichtvertretenseins der grössten abendländischen Kirche die
Gesamtperspektive stark verkürzt war und so sich empfindliche
Sehfehler ergaben. Man muss deshalb den Mut aufbringen, der
römisch-katholischen Tradition — auch gegen den Willen der
römischen Hierarchie, — einen Platz im Konferenzwerk zu
sichern, damit stets der Blick auf das Ganze der ökumenischen
Christenheit gewahrt bleibe.

Eine weitere wichtige Lehre von Lausanne ist die
Erkenntnis, dass die Voraussetzung zur Anbahnung der Glaubenseinigung'

die Herstellung einer wirklichen Lebensgemeinschaft
zwischen den Gliedern der getrennten Kirchen ist. Die Christen
der verschiedenen Konfessionen müssen miteinander persönlichen

Kontakt bekommen ; sie müssen zusammen leben und

zwar gerade in clem Innersten und Zartesten des Religiösen,
im Gebet ; sie müssen zusammen arbeiten in den sozialen,
internationalen und pädagogischen Fragen. Gerade die Orthodoxen,
die in Lausanne eine so unerbittliche Haltung in dogmatischen
Fragen einnahmen, haben dort von neuem ihre freudige Bereitschaft

zur Mitarbeit an dem Stockholmer Life an Work-Ide&l
ausgesprochen und sich für den Gedanken einer Liga der Kirchen
eingesetzt. Dieses Zusammenarbeiten und Zusammenleben darf
sich aber nicht auf Kongresse beschränken, sondern muss
allenthalben im Kleinen und Alltäglichen geübt werden. Überall, wo
verschiedene christliche Gemeinden an einem und demselben
Orte sich finden, bietet sich dazu ständige Gelegenheit. Und
wenn nicht hier Life and Work zur Tat wird, dann helfen alle
wunderschönen Programme und Botschaften von Weltkonferenzen

nichts. Es ist viel leichter, in Stockholm oder Lausanne
ökumenisch zu sein, als im schlichten und gewöhnlichen
Gemeindeleben. Eben deshalb kommt eine besondere Bedeutung



— 14 —

für die ökumenische Bewegung jenen unscheinbaren, der
Öffentlichkeit so gut wie unbekannten christlichen Gemeinschaften

zu, welche das Stockholmer und Lausanner Ideal längst in der
täglichen Praxis verwirklichen, wie z. ß. der Schweizer Diakonie-
verein. Stockholm und Lausanne glichen in manchem einem
Offizierskorps ohne dahinterstehende Armeen. Die Einigung der
Kirchen kann jedoch im heutigen Zeitalter nicht mehr von oben
herab durch einzelne Führerpersönlichkeiten vollzogen werden,
sondern setzt die Annäherung des Kirchenvolkes der getrennten
christlichen Konfessionen voraus.

Die Lebensgemeinschaft der Kirchen drängt von selber zur
Abendmahlsgemeinschaft. Den ausgesprochen protestantischen
Kirchen macht heute die praktische Interkommunion fast keine
Schwierigkeiten, einmal, weil sie kein Sakramentsdogma mehr
besitzen, dann aber, weil sie vielfach durch die Lehre vom
allgemeinen Priestertum zu einer weitgehenden Indifferenz gegenüber

dem kirchlichen Amt und der apostolischen Sukzession

gekommen sind. Die katholischen Kirchen hingegen vertreten
den Grundsatz : Keine Interkommunion ohne die Einigung in
der Totalität des Glaubens. Dieser Grundsatz ist ohne Zweifel
insofern richtig, als eine endgültige Regelung der Interkommunion

ohne organische Union nicht denkbar ist. Dabei ist die
katholische Sakramentslehre von noch grösserer Wichtigkeit als
die Frage nach der apostolischen Sukzession. Der katholische
Glaube an die Realpräsenz Christi in den geheiligten Elementen
und an den Opfercharakter der Eucharistie erträgt nun einmal
nicht eine Fusion mit jener rein symbolischen Auffassung, wie
sie Vernon Bartlet als Sprecher des modernen Protestantismus
so geistvoll in Lausanne vertreten hat. Dennoch ist eine starr
gesetzliche Anwendung des katholischen Prinzips in der Frage
der Interkommunion eines der schwersten Hindernisse der
Einigung. Durch nichts wird den Protestanten das Verständnis für
die katholische Sakramentsidee so erschwert als durch den
Gesetzeszaun, mit dem die katholischen Kirchen zumeist das
Sakrament des Altarcs umgeben. So sehr es auch den
katholischen Grundsätzen widersprechen mag, generell eine
bedingungslose Interkommunion zu proklamieren, so musste doch zur
Förderung der christlichen Einheit im Einzelfall eine
weitgehende Liberalität gestattet werden. Die altkatholische Kirche
übt hier eine vorbildliche Weitherzigkeit, indem sie Glieder



— 15 —

nichtepiskopaler Kirchen als Gäste zur Kommunion zulässt, und
auch die anglikanische Kirche ist trotz ihrer strengen Regeln
in der Zulassung nichtepiskopaler Kommunikanten zumeist sehr
weit. Ja, sie gestattet sogar nicht selten, dass Konvertiten aus
den Freikirchen bei bestimmten Anlässen die Kommunion auch
in ihrer früheren Mutterkirche empfangen. Wenn diese Toleranz
in individuellen Fällen stillschweigend zur Regel würde, so wäre
damit viel zur Anbahnung der wirklichen Einigung und
Interkommunion getan. Die katholische Sakramentsauffassung leidet
keinen Schaden, wenn einzelne Glieder getrennter Kirchen zum
Tisch des Herrn zugelassen werden, und auch nicht dadurch,
dass die gelegentliche Kommunion eigener Kirchenangehöriger
in anderen Kirchen geduldet wird. Ich habe in Lausanne in
der Sakramentssektion mit allem Nachdruck den Gedanken
vertreten, dass die katholische Sakramentsauffassung die
allseitige und universale ist, während die protestantischen einseitig
und fragmentarisch bleiben ; gleichwohl bin ich — wohl als
einziger Vertreter einer ausgesprochen katholischen Position —
zum reformierten Abendmahl in der Kathedrale zusammen mit
genuinen Protestanten gegangen, trotzdem ich den reformierten
Sakramentsbegriff wegen seiner Verkennung des Inkarnationsglaubens

ablehne, trotzdem ich die reformierte Form der
Abendmahlsliturgie nicht liebe und trotzdem ich wusste, dass katholische

Zeloten mir darum gram sein würden, wie das auch
tatsächlich der Fall war. Nicht eine subjektive Neigung, sondern
ein ökumenisches Pfliehtbewusstsein trieb mich dazu an. Die
katholische Kirche trägt durch die Missbräuche hinsichtlich der
Eucharistie die Schuld daran, dass der Protestantismus einen

fragmentarischen Sakramentsbegriff ausbildete; sie hat darum
die Pflicht, diese Schuld zu sühnen dadurch, dass sie in Demut
zu den Getrennten kommt und sich mit ihnen in der Gemeinschaft

Christi vereint.
Wie die Verweigerung der Sakramentsgemeinschaft, so ist

auch der Vorwurf gegenüber anderen Kirchen, sie hätten keine
gültigen Weihen und darum keine gültigen Sakramente, eine der
schwersten Hemmungen der Einigungsarbeit. Wenn ein Orthodoxer

mir erklärte, das lutherische Abendmahl sei überhaupt
kein Abendmahl, so mag er nach seinem Kirchenrecht richtig
urteilen. Aber sicher ist, dass Gott selber, der nicht „nach dem

Fleische richtet", mit anderen Masstäben misst. Es ist unmöglich



— 16 —

zu sagen, dass die Weihen einer bestimmten Kirche vor Gott

ungültig sind. Einmal gibt es in der ganzen altkirchlichen
Überlieferung keinen historisch so unsicheren Punkt wie den der
apostolischen Sukzession; dann aber besteht eine apostolische
Sukzession auch in allen jenen protestantischen Kirchen, welche
durch presbyteriale Handauflegung das Amt fortpflanzen ; und
schliesslich kann der Gott, der nach den Worten des Täufers

„aus diesen Steinen dem Abraham Kinder erwecken kann", auch
bei einer fehlenden oder unvollkommenen historischen
Sukzession die sakramentale Weihe und charismatische Kraft neu
erwecken. Das Richten über „Gültigkeit" und „Ungültigkeit"
von Weihen führt uns nicht weiter. Eine definitive Lösung kann
nur dadurch erfolgen, dass alle Kirchen in die vollkommenste
Form der apostolischen Sukzession eintreten, wie sie sich in der
katholischen Kirche des Ostens und Westens herausentwickelt
hat. Die anglikanische Sukzession, auf welche die Anglikaner
so stolz zu sein pflegen, ist nicht die ideale katholische
Sukzession, weil die anglikanischen Weihen — trotz der Unbestreitbarkeit

der historischen Kontinuität des Bischofsamtes — lange
Zeit hindurch und teilweise noch heute der sakramentalen
Intention ermangeln, die nach katholischer Auffassung für eine
vollkommene Sukzession unentbehrlich ist. Um den Protestanten,
die hinsichtlich der apostolischen Sukzession ebenfalls in den
schwersten Vorurteilen befangen sind, das Verständnis für den
Wert dieser katholischen Einrichtung zu ermöglichen, mussten
gerade die Anglikaner mit clem guten Beispiel vorangehen und
durch bedingte Reordination durch die Orthodoxen oder
Altkatholiken sich in die volle katholische Sukzession einreihen,
wozu die anglikanischen Bischöfe im Lambeth-Appell ihre
prinzipielle Bereitschaft bereits ausgesprochen haben. Aber solange
sie dieses Beispiel nicht gegeben haben, fördern sie durch die
übermässige Betonung dieser Institution nur das Vorurteil der
Protestanten. Auch in diesem Falle sind Demut und
selbstverleugnende Liebe der einzige Weg, der uns clem Ziel der
Einigung näher bringt. Wenn Jesus Christus selbst, der Sündlose,

die Busstaufe aus der Hand des Johannes empfing, um
„alle Gerechtigkeit zu erfüllen", so muss es auch einem jeden
Diener einer christlichen Kirche möglich sein, durch eine Re-
ordination die Ansprüche der katholischen Kirchen hinsichtlich
der Weihen und der apostolischen Sukzession zu befriedigen.



— 17 —

Die Arbeit für die Einigung der Kirchen ist ungeheuer
schwer; gerade solche Christen, die zeitlebens um der Einheit
willen gelitten haben, wissen, wie riesengross die Hindernisse
auf allen Seiten sind und wie tief die schuldhafte und schuldlose

Verstrickung der verschiedenen Kirchen in die Glaubensspaltung

ist. Der einzelne steht fast ohnmächtig diesem Koloss
von Schwierigkeiten gegenüber ; es gehört ein ungeheurer Glaube
dazu, diese Hindernisse in klarer Nüchternheit zu schauen und
doch an der kommenden Einigung der Kirchen nicht zu zweifeln.

Aber schliesslich kann nur ein Wunder Gottes die Lösung
bringen. Im Glauben an ein solches Wunder werden wir durch
nichts so sehr gestärkt als durch den Blick auf das Oxford-
Movement. Diese Bewegung, die von einer Handvoll frommer
und gelehrter Männer ausging und gegen die sich alle Mächte
verschworen, hat in hundert Jahren eine ausgesprochen
protestantische Kirche, die nur in fragmentarischer Weise
katholisches Gut bewahrt hatte, so mit katholischem Geiste
durchsäuert, dass sie sich heute genötigt sieht, offizielle Korrekturen
an ihrer protestantischen Tradition vorzunehmen. Wenn es

gelänge, diese Bewegung dem kontinentalen Protestantismus
einzupflanzen, dann wäre der Weg zu einer Einigung zwischen
Katholizismus und Protestantismus gebahnt. Im kontinentalen
Protestantismus, wo — im Unterschied von England — die
prophetische Kraft der Reformatoren stets wirksam gewesen
ist, könnte sich diese katholische Bewegung freier entfalten
und wäre nicht in dem Masse von der Gesetzlichkeit bedroht,
wie das auf dem Boden des Anglikanismus der Fall ist. Die
Lösung des grossen Einigungsproblems liegt in der immer
kraftvolleren Herausarbeitung der reinen, vollen und wahren Katholizität,

jener Katholizität, welche — zumal durch die Schuld
Roms — in den Augen der protestantischen Welt so diskreditiert

war und es weithin noch heute ist. Damit die Kirchen
eins werden können, müssen die Christen wahrhaft katholisch
werden, so wie Franz von Assisi es von seinen Jüngern gefordert

hat : Omnes fratres sint catholici, vivant et loquantur catholice.

Friedrich Heiler.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1928.



— 18

Vom Qeist thomistischer Lehre.

Verehrte Versammlung

Wenn heute an dieser Stelle vom Geist thomistischer Lehre
die Rede sein soll, so bedarf es zur Rechtfertigung der Wahl
unseres Themas wohl kaum der Erwägung, dass der aus dem
Geschlecht der Grafen von Aquino stammende Thomas vielleicht
im Jahre 1227 zur Welt gekommen ist. Zwar werden wir sicherlich

in der Sitte, Säkularfeiern zum Anlass erneuter und
vertiefter Besinnung auf Wesen und Bedeutung grosser Gestalten
und mächtiger Erscheinungen der Geschichte zu nehmen, etwas
ebenso Fruchtbares wie Ehrwürdiges erblicken. Aber ganz
abgesehen davon, dass die Hypothese, die als Geburtsjahr des

Aquinaten das Jahr 1225 bezeichnet, immer noch besser
begründet sein möchte als die von einigen Forschern
ausgesprochene Vermutung, welcher zufolge der 1274 Gestorbene
ein Alter von nur 47 Jahren erreicht hätte, kämen wir doch,
sofern wir jetzt sozusagen ein Thomas-Jubiläum zu begehen
gedächten, reichlich spät. Die römisch-katholische Welt hat auf
Anordnung des Papstes bereits vor drei Jahren in Erinnerung
an die am 18. Juli 1323 erfolgte Kanonisation des Doctor
communis ihre Thomas Feiern gehalten. Indessen ist die Beschäftigung

mit der gedanklichen Arbeit eines Thomas am Ende ja
keineswegs eine Sache, zu der man durch den äussern Anstoss
irgendeines Zentenariums getrieben werden musste, und die
dann rasch genug allen Reiz und alle Dringlichkeit verlöre.
Und demgemäss braucht doch wohl, wer den Versuch macht,
einem weitern Kreis über Art und Gehalt dieser Arbeit einigen

Akademischer Vortrag, gehalten an der Universität Beni am 28.
Januar 1927. Um den Vortragscharakter zu wahren, wird auf die Beigabe
eines Apparates verzichtet. Die Darstellung gründet sich hauptsächlich auf
die beiden Summen und die Quaestiones disputatae. Aus der unübersehbaren

Literatur der Scholastik- und Thomasforschung sind vorab berücksichtigt

die einschlägigen Arbeiten von Bäumker, Denifle, Endres, Eucken,
Frohschammer, Gilson, Grabmann, Heim, Hertling, Keussen, Mandonnet,
Manser, Mausbach, Przywara, Seeberg. Sertillanges, Troeltsch.



— 19 —

Aufschluss zu gewähren, nicht erst, sein Unternehmen entschuldigend,

auf einen Meilenstein hinzuweisen, bei dem man soeben

angelangt sei, und der nun zu kurzem Verweilen und flüchtiger
Betrachtung einlade. Jedenfalls würden wir es mit Fug als
verhängnisvollen Irrtum empfinden, wollte man grundsätzlich den
führenden Denkern verschiedenster Epochen bloss gelegentlich
und beinahe gönnerhaft ein wenig Aufmerksamkeit schenken,
um sie alsbald über der Hinwendung zum Stimmengewirr des

Tages wieder zu vergessen. Männer wie Augustin oder Luther,
Plato oder Leibniz oder Kant haben Anspruch darauf, unser
Interesse dauernd zu fesseln; sie sind so oder so die erlauchten
Meister, auf deren Botschaft es, unbeschadet unserer Freiheit
und Selbständigkeit in Stellungnahme und Urteil, ehrfürchtig
und lernbegierig zu hören gilt. Sollte denn in ihrer Reihe nicht
auch Thomas seinen Ort haben? Verdient nicht auch er, wie
immer es ihm gegenüber um unser Ja oder Nein bestellt sein

mag, eine klassische Gestalt genannt zu werden?
Dass ihm in der Tat höchste Schätzung und Bewunderung

gebühre, ist allerdings die mit kaum mehr zu steigernder Plerophorie
zumAusdruck gebrachte Auffassung des Teils der abendlän dischen
Christenheit, der in dem heiligen Dominikanermönch von Aquin
den unübertroffenen und niemals überholbaren, den massgebenden
Lehrer der Kirche anerkennt. Seitdem vor einem halben
Jahrhundert Leo XIII. die Parole „zurück zu Thomas" ausgegeben,
ist die ja gewiss zu keiner Zeit unwirksam gewesene
thomistische Doktrin mit stets wachsendem Eifer erforscht, tradiert
und zum neuzeitlichen Wissenschaftsbetrieb in Beziehung
gesetzt worden, so dass man gegenwärtig von einer Thomas-
Renaissance als einem besonders signifikanten Merkmal
römischkatholischer Geistigkeit reden kann. Nicht um das möglicherweise

wenig verheissungsvolle Bemühen, einen Toten und längst
in die Nacht der Vergessenheit Versunkenen allererst wieder
zu beleben und einer von ihm weit entfernten Generation ins
Gedächtnis zu rufen, hat es sich bei den erwähnten Jubiläen
gehandelt. Was durch Monate hindurch auf Kathedern und
Kanzeln, in Universitäten und Klöstern, in Büchern und
Revuen zum Preis des mittelalterlichen Magisters gesagt und
geschrieben worden, lässt spüren, wie sehr man sich auf Grund
beharrlichen Eindringens in sein Werk von dem sieghaften
Bewusstsein getragen fühlt, einer religiös-intellektuellen Person-



— 20 —

lichkeit zu huldigen, deren Kräfte auf dem Kampffeld des Ger
dankens die schwersten Proben zu bestehen imstande seien,
und deren Licht sich in der grausigen Finsternis des Heute und
Morgen zum Heil der Menschheit zu bewähren vermöge. Allen
Elrnstes vindiziert man der thomistischen Lehre, mindestens
hinsichtlich ihrer zentralen Substanz, die unerschütterliche Gültigkeit

einer philosophia und — so dürfen wir beifügen —
theologia perennis und ist daher im allgemeinen — Ausnahmen
bestätigen auch hier die Regel — durchaus nicht gesonnen,
den dem neuen Rechtskodex einverleibten, theologische
Dozenten wie Studenten auf dieses System verpflichtenden
Paragraphen als eine lästige Zwangsbestimmung zu beklagen.

Aber die aufgeworfene Frage hat doch vielleicht Befremden
erregt. Denn gerade der Umstand, dass in der päpstlichen
Kirche Thomas so geflissentlich zum normativen Meister
gestempelt wird, weckt und nährt in der nichtrömischen Welt
weithin einen schier unüberwindlichen Widerwillen gegen eine
ruhig-sachliche, von polemischen Affekten tunlichst nicht
gestörte Würdigung seiner Darlegungen. Thomas erscheint als
Verkörperung all jener Bestrebungen und Tendenzen, die man
auf geistige Entmündigung und Entrechtung, auf Vernichtung
der modernen Errungenschaften in wissenschaftlicher und
religiös-sittlicher Kultur, in Politik und Wirtschaftsleben zielen sieht.
Er ¦¦wird gleichsam zum Symbol einer Macht, der gegenüber
irgendwelches Paktieren und somit auch irgendwelche positive
Bewertung Feigheit und Charakterschwäche wäre. Und zu dieser
in liberalistisch-kulturkämpferischen Überzeugungen wurzelnden
Feindseligkeit, deren Entschiedenheit nicht selten in
umgekehrtem Verhältnis zur Grösse der Bereitschaft, thomistische
Doktrin überhaupt erst einmal näher kennen zu lernen, stehen
dürfte, gesellt sich eine noch stärker verbreitete, um den Nachweis

ihrer Legitimität schon gar nicht mehr bekümmerte, als
bare Selbstverständlichkeit empfundene und faktisch eher bloss
stimmungsmässige als gedanklich fundierte Abneigung, wenn
nicht schliesslich reine Indolenz. Zweifellos ist in der jüngsten
Vergangenheit auch ausserhalb der in Thomas den Heiligsten
der Gelehrten und den Gelehrtesten der Heiligen verehrenden
Kirchengemeinschaft hier und dort dem Aquinaten ein
überraschend intensives Interesse zugewendet worden. Insbesondere
Philosophen und Theologen haben sich durch das Gestrüpp



— 21 —

landläufiger Meinungen und stereotyper Vorurteile und wohl
auch durch das zuweilen leicht abschreckende Rankenwerk
epigonenhaft-orthodoxer Interpretation einen Weg gebahnt, um
des Mannes eigenes Wort zu vernehmen und dessen inne zu
werden, dass es ein gewichtiges Wort sei, welches gerade
derjenige zu überlegen allen Grund habe, der ihm nicht werde
beipflichten können. Und es ist nicht zuletzt das die theologische

Situation der Gegenwart bedeutsam mitcharakterisierende

leidenschaftliche Bemühen um Erfassung reformatorischer
Glaubenserkenntnis, das direkt oder indirekt dazu drängt, mit
dem „Fürsten der Scholastik" in zäher Auseinandersetzung,
aber wahrlich nicht ohne zu ermessen, wie man es hier mit
einer Gestalt von ungewöhnlichem Kaliber zu tun bekomme,
zu ringen. Doch das besagt, auf das Ganze des gebildeten Zeit-
bewusstseins gesehen, nicht viel. Für dieses Bewusstsein
verknüpft sich mit dem Namen des Thomas zumeist die Vorstellung

einer durch trostlose Dürftigkeit und unwürdige
Gebundenheit gekennzeichneten Ära der Geistesgeschichte. Die
wesentlich in den Tagen des Humanismus und der Aufklärung
erzeugte Atmosphäre souveräner Verachtung scholastischen
Denkens wirkt noch in beträchtlichem Mass auf unser Geschlecht
ein, obwohl ihm bei der aufrichtigen Bewunderung, die es der
mittelalterlichen Schöpfung des gotischen Doms zollt, die
Erwägung nicht so fern liegen sollte, dass etwas von dem
Überwältigenden der kühn zum Himmel aufragenden Kathedralen
am Ende auch der Systematik eines mit den meisterlichen
Baukünstlern in einer und derselben Lebenswelt verankerten Denkers

eigen sein möchte, und obwohl ihm die aufs höchste
gepriesene Dichtung der Danteschen Commedia das Essentielle
scholastisch-thomistischer Anschauung in vollendeter Plastik
vor Augen führt. So wäre immerhin ein allfälliges Befremden
über unsere Frage sehr begreiflich.

Nun besorge man nicht, dass die folgenden Erörterungen
darauf tendierten, eine Thomas-Schätzung zu empfehlen, die ihre
Ausprägung in den überschwänglichen Titeln fände, mit welchen
die römische Kirche ihren Heiligen bedacht hat. Genug, wenn
es ihnen annähernd gelingt, davon einen Eindruck zu
vermitteln, dass das Werk des Aquinaten tatsächlich eine Grösse
und Universalität besitzt, um derentwillen es auch von solchen,
die ihm aus tiefsten und letzten Gründen scharf zu widersprechen



_ 22 —

genötigt sind, in bestimmt umschränktem Sinn als klassische
Lehre ausgezeichnet zu werden verdient.

Es wird den Betrachter der geistesgeschichtlichen
Vorgänge des 13. Jahrhunderts immer wieder staunen machen, mit
welcher Unerschrockenheit und Sicherheit der nach seiner
Wesensart so gar nicht streitbare, sondern vielmehr irenisch-
milde Predigerbruder sein System aufbaut und den auf Pflege
der Wissenschaft gerichteten Kreisen der okzidentalen Christenheit

anbietet. Denn was dem mit ihrer Entstehungszeit nicht
schon einigermassen vertrauten Leser thomistischer Schriften
nicht unmittelbar entgegentritt, muss einem im Blick auf die

von Thomas vorgefundene Lage ordentlich spürbar werden:
dass die jetzt längst sanktionierte Lehre ursprünglich mit dem
Aufreizenden und Provokatorischen einer kühnen Neuerung
behaftet auf dem Plan erscheint. Bereits die mit Anselm von
Canterbury einsetzende Frühscholastik ist aufs stärkste von dem
Bestreben bestimmt, ihre philosophisch-theologische Gedankenbildung

streng an Augustin zu orientieren. Augustin gilt ihr
als die schlechthinige Autorität. Nicht dass man sich damit
zufrieden geben wollte, lediglich augustinische Formeln
nachzusprechen; man ringt nach wirklichem Verständnis der Ideen
des Kirchenvaters, sucht sich in die Zusammenhänge seiner
begrifflichen Entwicklungen einzuleben und tastet emsig nach
neuen Argumenten, die für die Sicherstellung der einem teuer
gewordenen Überzeugungen hinreichend wären. Das ist zunächst
bei Anselm selbst mit Händen zu greifen, doch es zeigt sich
auch bei den andern repräsentativen Männern der Epoche, z. B.
bei dem Viktoriner Hugo, aber auch bei dem wegen seiner
unverkennbaren kritischen Potenz unrichtigerweise oft zum
aufklärerisch-skeptischen Geist gestempelten Abälard. So deutlich
immer die einzelnen Individualitäten sich voneinander abheben,
so verschiedenartig, ja unter Umständen fast gegensätzlich ihre
Positionen sind: Augustiner möchten sie alle sein, und als
Augustiner irgendwelcher Färbung erscheinen sie in der Tat
auch alle und gewähren eben damit das Bild einer selbst
erkleckliche Differenzen relativierenden kräftigen Gemeinsamkeit.
Indem aber die Frühscholastik augustinisches Gedankengut in
weitem Umfang sich aneignet, übernimmt sie auch jene
Elemente platonisch-neuplatonischer Lehre, die sich in den Folianten
des vom Neuplatonismus einst mächtig ergriffen gewesenen



— 23 —

Kirchenvaters bisweilen in reicher Fülle finden, und nährt in
sich die Gewissheit, dass der von Augustin so warm gefeierte
Plato durch providentielle Fügung der Schöpfer einer der christlichen

Offenbarungswahrheit verhältnismässig wenig
widerstreitenden und darum überaus schätzenswerten Philosophie
geworden. So erwacht ein eigentlicher Plato-Enthusiasmus, den
es wenig anficht, dass die überhaupt mögliche Kenntnis des
Meisters — allgemein verbreitet ist ausser den sekundären
Quellen platonisierender antiker Literatur bloss ein Timäus-
fragment ; da und dort bekommt man noch den Meno und den
Phaedo zu Gesicht — eine ganz minimale bleibt. Man empfindet,
dass Augustin und Plato zusammengehörten, und dass, wer vor
der Weisheit des erstem sich beuge, naturgemäss den letztern
zum König der Philosophen erheben müsse. Einen vollen Klang
hat freilich auch der Name des Aristoteles. Die Schulen hallen
wider von seinem Lob. Aber dass er Plato ebenbürtig sein

könnte, ist eine unvollziehbare Vorstellung. In Aristoteles verehrt

man den scharfsinnigen Logiker, der in seinem Organon
— es ist das Einzige, was man an aristotelischem Schrifttum
besitzt — dem mit Feuereifer in Dialektik und Disputierkunst
sich übenden Zeitalter unentbehrliche, zumal die Technik des

syllogistischen Verfahrens und der Beweisführung betreffende
Wegleitungen erteilt. Das währt bis gegen die Wende des 12.

und 13. Jahrhunderts. Da tritt ein Ereignis ein, dessen Tragweite
sich nicht leicht überschätzen lässt. Die für die abendländischchristliche

Kulturwelt bis auf einige armselige, bei Chalcidius
und Boethius konservierte Trümmer einfach verschollen
gewesene peripatetische Philosophie hält ihren Einzug in eben
diese Welt. Der ganze Aristoteles beginnt sich zu erschliessen.
Über die vertraute Gestalt des Logikers hinaus wächst mehr
und mehr ins Riesenhafte diejenige des Verfassers metaphysischer,
naturwissenschaftlicher, psychologischer, ethischer Werke. Was
in Spanien seit Jahren unermüdliche Gelehrte an Übersetzung
aristotelischer Bücher aus dem Arabischen ins Lateinische
geleistet haben, dringt nach Frankreich und wird an der
neugegründeten und rasch zur wichtigsten europäischen Bildungsstätte

sich entwickelnden Pariser Universität begierig
aufgegriffen. Und zusammen mit den aristotelischen Ideen und
Erkenntnissen ergiesst sich von Spanien her, nun gleichfalls in
die den Scholastikern verständliche Sprache übertragen, eine



— 24 —

wahre Flut arabisch-jüdischer Literatur. Kein Wunder, dass

namentlich im Kreis der Pariser Artistenlehrer eine unerhörte
Gärung sich ankündigt. Scheint ja doch ein Verarbeiten und
Bewältigen der erworbenen Stoffmasse völliges Umdenken
bezüglich einer grossen Zahl wissenschaftlicher Probleme und
möglicherweise sogar bezüglich gewisser Punkte des kirchlichen
Glaubens zu bedingen, und zwar letzteres um so mehr, als
faktisch der Aristoteles, den man von den Arabern empfängt und
mit den Augen eines ihn kommentierenden Averroes liest,
beträchtlich mit arabisch-neuplatonischen Philosophemen durchsetzt

ist. Kein Wunder aber auch, dass die kirchlich-autoritären
Instanzen sich gegen die Propagierung des Stagiriten zur Wehr
setzen und wiederholt die Behandlung aristotelischer Schriften
verbieten, wenigstens für solange verbieten, bis diese Literatur
von allem Widerchristlichen gründlich gereinigt wäre. Indessen
vermögen selbst päpstliche Drohungen nicht mehr zu verhindern,
dass man den neu entdeckten Denker studiert und diese und
jene seiner Anschauungen, vorab solche erkenntnistheoretischer
Art, der eigenen Systematik einfügt. Weiter geht man allerdings
nicht. Noch ist trotz allem und allem die Stunde des Aristoteles
nicht gekommen. Weder die Professoren aus dem Säkularklerus
noch die Gelehrten der beiden Bettelorden sind gewillt, den
Zusammenhang mit den Grundtendenzen der Frühscholastik
ernstlich zu stören. Auch jetzt, ja gerade jetzt sollen die Sterne
Augustins und Piatos in unvermindertem Glänze leuchten. So

meinen es bis gegen die Jahrhundertmitte nicht nur die
franziskanischen Magistri; doch sind sie zweifellos im Zeitraum der
beginnenden Hochscholastik die eindrucksvollsten Vertreter
augustinisch-platonischer Tradition. Der Mann, der es um die
Mitte des Jahrhunderts übernimmt, Aristoteles als unvergleichlichen

Führer, als den philosophus xax' s'§o%rjv in der Wissenschaft

zur Geltung zu bringen, ist Albertus Magnus, der fabelhaft

kenntnisreiche und belesene und vor allem die Dinge und
Vorgänge derNaturwelt mit hellem Blick beobachtende Schwabe.
Und jedenfalls bedeutet sein Unternehmen eine höchst respektable

Vorarbeit. Aber auch nicht mehr. Bei all seiner Universalität

ermangelt Albertus doch zu sehr jenes scharfen
Spürsinnes für das genuin Peripatetische, jener Energie systematischer

Fragestellung und präzise Antwort formulierender
Reflexion und endlich jener konstruktiven Kraft, die zu einer



— 25 —

die geistige Situation entscheidend verändernden Leistung
erforderlich wären. Aber derjenige, dem gerade diese Gaben in
eminentem Masse verliehen sind, lässt ja nicht länger auf sich
warten. Er kommt in Alberts Schüler und Ordensbruder Thomas.
Für Thomas steht es, seitdem er im Hörsaal seines grossen
Lehrers gesessen hat, fest, dass Aristoteles in Wahrheit sei „der
Meister derer, welche wissen", und so ist er denn entschlossen,
in der solchem Sachverhalt einzig entsprechenden Weise bei
der Konzeption und Ausgestaltung der eigenen Doktrin sich dem
Einfluss des Stagiriten zu öffnen. Dankbar die im Werk des

Vorgängers gegebenen Ansätze nützend, schreitet er darum bald
über ihn hinaus, wird in der Philosophie ein ganzer Aristoteliker,
wendet mit einer Konsequenz, deren Albertus nicht fähig
gewesen, die Prinzipien des Griechen auf die Theologie an und
führt dergestalt das erst unsicher Begonnene zielbewusst und
mit straffer Hand zur Vollendung. Man begreift, dass seine Lehre
noch ganz anders als diejenige Alberts weithin als eine gewagte,
wenn nicht erschreckende und empörende Neuerung empfunden
wird. Aristoteles soll also dem herrlichen und tiefen Plato den

Rang ablaufen! Aristoteles soll die bisher nie angezweifelte
Autorität des glänzendsten aller Kirchenväter weitgehend
erschüttern Aristotelische Noetik beispielsweise soll eine so
fundamentale augustinische Theorie wie die Illuminationstheorie ins
Unrecht setzen : es soll nicht mehr gelten, dass wir das Intelligible
auf wunderbare Art, nämlich vermöge eines Durchstrahltwerdens
der Seele vom göttlichen Lichte, erkennen, sondern es soll die
Erfassung des geistigen Seins gleich derjenigen der Sinneswelt
durch den rein natürlich-profanen Vorgang der Abstraktion
zustande kommen! Heftiger Widerspruch wird laut, Misstrauen
und Verketzerungsgelüste regen sich. Thomas ist ein „Modernist".
Freilich nicht ein „Modernist" nach der Weise Sigers, „der
einst am Strohmarkt im Doktorenkleid verhasste Wahrheit
Punkt für Punkt erklärte". Siger, den der averroistisch
interpretierte Aristoteles in seinen Bann gezogen, verkündigt
unzweideutige, den dogmatischen Gottes- und Seelenbegriff
zerstörende Häresien. Wider ihn kämpft Thomas mit der Waffe
des echten, von der arabischen Übermalung befreiten
Philosophen. Aber wenn er sich auch für diese Befehdung des
gefährlichen Artistenmagisters den Dank der Theologen verdient,
und wenn er auch von den zeitgenössischen Päpsten mehrfach



— 26 —

des höchsten Vertrauens gewürdigt wird, so bleibt er doch für
viele zunächst noch der Unruhestifter, der von den Pfaden
bewährter Lehre weg an den Abgrund lockt, an dem er selbst
dahinwandelt.

Den revolutionären Charakter des thomistischen Systems
erkennt nur, wer es auf dem Hintergrund seiner Ursprungszeit
sieht. Jene seine Eigentümlichkeit aber, die im 13. Jahrhundert
eben die Bedeutung eines aufregenden Novums gewinnt, muss
natürlich auch dem Betrachter, der sich die von Thomas
vorgefundene Lage keineswegs vergegenwärtigt, in die Augen
springen. Immer wieder wird ihm der Geist peripatetischen
Philosophierens entgegentreten, und es wird ihm zum Bewusstsein
kommen, dass dieser Geist vom Scholastiker nicht als ein ihm
letztlich doch fremder mehr bloss äusserlich rezipiert ist, sondern
dass Thomas auf Grund tiefer Wahlverwandtschaft und
wirklicher Kongenialität sich der aristotelischen Anschauungs- und
Denkweise innerlichst verbindet und die übernommenen Begriffe
und Urteile als ein der eigenen Intellektualität völlig Assimiliertes
widergibt. Man möchte sagen, dass sich schon im Formalen
seines Stils die spezifische Art des Aquinaten, die ihn zum
Schüler und Rivalen Piatos treibt, verrät. Seine Sprache
verzichtet auf allen Schmuck und Schwung. Sie ist nüchtern, abstrakt,
farblos, ausschliesslich auf Klarheit, Präzision und Knappheit
gerichtet. Es is die Sprache des Gelehrten, des Forschers, der,
das Persönliche abstreifend, ganz seinem Objekt sich zuwendet,
von dem einzigen Bestreben geleitet, zu seiner adäquaten
Erfassung und Darstellung zu gelangen. Ein Bedürfnis nach
Belebung der Erörterungen durch Steigerung des Ausdrucks und
pathetisch-dichterische Akzentuierung erreichter Höhepunkte
wird weder empfunden noch befriedigt. In ruhig-monotoner
Bewegung, im immer selben Rhythmus verlaufen die Entwicklungen.

Es gibt keinerlei Aufblitzen geistreicher und faszinierender
Intuitionen, keinerlei Veranschaulichung in eindrucksvollem Bild
oder unvergesslichem Mythos, keinerlei Anruf und paränetischen
Appell. Dass diese Stilart sich hinlänglich aus dem Schulmässigen
mittelalterlicher Gedankenarbeit und Wissenschaft erkläre und
darum auf keinen Fall als etwas für die Besonderheit
thomistischer Haltung Bezeichnendes zu würdigen sei, wird man
nicht so ohne weiteres gelten lassen. Männer der Schule sind
auch Anselm und Bonaventura; aber ein Blick in ihr Schrifttum



— 27 —

überzeugt davon, wie ihre Rede oft genug vom Feuer einer an
Augustin entzündeten Seele durchglüht wird. Thomas jedoch lässt
selbst da, wo er sich zur hymnischen Verherrlichung des
eucharistischen Geheimnisses erhebt — er ist der Verfasser des Fron-
leichnamsoffiziums — noch etwas von dem seiner Quästionen-
behandlung eigentümlichen Ton anklingen. Indessen ist es
selbstverständlich erst der Gehalt seiner Lehre, in dem sich unzweideutig
seine aristotelische Richtung offenbart. Im Anschluss an den Stagiriten,

der als Gipfel menschlicher Weisheit und Gelehrtheit, als

praecursor Christi in naturalibus erscheint, und dessen jeweilige
intentio umfassende exegetische Untersuchungen eruieren, werden
die Hauptfragen der Erkenntnistheorie, der Ontologie, der
rationalen Ethik, der Staatslehre gelöst ; und das Aristoteleszitat
taucht sogar mitten in dogmatischen Traktaten auf, wie ja
denn bei aller Bemühung um sicheres Abstecken der Gebietsgrenzen

thomistische Theologie eben keineswegs als ein gegen
die profane Welt der Philosophie hermetisch verschlossenes
Heiligtum sich darstellt, in das nicht durch hundert Ritzen
und Spalten aristotelische Luft hereindringen musste. Es ist
einmal — wir greifen aus dem Ganzen einige Punkte heraus —
der aus dem peripatetischen Denken stark und freudig
herausgespürte Zug zur Empirie, zum Erdhaft-Realen, den Thomas
soweit angängig seiner eigenen Theorie mitteilen will. Diesen
Zug lässt Plato, der durch das Medium einer jahrhundertealten

Deutungstradition geschaute Plato, vermissen. Platonische
Ideenlehre bezieht die gegenständliche Erkenntnis exklusiv auf
eine von Stoff und Bewegung getrennte Gattung des Seienden
und verneint also, dass das dem Wandel unterworfene und der
Notwendigkeit entbehrende Sinnlich-Wahrnehmbare der Seele
als Denkobjekt zugeordnet werden dürfe. Und eben hierin kann
sie nie und nimmer Recht haben. Denn ganz abgesehen davon —
und doch: was besagt nicht schon dieses Eine! — dass von
ihr her ein so unbezweifelbares und wertvolles Faktum wie
die auf Körper und Bewegung gehende Naturwissenschaft
illusorisch würde, lässt sie es, mindestens im Zusammenhang
noetischer Überlegungen, völlig rätselhaft erscheinen, warum
die Seele mit dem Leib vereinigt ist. Die Auskunft, unsere
Seele bedürfe zum Denken der Sinne, um durch sie zur
Betrachtung der Ideen angeregt zu werden, verschlägt nichts,
soll doch die Seele nur um deswillen auf solche Anregung



— 28 —

angewiesen sein, weil ihre Vereinigung mit dem Leib für sie

Schläfrigkeit und Vergessen bewirke. Vom selben Leib käme
die Hebung des Erkenntnishindernisses, dem dieses Hindernis
entstammte. So bleibt die Frage nach dem Warum der Leib-
Seele-Einigung bestehen. Zu beantworten ist sie nur durch eine

Anschauung, die nach Massgabe des Satzes „nihil est in intellectu,
quod non fuerit in sensu" die Hinwendung des Verstandes zum
sinnlichen Bild zur schlechthinigen Bedingung der Erkenntnis
macht und damit auch jenem der täglichen Beobachtung sich
darbietenden Phänomen Rechnung trägt, dass bei Verletzung
der den Sinnen dienenden körperlichen Organe die Tätigkeit
des Intellekts Störungen erleidet. Der Piatonismus mit seiner
Abgekehrtheit vom Sinnlichen bringt es nicht zur positiven
Würdigung des Leibes. Ihm ist der Leib gleichsam Verhängnis,
Verlegenheit, Scham. Er fasst den Menschen wesentlich als
Seele. Doch die Seele ist nicht der Mensch. Anima forma corporis.
Die Seele ist die Entelechie des Leibes. Nicht als ob diese
Seele, vom Körper getrennt, die Möglichkeit und Wirklichkeit
der Existenz verlöre. Aber der Leib hat die Bedeutung eines

integrierenden Teils im Menschen. Der Mensch ist psycho-
physisches Kompositum. Bereits sehen wir Thomas mit
Grundbegriffen aristotelischer Metaphysik operieren. Was er als
erkenntnistheoretische Erörterungen gibt und was er als
anthropologische Doktrin vorträgt, das ist durchherrscht von den
beiden für seine ganze Systematik charakteristischen Schemata
Materie-Form und Potenz-Akt. Von hier aus begreift sich in
seiner Noetik die wichtige Unterscheidung zwischen intellectus
possibilis und intellectus agens und in seiner Lehre vom Menschen
die angedeutete Bestimmung des Verhältnisses von Seele und
Leib. Doch dem soll nicht weiter nachgegangen werden. Es

mag genügen, zur Beglaubigung der Aristoteles-Nähe thomistischer
Lehre noch an die tiefausgeprägte Eigentümlichkeit des
Aquinaten zu erinnern, die man als seinen Intellektualismus zu
bezeichnen pflegt. Man weiss, wie die nikomachische Ethik,
zwei Gruppen von Tugenden, solche des Wollens und solche
des Erkennens aufweisend, die letztem, die dianoetischen, den

erstem, den moralischen, überordnet und den ßioc ^swgrtxixóc,
das ganz der philosophischen Betrachtung, dem Schauen der
höchsten Gegenstände geweihte Leben als die unvergleichliche
Eudemonie preist, in der wir etwas von der ewigen Seligkeit



— 29 —

der im reinen Denken sich selbst erfassenden Gottheit empfänden.
Thomas fühlt sich nicht veranlasst, gegen seinen griechischen
Meister einen Primat des bonum vor dem verum zu verteidigen.
Auch für ihn gilt die Rangordnung, die das Wahre über das
Gute erhebt und das Verstehen dem Wollen voranstellt. Der
Intellekt ist doch die oberste der Seelenkräfte: er hat seine
Objektwelt im Intelligiblen ; der Wille richtet sich auf die
konkreten Dinge. Der Intellekt bestimmt mit seiner Erkenntnis
den Willen, und erst dadurch, dass der Wille sich dieser
Erkenntnis unterwirft, sich in die Abhängigkeit vom Verstand
begibt, empfängt er überhaupt seine geistige Art. So stehen
bei Thomas wie beim Philosophen die dianoetischen Tugenden
über den moralischen. Aber die aristotelische Schätzung des
Theoretischen wirkt sich noch weiter aus. Sie motiviert die
Vorstellung vom Wesen des Glaubens. So sehr immer bezüglich
des Glaubens dem Willen die Rolle eines Anregers zugeschrieben
und so sehr immer auf das göttliche Wunder einer Eingiessung
der Glaubensfähigkeit hingewiesen wird, so bleibt doch der
Satz unerschüttert, dass das dem verum, d. h. dem Gegenstand
des Intellekts zugewendete credere sich als ein theoretischer
Akt vollziehe, dass es ein intellektuelles Erkennen höherer
Potenz bedeute. Und dementsprechend wird dann der Zustand
jenseitiger Vollendung von jener Tätigkeit der spekulativen
Vernunft her begriffen, welche als die visio beata der göttlichen
Wesenheit ihren innern Zusammenhang mit dem aristotelischen
Ideal der über alles beglückenden Forscherkontemplation nicht
zu verleugnen vermag.

Vergegenwärtigt man sich einmal die Macht des Einflusses,
den der Stagirite auf den mittelalterlichen Scholastiker ausübt,
so kann man sich schwer der Frage entziehen, ob denn diesem
das Prädikat einer selbständigen, urwüchsigen Denkernatur
zugebilligt werden dürfe. Erscheint uns nicht mit Fug derjenige
als überragender, solchen Prädikates würdiger Geist, dem mit
elementarer Gewalt das Wissen um sein Nichtwissen, das
Begreifen seines Nichtbegriffenhabens aufgegangen, dem das
beruhigende Vertrauen auf die Zuverlässigkeit des überkommenen
Besitzes zusammengebrochen, dem, was Antwort gewesen,
zum Problem geworden, und der nun, aus tiefstem
Befremden heraus, neu zu sehen, neu zu ergründen beginnt,
noch nicht betretene Bahnen beschreitet und noch nicht ver-



— 30 —

nommene Dinge verkündet, der den Stoss zu einer ewigen
Bewegung empfängt und weitergibt Nun unterliegt es freilieh
keinem Zweifel, das die thomistische Lehre nicht einer
Erschütterung entspringt, die vergleichbar wäre jener von
Sokrates im platonischen Phaedo geschilderten Krisis oder jenem
von Kant bezeugten Aufgeschrecktwerden aus dogmatistischem
Schlummer, gar nicht zu gedenken jener Wendungen im Leben
einzelner Männer, welche die Geschichte der religiösen
Erkenntnis als eminent fruchtbare Ereignisse verzeichnet.
Gemessen an den Plato, Kant, Augustin, Luther, steht Thomas
nicht als ein von der Wucht aufwühlender und schöpferischer
Frage getroffener und darum ursprünglicher Denker da. Was
seinen Zeitgenossen den Eindruck des Revolutionären macht,
das dokumentiert ja gerade seine Abhängigkeit. Immerhin ist
zu beachten, dass diese Abhängigkeit ihre Grenzen hat. Auch
einem Aristoteles leistet Thomas nicht blind Gefolgschaft. Er
kann ihm ebenso wie dem Piatonismus Widerspruch entgegensetzen.

So wendet er sich z. B. von der aristotelischen Lehre
ab, wenn er sie mit ihrer These von der Ewigkeit der Bewegung

der Welt eine Suffizienz und Geschlossenheit geben sieht,
die zur Entleerung des Gedankens von der kreatorischen Macht
Gottes zu führen droht. Und solcher Widerspruch und solches
Abrücken erweist sich jeweils nicht einfach als ein durch den
Druck kirchlich-dogmatischer Sätze sozusagen mechanisch
hervorgerufenes plötzliches Nichtmehrmitgehen. Dass Thomas ein
Nein vernehmen lässt, beruht vielmehr darauf, dass ihm das
Problem selbst in seiner Dunkelheit und Schwere vor Äugen
getreten ist und in ihm die Reflexion erzeugt hat, die nicht
nach magistralen Sprüchen berühmter Autoritäten schielt,
sondern steif und unerbittlich auf die Sache gerichtet bleibt und
nur um das Eine sich kümmert, dass, was wahr ist, gefunden
werde. Es steckt in seinem Gesamtwerk und zumal in seinen
oft ungebührlich hinter die Summen zurückgestellten Quaestiones
disputatae mehr Ringen eines Problematikers, als man gemeinhin,

durch die scholastische Form und Haltung der Erörterungen
leicht getäuscht, glauben mag. Es gibt auch einen „aporetischen"
Thomas, der über dem „systematischen" nicht vergessen werden
soll.

Indessen liegt — das ist völlig evident — das Besondere
seiner Art und Leistung in einer andern Dimension als in der



— 31 —

Tiefe ursprünglichen Denkens, Ihm ist es gemäss, sich an
Gegebenes zu halten und mit Vorhandenem zu arbeiten. Nur dass
dieses Gegebene nicht durch seine Hand gleitet, ohne unter
Umständen bedeutsame Einwirkungen zu erfahren. Denn diese
Hand besitzt eine erstaunliche Kraft und Fähigkeit des
Gestagens. In dieser Hand wird, was nicht zusammenzugehören,
sondern auseinanderzustreben und sich abzustossen scheint,
ineinandergefügt und zusammengeschmolzen. Thomas ist Syn-
thetiker, der Mann der Verbindung, des Ausgleichs, der
Versöhnung. All sein Analysieren, Zergliedern und Unterscheiden
dient letztlich dem einen Ziel der Harmonisierung, der
Konstruktion. Die sein Wesen symbolisierende Gebärde ist nicht
die Gebärde der Abwehr, des Wegweisens, sondern diejenige
des Umfassens. So hat seine weitgehende Rezeption des Aristo-
telismus nicht den Sinn einer Verwerfung des Augustinismus.
Keine Rede davon, dass für ihn der Stern Augustins im
Verblassen wäre. Niemand darf ihn in der Verehrung des Kirchenvaters

übertreffen. Aber er will die Stimmen des Hellenen und
des Afrikaners zusammenklingen lassen, wie es ihm überhaupt
darum zu tun ist, den neuen geistigen Erwerb mit dem Lebendigen

und Zukunftskräftigen traditioneller Ideen zu vereinigen.
Und nun begegnen sich tatsächlich in seinem System Aristoteles
und Augustin: sie begegnen sich mit ihrer Gottesmetaphysik
— der unbewegte Beweger des All, die prima causa, der actus

purus ist der Gott, in dessen Intellekt die Fülle der Ideen als
der Urbilder und Modelle der Weltdinge beschlossen liegt; sie

begegnen sich mit ihrer Noetik — in der natürlichen Funktion
des tätigen Verstandes, der die species sensibilis also bestrahlt,
dass ihr intelligibler Kern sichtbar wdrd, handelt es sich um
ein Teilnehmen am göttlichen Licht ; sie begegnen sich in ihrer
Anschauung von der Seele — der anima, die als Form des
Leibes angesprochen werden muss, eignet Subsistenz; sie

begegnen sich auf dem Boden der Ethik — zur aristotelischen
Tugendlehre tritt die augustinisch-stoische Doktrin von der lex
aeterna, dem ewigen Weltgesetz, in welchem zugleich die das

menschliche Dasein ordnende Norm enthalten ist. Doch auf
solches Vermitteln zwischen Peripatetismus und spezifisch
augustinischem Gedankengut — wir haben bloss wenige
Momente herausgehoben — beschränkt sich Thomas durchaus
nicht. Er intendiert eine Synthese von Aristoteles und Christen-



— 32 —

tum schlechthin. Es sollen die Philosophie des Heiden und die
Kirchenlehre, das Dogma, die Bibel alten und neuen Testaments
zusammengeschaut werden, und zwar so zusammengeschaut
werden, dass das Christliche nichts von seiner Eigentümlichkeit
einbüsst, dass auch keinen Augenblick die Dignität, die ihm.
als der göttlich geoffenbarten Wahrheit zukommt, vergessen
wird. Ja, es soll mit Hilfe aristotelischer Begriffe und
Prinzipien all das, was in der ganzen Breite des von der Kirche
geleiteten und durchwalteten religiös-kulturellen Lebens an
wertvollen Kräften und Strebungen, Einrichtungen und Formen
sich findet, in einer einheitlichen und geschlossenen Theorie
aufgefangen werden und die Begründung seiner Legitimität
erhalten. So entsteht im letzten Lebensjahrzehnt des Aquinaten
jenes Monumentalwerk der Summa theologica, das als Ganzheit
allerdings wie kein anderes für den Geist seines Urhebers
charakteristisch ist. Rührend bescheiden gibt es sich mit ein paar
Prologsätzen als Studentenbuch, verfasst zum Zweck einer
Einführung der Novizen der Wissenschaft in die sacra doctrina.
Aber dieses ingens opus — so hätte es Thomas, wie Augustin seine
Bücher über den Gottesstaat, füglich nennen dürfen — bietet
nicht weniger als die Systematik der Welt des Mittelalters in
ihrem Glauben, Denken, Wollen, Handeln. Es ist eine Welt.
Da wird im Sinne der Konzeption „von Gott zu Gott durch
Christus" gehandelt über Gott den einen und dreifaltigen, in
welchem die Kreatur ihren Grund und Halt hat, über das
Sittliche als die auf Gott gerichtete Bewegung der in die Sünde
verstrickten, aber durch rationales wie geoffenbartes Gesetz
geleiteten und in freien ethischen Akten ein Leben natürlicher
und übernatürlicher Tugend lebenden Menschen und endlich
über den zu Gott führenden Weg, der in der Erlösungstat des

Gottmenschen, wie sie durch die Gnadenkräfte der sakramentalen

Heilsanstalt vermittelt wird, sich erschliesst. In diese
Zusammenhänge werden die Erörterungen aus den
philosophischen Hauptdisziplinen der Erkenntnislehre, der Seinslehre,
der Kosmologie, der Seelenlehre, der Ethik und Politik
eingeordnet. Spekulation und sorgfältige empirische Beobachtung
— sei's des Triebhaft-Affektiven in der Sphäre der Psyche,
sei's wichtiger Potenzen und Gestaltungen im Bereich der
Geschichte — ergänzen einander. Sachgemäss fügt sich Frage zur
Frage, Problemkomplex zum Problemkomplex. Alles bekommt



— 33 —

seinen bestimmten Ort. These um These wird unter
Berücksichtigung möglicher und wirklicher Einwände erhärtet. Eine
ungeheure Energie konstruktiven Denkens entfaltet sich und
eine nie ermattende Kraft dialektischen Operierens beschafft
die Argumente und die Widerlegung der Objektionen. Die durch
Abälards „Sic et non" aus der kanonistischen Literatur in die
Theologie übertragene Methode, zwischen den gegensätzlichen
Sentenzen der Autoritäten eine Konkordanz herzustellen, feiert
ihren höchsten Triumph. Der Chor der christlichen Väter und
Lehrer klingt harmonisch zusammen, und Christentum und
Aristoteles haben sich gefunden. Das wird man nun freilich auf
keinen Fall gelten lassen können. Augustin und Aristoteles sind
auch nur hinsichtlich ihrer Noetik niemals zur Übereinstimmung
zu bringen. Nur um den Preis einer oft geradezu grotesken
Umdeutung und Vergewaltigung des Kirchenvaters erreicht
Thomas sein Ziel. Aber was entscheidender: biblische. Botschaft
und aristotelische Weltanschauung sind im Grund toto coelo
verschiedene Dinge; hier und dort w*eht ein anderer Geist.
Dass das Thomas nicht zum Bewusstsein kommt, werden wir
historisch verstehen. Doch eben darum werden wir davon
Abstand nehmen, ihm als besondern Ruhmestitel anzurechnen, was
in Wahrheit verhängnisvolle Schranke bedeutet. Indessen
entfällt damit nicht die Möglichkeit, die Grösse und Kühnheit
seines systematischen Werkes zu würdigen. Was auch an
Gewichtigem und Schlagendem vom Standort des Philosophen wie
des Theologen dagegen zu sagen ist, wie es nun dasteht, muss
es einem tiefen Respekt abnötigen. Oder sollten wir in einer Zeit
der Auflösung und des Zerfalls, in einer Zeit, die nur zu sehr
des Vermögens, zu bauen, zu formen und umfassend zu
begründen, ermangelt, nicht einigen Sinn haben für die — wie
immer auch unzulängliche — Leistung eines Geistes, der, seinem

griechischen Meister ähnlich, ein baumeisterlieher Denker ist?
Versuchen wir nun aber der bisherigen mehr allgemeinen

Charakterisierung der thomistischen Lehre durch den Hinweis
auf zwei von Thomas aufgegriffene Kardinalprobleme intensivere
Farbe zu geben! Da ist zunächst das die gesamte Scholastik
mit ausserordentlicher Vehemenz beschäftigende Problem des
Verhältnisses von Offenbarung und Vernunft. Thomas fasst Sinn
und Bedeutung des Offenbarungswunders von seinem
aristotelisch orientierten Erkenntnisbegriff her. So ergibt sich ihm,

Internat, kirehl. Zeitschrift, Heft 1, 1928. 3



— 34 —

dass die in der Offenbarungsmitteilung beschlossenen Inhalte
der ratio unzugänglich seien. Zu diesen Inhalten rechnet er vor
allem die Wahrheiten der Trinität, Inkarnation, Erlösung,
Sakramentsgnade. Sie sind Mysterien, und in Bezug auf jedes
Mysterium gilt: „sola fide tenetur", es wird geglaubt und nur
geglaubt. Als ein Bestandteil des Offenbarungsganzen erscheint
freilich auch der monotheistische Gottesgedanke, d. h. der
Gedanke des einen allmächtigen Schöpfergottes. Doch gehört er
ebensowenig wie der Satz von der Seelenunsterblichkeit zu den
absoluten Geheimnissen. Das Dasein Gottes ist vielmehr für die
ratio einsichtig. Es lässt sich auf dem Weg kausalen
Rückschlusses gewinnen. In der Weltwirklichkeit findet sich das

erfahrungsmässig gesicherte Faktum des Bewegtseins. Nun ist
Bewegtheit nicht denkbar ohne ein Bewegendes. Und zwar
muss das Bewegende ein anderes sein als das Bewegte, so
gewiss ein und dasselbe Ding nicht zugleich und in derselben
Beziehung sowohl in potentia wie in actu sein kann. Das
Bewegende erweist sich indessen seinerseits wieder als ein
Bewegtes, usf. Nur dass ein regressus ad infinitum sich verbietet.
Setzen wir nicht ein primum movens, f-o haben wir auch kein
secundum und kein tertium : statuieren wir nicht einen Anfang
der Bewegung, so bekommen wir nicht ihren Fortgang und
somit auch nicht die Bewegung, die für uns eben vorliegt.
Unausweichlich wird der Begriff eines ersten selbst nicht bewegten
Bewegers: es ist der Gedanke Gottes. Erkenntnis der Existenz
Gottes ist tatsächlich die Kreuzblume im Dom der Metaphysik,
die höchste Höhe, zu der rationales Denken gelangen lässt.
Wenn sie dennoch auch in den Zusammenhang göttlich-autoritativer

Lehre aufgenommen worden, so ist das in Gottes
Barmherzigkeit begründet, die nicht will, dass den Vielen
vorenthalten bleibe, was einige Wenige kraft besonderer Begabung
— übrigens noch mühsam genug — zu > rringen imstande sind.
Gegenüber der eigentlichen Offenbarung aber, gegenüber den
genannten Mysterien versagt alles natürlich-rationale Können
und kommt einzig die fides in Frage. Der Glaube Wir erinnern
uns, dass Thomas ihn als intellektuellen Akt definiert. Der
Glaube bedeutet „cum assensione cogitare'-. Er ist der Denkakt,
in welchem ein für die Vernunft der Evidenz durchaus
entbehrendes Objekt bejaht wird. Vom blassen Meinen unterscheidet
sich dieser Akt durch die Festigkeit ;;d Unerschütterlh hkeit



— 35 —

des Zustimmens; solche Festigkeit eignet der Meinung nicht,
in ihr zittert die Furcht, dass am Ende das Gegenteil des
Bejahten wahr sein könnte. Gegen das Wissen aber grenzt sich
der Glaube durch das Fehlen der Evidenz ab ; Wissen ist immer
gleichsam ein Schauen und hat dementsprechend eine Nötigung
in sich. Im Glauben gibt es keine derartige Nötigung; er
beruht, unbeschadet der göttlichen Einwirkung, auf freier Wahl.
Von daher gewinnt er den Charakter des Meritorischen. Er ist
also ein Anerkennen und Geltenlassen im Nichtverstehen — im
Nichtverstehen der himmlischen Weisheit, die den menschlichen
Intellekt unendlich überragt, und findet in dieser Hinsicht ein
Analogon in der geistigen Haltung des rusticus, der den ihm
unfasslichen sublimen Sätzen des Philosophen, vor dessen Autorität

sich beugend, zustimmt. Das Aufleuchten der Evidenz, das
Verstehen des Geoffenbarten, das Schauen der übernatürlichen
Wahrheit — das wird Ereignis im jenseitigen Leben, in der
Welt der Glorie. So mag man denn wohl die Frage aufwerfen,
ob wirklich der von Augustin her über Anselm in die Scholastik
eingedrungene und gewöhnlich zum schlechthinigen Kennzeichen
der Scholastik gemachte Leitgedanke „credo, ut intelligam" auch
für Thomas zu einem fundamentalen Prinzip geworden sei. Mit
nicht zu überhörender Betonung schränkt er doch die Möglichkeit

einer Umwandlung von Geglaubtem in rational Erkanntes
auf die erwähnten praeambula fidei — die Vorhofgedanken —
ein und mahnt bezüglich der Mysterien : „intellige incomprehen-
sibilia esse", begreife ihre Unbegreiflichkeit! Jedenfalls wird
ersichtlich, dass der Aristoteliker Thomas mit seinen Erörterungen

über Offenbarung, Glauben und Erkenntnis eine andere
Richtung einschlägt als die in der augustinischen Linie
verharrenden Repräsentanten der altern Franziskanerschule. Diese
franziskanischen Theologen, für die schon auf jedem rationalen
Erfassen immateriell-geistiger Objekte ein Abglanz
mystischwunderbaren Geschehens liegt, lassen den Glauben als ödes

inspirata über die primitive Stufe blossen Zustimmens mächtig
sich erheben zu einem unmittelbaren Innewerden der göttlichen
Realität. Der Glaube wird ihnen eine spezifische Erkenntnis
von so vollkräftiger Gewissheit, dass der Vergleich mit dem
Sehen allzuschwach scheint und durch das Bild vom Schmecken
überboten werden muss. Nicht um eine cognitio secundum
visum, sondern um eine cognitio secundum gustum handelt es



— 36 —

sich. Das Gegenüber von Subjekt und Gegenstand verschwindet,
Erkennendes und Erkanntes sind zur Einheit gebracht. Und
das Erkennen ist zugleich ein affektiver Vorgang, ein Empfinden
der Süssigkeit, der Werthaftigkeit des Gottes, der ebenso als
das Urgute wie als das Urwahre der Seele sich darbietet.
Suchen die Franziskaner durch eine aus dem Bereich rationaler
Ordnung hergenommene Analogie die Unmittelbarkeit und
überwältigende Evidenz der Glaubenserkenntnis zu verdeutlichen,
so verweisen sie auf die ohne irgendwelche Vermittlung
einfach und unweigerlich sich aufdrängende Einsicht in die Gültigkeit

der logischen Grundprinzipien, des Satzes vom Widerspruch
und des Identitätsgesetzes. Diese principia sind per se nota, aus
sich selbst einleuchtend, einer Begründung in ausser ihnen
liegenden Gründen weder fähig noch bedürftig. Ähnlicherweise
ist das im Glauben Ergriffene schlechthin aus sich selbst
überzeugend und zwingend. Sofern hier der Begriff der Zustimmung
noch verwendet werden soll, kann nicht mehr eine auf Autorität

oder rationale Überlegungen hin erfolgende Zustimmung
in Betracht kommen, sondern es geht ausschliesslich um
ein assentire primo vero propter se ipsum. Die Franziskaner
stehen vor uns als Vertreter einer Theologie der frommen
Erfahrung, des religiösen Erlebnisses. Es ist wahrhaftig verständlich

genug, dass sie eben um deswillen dem modernen religiösen
Bewusstsein ungleich sympathischer, vertrauter w*erden als
Thomas mit seinem kühlen theologischen Intellektualismus,
seinem hartnäckigen Verneinen einer innern Evidenz der
Offenbarungsbotschaft und seinem schroffen Abstellen auf die Autorität

der hl. Schrift und des kirchlichen Lehramts. Und es

möchte fast allzu gewagt erscheinen, für diesen von der
franziskanischen Bahn entschlossen sich abkehrenden Thomas eine
Lanze brechen zu wollen. Dennoch muss darauf aufmerksam
gemacht werden, dass seine Problembehandlung, so unmöglich
sie, an der Norm biblischen Zeugnisses gemessen, ist, immerhin
ein Anliegen zur Geltung zu bringen sucht, das bei den
franziskanischen Magistri, sofern sie von der Konsequenz ihres
grundlegenden Gedankens sich leiten lassen, notwendig sein
Gewicht und sein Recht verliert. Thomas kann sich nicht dazu
verstehen, dass die Offenbarung die Bedeutung des Unerhörten
und durch nichts Ersetzbaren einbüsse. Für die Franziskaner
wird letztlich — allerdings weichen sie dem ja tunlichst aus —



das religiöse Erlebnis der Gotteinigung die Quelle, aus der ihnen
der ganze Gehalt unmittelbar zuströmt, den man auf der niedern
Stufe der fides acquisita einzig und allein aus der Schrift, wie
die Kirche sie erklärt, empfängt. Im übrigen ist dann freilich
der thomistische Offenbarungsbegriff eine überaus fragwürdige
Grösse. Die Bestimmung, dass die Offenbarung supra rationem
sei, hat keineswegs den Sinn, ihren beispielsweise vom deutschen
Reformator unter Berufung auf die Bibel so eindringlich
akzentuierten Paradoxiecharakter hervorzuheben. Dieser Paradoxie-
charakter besteht für Thomas nicht. Er redet in einer
bestimmten — man möchte sagen : uneschatologischen — Art der
Harmonie von Offenbarung und Vernunft das Wort. Zum Über-
fluss — er bedürfte dessen nicht erst — tritt ihm in Paris als
abstossender Greuel die von den Averroisten ausgestreute
Ketzerei der doppelten Wahrheit vor Augen. Demgegenüber
verficht er die Einheit alles Wahren. Was in der Sphäre
rationalen Denkens an Wahrem lebt, quillt aus derselben Urwahr-
heit, der auch die Offenbarung entstammt. Alles Natürliche ist
schöpfungsmässig auf die Übernatur hingeordnet. So kann dem
Natürlichen das Göttliche nicht als ein Fremdes, als eine
despotische und zerstörende Macht begegnen. Gratia non tollit
naturam, sed perficit: die Gnade hebt die Natur nicht auf, sondern
setzt sie voraus und führt sie zur Vollendung. Sind Philosophie
und Theologie auf Grund dessen unterschieden, dass die erstere
von rationalen Prinzipien ausgeht, die letztere aber mit
Lehnsätzen aus der Wissenschaft Gottes und der Seligen operiert,
so bilden sie doch auch wieder zusammen, wie die Summa zeigt,
eine grosse Synthese. Auch sie verhalten sich nämlich zu
einander wie Potenz und Akt. Die Philosophie dient der sacra
doctrina. Dass sie dabei ihrer Autonomie sich nicht begebe, ist
sicherlich die ehrliche Meinung und Absicht des Aquinaten ;

denn ihm liegt viel daran, dass die Würde der Philosophie
gewahrt bleibe und nicht fromme Pfuscher an ihr sich vergreifen
möchten. Sie dient der Theologie, indem sie den Unterbau der
Gottesmetaphysik aufrichtet, und sie dient weiterhin der Theologie

bei deren Werk der Entkräftung aller gegen die
unbeweisbaren Glaubensaussagen gerichteten Einwände und bei
der Arbeit einer relativen Aufhellung der Mysterien durch
Aufzeigen geschöpflicher Analogien. Angesichts dieser
programmatischen Bestimmungen wird man es doch wieder bis zu einem



— 38 —

gewissen Grad für berechtigt halten, auch bei Thomas die
Losung „credo, ut intelligam" sich auswirken zu sehen.

Und nun noch ein ganz kurzes Wort zur Frage nach dem
Verhältnis von Kirche und Kultur. Selbstverständlich steht diese

Frage im engsten Zusammenhang mit dem Problem der
zwischen Offenbarung und Vernunft obwaltenden Beziehung. So

kann es nicht verwundern, wenn der Grundsatz, der im einen
Fall die Antwort normiert, auch im andern für die Lösung
massgebend wird. Der in Betracht kommende Grundsatz aber
ist jener die thomistische Denkart so treffend kennzeichnende
Gedanke, dass die Gnade das Natürliche nicht austilge, sondern
vollende. Über dem Reich der Natur erhebt sich das Reich der
Übernatur, nicht etwa aus der Natur als ihre letztmögliche
Steigerung hervorwachsend, aber doch ihre gesamte Fülle als
Potenz anerkennend, die sie — die Gnade — ihrerseits als
Akt formiert. Der tiefe Schatten, der für einen Augustin —
gewiss nicht nur infolge des Umstandes, dass seine Stunde mit
der Sterbestunde der Antike zusammenfällt — auf allem Irdisch-
Menschlichen liegt, und die düstere Rätselhaftigkeit, die dem
Kirchenvater immer wieder aus der erbsündig-verderbten
Welt entgegenstarrt, verringern sich für den mittelalterlichen
Denker beträchtlich. Die Wirklichkeit tritt bei aller
Aufrechterhaltung der Sündendogmatik in ein freundlicheres Licht. Sie

wird gottgemässer und begehrenswerter. Sie enthüllt die ihr
immanente grossartige aristotelische Teleologie, die allenthalben
ein fortwährendes Aufsteigen zu stets höhern Formen und
Gestalten hervorruft, und sie gibt mit majestätischer Deutlichkeit
ihren naturrechtlich-rationalen und damit ihren gottesgesetzlichen

Grund und Gehalt zu erkennen. Das führt zu einer
positivern Einschätzung des Staates. Der Staat ist nicht einfach
Ausfluss der Sünde. Zusammenleben in der Form politischer
Sozietät, also in der Form einer nach Gebietenden und Ge
horchenden gegliederten und abgestuften Gesellschaft hätte sich
auch ohne Adams Sturz aus der paradiesischen Unschuld heraus
gebildet, wenn freilich als ein dominium politicum, das von den
fatalen Ingredienzien drückenden Zwangs und harter Knechtschaft

frei geblieben wäre. Der mit der Gabe der
Sprachfähigkeit ausgerüstete Mensch ist von Haus aus auf Staatlichkeit

angelegt. Schon um sich im Kampf um die physische
Existenz zu behaupten, bedarf er des Zusammenschlusses mit



— 39 -
andern. Allein sein Zweck erschöpft sich ja keineswegs in der
Kräftigkeit animalischen Lebens. Er ist Vernunftwesen, und sein
Sicheinfügen in die kleinern und grössern Verbände hat den
Sinn, dass er vernunftgemäss, rechtschaffen lebe. Darum
beschränkt sich die Aufgabe des Staates nicht auf die Förderung
der materiellen Wohlfahrt seiner Untertanen ; vielmehr ist ihm
auch ein erzieherisches Werk aufgetragen. Wie er für den
Schutz des Einzelnen und Aller sorgen und auf Sicherheit nach
aussen und auf Frieden im Innern bedacht sein soll, so hat er
die Bürger zur Gerechtigkeit zu leiten und jedenfalls die
Voraussetzungen dafür zu schaffen, dass in der ständisch geordneten
Gemeinschaft die mannigfachen Berufe — Thomas ist sichtlich
bestrebt, auch dem weltlichen Beruf die Würde und Weihe des

Gottwohlgefälligen zuzusprechen — zur Erzeugung kultureller
Leistungen und Güter zusammenwirken können. Erfüllt die
obrigkeitliche Gewalt, die man sich am besten als
monarchische denkt, ihre Mission, so hat sie Anspruch auf Gehorsam,
Ergebenheit und Vertrauen des Volkes. Sie ist göttlich
sanktionierte Autorität. Verstösst indessen der Herrscher mit seinen
Befehlen gegen die sittliche Norm, wird er zur Fratze des

Tyrannen, so besteht für die Volksgemeinschaft das Recht der
Gehorsamsverweigerung in der Form passiver Resistenz oder
schliesslich in der Form einer Notwehr, die alle demoralisierenden
anarchischen Ausschreitungen streng vermeidet. Nun ist aber
auch der gerechteste König nicht ein souveräner, keiner höhern
Instanz unterworfener und verantwortlicher Machthaber. Die
politische Regierung führt mit ihrer versittlichenden Arbeit die
Menschen niemals zum obersten Ziel, zum entscheidenden Zweck
der Vereinigung mit Gott. Ihr Tun ist bestenfalls Vorbereitung
auf das hin, was allein die über die sakramentalen Gnadenschätze

verfügende, hierarchisch verfasste und im römischen
Bischof als dem Nachfolger Petri und dem Stellvertreter Christi
gipfelnde Kirche vermag. Darum müssen die Könige der Christenheit

dem Papst untergeben sein wie Christo dem Herrn selbst.
Die kirchliche Autorität greift zwar in die rein weltlichen
Angelegenheiten nur ein, wo diese mit den geistlichen Interessen
zusammenhängen. Immerhin behält sie sich vor, von sich aus
zu bestimmen, ob und inwieweit im einzelnen Fall solche
Zusammenhänge vorliegen.



— 40 —

Meine Damen und Herren! Unsere — leider ausserordentlich

fragmentarischen — Ausführungen sind, wie Sie unmittelbar
empfinden, wirklich nicht zu einem Panegyrikus auf Thomas
geworden. Um einen Panegyrikus kann es sich für uns nicht
handeln. So soll auch am Schluss alles unterbleiben, was wie
eine Fanfare anmuten möchte. Das heisst nicht, dass das geistige
Antlitz, in das wir hineinzublicken versucht, uns gleichgültig
lassen dürfte. Thomas schreitet als eine Macht durch die Zeiten.
Und das ist nicht von ungefähr so. Er ist in seiner Weise eine
klassische Gestalt und vertritt eine Welt. Unsere Begegnung
mit ihm wird daher Anlass zur ernsten und andringenden Frage,
was wir denn unserseits ihm gegenüber an Gewichtigem in die
Wagschale zu werfen hätten, und damit Anlass zur Besinnung*
auf Dinge, die, so fern und unwirklich sie unserm Geschlecht
erscheinen mögen, doch die ewigen, die letzten Dinge sind.

Arnold Gilg.


	Ergebnisse und Folgerungen der Lausanner Weltkonferenz

