Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 18 (1928)

Heft: 1

Artikel: Ergebnisse und Folgerungen der Lausanner Weltkonferenz
Autor: Gilg, Arnold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404027

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404027
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ergebnisse und Folgerungen
der Lausanner Weltkonferenz.”

Die Arbeit fiir die Einigung der Kirchen, der heute viele
von den besten Kirchenminnern ihre Lebenskraft widmen,
cerfordert allererst einen ungeheuren Glauben, jenen berge-
versetzenden (Glauben, von dem der Herr selber gesprochen
hat. Diese Arbeit erfordert aber auch ein griindliches und
tiefes Studium der Geschichte der christlichen Kirchen und
ihrer Spaltungen und ein langes, alle Moglichkeiten erwigendes
Nachdenken iiber die Gewinnung einer Einigungsbasis. Wer
fiir die Einheit der Kirche wirkt, darf nicht auf rasche, greif-
bare Erfolge abzielen, sondern muss mit Entwicklungen von
langer Dauer, mit Jahrzehnten und Generationen rechunen. Jede
Hast und Voreiligkeit, jede Kinstlichkeit und Ubersteigerung
bedeutet eine Hemmung und Gefihrdung des Einigungswerkes.
Die Arbeit, die uns heute obliegt, ist nur das Umpfliigen eines
schwierigen, steinigen Bodens und vielleicht noch das Ausstreuen
einer verheissungsvollen Saat, aber die Ernte wird, so Gott
dieser Saat Gedeihen schenkt, erst unsern Kindern und Kindes-
kindern zuteil werden.

Nur wenn wir in einer solchen Perspektive das Werk der
Lausanner Konferenz betrachten, bringen wir den richtigen
Masstab zur Beurteilung mit. Wer in ihr den Auftakt einer nahen
Linigung der Kirchen erhoffte, musste sich natiirlich schwer
enttiuscht sehen. Alle jene freilich, welche die ungeheuren
Schwierigkeiten der Kirchlichen Einigungsfrage erkannt oder
cgar personlich erfahren hatten, konnen liber den Ausgang der
Konferenz nicht klagen. Iis wire gewiss verfehlt, die »reports,
die mit grosser Mithe und Sorgfalt von den einzelnen Sektionen
bearbeitet und von der gesamten Konferenz entgegengenommen
worden sind, als den adédquaten Ausdruck des comsensus und
dissensus der Koferenzteilnehmer aufzufassen. Die vorhandenen

) Vgl. meinen Bericht iiber die , Lausanner Weltkonferenz*, Hoch-
kirche 1927, Nrn. 10 und 11, sowie meinen Aufsatz , Auf dem Wege zur
Einheit der Kirche Christi“, Christliche Welt 1927, Nr. 19.

Internat. kirchl, Zeitschrift, Heft 1, 1928, 1



Gegensiitze sind weit grosser, als sie in den Berichten in Er-
scheinung treten; bestimmte erhebliche Differenzen sind durch
glatte Formulierungen verdeckt. Auch zeigt der leidenschaft-
liche Angriff eines amerikanischen Episkopalisten gegen den
unter Soderbloms Vorsitz bearbeiteten Bericht der Sektion VII
und die von diesem Angriff ausgeloste Erregung, dass zwischen
bestimmten Gruppen der Konferenz eine starke Animositit
bestand, die gelegentlich auch nach der Konferenz in Artikeln
einzelner Teilnehmer sich Luft machte. Wir tun gut daran,
keine allzu tiberschwinglichen Hymnen auf den Einheitsgeist
der Konferenz zu singen, sondern ehrlich zuzugeben, dass auch
der Kinheitswille der Konferenz unvollkommen war.

Doch so unleugbar die Fehler und Mingel der Konferenz
schon allein in der Grundeinstellung vieler Teilnehmer waren,
so war das Kounferenzwerk doch cine unvergleichlich grosse
kirchengeschichtliche Tatsache. Dass Vertreter aller christlichen
Kirechentypen (ausgenommen der romischen Kirche) sich zu einer
grindlichen Aussprache tiber die schwierigsten dogmatischen
und kirchenrechtlichen Fragen zusammenfanden, und dass sie
auf Grund dieser Aussprache einmiitig den Entschluss zur Fort-
setzung der Aussprache fassten, das allein ist angesichis der
gewaltigen Gegensitze und Spannungen etwas ganz Grosscs
und Uberraschendes. Wer im Hinblick auf Lausanne von einem
Fiasko der Faith and Order-Bestebungen zu reden geneigt ist,
der moge sich fragen, wo in aller Welt es denn sonst gelungen
ist, die Vertreter polarentgegengesetzter kirchlicher Auttassungen
zu einer Begegnung und Ausecinandersetzung zu bringen. Gerade
wenn man bedenkt, dass es der romischen Kirche trotz der
Einladung der ausserromischen Christenheit zum vatikanischen
Konzil und trotz der versohnlich gehaltenen Aufforderung
Leos XIiIl. an die Orthodoxen und Anglikaner bis heute nicht
gelungen ist, eine &hnliche Begegnung zu bewirken, und dass
auch eine Einladung zu der Fortsetzung des vatikanischen
Konzils voraussichilich nur von einem Bruchteil der tbrigen
Christenheit angenommen werden wird, gerade dann wird man
die blosse Tatsache der Lausanner Konferenz in rechtem Masse
zu wiirdigen im Stande sein. Schon allein die Zusammenkunft
und Aussprache der Kirchenmiinner und Theologen der ver-
schiedensten Lénder und Konfessionen ist cin Markstein auf
dem Wege zur Einigung, ein erster schwacher, aber doch



e G e

verheissungsvoller Ansatzpunkt fiir eine Uberwindung der un-
seligen kirchlichen Spaltungen.

Die Bedeutung der Konferenz erschopft sich jedoch nicht
in der blossen Begegnung; wir vermégen vielmehr auch eine
Reihe teils positiver, teils negativer LErgebnisse festzustellen,
um deret willen die Konferenz entscheidende Bedeutung fur
alle kommende Einigungsarbeit besitzt.

1. Die Vertreter der katholischen Tradition (Orthodoxe,
Anglokatholiken, Altkatholiken) haben das Evangeliwm als die
Botschaft der Kirche an die Welt anerkannt und ihm den ersten
Platz in der Aufeinanderfolge der Konferenzthemen eingeriumt,
Damit haben sie gezeigt, dass ihre Katholizitit am Evangelium
orientiert sein will. Durch die Betonung der Rechtfertigungsgnade
in der Bestimmung des Inhalts der evangelischen Botschaft haben
sie das Grundmotiv des reformatorischen Christentums bejaht.

Umgekehrt haben die Vertreter der protestantischen Kirchen
ihren Willen zur Katholizitit bekundet, indem sie die katholische
Auffassung von der Kirche als dem corpus Christi mysticum
bekannten und den Anspruch erhoben, Glieder der einen, katho-
lischen Kirche zu sein. Es war tiberraschend, festzustellen, wie
selten die Vertreter der aus der Reformation hervorgegangenen
Kirchen das Wort ,protestantisch® gebrauchten, wihrend sie
den Terminus ,katholisch® so viel im Munde fithrten. Wer weiss,
weleh schlechten Klang das Wort ,katholisch® im landliufigen
Protestantismus besitzt, wie es bis heute noch beim prote-
stantischen Volk und selbst in der protestantischen Theologen-
welt das denkbar schlimmste Wertpritdikat bezeichnet, der kann
sich nur dariber wundern, wie entschieden die Vertreter des
Protestantismus auf dem DBoden von Lausanne von diesem
vulgiren Vorurteil Abstand nahmen und wie sie jenem seit
Jahrhunderten verfehmten Begrift wieder die Ehrenstellung
verschaflten, die er in den Schriften der Reformatoren und in
den reformatorischen Bekenntnisurkunden besitzt.

Diese komplementire Evangelizitiit der katholischen Ver-
treter und Katholizitit der evangelischen Vertreter ist das
hoffnungsvollste Anzeichen dafiir, dass sich eine Synthese
zwischen den bisher so oft antagonistischen Elementen des
Katholischen und Protestantischen allméhlich anbahnt.

2. Das zweite positive Ergebnis der Konferenz ist die
Anerkennung, dass die Einheit der Kirche in Life and Work



R -

noch nicht die vollkommene Einheit darstellt, dass vielmehr
als das hochste Ziel der christlichen Einheit die organische
Finheit der Kirchen in einem gemeinsamen Glaubensbekenntnis,
Amt und Sakrament zu gelten hat. Damit war die Position
des protestantischen Liberalismus, der alle dogmatischen und
institutionellen Bindungen ablehnt, im Prinzip erschiittert. Mit
dieser indirekten Anerkennung dogmatischer und institutioneller
Normen hiingt enge zusammen die Bejahung des altkirchlichen
christologischen Dogmas durch die uberwiltigende Mehrheit
der Konferenz. Der Protestantismus, fiir den das Dogma von
der Versohnung im Mittelpunkt seines Denkens steht, erfasste
die zentrale Bedeutung der Inkarnation. Der christologische
Modernismus fehlte zwar nicht in Lausanne, aber er iiusserte
sich in Uberraschend schiichterner Weise. Vor 20 Jahren, als
die neutestamentliche Kritik und die IL.eben Jesu-Forschung in
voller Bliite stand, wire es ganz unmoglich gewesen, dass gerade
die Vertreter der deutschen protestantischen Theologie .das
niciinische Glaubensbekenntnis sehluckten®, wie sich ein deutscher
Theologieprofessor in Lausanne mit sauerer Miene fusserte. Es
ist freilich zu bedauern, dass die kritische Theologie in Lausanne
nicht stiirker zu Worte kam; die tatsiichlichen historischen
Schwierigkeiten, an welchen die neutestamentliche Forschung
nicht voriibergehen kann, wurden zu wenig gewiirdigt und zu
rasch abgetan. Dennoch lehrt dieser, nur zu leicht errungene,
Sieg des dogmatischen Christusglaubens iiber die Jesustheologie
des Liberalismus, dass letzterer in seiner rationalistischen
Gedankenblisse und seinem Mangel an starkem Glaubenslieben
dem dogmatischen Christentum so gut wie wehrlos gegentiber-
steht und darum beinahe kampflos das Feld ridumen muss.

3. Zu den genannten bedeutsamen positiven Ergebnissen der
Konferenz treten nicht minder die negativen. Die Konferenz
hat glicklicherweise ernste Gefahren vermieden, von denen
sie stark bedroht war. Sie hat einmal sich nicht auf ibereilte
kinstliche Formulierungen festgelegt, sondern hat die in harter
Arbeit formulierten statements als blosses Studienmaterial ,ent-
gegengenommen“ und beschlossen, sie an die einzelnen Kirchen
zur niheren Stellungnahme weiterzuleiten. Damit hat sie deutlich
den unfertigen, inadiquaten Charakter dieser ,reports® zuge-
geben. Es war das Verdienst der ILutheraner, zuerst gegen
jene Formulierungswut, welehe die Arbeiten der Sektionen und



Subsektionen grossenteils in so verhéingnisvoller Weise beherrscht
hatte, Front gemacht und vor jeder definitiven Stellungnahme
gewarnt zu haben. '

4. Noch wichtiger aber als die Vermeidung dieser Gefahr
ist das Fehlschlagen jenes Minimalismus, der von Anfang an
die anglikanischen Unionsbemiihungen bestimmte und der im
Lambeth-Appell seinen weithin sichtbaren Ausdruck gefunden
hat. Das bedeutsamste Ereignis auf der ganzen Weltkonferenz
war die gemeinsame Erkldrung der Orthodoxen, in welchem
dem anglikanischen Minimalprogramm das orthodoxe Maximal-
programm entgegengesetzt wurde. Durch jene Erklirung wurde
ganz klar, dass der Anglikanismus (soweit er nicht als extremer
Anglokatholizismus ein mit dem orthodoxen wesentlich identisches
Unionsprogramm verficht) nicht imstande war, die entscheidende
Unionsbasis zu bilden, auf welcher sich die katholischen Kirchen
durch Subtraktion von ihrem Besitz und die protestantischen
durch Addition finden konnen. Gewiss ist die anglikanische
Kirche eine ,Briickenkirche“ im eminenten Sinne des Wortes,
wie sie Bischof Gore im Anschluss an Adolf Keller gekennzeichnet
hat; aber sie ist dies keineswegs in ihrem urspriinglichen
institutionellen Bestande — in diesem ist sie genau so prote-
stantisch, ja, in manchem protestantischer als die lutherischen
Kirchen —, sondern einzig und allein auf Grund der grossartigen
katholischen Erweckung, welche ihr ein neues Gesicht gegeben
hat'). Insofern die anglikanische Kirche diese katholische Er-
weckung, die in der Laud’schen Restaurationstheologie antizipiert
und inder Oxfordbewegung bleibendes Ferment des Anglikanismus
geworden ist, konsequent zu Ende fiihrt, schligt sie in der Tat
die Briicke zur katholischen Kirche, von der die anglikanische
Kirche sich urspriinglich nicht weniger losgelost hatte als die
anderen protestantischen Kirchen. Soweit jedoch der Anglikanis-
mus seine protestantische Tradition halb oder ganz festhilt,
findet er nicht den Zugang zum traditionellen Katholizismus;
denn Katholizitit bedeutet Universalitit und Ganzheit und
schliesst die ,protestantische“ Haltung als wesensfremd aus.
Andererseits vermag der Anglikanismus auch keine Driicke
zum eigentlichen reformatorischen Christentum zu schlagen;

') Vgl. meinen Aufsatz: Das Catholic Movement in der anglikanischen
Kirche, Die Hochkirche 1927, Ny. 3—6; englisch erschienen unter dem Titel:
A Latheran Review of Anglo-Catholicism in: Charch Quaterly Review, October 1927,



8 —

denn der anglikanische ,Protestantismus“ entbehrt gerade das
Tiefste, Lebendigste und Stéirkste des Protestantismus, ndmlich
die Kraft der prophetischen Personlichkeit, wie sie das Lu-
thertum in Luther und der Calvinismus in Calvin besitzt. Der
anglikanische Protestantismus ist nicht irrational, dynamisch-
prophetisch, sondern rational, statisch-institutionell. In dieser
Eigenttimlichkeit ist der offizielle Anglikanismus in der Tat
eine wia media zwischen Katholizismus und Protestantismus,
aber eine wia media, auf welcher sich der genuine, d. h. pro-
phetische Protestantismus und der genuine, d. h. universelle,
immer aufs Ganze gehende Katholizismus nicht finden konnen.
Von der katholischen Universalitit aus gesehen, ist der in-
stitutionelle Besitz des Anglikanismus fragmentarisch; er enthélt
nur ein Minimum an katholischen Wahrheiten und Werten:
das nicénische Dogma (nicht die Gesamtheit der dogmatischen
Entscheidungen der katholischen Kirche), das dreifache kirchliche
Amt mit der episkopalen Sukzession (aber ohne den sakramentalen
ordo), die zwel Hauptsakramente (aber nicht sémtliche sieben
und iiberdies die Eucharistie ohne den verpfiichtenden Glauben
an die Realprisenz Christi und den Opfercharakter). Ein wirk-
liches katholisches Bewusstsein kann niemals ein solches Minimum
als Unionsbasis anerkennen, denn eine solche Anerkennung
wiirde die Zerstorung der Katholizitdt bedeuten, deren Wesen
in dem unverbriichlichen Festhalten am Ganzen besteht. Um-
cekehrt kann der dynamische und im Grunde allem Institutionellen
gegeniiber gleichgiiltige Protestantismus, solange er in seiuer im
wesentlichen protestantischen Antithese und ruhelosen Dynamik
beharrt, nicht einmal ein solches Minimum an Dogma, Amt
und Kult als bindend ansehen. Daraus erklirt sich auch die
instinktive (oft bis zur Gereiztheit gehende) Abneigung aller
genuinen Protestanten gegen den Anglikanismus, der ihnen gerade
in seiner Versteifung auf einen minimalen Institutionalismus
unertriaglicher erscheint als der maximale und universale In-
stitutionalismus der orthodoxen und roémischen Kirche., Das
bedeutendste Ergebnis von Lausanne ist nun gerade darin zu
suchen, dass jener Minimalismus, der die anglikanische Unions-
bewegung urspriinglich inspiriert hat, Fiasko gemacht hat.
Auf der einen Seite hat das Luthertum durch den Mund eines
I'rzbischofs, der sich einer ebenso zuverlissigen oder noch
zuverldssigeren apostolischen Sukzession rithmen kann als der



71—

Anglikanismus, diesem erklédrt: Der Institutionalismus ist das
Hindernis in der Einigungsfrage; die von den Anglikanern so
hoch geschitzte apostolische Sukzession ist wohl etwas Wert-
volles, aber Unwesentliches. Auf der andern Seite hat die
orthodoxe Kirche den Anglikanern erkliart: Nur die restlose
Bejahung der Tradition der ungeteilten Kirche der ersten acht
Jahrhunderte kann die Grundlage einer Einigung sein. Und
ciner der hervorragendsten orthodoxen Theologen, Erzpriester
Bulgakoff, hielt mit seinen Zweifeln an der ,Gultigkeit der
anglikanischen Weihen nicht zuriick, wenn er erklarte: Nur
die orthodoxe Kirche besitze einen charismatischen Episkopat
und nur dieser koénne, wie es im orthodoxen Ordinationsgebet
heisst: ,die Schwichen heilen und die verbrauchten Krifte
erneuern®. Wer den Verlauf der Konferenz genau studiert,
wird, was vielen, und auch gerade anglikanischen Konferenz-
teilnehmern entging, erkennen, dass trotz des starken dusseren
anglikanischen Einflusses auf die Konferenz die anglikanische
via media zwischen Katholizismus und Protfestantismus in eine
merkwiirdige Isolierung geriet.

5. Das Fehlschlagen des anglikanischen Minimalismus liess
— und darin liegt ein weiteres zugleich positives wie negatives
Ergebnis der Konferenz — die polare Gegensitzlichkeit eines
dynamisch-prophetischen und eines statisch-institutionellen Typus
des Christentums hervortreten. Es fehlte nicht an Annédherungen
zwischen beiden. Die wabrhaft prophetischen Persénlichkeiten
cines Monod und Soderblom hatten ein tiefes Verstandnis fir
die Bedeutung des ,Inkarnationalismus®, der Fleischwerdung
des Geistes, und vermochten von hier aus den Wert des Dogmas,
Pischofsamtes und Sakramentes zu begreifen; denncch blieb
ihnen alles Institutionelle sekundéir im Vergleich zur gottlichen
Herrlichkeit des Evangeliums. Umgekehrt wussten Orthodoxe
wie Glubokowski und Arseniew, Bulgakoff und Metropolit Stefan
von Sofia sowie Anglokatholiken wie die Bischofe Gore und Palmer
von dem Geheimnis des gottlichen Pneuma zu kiinden, das weht,
wo es will, auch ausserhalb der kirchlichen Institutionen; und
dennoch blieben fiir sie die grossen Institutionen der Kirche
notwendige und allgemeingiiltige, gottgestiftete Einrichtungen.

Dieser Gegensatz eines — obgleich bisweilen in kirchliche
Formen gekleideten — personalistischen Prophetismus und eines
— obgleich oft spiritualistisch gemilderten und verklirten —



8 —

universalen Institutionalismus trat in den Auseinandersetzungen
der Konferenz immer wieder hervor, aber er wurde nicht in
seinen letzten Wurzeln erfasst und eben deshalb immer wieder
verhiillt und abgeschwiicht. Die Methode der Lausanner Kon-
ferenz konnte solche letzten Polaritdten nicht fassen, welil sie
Flichenmethode und nicht Tiefenmethode war. Man besprach
sich drei Wochen lang tiber Gemeinsamkeit und Verschieden-
heit der christlichen Kirchen, aber man versiumte es, die
doppelte grosse Kirchenspaltung: die oOstlich-westliche einer-
seits und die katholisch-protestantische andererseits in ihren
innersten Motiven zu studieren. Das Fehlen der rdémischen
Kirche machte sich hier in verhingnisvoller Weise geltend. Die
Spaltung und Wiedervereinigung der Kirchen ist eine Frage,
welche die Gesamtheit der Kirchen betrifft und sich nur in einer
Gesamtperspektive losen ldsst., So lange die Faith and Order-
Bewegung nicht die Einigungsfrage von einer universalgeschicht-
lichen Warte aus behandelt, wird sie nie zu wirklich durch-
greifenden Ergebnissen kommen.

Die erste Hauptfrage der Wiedervereinigung berithrt die
tiefste Wurzel des ostlich-westlichen Kirchenzwiespaltes: den
(Gegensatz eines statisch-retrospektiven und eines dynamisch-
progressiven Katholizismus. Die Hypertrophie des statischen
Elements in der ostlichen und des dynamischen in der west-
lichen Kirche ist der eigentliche Grund des west-Gstlichen
Schismas und diese Hypertrophie musste notwendig nach der
Trennung sich weiter steigern. Der ostliche Katholizismus ist
nach seiner altkirchlichen Glanzepoche in seiner Entwicklung
stehengeblieben und hat nur innerhalb seines reichen altchrist-
lichen Besitzes ein pneumatisches Christentum gepflegt. Der
abendlindische Katholizismus hingegen hat sich in Lehre, Ver-
fassung und Kultus weiterentwickelt, aber er ist in dieser Ent-
wicklung, so legitim sie auch in ihrem Prinzip sein mag, zu
gefithrlichen Neuerungen gekommen. Die Vereinseitigung des
scholastischen und juristischen Elements und gar erst ihre dog-
matische Sanktionierung im Zmmaculata-Dogma und im Vati-
kanum hat ihn in eine Sackgasse gefiihrt, aus der seine besten
Geister heute einen Ausweg suchen. Nur in der wechselseitigen
Befruchtung beider grossen Kirchen, in der gegenseitigen Kor-
rektur derbeiderseits vorhandenen Fehler und Einseitigkeiten kann
die Aufhebung der westlich-6stlichen Spaltung erreicht werden.



S -

Da die Ostkirche nicht auf organisch-natiirlichem Wege die
notwendige Korrektur der abendlidndischen Kirchenentwickiung
vollziehen konnte, musste diese Korrektur in der Form einer
gewaltsamen, prophetischen Reaktion erfolgen, durch einen
»Protestantismus®. Das Prinzip der Reformation war die strenge
Konzentration auf das ,eine Notwendige“, das biblische Evan-
gelium. Diese Konzentration konnte aber — mangels ciner
universalkirchlichen Perspektive — nur in der Form einer mehr
oder weniger individuellen und darum willkiirlichen Selektion
und Reduktion erfolgen. Bestimmte, in der rémischen Kirche
stark vernachlissigte Elemente wurden nun in kraftvoller Anti-
these iiberspitzt und isoliert, und zwar nicht nur in einer Anti-
these, sondern in vielen. Das instinktive Bewusstsein von der
Einseitigkeit und dem Ungeniigen dieser einzelnen Antithesen
fiihrte zur Aufstellung von immer neuen Antithesen. Die ganze
Greschichte des Protestantismus ist nur ein Versuch, die ver-
lorene Katholizitit und Universalitit des Christentums in einer
Fille sich stindig in Extremen bewegender individualistischer
Antithesen wieder zu gewinnen. In dieser ganzen Geschichte
setzt sich — trotz aller stark rationalistischen Beimischungen
— die gewaltige prophetische Dynamik fort, die den grossen
reformatorischen Personlichkeiten (Luther, Calvin, Zwingli,
Sebastian Franck) eigen ist. Aber es fehlt stets — selbst heute
noch bei den feinsten und wunderbarsten protestantisch-okume-
nischen Geistern — das statische Korrektiv des universalen
Kirchentums. Das ist ja gerade die Eigentiimlichkeit der pro-
testantischen Okumenizitit im Unterschied von der traditionell-
katholischen, dass sie von der ruhelosen Dynamik des refor-
matorischen Protestantismus fortgerissen wird und dass sie
darum das institutionelle Element der Kirche nur als wechselnde
Erscheinung, Verkoérperung und Bezeugung eines gotterfiillten
Lebens anzusehen vermag, nicht aber als gottgesetzte objektive
Norm, die iiber dem reichsten, heiligsten und unmittelbarsten
prophetischen Leben steht. Die Uberspannung dieser Dynamik
hat ihre letzten Wurzeln im Gottesbegriff, insofern dem Pro-
testantismus von Anfang an- die katholische Balance zwischen
dem Deus semper agens und dem Deus semper quietus fehlte;
der protestantische Gottesbegriff ist (um mit Luther zu reden)
der des Deus semper actuosus, ihm fehlt (um den Terminus des
Bernhard von Clairvaux zu gebrauchen) der Deus tranquillus



— 10 —

tranquillans omnia, der Gott, der in sich selber, d. h. in seinem
unendlichen innertrinitarischen Leben vollkommenes Geniige
hat und der Welt schlechthin nicht bedarf.

Der Protestantismus ist somit von allem Anfang an ein-
seitig und fragmentarisch, willkiirlich und fehlerhaft und ist es
in fast allen seinen Erscheinungen bis zum heutigen Tage ge-
blicben. Wo er seine prophetische Dynamik ganz entfaltet, da
wird diese Einseitigkeit und Willkiir durch die tibergewaltige
Kraft gottlichen Lebens ausgeglichen; aber sobald das prophe-
tische Feuer erlischt und die reformatorische Unmittelbarkeit
erlahmt, wird sogleich offenbar, dass die reformatorische Re-
duktion eine Verarmung des christlichen Wahrheitsbesitzes und
Lebens bedeutet. Dieser an der Wurzel des Protestantismus
liegende Fehler muss klar und scharf blossgelegt werden. So
lange er nicht gesehen und anerkannt wird, sind alle Einigungs-
bemiihungen im Sinne von IFaith and Order zum Scheitern ver-
urteilt. Es ist gewiss immer schwer, zu erkennen und zuzugeber,
dass die eigene kirchliche Position am Fundament einen Fehler
aufweist; aber wenn es um etwas so Grosses geht wie die Einigung
der christlichen Kirche, muss auch dieses Opfer gebracht werden
Es kommt nicht darauf an, dass wir mit unserm Standpunkt
irgendwie recht behalten, sondern dass wir alle von der Wahrheit
Christi Gberwunden werden, wie sie die allumfassende Kirche
bewahrt. Wir alle und mit uns alle Sonderkirchen sind dem
Irrtum unterworfen; aber ecclesia universalis errare non potest.

Auf der anderen Seite haben die Vertreter der katholischen
Tradition keinen Grund zu triumphieren. Denn die Schuld an
dem Iintstehen des Protestantismus liegt ausschliesslich, die
Schuld an seinem Fortbestehen zum grosseren Teil an den amt-
lichen Vertretern und Gliedern der katholischen Kirche. Iben
deshalb, weil der konkrete Katholizismus nicht wirklich uni-
versal, sondern vielfach enge und beschrinkt ist, weil bestimmte
christliche Werte in ihm nicht zur vollen Geltung kommen, weitl
die Balance der Kriifte in ihm so oft und an so vielen Stellenr
gestort ist, darum miissen sich die in ihm vergessenen und unter-
driickten Wahrheitselemente ausserhalb seines Umkreises in
einseitiger und oft ungesunder, ja, gefdhrlicher Form ihr Recht
suchen; darum muss es Protestantismus geben. Der Protesta:-
tismus kann nicht eher sterben, ehe der Katholizismus der von
jenem verfochtenen christlichen Teilwahrheit in seinem eigenen



Schosse vollen Raum gewédhrt. Die katholische Kirche muss
durch die kraftvolie Bejahung des prophetischen und pneu-
matischen Klements, durch die stete reformatorische Selbst-
korrektur, durch die stete Liuterung von allem nur Mensch-
lichen und allem D&monischen an sich selber die Mission er-
fiillen, welche der Protestantismus, losgelost von dem katho-
lischen Lebensreichtum, draussen zu erfiillen versucht. So lange
in den Kirehen, die sich des Vollbesitzes des katholischen Erbes
erfreuen, nicht das DBewusstsein ihrer schweren, unsagbar
schweren Schuld an den Irrtumern des Protestantismus auf-
gegangen ist, so lange in ihnen nicht die restlose Bereitschaft
besteht, unablissig das Werk der prophetischen Konzentration
und Erneverung an sich selber durchzufiihren, so lange besteht
keine Hoffnung auf eine volle Uberbriickung der Kluft, welche
Katholizismus und Protestantismus bis heute trennt.

Diese letzten und tiefsten Fragen der Glaubensspaltung und
Wiedervereinigung sind in Lausanne nur selten bertihrt worden.
Man hatte ein ziemlich dusserliches Schema den Verhandlungen
zu Grunde gelegt und man konute nicht einmal diese Verhand-
lungen richtig zu Ende fiihren, weil man in knapper Zeit be-
stimmte statements betreffend Ubereinstimmung und Verschieden-
heit der Kirchen zu formulieren hatte. Das von dem deputy-
chairman so oft verkiindete Axiom: ,as briefly as possible” stand
wie eine drohende Peitsche immer vor den Augen der Konferenz-
teilnehmer. Darum ist die erste und wichtigste Lehre, die sich
fiir die Fortsetzung der Konferenzarbeit ergibt, dass eine radi-
kale Anderung in der Methode eintreten muss. Is sollte auf
lange Zeit hinaus keine Konferenz in diesem Umfange einberufen
werden., Yor allem aber giit es (so schwer das auch unsern
heutigen Kirchenleuten fallen mag), sich auf das langsame Tempo
cinzustellen, das frithere Konzilien wie das tridentinische ein-
gehalten haben. Es kommt zunéchst darauf an, ganz griindlich
und unverdrossen das Problem der gespaltenen und wiederzu-
vereinigenden Kirche an der Wurzel zu studieren. Is gilt, volle
perspektivische Klarheit und erschopfende Einzelkenntnis iiber
ostlichen und westlichen Katholizismus, tiber Anglikanismnus und
Protestantismus sich anzueignen. Das kann aber nie auf eciner
grossen Konferenz geschehen; dazubedarf es eines ckumenischen
Forschungsinstituts und einer okumenischen Akademie. Die
Grindung eines solchen Instituts (wo moglich mit kleineren



WIS R

Zweiginstituten in verschiedenen Lé#ndern) ist die Lebensfrage
fur die Fortsetzung der ganzen Konferenz!). Gerade an diesem
Punkte kann die Faith-and Order-Bewegung von der romischen
Kirche lernen, welche ihre heutige Unionsarbeit nicht mit
grossen Konferenzen begann, sondern mit der Griindung be-
scheidener Unionskléster und welche durch diese Methode in
kiirzester Zeit uberraschende Erfolge erzielt hat. Wenn man
bedenkt, welch grossen Anklang die in ihren Anfingen so kleine
Arbeit der benediktinischen Patres wnionis in Amay sur Meuse
innerhalb und ausserhalb der romischen Kirche gefunden hat, so
mochte man wiinschen, dass auch die Faith and Order-Bewegung
ihre Mittel statt zur Einberufung der Lausanner Konferenz zur
Grindung skumenischer Institute verwandt hétte. In Verbindung
mit solchen Instituten koénnten dann ldngere Konferenzen von
nur wenigen, sorgfiltig auszulesenden Theologen nach dem
Muster der deutsch-englischen Theologenkonferenz in Canter-
bury von besonderem Gewinn sein. Die Hauptsache aber ist,
dass an die Stelle der grossen Veranstaltungen die stille und
zihe, nach aussen hin wohl unscheinbare, aber innerlich weit
fruchtbarere Kleinarbeit tritt. Je mehr das Streben nach greif-
baren augenblicklichen ,Ergebnissen“ in der Form sduberlicher
stutements abgelost wird von einer rein sachlichen, scheinbar
zweckfreien, aber eben deshalb um so zielbewussteren theo-
logischen Forscherarbeit, desto mehr werden wir das Einigungs-
werk der Christenheit beschleunigen.

Von grosster Wichtigkeit aber ist es, dass in der Fortsetzung
der Kontferenzarbeit der ganze Problemkomplex der rimischen
Kirche stiindig einbezogen wird. Nachdem die romische Kirche
sich bis heute zu jeder Form der Mitarbeit an Stockholm und
Lausanne weigert, wire es ja schon, wenn man ihr nun zeigen
konnte, dass man das Einigungswerk ohne sie zum Ziel bringt.
Aber eine solche Einstellung wiire eine geschichtliche Utopie.
Die Fragen der Ostkirche, des Anglikanismus und Protestan-

) Die altkatholische Fakultit in Bern wiirde den besten Aunsatz-
punkt fiir ein solches Okumenisches Institut bieten, innerlich, insofern die
altkatholische Kirche die einzige abendlindische Kirche ist, deren Hicr-
archie von Rom wie von der ganzen Orthodoxie als giiltig anerkannt wird,
und die dennoch dem Wertvollen im Protestantismus aufgeschlossen ist,
dusserlich, insofern wegen der Niihe von Genf eine fruchtbare Zusammen-
arbeit mit dem sozialethischen Institut der Stockholmer Konferenz moglich
wiire.



— 18 —

tismus sind so enge mit der romischen Kirche verwoben, dass
es unmoglich ist, die Einigungsfrage unter Ausschluss des
romisch-katholischen Problems zu stellen, geschweige denn zu
l6sen. Und wenn eben nicht durch das Medium der benedik-
tinischen Patres unionis sich eine Beteiligung der romischen
Kirche an der Fortsetzung von Lausanne ermdéglichen liesse, so
miissten eben ausserréomische Theologen, welche der romischen
Kirche am niichsten stehen, vikariierend die Bearbeitung dieses
Fragekomplexes in Angriff nehmen. In Stockholm wie in Lau-
sanne wurde es auf Schritt und Tritt deutlich, dass infolge des
Nichtvertretenseins der grossten abendléindischen Kirche die
Gesamtperspektive stark verkiirzt war und so sich empfindliche
Sehfehler ergaben. Man muss deshalb den Mut aufbringen, der
romisch-katholischen Tradition — auch gegen den Willen der
romischen Hierarchie, — einen Platz im Konferenzwerk zu
sichern, damit stets der Blick auf das Ganze der skumenischen
Christenheit gewahrt bleibe.

Eine weitere wichtige Lehre von Lausanne ist die Ir-
kenntnis, dass die Voraussetzung zur Anbahnung der Glaubens-
cinigung die Herstellung einer wirklichen ZLebensgemeinschaft
zwischen den Gliedern der getrennten Kirchen ist. Die Christen
der verschiedenen Konfessionen miissen miteinander person-
lichen Kontakt bekommen; sie miissen zusammen leben und
zwar gerade in dem Innersten und Zartesten des Religiosen,
im Gebet; sie miissen zusammen arbeiten in den sozialen, inter-
nationalen und piadagogischen Fragen. Gerade die Orthodoxen,
die in Lausanne eine so unerbittliche Haltung in dogmatischen
Fragen einnahmen, haben dort von neuem ihre freudige Bereit-
schaft zur Mitarbeit an dem Stockholmer Life an Work-Ideal
ausgesprochen und sich fiir den Gedanken einer Liga der Kirchen
eingesetzt. Dieses Zusammenarbeiten und Zusammenleben darf
sich aber nicht auf Kongresse beschriinken, sondern muss allent-
halben im Kleinen und Alltiglichen geiibt werden. Uberall, wo
verschiedene christliche Gemeinden an einem und demselben
Orte sich finden, bietet sich dazu stindige Gelegenheit. Und
wenn nicht hier Life and Work zur Tat wird, dann helfen alle
wunderschénen Programme und Botschaften von Weltkonfe-
renzen nichts. Es ist viel leichter, in Stockholm oder Lausanne
okumenisch zu sein, als im schlichten und gewdhnlichen Ge-
meindeleben. Eben deshalb kommt eine besondere Bedeutung



fir die kumenische Bewegung jenen unscheinbaren, der Offent-
lichkeit so gut wie unbekannten christlichen Gemeinschaften
zu, welche das Stockholmer und Lausanner Ideal langst in der
taglichen Praxis verwirklichen, wie z. B. der Schweizer Diakonie-
verein. Stockholm und Lausanne glichen in manchem einem
Offizierskorps ohne dahinterstehende Armeen. Die Einigung der
Kirchen kann jedoch im heutigen Zeitalter nicht mehr von oben
herab durch einzelne Fiihrerpersonlichkeiten vollzogen werden,
sondern setzt die Annéiherung des Kirchenvolkes der getrennten
christlichen Konfessionen voraus.

Die Lebensgemeinschaft der Kirchen drangt von selber zur
Abendmahlsgemeinschaft. Den ausgesprochen protestantischen
Kirchen macht hcute dic praktische Interkommunion fast keine
Schwierigkeiten, einmal, weil sie kein Sakramentsdogma mehr
besitzen, dann aber, weil sie vielfach durch die Lehre vom
allgemeinen Priestertum zu einer weitgehenden Indifferenz gegen-
iiber dem kirchlichen Amt und der apostolischen Sukzession
gekommen sind. Die katholischen Kirchen hingegen vertreten
den Grundsatz: Keine Interkommunion ohne die Einigung in
der Totalitit des Glaubens. Dieser Grundsatz ist ohne Zweifel
insofern richtig, als eine endgiiltige Regelung der Interkom-
munion ohne organische Union nicht denkbar ist. Dabei ist die
katholische Sakramentslehre von noch grésserer Wichtigkeit als
die Frage nach der apostolischen Sukzession. Der katholische
(#laube an die Realpriisenz Christi in den geheiligten Elementen
und an den Opfercharakter der Eucharistie ertrigt nun einmal
nicht eine Fusion mit jener rein symbolischen Auffassung, wie
sie Vernon Bartlet als Sprecher des modernen Protestantismus
so geistvell in Lausanne vertreten hat. Dennoch ist eine starr
gesetzliche Anwendung des katholischen Prinzips in der Frage
der Interkommunion eines der schwersten Hindernisse der Eini-
gung. Durch nichts wird den Protestanten das Verstindnis fiir
die katholische Sakramentsidee so erschwert als durch den
Gesetzeszaun, mit dem die katholischen Kirchen zumeist das
Sakrament des Altares umgeben. So sehr es auch den kathe-
lischen Grundsitzen widersprechen mag, generell eine bedin-
gungslose Interkommunion zu proklamieren, so miisste doch zur
Forderung der christlichen Einheit im Einzelfall eine weit-
gehende Liberalitit gestattet werden. Die altkatholische Kirche
ibt hier eine vorbildliche Weitherzigkeit, indem sie Glieder



— 15 —

nichtepiskopaler Kirchen als Giste zur Kommunion zulisst, und
auch die anglikanische Kirche ist trotz ihrer strengen Regeln
in der Zulassung nichtepiskopaler Kommunikanten zumeist sehr
weit. Ja, sie gestattet sogar nicht selten, dass Konvertiten aus
den Freikirchen bei bestimmten Anliissen die Kommunion auch
in ihrer fritheren Mutterkirche empfangen. Wenn diese Toleranz
in individuellen Féllen stillschweigend zur Regel wiirde, so wire
damit viel zur Anbahnung der wirklichen Einigung und Inter-
kommunion getan. Die katholische Sakramentsauffassung leidet
keinen Schaden, wenn einzelne Glieder getrennter Kirchen zum
Tisch des Herrn zugelassen werden, und auch nicht dadurch,
dass die gelegentliche Kommunion eigener Kirchenangehoriger
in anderen Kirchen geduldet wird. Ich habe in Lausanne in
der Sakramentssektion mit allem Nachdruck den Gedanken
vertreten, dass die katholische Sakramentsauffassung die all-
settige und universale ist, withrend die protestantischen einseitig
und fragmentarisch bleiben; gleichwohl bin ich — wohl als
einziger Vertreter einer ausgesprochen katholischen Position ——
zum reformierten Abendmahl in der Kathedrale zusammen mit
genuinen Protestanten gegangen, trotzdem ich den reformierten
Sakramentsbegriff wegen seiner Verkennung des Inkarnations-
glaubens ablehne, trotzdem ich die reformierte Form der Abend-
mahlsliturgie nicht liebe und trotzdem ich wusste, dass katho-
lische Zeloten mir darum gram sein wirden, wie das auch
tatséichlich der Fall war. Nicht eine subjektive Neigung, sondern
ein okumenisches Pflichtbewusstsein trieb mich dazu an. Die
katholische Kirche trigt durch die Missbriuche hinsichtlich der
Bucharistie die Schuld daran, dass der Protestantismus einen
fragmentarischen Sakramentsbegriff’ ausbildete; sic hat darum
die Pflicht, diese Schuld zu sihnen dadurch, dass sie in Demut
zu den Getrennten kommt und sich mit ihnen in der Gemein-
schaft Christi vereint.

Wie die Verweigerung der Sakramentsgemeinschaft, so ist
auch der Vorwurf gegeniiber anderen Kirchen, sie hitten keine
giiltigen Weihen und darum keine giiltigen Sakramente, eine der
schwersten Hemmungen der Einigungsarbeit. Wenn ein Ortho-
doxer mir erklarte, das lutherische Abendmahl sei tiberhaupt
ikein Abendmahl, so mag er nach seinem Kirchenrecht richtig
urteilen. Aber sicher ist, dass Gott selber, der nicht ,nach dem
Fleische richtet, mit anderen Masstiiben misst. Es ist unmoglich



e T e

zu sagen, dass die Weihen einer bestimmten Kirche wvor Gott
ungiiltic sind. Einmal gibt es in der ganzen altkirchlichen Uber-
lieferung keinen historisch so unsicheren Punkt wie den der
apostolischen Sukzession; dann aber besteht eine apostolische
Sukzession auch in allen jenen protestantischen Kirchen, welche
durch presbyteriale Handauflegung das Amt fortpflanzen; und
schliesslich kann der Gott, der nach den Worten des Téufers
»aus diesen Steinen dem Abraham Kinder erwecken kann“, auch
bei einer fehlenden oder unvollkommenen historischen Suk-
zession die sakramentale Weihe und charismatische Kraft neu
erwecken. Das Richten tber ,Giiltigkeit* und ,Ungiiltigkeit“
von Weihen fiihrt uns nicht weiter. Eine definitive Losung kann
nur dadurch erfolgen, dass alle Kirchen in die vollkommenste
Form der apostolischen Sukzession eintreten, wie sie sich in der
katholischen Kirche des Ostens und Westens herausentwickelt
hat. Die anglikanische Sukzession, auf welche die Anglikaner
so stolz zu sein pflegen, ist nicht die ideale katholische Suk-
zession, weil die anglikanischen Weihen — trotz der Unbestreit-
barkeit der historischen Kontinuitit des Bischofsamtes — lange
Zeit hindurch und teilweise noch heute der sakramentalen
Intention ermangeln, die nach katholischer Auffassung fiir eine
vellkommene Sukzession unentbehrlich ist. Um den Protestanten,
die hinsichtlich der apostolischen Sukzession ebenfalls in den
schwersten Vorurteilen befangen sind, das Verstindnis fiir den
Wert dieser katholischen Einrichtung zu erméoglichen, miissten
gerade die Anglikaner mit dem guten Beispiel vorangehen und
durch bedingte Reordination durch dje Orthodoxen oder Alt-
katholiken sich in die volle katholische Sukzession einreihen,
wozu die anglikanischen Bischofe im Lambeth-Appell ihre prin-
zipielle Bereitschaft bereits ausgesprochen haben. Aber solange
sie dieses Beispiel nicht gegeben haben, fordern sie durch die
iibermiissige Betonung dieser Institution nur das Vorurteil der
Protestanten. Auch in diesem Falle sind Demut und selbst-
verleugnende Liebe der einzige Weg, der uns dem Ziel der
Einigung néaher bringt. Wenn Jesus Christus selbst, der Siind-
lose, die Busstaufe aus der Hand des Johannes empfing, um
nalle Gerechtigkeit zu erfiilllen®, so muss es auch einem jeden
Diener einer christlichen Kirche mdéglich sein, durch eine Re-
ordination die Anspriiche der katholischen Kirchen hinsichtlich
der Weihen und der apostolischen Sukzession zu befriedigen.



. - -

Die Arbeit fiir die Einigung der Kirchen ist ungeheuer
schwer; gerade solche Christen, die zeitlebens um der Einheit
willen gelitten haben, wissen, wie riesengross die Hindernisse
auf allen Seiten sind und wie tief die schuldhafte und schuld-
lose Verstrickung der verschiedenen Kirchen in die Glaubens-
spaltung ist. Der einzelne steht fast ohnméchtig diesem Koloss
von Schwierigkeiten gegeniiber ; es gehort ein ungeheurer Glaube
dazu, diese Hindernisse in klarer Niichternheit zu schauen und
doch an der kommenden Einigung der Kirchen nicht zu zwei-
feln. Aber schliesslich kann nur ein Wunder Gottes die Losung
bringen. Im Glauben an ein solches Wunder werden wir durch
nichts so sehr gestirkt als durch den Blick auf das Oxford-
Movement. Diese Bewegung, die von einer Handvoll frommer
und gelehrter Méanner ausging und gegen die sich alle Michte
verschworen, hat in hundert Jahren eine ausgesprochen pro-
testantische Kirche, die nur in fragmentarischer Weise katho-
lisches Gut bewahrt hatte, so mit katholischem Geiste durch-
sduert, dass sie sich heute gendétigt sieht, offizielle Korrekturen
an ihrer protestantischen Tradition vorzunehmen. Wenn es
gelinge, diese Bewegung dem kontinentalen Protestantismus
einzupflanzen, dann wire der Weg zu einer Einigung zwischen
Katholizismus und Protestantismus gebahnt. Im kontinentalen
Protestantismus, wo — im Unterschied von England — die
prophetische Kraft der Reformatoren stets wirksam gewesen
ist, kénnte sich diese katholische Bewegung freier entfalten
und wire nicht in dem Masse von der Gesetzlichkeit bedroht,
wie das auf dem Boden des Anglikanismus der Fall ist. Die
L.osung des grossen Einigungsproblems liegt in der immer kraft-
volleren Herausarbeitung der reinen, vollen und wahren Katho-
lizitat, jener Katholizitit, welche — zumal durch die Schuld
Roms — in den Augen der protestantischen Welt so diskre-
ditiert war und es weithin noch heute ist. Damit die Kirchen
eins werden koénnen, miissen die Christen wahrhaft katholisch
werden, so wie Franz von Assisi es von seinen Jiingern gefor-
dert hat: Omnes fratres sint catholici, vivant et loquantur catholice.

Friedrich HEILER.

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1928, 2



Vom Qeist thomistischer Lehre.

Verehrte Versammlung!

Wenn heute an dieser Stelle vom Geist thomistischer Lehre
die Rede sein soll, so bedarf es zur Rechtfertigung der Wahl
unseres Themas wohl kaum der Erwéigung, dass der aus dem
Geschlecht der Grafen von Aquino stammende Thomas vielleicht
im Jahre 1227 zur Welt gekommen ist. Zwar werden wir sicher-
lich in der Sitte, Sikularfeiern zum Anlass erneuter und ver-
tiefter Besinnung auf Wesen und Bedeutung grosser Gestalten
und méchtiger Erscheinungen der Geschichte zu nehmen, etwas
ebenso Fruchtbares wie Ehrwiirdiges erblicken. Aber ganz ab-
gesehen davon, dass die Hypothese, die als Geburtsjahr des
Aquinaten das Jahr 1225 bezeichnet, immer noch besser be-
grindet sein mochte als die von einigen Forschern ausge-
sprochene Vermutung, welcher zufolge der 1274 Gestorbene
ein Alter von nur 47 Jahren erreicht hitte, kdmen wir doch,
sofern wir jetzt sozusagen ein Thomas-Jubilium zu begehen
gedichten, reichlich spéit. Die romisch-katholische Welt hat auf
Anordnung des Papstes bereits vor drei Jahren in Erinnerung
an die am 18. Juli 1323 erfolgte Kanonisation des Doctor com-
munis ihre Thomas Feiern gehalten. Indessen ist die Beschéfti-
gung mit der gedanklichen Arbeit eines Thomas am Ende ja
keineswegs eine Sache, zu der man durch den dussern Anstoss
irgendeines Zentenariums getrieben werden miisste, und die
dann rasch genug allen Reiz und alle Dringlichkeit verlore.
Und demgeméss braucht doch wohl, wer den Versuch macht,
einem weitern Kreis iiber Art und Gehalt dieser Arbeit einigen

Akademischer Vortrag, gehalten an der Universitit Bern am 28. Ja-
nuar 1927. Um den Vortragscharakter zu wahren, wird auf die Beigabe
eines Apparates verzichtet. Die Darstellung griindet sich hauptsichlich auf
die beiden Summen und die Quaestiones disputatae. Aus der uniiberseh-
baren Literatur der Scholastik- und Thomasforschung sind vorab beriick-
sichtigt die einschligigen Arbeiten von Biumker, Denifle, Endres, Eucken,
Frohschammer, Gilson, Grabmann, Heim, Hertling, Keussen, Mandonnet,
Manser, Mausbach, Przywara, Seeberg, Sertillanges, Troeltsch.



— 19 -

Aufschluss zu gewiihren, nicht erst, sein Unternehmen entschul-
digend, auf einen Meilenstein hinzuweisen, bei dem man soeben
angelangt sei, und der nun zu kurzem Verweilen und fliichtiger
Betrachtung einlade. Jedenfalls wiirden wir es mit Fug als ver-
héngnisvollen Irrtum empfinden, wollte man grundsitzlich den
filhrenden Denkern verschiedenster Epochen bloss gelegentlich
und beinahe gonnerhaft ein wenig Aufmerksamkeit schenken,
um sie alsbald tiber der Hinwendung zum Stimmengewirr des
Tages wieder zu vergessen. Ménner wie Augustin oder Luther,
Plato oder Leibniz oder Kant haben Anspruch darauf, unser
Interesse dauernd zu fesseln; sie sind so oder so die erlauchten
Meister, auf deren Botschaft es, unbeschadet unserer Freiheit
und Selbstdndigkeit in Stellungnahme und Urteil, ehrfiirchtig
und lernbegierig zu horen gilt. Sollte denn in ihrer Reihe nicht
auch Thomas seinen Ort haben? Verdient nicht auch er,- wie
immer es ihm gegeniiber um unser Ja oder Nein bestellt sein
mag, eine Kklassische Gestalt genannt zu werden? ‘
Dass ihm in der Tat hochste Schitzung und Bewunderung ge-
biihre, ist allerdings die mit kaum mehr zu steigernder Plerophorie
zum Ausdruck gebrachte Auffassung desTeils der abendléndischen
Christenheit, der in dem heiligen Dominikanermoénch von Aquin
den uniibertroffenen und niemals tiberholbaren, den massgebenden
Lehrer der Kirche anerkennt. Seitdem vor einem halben Jahr-
hundert I.eo XIII. die Parole ,zuriick zu Thomas* ausgegeben,
ist die ja gewiss zu keiner Zeit unwirksam gewesene thomi-
stische Doktrin mit stets wachsendem Eifer erforscht, tradiert
und zum neuzeitlichen Wissenschaftsbetrieb in Beziehung ge-
setzt worden, so dass man gegenwirtig von einer Thomas-
Renaissance als einem besonders signifikanten Merkmal romisch-
katholischer Geistigkeit reden kann. Nicht um das mdglicher-
weise wenig verheissungsvolle Bemiihen, einen Toten und lingst
in die Nacht der Vergessenheit Versunkenen allererst wieder
zu beleben und einer von ihm weit entfernten Generation ins
Gedachtnis zu rufen, hat es sich bei den erwidhnten Jubilden
gehandelt. Was durch Monate hindurch auf Kathedern und
Kanzeln, in Universititen und Klostern, in Biichern und Re-
vuen zum Preis des mittelalterlichen Magisters gesagt und ge-
schrieben worden, lisst spliren, wie sehr man sich auf Grund
beharrlichen Eindringens in sein Werk von dem sieghaften Be-
wusstsein getragen fiuhlt, einer religios-intellektuellen Person-



— 920 —

lichkeit zu huldigen, deren Kriifte auf dem Kampffeld des Ge-
dankens die schwersten Proben zu bestehen imstande seien,
und deren Licht sich in der grausigen Finsternis des Heute und
Morgen zum Heil der Menschheit zu bewédhren vermége. Allen
Ernstes vindiziert man der thomistischen Lehre, mindestens hin-
sichtlich ihrer zentralen Substanz, die unerschiitterliche Giiltig-
keit einer philosophia und — so dlirfen wir beifligen — theo-
logia perennis und ist daher im allgemeinen — Ausnahmen
bestiitigen auch hier die Regel — durchaus nicht gesonnen,
den dem neuen Rechtskodex einverleibten, theologische Do-
zenten wie Studenten auf dieses System verpflichtenden Para--
graphen als eine listige Zwangsbestimmung zu beklagen.
Aber die aufgeworfene Frage hat doch vielleicht Befremden
erregt. Denn gerade der Umstand, dass in der pépstlichen
Kirche Thomas so geflissentlich zum normativen Meister ge-
stempelt wird, weckt und ndhrt in der nichtrémischen Welt
weithin einen schier uniiberwindlichen Widerwillen gegen eine
ruhig-sachliche, von polemischen Affekten tunlichst nicht ge-
storte Wirdigung seiner Darlegungen. Thomas erscheint als
Verkorperung all jener Bestrebungen und Tendenzen, die man
auf geistige Entmiindigung und Entrechtung, auf Vernichtung
der modernen Errungenschaften in wissenschaftlicher und reli-
gios-sittlicher Kultur, in Politik und Wirtschaftsleben zielen sieht.
Er:wird gleichsam zum Symbol einer Macht, der gegeniiber
irgendwelches Paktieren und somit auch irgendwelche positive
Bewertung Feigheit und Charakterschwiche wiire. Und zu dieser
in liberalistisch-kulturkémpferischen Uberzeugungen wurzelnden
Feindseligkeit, deren Entschiedenheit nicht selten in umge-
kehrtem Verhiltnis zur Grosse der Bereitschaft, thomistische
Doktrin iiberhaupt erst einmal nadher kennen zu lernen, stehen
dirfte, gesellt sich eine noch stirker verbreitete, um den Nach-
weis ihrer Legitimitit schon gar nicht mehr bekiimmerte, als
bare Selbstverstiandlichkeit empfundene und faktisch eher bloss
stimmungsmiissige als gedanklich fundierte Abneigung, wenn
nicht schliesslich reine Indolenz. Zweifellos ist in der jiingsten
Vergangenheit auch ausserhalb der in Thomas den Heiligsten
der Gelehrten und den Gelehrtesten der Heiligen verehrenden
Kirchengemeinschaft hier und dort dem Aquinaten ein iiber-
raschend intensives Interesse zugewendet worden. Insbesondere
Philosophen und Theologen haben sich durch das Gestriipp



— 91 —

landlaufiger Meinungen und stereotyper Vorurteile und wohl
auch durch das zuweilen leicht abschreckende Rankenwerk
epigonenhaft-orthodoxer Interpretation einen Weg gebahnt, um
des Mannes eigenes Wort zu vernehmen und dessen inne zu
werden, dass es ein gewichtiges Wort sei, welches gerade
derjenige zu iiberlegen allen Grund habe, der ihm nicht werde
beipflichten kénnen. Und es ist nicht zuletzt das die theolo-
gische Situation der Gegenwart bedeutsam mitcharakterisie-
rende leidenschaftliche Bemiihen um Erfassung reformatorischer
Glaubenserkenntnis, das direkt oder indirekt dazu driangt, mit
dem ,Fiirsten der Scholastik“ in ziher Auseinandersetzung,
aber wahrlich nicht ohne zu ermessen, wie man es hier mit
einer Gestalt von ungewohnlichem Kaliber zu tun bekomme,
zu ringen. Doch das besagt, auf das Ganze des gebildeten Zeit-
bewusstseins gesehen, nicht viel. Fir dieses Bewusstsein ver-
kniipft sich mit dem Namen des Thomas zumeist die Vorstel-
lung einer durch trostlose Diirftigkeit und unwiirdige Ge-
bundenheit gekennzeichneten Ara der Geistesgeschichte. Die
wesentlich in den Tagen des Humanismus und der Aufklirung
erzeugte Atmosphére souverdner Verachtung scholastischen
Denkens wirkt noch in betrichtlichem Mass auf unser Geschlecht
ein, obwohl ihm bei der aufrichtigen Bewunderung, die es der
mittelalterlichen Schépfung des gotischen Doms zollt, die Er-
wagung nicht so fern liegen sollte, dass etwas von dem Uber-
wiltigenden der kiihn zum Himmel aufragenden Kathedralen
am Ende auch der Systematik eines mit den meisterlichen Bau-
kiinstlern in einer und derselben Lebenswelt verankerten Den-
kers eigen sein mochte, und obwohl ihm die aufs hochste ge-
priesene Dichtung der Danteschen Commedia das Essentielle
scholastisch-thomistischer Anschauung in vollendeter Plastik
vor Augen fithrt. So wiire immerhin ein allfdlliges Befremden
titber unsere Frage sehr begreiflich,

Nun besorge man nicht, dass die folgenden Erérterungen
darauf tendierten, eine Thomas-Schitzung zu empfehlen, die ihre
Ausprigung in den iiberschwinglichen Titeln finde, mit welchen
die romische Kirche ihren Heiligen bedacht hat. Genug, wenn
es ihnen annihernd gelingt, davon einen Eindruck zu ver-
mitteln, dass das Werk des Aquinaten tatsichlich eine Grosse
und Universalitit besitzt, um derentwillen es auch von solchen,
die ihm aus tiefsten und letzten Griinden scharf zu widersprechen



— 92

genotigt sind, in bestimmt umschrinktem Sinn als klassische
Lehre ausgezeichnet zu werden verdient.

Es wird den Betrachter der gelstesrreschlchthchen Vor-
giinge des 13. Jahrhunderts immer wieder staunen machen, mit
welcher Unerschrockenheit und Sicherheit der nach seiner
Wesensart so gar nicht streitbare, sondern vielmehr irenisch-
milde Predigerbruder sein System aufbaut.und den auf Pflege
der Wissenschaft gerichteten Kreisen der okzidentalen Christen-
heit anbietet. Denn was dem mit ihrer Entstehungszeit nicht
schon einigermassen vertrauten Leser thomistischer Schriften
nicht unmittelbar entgegentritt, muss einem im Blick auf die
von Thomas vorgefundene Lage ordentlich spiirbar werden:
dass -die jetzt lingst sanktionierte Lehre urspriinglich mit dem
Aufreizenden und Provokatorischen einer kiihnen Neuerung be-
haftet auf dem Plan erscheint. Bereits die mit Anselm von
Canterbury einsetzende Frithscholastik ist aufs stirkste von dem
Bestreben bestimmt, ihre philosophisch-theologische -Gedanken-
bildung streng an Augustin zu orientieren. Augustin gilt ihr
als die schlechthinige Autoritit. - Nicht dass man sich damit
zufrieden geben wollte, lediglich augustinische Formein nach-
zusprechen; man ringt nach wirklichem Verstiandnis der Ideen
des Kirchenvaters, sucht sich in die Zusammenhénge seiner
begrifflichen Entwicklungen einzuleben und tastet emsig nach
neuen Argumenten, die fir die Sicherstellung der einem teuer
gewordenen Uberzeugungen hinreichend wiren. Das ist zuniichst
bei Anselm selbst mit Hidnden zu greifen, doch es zeigt sich
auch bei den andern repréisentativen Mannern der Epoche, z. B.
bei dem Viktoriner Hugo, aber auch bei dem wegen seiner un-
verkennbaren Kkritischen Potenz unrichtigerweise oft zum auf
klirerisch-skeptischen Geist gestempelten Abdlard. So deutlich
immer die einzelnen Individualitéiten sich voneinander abheben,
so verschiedenartig, ja unter Umstéinden fast gegensitzlich ihre
Positionen sind: Augustiner mochten sie alle sein, und als
Augustiner irgendwelcher Farbung erscheinen sie in der Tat
auch alle und gewihren eben damit das Bild einer selbst er-
kleckliche Differenzen relativierenden kriiftigen Gemeinsamkeit.
Indem aber die Frithscholastik augustinisches Gedankengut in
weitem Umfang sich aneignet, iibernimmt sie auch jene Ele-
mente platonisch-neuplatonischer Lehre, die sich in den Folianten
des vom Neuplatonismus einst méchtig ergriffen: gewesenen



Kirchenvaters bisweilen in reicher Fiille finden, und nihrt in
sich die Gewissheit, dass der von Augustin so warm gefeierte
Plato durch providentielle Fiigung der Schopfer einer der christ-
lichen Offenbarungswahrheit verhéltnisméissig wenig wider-
streitenden und darum iberaus schitzenswerten Philosophie
geworden. So erwacht ein eigentlicher Plato-Enthusiasmus, den
es wenig anficht, dass die iiberhaupt mogliche Kenntnis des
Meisters — allgemein verbreitet ist ausser den sekundiren
Quellen platonisierender antiker Literatur bloss ein Timéus-
fragment; da und dort bekommt man noch den Meno und den
Phaedo zu Gesicht — eine ganz minimale bleibt. Man empfindet,
dass Augustin und Plato zusammengehorten, und dass, wer vor
der Weisheit des erstern sich beuge, naturgemiss den letztern
zum Konig der Philosophen erheben miisse. Einen vollen Klang
hat freilich auch der Name des Aristoteles. Die Schulen hallen
wider von seinem Lob. Aber dass er Plato ebenbiirtig sein
kdnnte, ist eine unvollziehbare Vorstellung. In Aristoteles ver-
ehrt man den scharfsinnigen Logiker, der in seinem Organon
—es ist das Einzige, was man an aristotelischem Schrifttum
besitzt — dem mit Feuereifer in Dialektik und Disputierkunst
sich tibenden Zeitalter unentbehrliche, zumal die Technik des
syllogistischen Verfahrens und der Beweisfithrung betreffende
Wegleitungen erteilt. Das wéhrt bis gegen die Wende des 12.
und 13. Jahrhunderts. Da tritt ein Ereignis ein, dessen Tragweite
sich nicht leicht tberschitzen lasst. Die fir die abendldndisch-
christliche Kulturwelt bis auf einige armselige, bei Chalcidius
und Boethius konservierte Trimmer einfach verschollen ge-
wesene peripatetische Philosophie hélt ihren Einzug in eben
diese Welt. Der ganze Aristoteles beginnt sich zu erschliessen.
Uber die vertraute Gestalt des Logikers hinaus wichst mehr
und mehrins Riesenhafte diejenige des Verfassers metaphysischer,
naturwissenschaftlicher, psvchologischer, ethischer Werke. Was
in Spanien seit Jahren unermiidliche Gelehrte an Ubersetzung
aristotelischer Bilicher aus dem Arabischen ins Lateinische ge-
leistet haben, dringt nach Frankreich und. wird an der neu-
gegriindeten und rasch zur wichtigsten europiischen Bildungs-
stitte sich entwickelnden Pariser Universitit begierig aufge-
griffen. Und zusammen mit den aristotelischen Ideen und Er-
kenntnissen ergiesst sich von Spanien her, nun gleichfalls in
die den Scholastikern verstindliche Sprache lbértragen, eine



C— 24 —

wahre Flut arabisch-jiidischer Literatur. Kein Wunder, dass
namentlich im Kreis der Pariser Artistenlehrer eine unerhérte
Garung sich ankiindigt. Scheint ja doch ein Verarbeiten und
Bewiiltigen der erworbenen Stoffmasse volliges Umdenken be-
ziiglich einer grossen Zahl wissenschaftlicher Probleme und
moglicherweise sogar beziiglich gewisser Punkte des kirchlichen
Glaubens zu bedingen, und zwar letzteres um so mehr, als fak-
tisch der Aristoteles, den man von den Arabern empfdngt und
mit den Augen eines ihn kommentierenden Averroes liest, be-
trdchtlich mit arabisch-neuplatonischen Philosophemen durch-
setzt ist. Kein Wunder aber auch, dass die Kirchlich-autoritiren
Instanzen sich gegen die Propagierung des Stagiriten zur Wehr
setzen und wiederholt die Behandlung aristotelischer Schriften
verbieten, wenigstens fiir solange verbieten, bis diese Literatur
von allem Widerchristlichen griindlich gereinigt wéare. Indessen
vermogen selbst pépstliche Drohungen nicht mehr zu verhindern,
dass man den neu entdeckten Denker studiert und diese und
jene seiner Anschauungen, vorab solche erkenntnistheoretischer
Art, der eigenen Systematik einfiigt. Weiter geht man allerdings
nicht. Noch ist trotz allem und allem die Stunde des Aristoteles
nicht gekommen. Weder die Professoren aus dem Sikularklerus
noch die Gelehrten der beiden Bettelorden sind gewillt, den
Zusammenhang mit den Grundtendenzen der Friihscholastik
ernstlich zu stéren. Auch jetzt, ja gerade jetzt sollen die Sterne
Augustins und Platos in unvermindertem Glanze leuchten. So
meinen es bis gegen die Jahrhundertmitte nicht nur die franzis-
kanischen Magistri; doch sind sie zweifellos im Zeitraum der
beginnenden Hochscholastik die eindrucksvollsten Vertreter
augustinisch-platonischer Tradition. Der Mann, der es um die
Mitte des Jahrhunderts iibernimmt, Aristoteles als unvergleich-
lichen Fiihrer, als den philosophus xai” £5oxv in der Wissen-
schaft zur Geltung zu bringen, ist Albertus Magnus, der fabel-
haft kenntnisreiche und belesene und vor allem die Dinge und
Vorginge der Naturwelt mit hellem Blick beobachtende Schwabe.
Und jedenfalls bedeutet sein Unternehmen eine hochst respek-
table Vorarbeit. Aber auch nicht mehr. Bei all seiner Univer-
salitiit ermangelt Albertus doch zu sehr jenes scharfen Spiir-
sinnes fiir das genuin Peripatetische, jener Energie systema-
tischer Fragestellung und prizise Antwort formulierender
Reflexion und endlich jener konstruktiven Kraft, die zu einer



— 925 —

die geistige Situation entscheidend veridndernden Leistung er-
forderlich wiren. Aber derjenige, dem gerade diese Gaben in
eminentem Masse verliehen sind, ldsst ja nicht linger auf sich
warten. Er kommt in Alberts Schiiler und Ordensbruder Thomas.
Fir Thomas steht es, seitdem er im Horsaal seines grossen
Lehrers gesessen hat, fest, dass Aristoteles in Wahrheit sei ,der
Meister derer, welche wissen“, und so ist er denn entschlossen,
in der solchem Sachverhalt einzig entsprechenden Weise bei
der Konzeption und Ausgestaltung der eigenen Doktrin sich dem
Einfluss des Stagiriten zu offnen. Dankbar die im Werk des
Vorgiingers gegebenen Ansitze niitzend, schreitet er darum bald
‘iber ihn hinaus, wird in der Philosophie ein ganzer Aristoteliker,
wendet mit einer Konsequenz, deren Albertus nicht fiahig ge-
wesen, die Prinzipien des Griechen auf die Theologie an und
fihrt dergestalt das erst unsicher Begonnene zielbewusst und
mit straffer Hand zur Vollendung. Man begreift, dass seine Lehre
noch ganz anders als diejenige Alberts weithin als eine gewagte,
wenn nicht erschreckende und emporende Neuerung empfunden
wird. Aristoteles soll also dem herrlichen und tiefen Plato den
Rang ablaufen! Aristoteles soll die bisher nie angezweifelte
Autoritit des gldnzendsten aller Kirchenviiter weitgehend er-
schiittern! Aristotelische Noetik beispielsweise soll eine so funda-
mentale augustinische Theorie wie die Illuminationstheorie ins
Unrecht setzen : es soll nicht mehr gelten, dass wir das Intelligible
auf wunderbare Art, nimlich vermoge eines Durchstrahltwerdens
der Seele vom goéttlichen Lichte, erkennen, sondern es soll die
Erfassung des geistigen Seins gleich derjenigen der Sinneswelt
durch den rein natiirlich-profanen Vorgang der Abstraktion zu-
stande kommen! Heftiger Widerspruch wird laut, Misstrauen
und Verketzerungsgeliiste regen sich. Thomas ist ein ,Modernist“.
Freilich nicht ein ,Modernist* nach der Weise Sigers, ,der
einst am Strohmarkt im Doktorenkleid verhasste Wahrheit
Punkt fiir Punkt erklirte“. Siger, den der averroistisch inter-
pretierte Aristoteles in seinen Bann gezogen, verkiindigt un-
zweideutige, den dogmatischen Gottes- und Seelenbegriff zer-
storende Hiresien. Wider ihn kimpft Thomas mit der Walffe
des echten, von der arabischen Ubermalung befreiten Philo-
sophen. Aber wenn er sich auch fiir diese Befehdung des ge-
fahrlichen Artistenmagisters den Dank der Theologen verdient,
und wenn er auch von den zeitgenossischen Papsten mehrfach



des hochsten Vertrauens gewlirdigt wird, so bleibt er doch fiir
viele zunichst noch der Unruhestifter, der von den Pfaden be-
wihrter Lehre weg an den Abgrund lockt, an dem er selbst
dahinwandelt. '

Den revolutionéiren Charakter des thomistischen Systems
crkennt nur, wer es auf dem Hintergrund seiner Ursprungszeit
sieht. Jene seine Eigentiimlichkeit aber, die im 13. Jahrhundert
eben die Bedeutung eines aufregenden Novums gewinnt, muss
natiirlich auch dem Betrachter, der sich die von Thomas vor-
gefundene Lage keineswegs vergegenwértigt, in die Augen
springen. Immer wieder wird ihm der Geist peripatetischen
Philosophierens entgegentreten, und es wird ihm zum Bewusstsein
kommen, dass dieser Geist vom Scholastiker nicht als ein ihm
letztlich doch fremder mehr bloss dusserlich rezipiert ist, sondern
dass Thomas auf Grund tiefer Wahlverwandtschaft und wirk-
licher Kongenialitit sich der aristotelischen Anschauungs- und
Denkweise innerlichst verbindet und die libernommenen Begrifte
und Urteile als ein der eigenen Intellektualitiit vollig Assimiliertes
widergibt. . Man mochte sagen, dass sich schon im Formalen
seines Stils die spezifische Art des Aquinaten, die ihn zum
Schiiler und Rivalen Platos treibt, verrdt. Seine Sprache ver-
zichtet auf allen Schmuck und Schwung. Sieist niichtern, abstrakt,
farblos, ausschliesslich auf Klarheit, Préizision und Knappheit
gerichtet. Es is die Sprache des Gelehrten, des Forschers, der,
das Personliche abstreifend, ganz seinem Objekt sich zuwendet,
von dem einzigen Bestreben geleitet, zu seiner adiquaten Er-
fassung und Darstellung zu gelangen. Ein Bediirfnis nach Be-
lebung der Erorterungen durch Steigerung des Ausdrucks und
pathetisch-dichterische Akzentuierung erreichter Hohepunkte
wird weder empfunden noch befriedigt. In ruhig-monotoner
Bewegung, im immer selben Rhythmus verlaufen die Entwick-
lungen. Es gibt keinerlei Aufblitzen geistreicher und faszinierender
Intuitionen, keinerlei Veranschaulichung in eindrucksvollem Bild
oder unvergesslichem Mythos, keinerlei Anruf und parinetischen
Appell. Dass diese Stilart sich hinlénglich aus dem Schulméssigen
mittelalterlicher Gedankenarbeit und Wissenschaft erklire und
darum auf keinen Fall als etwas fiir die Besonderheit tho-
mistischer Haltung Bezeichnendes zu wiirdigen sei, wird man
nicht so ohne weiteres gelten lassen. M:inner der Schule sind
auch Anselm und Bonaventura; aber ein Blick in ihr Schrifttum



S 1 —

iiberzeugt davon, wie ihre Rede oft genug vom Feuer einer an
Augustin entziindeten Seele durchgliiht wird. Thomas jedoch lasst
selbst da, wo er sich zur hymnischen Verherrlichung des eucha-
ristischen Geheimnisses erhebt — er ist der Verfasser des Fron-
leichnamsoffiziums — noch etwas von dem seiner Quéstionen-
behandlung eigentiimlichen Ton anklingen. Indessen ist es selbst-
verstindlich erst der Gehalt seiner Lehre, in dem sich unzweideutig
seine aristotelische Richtung offenbart. Im Anschluss an den Stagi-
riten, der als Gipfel menschlicher Weisheit und Gelehrtheit, als
praecursor Christi in naturalibus erseheint, und dessen jeweilige
intentio umfassende exegetische Untersuchungen eruieren, werden
die Hauptfragen der Erkenntnistheorie, der Ontologie, der
rationalen Ethik, der Staatslehre gelost; und das Aristoteleszitat
taucht sogar mitten in dogmatischen Traktaten auf, wie ja
denn' bei aller Bemiihung um sicheres Abstecken der (ebiets-
grenzen thomistische Theologie eben keineswegs als ein gegen
die profane Welt der Philosophie hermetisch verschlossenes
Heiligtum sich darstellt, in das nicht durch hundert Ritzen
und Spalten. aristotelische Luft hereindringen miisste. Es ist
einmal — wir greifen aus dem Ganzen einige Punkte heraus —
der aus dem peripatetischen Denken stark und freudig heraus-
gespiirte Zug zur Empirie, zum Erdhaft-Realen, den Thomas
soweit angingig seiner eigenen Theorie mitteilen will. Diesen
Zug lasst Plato, der durch das Medium einer jahrhunderte-
alten Deutungstradition geschaute Plato, vermissen. Platonische
Ideenlehre bezieht die gegenstindliche Erkenntnis exklusiv auf
eine von Stoff und Bewegung getrennte Gattung des Seienden
und verneint also, dass das dem Wandel unterworfene und der
Notwendigkeit entbehrende Sinnlich-Wahrnehmbare der Seele
als Denkobjekt zugeordnet werden dirfe. Und eben hierin kann
sie nie und nimmer Recht haben. Denn ganz abgesehen davon —
und doch: was besagt nicht schon dieses Eine! — dass von
ibr her ein so unbezweifelbares und wertvolles Faktum wie
die auf Korper und Bewegung gehende Naturwissenschaft
illusorisch. wiirde, lisst sie es, mindestens im Zusammenhang
noetischer Uberlegungen, véllig ritselhaft erscheinen, warum
die Seele mit dem Leib vereinigt ist. Die Auskunft, unsere
Seele bediirfe zum Denken der Sinne, um durch sie zur Be-
trachtung der Ideen angeregt zu werden, verschligt nichts,
soll doch: die Seele nur um deswillen auf solche - Anregung



— 98 —

angewiesen sein, weil ihre Vereinigung mit dem Leib fir sie
Schlafrigkeit und Vergessen bewirke. Vom selben Leib kime
dic Hebung des Erkenntnishindernisses, dem dieses Hindernis
entstammte. So bleibt die Frage nach dem Warum der Leib-
Seele-Einigung bestehen. Zu beantworten ist sie nur durch eine
Anschauung, die nach Massgabe des Satzes ,nihil est in intellectu,
quod non fuerit in sensu“ die Hinwendung des Verstandes zum
sinnlichen Bild zur schlechthinigen Bedingung der Erkenntnis
macht und damit auch jenem der tiéiglichen Beobachtung sich
darbietenden Phiinomen Rechnung trigt, dass bei Verletzung
der den Sinnen dienenden kérperlichen Organe die Titigkeit
des Intellekts Storungen erleidet. Der Platonismus mit seiner
Abgekehrtheit vom Sinnlichen bringt es nicht zur positiven
Wiirdigung des Leibes. Thm ist der Leib gleichsam Verhiingnis,
Verlegenheit, Scham. Er fasst den Menschen wesentlich als
Seele. Doch die Seele ist nicht der Mensch. Anima forma corporis.
Die Seele ist die Entelechie des Leibes. Nicht als ob diese
Seele, vom Korper getrennt, die Mdéglichkeit und Wirklichkeit
der Existenz verlore. Aber der Leib hat die Bedeutung eines
integrierenden Teils im Menschen. Der Mensch ist psycho-
physisches Kompositum. Bereits sehen wir Thomas mit Grund-
begriffen aristotelischer Metaphysik operieren. Was er als
erkenntnistheoretische Erérterungen gibt und was er als anthro-
pologische Doktrin vortrigt, das ist durchherrscht von den
beiden fiir seine ganze Systematik charakteristischen Schemata
Materie-Form und Potenz-Akt. Von hier aus begreift sich in
seiner Noetik die wichtige Unterscheidung zwischen intellectus
possibilis und intellectus agens und in seiner Lehre vom Menschen
die angedeutete Bestimmung des Verhéaltnisses von Seele und
Leib. Doch dem soll nicht weiter nachgegangen werden. Es
mag geniigen, zur Beglaubigung der Aristoteles-Néhe thomistischer
Lehre noch an die tiefausgepriigte Eigentiimlichkeit des Aqui-
naten zu erinnern, die man als seinen Intellektualismus zu
bezeichnen pflegt. Man weiss, wie die nikomachische Ethik,
zwei Gruppen von Tugenden, solche des Wollens und solche
des Erkennens aufweisend, die letztern, die dianoetischen, den
erstern, den moralischen, iiberordnet und den Biog Yswgnrixd:,
das ganz der philosophischen Betrachtung, dem Schauen der
hochsten Gegenstinde geweihte Leben als die unvergleichliche
Euddmonie preist, in der wir etwas von der ewigen Seligkeit



— 99 _—

der im reinen Denken sich selbst erfassenden Gottheit empfanden.
Thomas fiihlt sich nicht veranlasst, gegen secinen griechischen
Meister einen Primat des bonum vor dem verum zu verteidigen.
Auch fiur ihn gilt die Rangordnung, die das Wahre iiber das
Gute erhebt und das Verstehen dem Wollen voranstellt. Der
Intellekt ist doch die oberste der Seelenkriifte: er hat seine
Objektwelt im Intelligiblen; der Wille richtet sich auf die
konkreten Dinge. Der Intellekt bestimmt mit seiner Erkenntnis
den Willen, und erst dadurch, dass der Wille sich dieser Er-
kenntnis unterwirft, sich in die Abhé#ngigkeit vom Verstand
begibt, empfangt er uberhaupt seine geistige Art. So stehen
bei Thomas wie beim Philosophen die dianoetischen Tugenden
iiber den moralischen. Aber die aristotelische Schitzung des
Theoretischen wirkt sich noch weiter aus. Sie motiviert die
Vorstellung vom Wesen des Glaubens. So sehr immer beziiglich
des Glaubens dem Willen die Rolle eines Anregers zugeschrieben
und so sehr immer auf das gottliche Wunder einer Eingiessung.
der Glaubensfihigkeit hingewiesen wird, so bleibt doch der
Satz unerschiittert, dass das dem verum, d. h. dem Gegenstand
des Intellekts zugewendete credere sich als ein theoretischer
Akt vollziehe, dass es ein intellektuelles Erkennen hoherer
Potenz bedeute. Und dementsprechend wird dann der Zustand
Jenseitiger Vollendung von jener Tétigkeit der spekulativen
Vernunft her begriffen, welche als die visio beata der gottlichen
Wesenheit ihren innern Zusammenhang mit dem aristotelischen
Ideal der iiber alles begliickenden Forscherkontemplation nicht
zu verleugnen vermag.

Vergegenwiirtigt man sich einmal die Macht des Einflusses,
den der Stagirite auf den mittelalterlichen Scholastiker ausiibt,
so kann man sich schwer der Frage entziehen, ob denn diesem
das Pradikat einer selbstindigen, urwiichsigen Denkernatur
zugebilligt werden diirfe. Erscheint uns nicht mit Fug derjenige
als tberragender, solchen Pridikates wiirdiger Geist, dem mit
elementarer Gewalt das Wissen um sein Nichtwissen, das Be-
greifen seines Nichtbegriffenhabens aufgegangen, dem das be-
ruhigende Vertrauen auf die Zuverlissigkeit des tiberkommenen
Besitzes zusammengebrochen, dem, was Antwort gewesen,
zum Problem geworden, und der nun, aus tiefstem Be-
fremden heraus, neu zu sehen, neu zu ergriinden beginnt,
noch nicht betretene Bahnen beschreitet und noch nicht ver-



s B e

nommene Dinge verkiindet, der den Stoss zu einer ewigen
Beweglung empfingt und weitergibt? Nun unterliegt es freilich
keinem Zweifel, das die thomistische Lehre nicht einer Er-
schiitterung entspringt, die vergleichbar wire jener von So-
krates im platonischen Phaedo geschilderten Krisis oder jenem
von Kant bezeugten Aufgeschrecktwerden aus dogmatistischem
Schlummer, gar nicht zu gedenken jener Wendungen im Leben
einzelner Ménner, welche die Geschichte der religiosen Er-
kenntnis als eminent fruchtbare Ereignisse verzeichnet. Ge-
messen an den Plato, Kant, Augustin, Luther, steht Thomas
nicht als ein von der Wucht aufwiihlender und schopferischer
Frage getroffener und darum urspriinglicher Denker da. Was
seinen Zeitgenossen den Eindruck des Revolutiondren macht,
das dokumentiert ja gerade seine Abhingigkeit. Immerhin ist
zu beachten, dass diese Abhingigkeit ihre Grenzen hat. Auch
einem Aristoteles leistet Thomas nicht blind Gefolgschaft. Er
kann ihm ebenso wie dem Platonismus Widerspruch entgegen-
setzen. So wendet er sich z. B. von der aristotelischen Lehre
ab, wenn er sie mit ihrer These von der Ewigkeit der Bewe-
gung der Welt eine Suffizienz und Geschlossenheit geben sieht,
die zur Entleerung des Gedankens von der kreatorischen Macht
Gottes zu fithren droht. Und solcher Widerspruch und solches
Abriicken erweist sich jeweils nicht einfach als ein durch den
Druck kirchlich-dogmatischer Sitze sozusagen mechanisch her-
vorgerufenes plotzliches Nichtmehrmitgehen. Dass Thomas ein
Nein vernehmen lédsst, beruht vielmehr darauf, dass ihm das
Problem selbst in seiner Dunkelheit und Schwere vor Augen
getreten ist und in ihm die Reflexion erzeugt hat, die nicht
nach magistralen Spriichen beriihmter Autorititen schielt, son-
dern steif und unerbittlich auf die Sache gerichtet bleibt und
nur um das Eine sich kiimmert, dass, was wahr ist, gefunden
werde. Es steckt in seinem Gesamtwerk und zumal in seinen
oft ungebiihrlich hinter die Summen zuriickgestellten Quaestiones
disputatae mehr Ringen eines Problematikers, als man gemein-
hin, durch die scholastische Form und Haltung der Erérterungen
leicht getauscht, giauben mag. Es gibt auch einen ,aporetischen®
Thomas, der liber dem ,systematischen“ nicht vergessen werden
soll.

Indessen liegt — das ist vollig evident — das Besondere
seiner Art und Leistung in einer andern Dimension als in der



— 31 -

Tiefe urspriinglichen Denkens. Thm ist es gemdss, sich an Ge-
gebenes zu halten und mit Vorhandenem zu arbeiten.” Nur dass
dieses Gegebene nicht durch seine Hand gleitet, ohne unter
Umstinden bedeutsame Einwirkungen zu erfabren. Denn diese
Hand besitzt eine erstaunliche Kraft und Féahigkeit des Ge-
staltens. In dieser Hand wird, was nicht zusammenzugehéren,
sondern auseinanderzustreben und sich abzustossen scheint,
ineinandergefiigt und zusammengeschmolzen. Thomas ist Syn-
thetiker, der Mann der Verbindung, des Ausgleichs, der Ver-
sohnung. All sein Analysieren, Zergliedern und Unterscheiden
dient letztlich dem einen Ziel der Harmonisierung, der Kon-
struktion. Die sein Wesen symbolisierende Gebéarde ist nicht
die Gebarde der Abwehr, des Wegweisens, sondern diejenige
des Umfassens. So hat seine weitgehende Rezeption des Aristo-
telismus nicht den Sinn einer Verwerfung des Augustinismus.
Keine Rede davon, dass fiir ihn der Stern Augustins im Ver-
blassen wire. Niemand darf ihn in der Verehrung des Kirchen-
vaters ibertreften. Aber er will die Stimmen des Hellenen und
des Afrikaners zusammenklingen lassen, wie es ihm tiberhaupt
darum zu tun ist, den neuen geistigen Erwerb mit dem Leben-
digen und Zukunftskriftigen traditioneller Ideen zu vereinigen.
Und nun begegnen sich tatsidchlich in seinem System Aristoteles
und Augustin: sie begegnen sich mit ihrer Gottesmetaphysik
— der unbewegte Beweger des All, die prima causa, der actus
purus ist der Gott, in dessen Intellekt die Fiille der Ideen als
der Urbilder und Modelle der Weltdinge beschlossen liegt; sie
begegnen sich mit ihrer Noetik — in der natiirlichen Funktion
des titigen Verstandes, der die species sensibilis also bestrahlt,
dass ihr intelligibler Kern sichtbar wird, handelt es sich um
ein Teilnehmen am géttiichen Licht; sie begegnen sich in ihrer
Anschauung von der Seele — der anima, die als Form des
Leibes angesprochen werden muss, eignet Subsistenz; sie be-
gegnen sich auf dem Boden der Ethik — zur aristotelischen
Tugendlehre tritt die augustinisch-stoische Doktrin von der lex
aeterna, dem ewigen Weltgesetz, in welchem zugleich die das
menschliche Dascin ordnende Norm enthalten ist. Doch auf
solches Vermitteln zwischen Peripatetismus und spezifisch
augustinischem Gedankengut — wir haben bloss wenige Mo-
mente herausgehoben — . beschrinkt sich Thomas durchaus
nicht. Er intendiert eine Synthese von- Aristoteles und Christen-



tum schlechthin. Es sollen die Philosophie des Heiden und die
Kirchenlehre, das Dogma, die Bibel alten und neuen Testaments
zusammengeschaut werden, und zwar so zusammengeschaut.
werden, dass das Christliche nichts von seiner Eigentiimlichkeit
einbiisst, dass auch keinen Augenblick die Dignitéit, die ihm.
als der gottlich geoffenbarten Wahrheit zukommt, vergessen.
wird. Ja, es soll mit Hilfe aristotelischer Begriffe und Prin-
zipien all das, was in der ganzen Breite des von der Kirche.
geleiteten und durchwalteten religios-kulturellen Lebens an.
wertvollen Kriften und Strebungen, Einrichtungen und Formen.
sich findet, in einer einheitlichen und geschlossenen Theorie
aufgefangen werden und die Begriindung seiner Legitimitéit er-
halten. So entsteht im letzten Lebensjahrzehnt des Aquinaten
jenes Monumentalwerk der Summa theologica, das als Ganzheit
allerdings wie kein anderes fiir den Geist seines Urhebers cha-
rakteristisch ist. Riihrend bescheiden gibt es sich mit ein paar
Prologsiitzen als Studentenbuch, verfasst zum Zweck einer Ein-
fiihrung der Novizen der Wissenschaft in die sacra doctrina:
Aber dieses ingens opus — so hitte es Thomas, wie Augustin seine
Biicher iiber den Gottesstaat, fiiglich nennen diirfen — bietet
nicht weniger als die Systematik der Welt des Mittelalters in
ihrem Glauben, Denken, Wollen, Handeln. Es ist eine Welt.
Da wird im Sinne der Konzeption ,von Gott zu Gott durch
Christus“ gehandelt tiber Gott den einen und dreifaltigen, in
welchem die Kreatur ihren Grund und Halt hat, liber das Sitt-
liche als die auf Gott gerichtete Bewegung der in die Siinde
verstrickten, aber durch rationales wie geoffenbartes Gesetz
geleiteten und in freien ethischen Akten ein Leben natiirlicher
und ubernatirlicher Tugend lebenden Menschen und endlich
tiber den zu Gott filhrenden Weg, der in der Erlosungstat des
Gottmenschen, wie sie durch die Gnadenkrifte der sakramen-
talen Heilsanstalt vermittelt wird, sich erschliesst. In diese
Zusammenhéinge werden die Erérterungen aus den philoso-
phischen Hauptdisziplinen der Erkenntnislehre, der Seinslehre,
der Kosmologie, der Seelenlehre, der Ethik und Politik einge-
ordnet. Spekulation und sorgfiltige empirische Beobachtung
— sei’s des Triebhaft-Affektiven in der Sphire der Psyche,
sei’'s wichtiger Potenzen und Gestaltungen im Bereich der Ge-
schichte — ergénzen einander. Sachgemiss fiigt sich Frage zur
Frage, Problemkomplex zum Problemkomplex. Alles bekommt



seinen bestimmten Ort. These um These wird unter Beriick-
sichtigung moglicher und wirklicher Einw#nde erhértet.  Eine
ungeheure Energie konstruktiven Denkens entfaltet sich und
eine nie ermattende Kraft dialektischen Operierens beschafit
die Argumente und die Widerlegung der Objektionen. Die durch
Abilards ,Sic et non“ aus der kanonistischen Literatur in die
Theologie iibertragene Methode, zwischen den gegensitzlichen
Sentenzen der Autorititen eine Konkordanz herzustellen, feiert
ihren hochsten Triumph. Der Chor der christlichen Viter und
Lehrer klingt barmonisch zusammen, und Christentum und
Aristoteles haben sich gefunden. Das wird man nun freilich auf
keinen Fall gelten lassen konnen. Augustin und Aristoteles sind
auch nur hinsichtlich ihrer Noetik niemals zur Ubereinstimmung
zu bringen. Nur um den Preis einer oft geradezu grotesken
Umdeutung und Vergewaltigung des Kirchenvaters erreicht
Thomas sein Ziel. Aber was entscheidender: biblische Botschaft
und aristotelische Weltanschauung sind im Grund toto coelo
verschiedene Dinge; hier und dort weht ein anderer Geist.
Dass das Thomas nicht zum Bewusstsein kommt, werden wir
historisch verstehen. Doch eben darum werden wir davon Ab-
stand nehmen, ihm als besondern Ruhmestitel anzurechnen, was
in Wahrheit verhingnisvolle Schranke bedeutet. Indessen ent-
fallt damit nicht die Moglichkeit, die Grosse und Kiihnheit
seines systematischen Werkes zu wiirdigen. Was auch an Ge-
wichtigem und Schlagendem vom Standort des Philosophen wie
des Theologen dagegen zu sagen ist, wie es nun dasteht, muss
es einem tiefen Respekt abnotigen. Oder sollten wir in einer Zeit
der Auflésung und des Zerfalls, in einer Zeit, die nur zu sehr
des Vermogens, zu bauen, zu formen und umfassend zu be-
griinden, ermangelt, nicht einigen Sinn haben fiir die — wie
immer auch unzulingliche — Leistung eines Geistes, der, seinem
griechischen Meister #hnlich, ein baumeisterlicher Denker ist?

Versuchen wir nun aber der bisherigen mehr allgemeinen
Charakterisierung der thomistischen Lehre durch den Hinweis
auf zwei von Thomas aufgegriffene Kardinalprobleme intensivere
Farbe zu geben! Da ist zunichst das die gesamte Scholastik
mit ausserordentlicher Vehemenz beschiiftigende Problem des
Verhiltnisses von Offenbarung und Vernunft. Thomas fasst Sinn
und Bedeutung des Offenbarungswunders von seinem aristo-
telisch orientierten Erkenntnisbegriff her. So ergibt sich ihm,

Internat. kirchl, Zeitschrift. Heft 1, 1028. 3



834 —

dass die in der Offenbarungsmitteilung beschlossenen Inhalte
der ratio unzugi#nglich seien. Zu diesen Inhalten rechnet er vor
allem die Wahrheiten der Trinitit, Inkarnation, Erlésung,
Sakramentsgnade. Sie sind Mysterien, und in Bezug auf jedes
Mysterium gilt: ,sola fide tenetur“, es wird geglaubt und nur
geglaubt. Als ein Bestandteil des Offenbarungsganzen erscheint
freilich auch der monotheistische Gottesgedanke, d. h. der Ge-
danke des einen allmichtigen Schopfergottes. Doch gehort er
ebensowenig wie der Satz von der Seelenunsterblichkeit zu den
absoluten Geheimnissen. Das Dasein Gottes ist vielmehr fir die
ratio einsichtig. Es ldsst sich auf dem Weg kausalen Riick-
schlusses gewinnen. In der Weltwirklichkeit findet sich das
erfahrungsméssig gesicherte Faktum des Bewegtseins. Nun ist
Bewegtheit nicht denkbar ohne ein Bewegendes. Und zwar
muss das Bewegende ein anderes sein als das Bewegte, so ge-
wiss ein und dasselbe Ding nicht zugleich und in derselben
Beziehung sowohl in potentia wie in actu sein kann. Das Be-
wegende erweist sich indessen seinerseits wieder als ein Be-
wegtes, usf. Nur dass ein regressus ad infinitum sich verbietet.
Setzen wir nicht ein primum movens, so haben wir auch kein
secundum und kein tertium: statuieren wir nicht einen Anfang
der Bewegung, so bekommen wir nicht ihren Fortgang und sc-
mit auch nicht die Bewegung, die fiir uns eben vorliegt. Un-
ausweichlich wird der Begrift eines ersten selbst nicht bewegten
Bewegers: es ist der Gedanke Gottes. Erkenntnis der Existenz
Gottes ist tatséichlich die Kreuzblume im Dom der Metaphysik,
die hochste Hohe, zu der rationales Denken gelangen lésst.
Wenn sie dennoch auch in den Zusammenhang gottlich-auto-
ritativer Lehre aufgenommen worden, s ist das in Gottes Barm-
herzigkeit begriindet, die nicht will, dass den Vielen vor-
enthalten bleibe, was einige Wenige kraft besonderer Begabung
— tlbrigens noch mihsam genug — zu «rringen imstande sind.
Gegeniiber der cigentlichen Offenbarung aber, gegeniiber den
genannten Mysterien versagt alles nai.rlich-rationale Kénnen
und kommt einzig die fides in Frage. Der (Glaube! Wir erinnern
uns, dass Thomas ihn als intellektuelicn Akt definiert. Der

(:laube bedeutet ,cum assensione cogita:«=~, Er ist der Denkakt,
in welchem ein fir die Vernunft der iividenz durchaus ent-
behrendes Objekt bejaht wird. Vom bli-<21 Meinen unterscheidet

sich dicser Akt durch die Festigkeit 1.1:d Unerschiitterlichkeit



— 35 —

des Zustimmens; solche Festigkeit eignet der Meinung nicht,
in ihr zittert die Furcht, dass am Ende das Gegenteil des Be-
jahten wahr sein konnte. Gegen das Wissen aber grenzt sich
der Glaube durch das Fehlen der Evidenz ab; Wissen ist immer
gleichsam ein Schauen und hat dementsprechend eine Nétigung
in sich. Im Glauben gibt es keine derartige Notigung; er be-
ruht, unbeschadet der gottlichen Einwirkung, auf freier Wahl.
Von daher gewinnt er den Charakter des Meritorischen. Er ist
also ein Anerkennen und Geltenlassen im Nichtverstehen — im
Nichtverstehen der himmlischen Weisheit, die den menschlichen
Intellekt unendlich tiberragt, und findet in dieser Hinsicht ein
Analogon in der geistigen Haltung des rusticus, der den ihin
unfasslichen sublimen Sidtzen des Philosophen, vor dessen Auto-
ritit sich beugend, zustimmt. Das Aufleuchten der Evidenz, das
Verstehen des Geoffenbarten, das Schauen der tUbernatiirlichen
Wahrheit — das wird Ereignis im jenseitigen Leben, in der
Welt der Glorie. So mag man denn wohl die Frage aufwerfen,
ob wirklich der von Augustin her iiber Anselm in die Scholastik
eingedrungene und gewdhnlich zum schlechthinigen Kennzeichen
der Scholastik gemachte Leitgedanke ,credo, ut intelligam*“ auch
fir Thomas zu einem fundamentalen Prinzip geworden sei. Mit
nicht zu tberhorender Betonung schrinkt er doch die Moglich-
keit einer Umwandlung von Geglaubtem in rational Erkanntes
auf die erwihnten praeambula fidei — die Vorhofgedanken —
ein und mahnt beziiglich der Mysterien: ,intellige incomprehen-
sibilia esse“, begreife ihre Unbegreiflichkeit! Jedenfalls wird
ersichtlich, dass der Aristoteliker Thomas mit seinen Erorte-
rungen iiber Offenbarung, Glauben und Erkenntnis eine andere
Richtung einschlagt als die in der augustinischen Linie ver-
harrenden Reprisentanten der dltern Franziskanerschule. Diese
franziskanischen Theologen, fiir die schon auf jedem rationalen
Erfassen immateriell-geistiger Objekte ein Abglanz mystisch-
wunderbaren Geschehens liegt, lassen den Glauben als fides
inspirata iber die primitive Stufe blossen Zustimmens méchtig
sich erheben zu einem unmittelbaren Innewerden der gottlichen
Realitat. Der Glaube wird ihnen eine spezifische Erkenntnis
von so vollkriftiger Gewissheit, dass der Vergleich mit dem
Sehen allzuschwach scheint und durch das Bild vom Schmecken
Uberboten werden muss. Nicht um eine cognitio secundum
visum, sondern um eine cognitio secundum gustum handelt es



— 36 —

sich. Das Gegeniiber von Subjekt und Gegenstand verschwindet,
Erkennendes und Erkanntes sind zur Einheit gebracht. Und
das Erkennen ist zugleich ein affektiver Vorgang, ein Empfinden
der Siissigkeit, der Werthaftigkeit des Gottes, der ebenso als
das Urgute wie als das Urwahre der Seele sich darbietet. .
Suchen die Franziskaner durch eine aus dem Bereich rationaler
Ordnung hergenommene Analogie die Unmittelbarkeit und tiber-
wiiltigende Evidenz der Glaubenserkenntnis zu verdeutlichen,
so verweisen sie auf die ohne irgendwelche Vermittlung ein-
fach und unweigerlich sich aufdrangende Einsicht in die Giltig-
keit der logischen Grundprinzipien, des Satzes vom Widerspruch
und des Identititsgesetzes. Diese principia sind per se nota, aus
sich selbst einleuchtend, einer Begriindung in ausser ihnen
liegenden Griinden weder fihig noch bediirftig. Ahnlicherweise
ist das im Glauben Ergriffene schlechthin aus sich selbst iiber-
zeugend und zwingend. Sofern hier der Begriff der Zustimmung
noch verwendet werden soll, kann nicht mehr eine auf Auto-
ritit oder rationale Uberlegungen hin erfolgende Zustimmung
in Betracht kommen, sondern es geht ausschliesslich um
ein assentire primo vero propter se ipsum. Die Franziskaner
stehen vor uns als Vertreter einer Theologie der frommen Er-
fahrung, des religiosen Erlebnisses. Es ist wahrhaftig verstind-
lich genug, dass sie eben um deswillen dem modernen religitsen
Bewusstsein ungleich sympathischer, vertrauter werden als
Thomas mit seinem Kiihlen theologischen Intellektualismus,
seinem hartnickigen Verneinen einer innern Evidenz der Offen-
barungsbotschaft und seinem schroffen Abstellen auf die Auto-
ritait der hl. Schrift und des kirchlichen Lehramts. Und es
mochte fast allzu gewagt erscheinen, fiir diesen von der fran-
ziskanischen Bahn entschlossen sich abkehrenden Thomas eine
Lanze brechen zu wollen. Dennoch muss darauf aufmerksam
gemacht werden, dass seine Problembehandlung, so unmoglich
sie, an der Norm biblischen Zeugnisses gemessen, ist, immerhin
ein Anliegen zur Geltung zu bringen sucht, das bei den fran-
ziskanischen Magistri, sofern sie von der Konsequenz ihres
grundlegenden Gedankens sich leiten lassen, notwendig sein
Gewicht und sein Recht verliert. Thomas kann sich nicht dazu
verstehen, dass die Offenbarung die Bedeutung des Unerhérten
und durch nichts Ersetzbaren einbiisse. Fiir die Franziskaner
wird letiztlich — allerdings weichen sie dem ja tunlichst aus —



— 37 —

das religiose Erlebnis der Gotteinigung die Quelle, aus der ihnen
der ganze Gehalt unmittelbar zustrémt, den man auf der niedern
Stufe der fides acquisita einzig und allein aus der Schrift, wie
die Kirche sie erklirt, empfingt. Im tbrigen ist dann freilich
der thomistische Offenbarungsbegriff eine iiberaus fragwiirdige
Grosse. Die Bestimmung, dass die Offenbarung supra rationem
~sei, hat keineswegs den Sinn, ihren beispielsweise vom deutschen
Reformator unter Berufung auf die Bibel so eindringlich akzen-
tuierten Paradoxiecharakter hervorzuheben. Dieser Paradoxie-
charakter besteht fiir Thomas nicht. Er redet in einer be-
stimmten — man mochte sagen: uneschatologischen — Art der
Harmonie von Offenbarung und Vernunft das Wort, Zum Uber-
fluss — er bediirfte dessen nicht erst — tritt ihm in Paris als
abstossender Greuel die von den Averroisten ausgestreute
Ketzerei der doppelten Wahrheit vor Augen. Demgegeniiber
verficht er die Einheit alles Wahren. Was in der Sphéire ratio-
nalen Denkens an Wahrem lebt, quillt aus derselben Urwahr-
heit, der auch die Offenbarung entstammt. Alles Natiirliche ist
schopfungsmissig auf die Ubernatur hingeordnet. So kann dem
Natiirlichen das Goéttliche nicht als ein Fremdes, als eine des-
potische und zerstérende Macht begegnen. Gratia non tollit
naturam, sed perficit: die Gnade hebt die Natur nicht auf, sondern
setzt sie voraus und fiihrt sie zur Vollendung. Sind Philosophie
und Theologie auf Grund dessen unterschieden, dass die erstere
von rationalen Prinzipien ausgeht, die letztere aber mit Lehn-
siatzen aus der Wissenschaft Gottes und der Seligen operiert,
80 bilden sie doch auch wieder zusammen, wie die Summa zeigt,
eine grosse Synthese. Auch sie verhalten sich nidmlich zu ein-
ander wie Potenz und Akt. Die Philosophie dient der sacra
doctrina. Dass sie dabei ihrer Autonomie sich nicht begebe, ist
sicherlich die ehrliche Meinung und Absicht des Aquinaten;
denn ihm liegt viel daran, dass die Wiirde der Philosophic ge-
wahrt bleibe und nicht fromme Pfuscher an ihr sich vergreifen
mochten. Sie dient der Theologie, indem sie den Unterbau der
Gottesmetaphysik aufrichtet, und sie dient weiterhin der Theo-
logie bei deren Werk der Entkriftung aller gegen die un-
beweisbaren Glaubensaussagen gerichteten Einwinde und bet
der Arbeit einer relativen Aufhellung der Mysterien durch Auf-
zeigen geschopflicher Analogien. Angesichts dieser program-
matischen Bestimmungen wird man es doch wieder bis zu einem



— 38 —

goewissen Grad fur berechtigt halten, auch bei Thomas die
Losung ,credo, ut intelligam“ sich auswirken zu sehen.

Und nun noch ein ganz kurzes Wort zur Frage nach dem
Verhiltnis von Kirche und Kultur. Selbstverstindlich steht diese
Frage im engsten Zusammenhang mit dem Problem der zwi-
schen Offenbarung und Vernunft obwaltenden Beziehung. So
kann es nicht verwundern, wenn der Grundsatz, der im einen
Fall die Antwort normiert, auch im andern fiir die Losung
massgebend wird. Der in Betracht kommende Grundsatz aber
ist jener die thomistische Denkart so treffend kennzeichnende
Gedanke, dass die Gnade das Natiuirliche nicht austilge, sondern
vollende. Uber dem Reich der Natur erhebt sich das Reich der
Ubernatur, nicht etwa aus der Natur als ihre letztmogliche
Steigerung hervorwachsend, aber doch ihre gesamte Fiille als
Potenz anerkennend, die sie — die Gnade — ihrerseits als
Akt formiert. Der tiefe Schatten, der fiir einen Augustin —
gewiss nicht nur infolge des Umstandes, dass seine Stunde mit
der Sterbestunde der Antike zusammenfillt — auf allem Irdisch-
Menschlichen liegt, und die diistere Rétselhaftigkeit, die dem
Kirchenvater immer wieder aus der erbsiindig-verderbten
Welt entgegenstarrt, verringern sich fiir den mittelalterlichen
Denker betrichtlich. Die Wirklichkeit tritt bei aller Aufrecht-
erhaltung der Stindendogmatik in ein freundlicheres Licht. Sie
wird gottgemiisser und begehrenswerter. Sie enthiillt die ihr
immanente grossartige aristotelische Teleologie, die allenthalben
ein fortwihrendes Aufsteigen zu stets hohern Formen und Ge-
stalten hervorruft, und sie gibt mit majestiitischer Deutlichkeit
ihren naturrechtlich-rationalen und damit ihren gottesgesetz-
lichen Grund und Gehalt zu erkennen. Das fiihrt zu einer
positivern Einschétzung des Staates. Der Staat ist nicht einfach
Ausfluss der Siinde. Zusammenleben in der Form politischer
Sozietit, also in der Form einer nach Gebietenden und Ge-
horchenden gegliederten und abgestuften Gesellschaft hitte sich
auch ohne Adams Sturz aus der paradiesischen Unschuld heraus-
gebildet, wenn freilich als ein dominium politicum, das von den
fatalen Ingredienzien driickenden Zwangs und harter Knecht-
schaft frel geblieben wire. Der mit der Gabe der Sprach-
fahigkeit ausgeriistete Mensch ist von Haus aus auf Staatlich-
keit angelegt. Schon um sich im Kampf um die physische
Tixistenz zu behaupten, bedarf er des Zusammenschlusses mit



— 39 —

andern. Allein sein Zweck erschopft sich ja keineswegs in der
Kréftigkeit animalischen Lebens., Er ist Vernunftwesen, und sein
Sicheinfiigen in die kleinern und grossern Verb#énde hat den
Sinn, dass er vernunftgemiss, rechtschaffen lebe. Darum be-
schrinkt sich die Aufgabe des Staates nicht auf die Forderung
der materiellen Wohlfahrt seiner Untertanen; vielmehr ist ihm
auch ein erzieherisches Werk aufgetragen. Wie er fur den
Schutz des Einzelnen und Aller sorgen und auf Sicherheit nach
aussen und auf Frieden im Innern bedacht sein soll, so hat er
die Biirger zur Gerechtigkeit zu leiten und jedenfalls die Voraus-
setzungen dafir zu schaffen, dass in der stindisch geordneten
Gemeinschaft die mannigfachen Berufe — Thomas ist sichtlich
bestrebt, auch dem weltlichen Beruf die Wiirde und Weihe des
Gottwohlgefilligen zuzusprechen — zur Erzeugung kultureller
Leistungen und Giiter zusammenwirken konnen. Erfillt die
obrigkeitliche Gewalt, die man sich am besten als monar-
chische denkt, ihre Mission, so hat sie Anspruch auf Gehorsam,
Ergebenheit und Vertrauen des Volkes. Sie ist gottlich sank-
tionierte Autoritit. Verstosst indessen der Herrscher mit seinen
Befehlen gegen die sittliche Norm, wird er zur Fratze des
Tyrannen, so besteht fiir die Volksgemeinschaft das Recht der
(Gehorsamsverweigerung in der Form passiver Resistenz oder
schliesslich in der Form einer Notwehr, die alle demoralisierenden
anarchischen Ausschreitungen streng vermeidet. Nun ist aber
auch der gerechteste Kénig nicht ein souveréner, keiner hohern
Instanz unterworfener und verantwortlicher Machthaber. Die
politische Regierung fihrt mit ihrer versittlichenden Arbeit die
Menschen niemals zum obersten Ziel, zum entscheidenden Zweck
der Vereinigung mit Gott. Ihr Tun ist bestenfalls Vorbereitung
auf das hin, was allein die iiber die sakramentalen Gnaden-
schitze verfiigende, hierarchisch verfasste und im romischen
Bischof als dem Nachfolger Petri und dem Stellvertreter Christi
gipfelnde Kirche vermag. Darum miissen die Konige der Christen-
heit dem Papst untergeben sein wie Christo dem Herrn selbst.
Die kirchliche Autoritit greift zwar in die rein weltlichen An-
gelegenheiten nur ein, wo diese mit den geistlichen Interessen
zusammenhéngen, Immerhin behilt sie sich vor, von sich aus
Zu bestimmen, ob und inwieweit im einzelnen Fall solche Zu-
sammenhiinge vorliegen,



— 40 —

Meine Damen und Herren! Unsere — leider ausserordent-
lich fragmentarischen — Ausfithrungen sind, wie Sie unmittelbar
empfinden, wirklich nicht zu einem Panegyrikus auf Thomas
geworden. Um einen Panegyrikus kann es sich fiir uns nicht
handeln. So soll auch am Schluss alles unterbleiben, was wie
eine Fanfare anmuten mochte. Das heisst nicht, dass das geistige
Antlitz, in das wir hineinzublicken versucht, uns gleichgiiltig
lassen diirfte. Thomas schreitet als eine Macht durch die Zeiten.
Und das ist nicht von ungefihr so. Er ist in seiner Weise eine
klassische Gestalt und vertritt eine Welt. Unsere Begegnung
mit ihm wird daher Anlass zur ernsten und andringenden Frage,
was wir denn unserseits ihm gegeniiber an Gewichtigem in die
Wagschale zu werfen hitten, und damit Anlass zur Besinnung
auf Dinge, die, so fern und unwirklich sie unserm Geschlecht
erscheinen mogen, doch die ewigen, die letzten Dinge sind.

Arnold GiLe.




	Ergebnisse und Folgerungen der Lausanner Weltkonferenz

