
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 17 (1927)

Heft: 2

Artikel: Das Schisma in Sowjetrussland [Schluss]

Autor: Trubetzkoy, Gregor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404019

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404019
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


65

Das Schisma in Sowjetrussland.
(Schluss.)

IV.
Was für Massregeln getroffen wurden, um die Gegner der

Neuerungen, die dem Patriarchen Tychon treu geblieben waren,
aus dem „Konzil" auszuschliessen, haben wir schon gesehen.
Dennoch waren die Leiter des Schismas der Gesinnung der
Versammlung nicht ganz sicher und, indem sie den Entschluss
fassten, ein Gerichtsverfahren gegen den Patriarchen zu
inszenieren, liessen sie auf dem Konzil keine vorgreifende
Diskussion dieser Angelegenheit zu. Der Prozess wurde auf heimliche

Weise geleitet, ohne jegliche Beobachtung der kanonischen
Satzungen. Abgesehen davon, dass ein Bischof nur unter
Mitwirkung derjenigen, die ihm dem Range nach gleichstehen
(in diesem Falle der Patriarchen des Ostens), gerichtet werden
darf, wurde der Prozess gegen den Patriarchen in seiner
Abwesenheit und ohne alle von der kanonischen Ordnung
verlangten wiederholten Vorladungen oder wenigstens schriftlichen
Erklärungen des vor das Gericht Gezogenen durchgeführt.
Als Ankläger traten die exkommunizierten Priester Wedensky,
Krasnitzky und der Bischof Antonin auf. Es wurden keine
Zeugen verhört und kein Versuch gemacht, die Anklage irgendwie,

zu dokumentieren.
Nach den Reden der drei Ankläger wurde die Frage von

der Schuld des Patriarchen sofort zur Abstimmung gebracht —
obgleich sich schon mehr als 100 Redner zum Worte gemeldet
hatten. «Die Verurteilung Seiner Heiligkeit des Patriarchen war
nicht das Ergebnis einer regelrechten gerichtlichen
Untersuchung seines Falles. Sie war im voraus bestimmt, und der
beste Beweis dafür sind die Fragebogen, die allen Mitgliedern
des „Konzils" zur Ausfüllung vor Beginn der Verhandlungen
vorgelegt wurden, welches eine unerlässliche Bedingung der
Teilnahme am „Konzil" war. Der Ausfüllende sollte seine
Einstellung zur Absetzung des Patriarchen darlegen. Es wurde

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1927. 5



— 66 —

also von den Mitgliedern des „Konzils", den künftigen Richtern
des Patriarchen, vor der gerichtlichen Untersuchung selbst
eine bestimmte Antwort auf die Schuldfrage verlangt *). »

Schliesslich fasste das Konzil der Lebendigen Kirche
folgenden Beschluss : „ Nach Vorlesung des Berichtes des

Propstes A. Wedensky bezeugt das allrussische Provinzialkonzil
angesichts der Kirche und aller Menschen, dass gegenwärtig
die ganze Welt sich in zwei Lager gespaltet hat: der
Kapitalisten und Ausbeuter einerseits und der Proletarier anderseits,

mit deren Schweiss und Blut die kapitalistische Welt
ihr Wohlsein nährt. Auf der Erde ist es der Sowjetstaat
Russlands allein, welcher den Kampf gegen dieses soziale Übel

aufgenommen hat. Kein Christ darf da gleichgültig zuschauen.
Das Konzil erklärt den Kapitalismus für eine Todsünde und
den Krieg dagegen als heilige Christenpflicht. In der
Sowjetregierung* erblickt das Konzil den Führer der Welt im Namen
der Gleichheit, Brüderlichkeit und des Friedens der Völker.
Das Konzil brandmarkt die internationale und vaterländische
Gegenrevolution, verdammt sie mit ihrer vollen religiös-moralischen

Autorität. Das Konzil fordert jeden ehrlichen russischen

Bürger auf, in einiger Front unter der Führung der
Sowjetregierung* zum Kampfe gegen das grosse Übel der sozialen
Ungleichheit auszuziehen. Nach Beratung über die Lage der
Kirche während der Revolution bestimmt das heilige Konzil
der orthodoxen Kirche des Jahres 1923 folgende Massnahmen:
Seit dem Sommer des Jahres 1917 haben die verantwortlichen
Leiter der Kirche eine ausgesprochene gegenrevolutionäre
Stellung eingenommen. Das Konzil des Jahres 1917 setzte
sich hauptsächlich aus Vertretern einer reaktionären Geistlichkeit,

des hohen Adels, der Grossgrundbesitzer und aus
Mitgliedern reaktionärer Parteien zusammen.

Das heilige Konzil der russischen orthodoxen Kirche des
Jahres 1923 verdammt den gegenrevolutionären Kampf und
dessen Methoden des Menschenhasses. Insbesondere betrauert
das Konzil des Jahres 1923 das Anathematisieren der
Sowjetregierung und aller ihrer Anhänger. Das Anathema wird vom
Konzil für nichtig erklärt. — Auf Grund des Kirchenkanons
erklärt das Konzil hiermit den Patriarchen Tychon seiner

') „Hirtenbrief der Bischöfe der Einen orthodoxen griechisch -
katholischen, russischen Kirche", 2. August 1923.



— 67 —

Kirchenwürde und des Mönchstandes verlustig und in seinen
früheren weltlichen Stand zurückversetzt. Von nun an ist der
Patriarch Tychon — der Laie — Basilius Bjelawin. Das Konzil
weist darauf hin, dass auf Erden die Sowrjetregierung allein
durch staatliche Methoden die Ideale des Reiches Gottes zu
verwirklichen hat. Deshalb soll jedes gläubige Mitglied der
Kirche nicht nur seiner Bürgerpflichten gedenken, sondern die
Sowietregierung in ihrem Kampfe um die Verwirklichung des
Reiches Gottes auf Erden auf jegliche Art unterstützen. Das
Konzil hält die Wiederherstellung des Patriarchats ') für
eine ausgesprochen politische und gegenrevolutionäre Tat.
Die urchristliche Kirche kannte keinen Patriarchen, sondern
wurde auf kollegiale Weise verwaltet; deshalb erklärt das

heilige Konzil hiermit die Wiederherstellung des Patriarchats
für nichtig*. Von nun an soll die Kirche in kollegialer Weise
verwaltet werden."

Wir weisen besonders auf diejenigen Stellen des Beschlusses

hin, welche die Beweggründe des Konzils der Lebendigen Kirche
und seine Endzwecke mit voller Genauigkeit bezeichnen.

„ Mein Reich ist nicht von dieser Welt" hat Christus
gesagt. Die Neuerer meinen es aber anders. Sie behaupten, dass
das Reich Gottes durch „Regierungsmethoden" begründet werden
kann und dass die Sowjets im Begriff seien, es zu verwirklichen.

Erlösung und das Heil werden durch das Traumbild
eines sozialistischen Paradieses auf Erden gefälscht und die

geistige Freiheit durch Gewalt ersetzt. Derjenige Teil der
Menschheit, der nicht aus Proletariern besteht, bleibt
selbstverständlich von diesem Paradiese ausgeschlossen. Das „Konzil"
stellt sich nicht die Frage, ob es der ins „Paradies"
aufgenommenen Hälfte gut gehe, denn diese Frage wäre ja eine

„reaktionäre". Es handelt sich hier um ein ganz anderes, nämlich

sich bei den Herren des irdischen Paradieses
einzuschmeicheln und die Kirche in eine Abteilung des Kominterns
zu verwandeln.

Nach Erledigung seines Programmes unterliess es das

„Konzil" nicht, den hauptsächlichen Urhebern der Einberufung
seinen Dank auszusprechen. Vorher wurde über die Stiftung
eines „weissen, verehelichten Episkopates" beschlossen. Dann
wurde Wedensky einstimmig zur Erzbischofswürde erhoben.

') Was im Herbst 1917 erfolgt war.



— 68 —

Die gleiche Belohnung wurde für Krasnitzky vorgeschlagen,
da er sie aber abwies, wurde ihm der Titel des „Protopresbyters

von ganz Russland" erteilt.
Das „Konzil" wurde durch einen Gottesdienst abgeschlossen

mit Ausrufung des von Antonin neu verfassten Domine salvum
fac : „Dem Land Russland und seiner Regierung, die die
Geschicke des Volkes nach den Grundsätzen der Arbeit und des

allgemeinen Wohles ordnet — langes Leben auf viele Jahre."

V.

Als dem verhafteten Patriarchen die Beschlüsse des Konzils

der „Lebendigen Kirche", seine Absetzung betreffend,
mitgeteilt wurden, schrieb er folgende Resolution darauf:
„Widergesetzlich. Gottes demütiger Knecht und Patriarch von Moskau

und ganz Russland — Tychon."
Die in Moskau anwesenden orthodoxen Bischöfe veröffentlichten

ein Schreiben, in dem sie die Verdammung der Kirchenspaltung*

und der Akten des Afterkonzils eingehend aus den
Kanones heraus begründeten. Zum Schluss dieser Epistel hielten
sie es für „ihre Hirtenpflicht, vor dem Antlitz der gesamten
russischen Kirche folgende feierliche Erklärung abzulegen":

„1. Der einzige unstreitig gesetzmässige Träger der
Obergewalt in der orthodoxen russischen Kirche bis zur Einberufung
eines regelrechten Provinzialkonzils ist der Patriarch Tychon,
der von dem ersten provinzialen allrussischen Konzil mit
Beobachtung der gesamten kirchlichen Regel gewählt und in
die Gemeinschaft von den Patriarchen des Ostens und den
Primaten aller autokephalen orthodoxen Kirchen aufgenommen
wurde. Unterwerfung unter seine geistige Leitung und die
Pflege geistiger Gemeinschaft mit ihm in den Sakramenten,
in Glauben, Gebet und Liebe, ist die unerlässliche Bedingung
zur Erhaltung der Einheit der russischen Kirche und ihrer
Einigung mit der ökumenischen.

2. Die im Mai des vergangenen Jahres (1922), sofort
nach der gewaltsamen Zurückdrängung Seiner Heiligkeit des
Patriarchen von dem Kirchenregiment entstandene und von
den Bischöfen Antonin und Leonidas und den Priestern
Wedensky, Krasnitzky, Kalinowsky, Bjelkoff und anderen
angezettelte kirchliche Bewegung, die sich zu einer religiösen
Organisation mit besonderer Hierarchie an ihrer Spitze kon-



— 69 —

stituiert hat, ist kein Teil der orthodoxen russischen Kirche,
aber ein von ihr abgewichener und in Schisma verfallener
Verband.

3. Die oberste Behörde dieses schismatischen Verbandes,
die ihn auch ins Leben rief und ausbildete und die die Kirchengewalt,

der kanonischen Sukzession ungeachtet, eigenmächtig
ergriff' und durch Gewalt und Betrug, also unrechtmässig, an
sich riss, ist jeglicher kanonischen Rechtfertigung bar.

4. Die Hierarchie, die ihren Anfang von den Bischöfen
Antonin und Leonidas führt, als eine, die ohne das Wissen
und ohne die Einwilligung des Primas der russischen Kirche,
S. H. des Patriarchen Tychon, mit Übertretung der kanonischen
Vorschriften über den Zölibat der Bischöfe, entstanden ist, ist
unrechtmassig und soll deshalb abgelehnt werden.

5. Das im Mai dieses (1923) Jahres einberufene sog. zweite
Provinzialkonzil der russischen Kirche ist nicht ein orthodoxes
Konzil, sondern der Art seiner Einberufung, seinem Bestand
und seiner Tätigkeit nach eine Versammlung schismatischer, von
der Kirche abgefallener Geistlicher und Laien.

6. Alle Arten religiöser Gemeinschaft mit dieser
eigenmächtig entstandenen Hierarchie sind eine schwere Sünde gegen
die kirchliche Einheit und Abfall von der orthodoxen Kirche.
Deswegen fordern wir alle treuen Kinder der orthodoxen
griechisch-katholischen Kirche auf, sich auf alle Weise, im Gebet sowie
in den Sakramenten, der Gemeinschaft mit den Anhängern der
Spaltung zu enthalten, selbige nicht zur Abhaltung des
Gottesdienstes zu laden, ihre Kirchen nicht zu besuchen, insbesondere
aber sich den Satzungen des schismatischen Konzils und des

von ihm erwählten obersten Kirchenrates nicht zu fügen1). "

Wir werden der Geschichte der neuen kirchlichen Gestaltung

und ihrem Kampfe mit der orthodoxen Kirche nicht Schritt
auf Schritt nachgehen. Die blosse Erscheinung auf dem Konzile
des aus dem Gefängnis befreiten Patriarchen Tychon reichte
hin, um einen ungeheuren Enthusiasmus unter dem gläubigen
Volke zu wecken und alle „Errungenschaften" der neuen Kirche
ins Schwanken zu bringen. Der allgemeine religiöse
Aufschwung wirkte auch auf diejenigen Bischöfe und Priester ein,
die aus Kleinmut schon zur „Lebendigen Kirche" übergetreten

^„Hirtenbrief der Bischöfe der Einen, orthodoxen, griechisch-katholischen,

russischen Kirche" vom 2. August des Jahres 1923.



— 70 —

waren. Viele von ihnen taten öffentlich Busse und wurden wiederum

mit Aufrechterhaltung ihrer kirchlichen Würde in die orthodoxe

Kirche aufgenommen. Wie es selbst ihre Anführer erkannten,
genoss die „Lebendige Kirche" keine Zuneigung unter dem Volke.
Dasselbe besuchte ihre Gottesdienste nicht und tadelte
unverhohlen ihre Bisehöfe, welche öfters Gefahr liefen, misshandelt
zu werden.

Die Bolschewiken, obwohl sie sich voll Verachtung* gegen
diese freiwilligen Gehilfen verhielten, lohnten dennoch ihren Eifer
und gingen bald zu weiteren Verfolgungen der orthodoxen Kirche
über. Alle dem Patriarchen näherstehenden Bischöfe und Priester
wurden verhaftet und verbannt. Der Patriarch selbst genoss
eine nur scheinbare Freiheit, da er unter beständiger Beobachtung

stand. Damit wurde der Hauptreferent der G. P. U.

Tscheka) für kirchliche Sachen, Tutschkoff, beauftragt, und
alle kirchlichen Angelegenheiten sollten seine Kontrolle passieren.
Der Patriarch durfte weder mit den in Moskau befindlichen
Bischöfen verkehren, noch sie zur Beratung zusammenrufen.
Keine Anordnung der kirchlichen Obrigkeit durfte gedruckt
werden, und es half nichts, die Zensur um Genehmigung
anzugehen. Die Druckblätter wurden von den Agenten der G. P. CJ.

beschlagnahmt, sobald sie aus der Typographie in das Donskoy-
Kloster1) gebracht wurden.

Tutschkoff unternahm es, den Patriarchen mit der Synode
der Erneuerer (so hiess das Organ der neuen Kirche) zu
versöhnen. Diese Synode sollte den ursprünglich vom „Konzile"
des Jahres 1923 erwählten „obersten Kirchenrat" ersetzen.
Tutschkoff bestand darauf, dass der Patriarch Krasnitzky
verzeihen und ihn zum Mitgliede seiner Synode machen solle.
Dann würde die Sowjetregierung grösseres Vertrauen zur
orthodoxen Kirche haben. Die Berechnung war klar — die Synode
mit eigenen Leuten zu füllen und dann den Patriarchen selber
loszuwerden — kurz gesagt — die Kirche unmerklich zu
„sowjetisieren". — Alle diese Informationen stammen von
durchaus glaubwürdiger Quelle. — Tutchkoff und Krasnitzkys
Ränke blieben erfolglos. Der Patriarch beschwichtigte die unter
den Gläubigen herrschende Unruhe, indem er erklärte, dass er
auf keine Verständigungen eingehen würde.

*) Donskoy-Kloster in Moskau. — Verhaftungsort des Patriarchen
Tychon, wo er auch nach seiner Befreiung verblieb.



— 71 —

VI.
Eine unmerkbare Angliederung der orthodoxen Kirche an

die Sowjetkirche war also misslungen. Da wurde eine andere
Lösung gesucht. Worin sie bestand, erfahren wir aus den
offiziellen Dokumenten dieser letzteren, welche in ihrem Organ,
der Zeitschrift „Mitteilungen der heiligen Synode der orthodoxen
russischen Kirche" ') gedruckt stehen.

Ein Rundschreiben der „h. Synode" vom 25. Februar 1925
Nr. 928 an die Diözesanverwaltungen lehrt uns die Geschichte
eines neuen Entwicklungstadiums der pseudo-orthodoxen Kirche
in der Darstellung ihrer Begründer. Der Kampf gegen den
Patriarchen Tychon bewirkte im Jahre 1922 die Enstehung mancherlei
Verbände: der „Lebendigen Kirche", des „Bundes apostolischer,
kirchlicher Gemeinden" und anderer, „die sich als Ziel den

Kampf um die Kirche gegen ihr formelles Haupt und ihren
tatsächlichen Verräter stellten" Nach dem Konzile des Jahres
1923 lösen sich diese Verbände auf, „da ihr Ziel erreicht worden ist.
Das kirchliche Bewusstsein hat über Tychon und seine Anhänger,
als Entsteller der einen und ewigen Wahrheit Christi, gerichtet."
Auf der soeben zu Ende gekommenen „allrussischen Konferenz"
prägte Metropolit Alexander (Wedensky) folgendes Schlagwort :

„Die Erneuerung ist Orthodoxie. Diese einfache, aber
unergründlich tiefe Wahrheit soll zur Grundlage unserer kirchlichen
Arbeit werden."

Man darf bezweifeln, ob wir mit „Wahrheit" und gar einer
„tiefen" dabei zu tun haben; es lässt sich aber nicht leugnen,
dass der von Wedensky vorgeschlagene Ausweg tatsächlich ein

„einfacher" ist, — ebenso einfach wie die Aneignung eines
fremden Passes und des darauf stehenden Namens. Sich orthodox
zu nennen, ist allerdings einfach für solche, die anfänglich mit
der orthodoxen Kirche brachen, ihre kanonische Ordnung
gröblich verletzten, von der orthodoxen Hierarchie exkommuniziert

wurden und dann allerlei neue Namen erfanden, um
dadurch ihre Unterscheidung von der wahren und echten
orthodoxen Kirche auszudrücken. In Wirklichkeit aber ist diese

Benennung bloss eine grobe Fälschung. Die Absicht ist klar:
Da die Kirche, an Händen und Füssen gebunden, den Betrug
nicht zu entlarven vermag, so will man sich ihre Autorität

') Kussisch BVjestnik Swjaschennago Synoda Pranoslawnoj Kossijskoy
Cerkwi « 1925, I.



— 72 —

und Rechte selber aneignen, ihre Hirten und ihre Herden
irreführen. Es sollte zuvörderst mit der fernen Provinz begonnen
werden, welche durch Tutschkoffs Massregeln leicht vom Verkehr
mit ihrem kirchlichen Zentrum abgeschnitten werden konnte. —
Noch einfacher ist es, die Ausländer zu täuschen, denen es

schwierig ist, sich in den russischen Angelegenheiten
zurechtzufinden. Es ist auch sehr wichtig, die östlichen orthodoxen
Kirchen in Irrtum zu führen und darin zu erhalten, um durch
die von ihnen zu erlangende Sanktion die echte orthodoxe
Kirche vollends zu isolieren. Recht wichtig ist es auch für die
Sowjetkirche, die formelle Anerkennung andersgläubiger
ausländischer Regierungen zu erhalten zur Begründung ihrer
Rechte auf die russischen Kirchen und den russischen kirchlichen
Besitz im Auslande und dadurch zur Stärkung ihrer Lage vor der
Sowjetregierung. Für alle diese Zwecke darf die schismatische
Kirche auf den Beistand der Sowjets rechnen, welche hoffen,
auf diese Weise sowjetistische Propaganda, kirchliche Unsicherheit

und religiöse Zwistigkeiten in den Reihen der ihrer Kirchengebäude

verlustigen russischen Flüchtlinge zu stiften. Schon
aus den Beschlüssen des Konzils der „Lebendigen Kirche" geht
das politische Programm klar hervor : Die Ziele der
Internationale auf alle Weise zu fördern. Dasselbe erklingt aus
dem Schreiben der „Versammlung der Geistlichkeit und Laien
von ganz Russland" an die S. S.S. R.1)-Regierung. (Plenarsitzung
der h. Synode vom 27.—31. Januar 1925.)

«Die Versandung freut sich, der Regierung der S. S. S. R.
ihre aufrichtigen Glückwünsche aus Anlass der endgültigen
Festigung des Sowjetregimes, welche unter anderem sich im
ökonomischen Aufschwünge des Landes und einer definitiven
Liquidation aller politischen und antisowjetischen Parteien
äussert, darbringen zu dürfen Der „Tychonismus"2) ist
die letzte unter dem Banner der Religion entstandene
antisowjetische Gruppierung, der die Revolution noch nicht den
Garaus gegeben hat. Deswegen bekommt unser Kampf gegen
den „Tychonimus" einen politischen Anstrich, weil wir für
loyale und ehrliche Beziehungen mit der Regierung eintreten,

') Bund der Sozialistischen Sowjet-Republiken.
2) So wurde von den Bolschewiken und den Glaubensabtrünnigen

die dem Patriarchen treugebliebene orthodoxe Kirche und die ihr eigene
traditionsfeste kirchliche Gesinnung benannt.



— 73 —

und zwar auf Grund des sowjetischen Dekrets von der Trennung
zwischen Kirche und Staat, wodurch wahre Glaubensfreiheit
gesichert ist. Nicht umsonst ist der grundlegende Gedanke
dieses Dekrets dem Genie Lenins zu verdanken.»

« Die Versammlung* möchte, dass in jedem Augenblicke des

Staatslebens dieser religiöse Leninismus oder die „leninsche
Behandlung* der religiösen Menschen" beobachtet werde. »

Alle diese Gefühlsäusserungen sind ihrerseits nichts weiter
als ein Manöver der Versammlung, in Erwägung der „zweifellosen

Bedeutsamkeit dieser Arbeit für den Staat", um ein

„wohlwollendes Verhalten der S. S. S. R.-Regierung" zu werben
und ihre Unterstützung und Bewilligung für die der schismatischen
Kirche obliegenden folgenden Aufgaben zu erlangen:

Schlagworte wie „der religiöse Leninismus" oder „die
leninsche Behandlung der religiösen Menschen" sollten den
ausländischen Regierungen und ihren Beobachtern zur
genügenden Warnung dienen für ihre Einschätzung der
schismatischen Kirche selbst, sowie der Möglichkeit, sie als
rechtmässige Nachfolgerin der, wenn auch zeitweilig gefesselten, so

doch fest, lebenskräftig* und sich selbst treu gebliebenen
russischen orthodoxen Kirche zu betrachten.

VII.
Warum verfolgten die Bolschewiken den Patriarchen Tychon

und die orthodoxe Kirche und warum begünstigen sie die
Versuche, eine falsifizierte Kirche zu begründen?

Nach allem Gesagten scheint die Antwort klar zu sein ;

doch müssen wir zuerst eine Verleumdung widerlegen, welche
die Sowjets zur Rechtfertigung ihrer Verfolgungen gebrauchen.
Sie behaupten, dass die „Tychonsche" Kirche gegenrevolutionären
Bestrebungen dient, während die schismatische Kirche als
diejenige betrachtet wird, welche sich mit der Revolution und dem
Kommunismus abgefunden hat.

In Wirklichkeit aber hat Patriarch Tychon mehrfach seine

völlige Nichteinmischung in die Politik bezeugt und bewiesen.
Als der Schreiber dieses im Sommer 1918 beim Patriarchen
die Erlaubnis erbat, seinen Segen auf geheimem Wege einem
angesehenen Vertreter der „weissen" Bewegung zu übermitteln



— 74 —

hielt es der Patriarch nicht für möglich, einen solchen zu erteilen,
indem er sich auf prinzipielles Fernbleiben von der Politik berief.

Auf die Befreiung des Patriarchen aus der Haft folgte seine

Loyalitätserklärung der Sowjetgewalt gegenüber. Einige einzelne
Ausdrücke dieser Erklärung wurden ihrerseits von vielen
Gläubigen schmerzhaft empfunden, da der Patriarch wahrscheinlich

einen ihm von den Bolschewiken unterbreiteten Text
unterzeichnet hatte, welcher in einem ihm fremden, wenig angebrachten
Stile verfasst war. Das gemeine Volk wurde, durch feinfühlige
Intuition, sich sofort über die Gründe klar, welche ihr kirchliches

Oberhaupt bewogen hatten: das Wohl der Kirche war
der einzige Beweggrund der Handlung des Patriarchen. Ihn
dauerte das arme Volk, welches während seiner Haft wie
verwaist geblieben war. Er wollte es nicht seinem eigenen Schicksale
überlassen und wusste gewiss, wie sehr das Volk während solcher
Prüfungen der Hilfe bedarf. Seines persönlichen Rufes und der
„schönen Gesten" nicht achtend, am wenigsten gewiss an sich
selbst denkend, zögerte der Patriarch nicht, das bolschewistische
Dokument zu unterzeichnen, denn es war darin nur von Politik
die Rede, und die war ihm gleichgültig. Seine echt russische
Seele hat sich am Volke nicht geirrt, und er hat später oft im

engeren Kreise gesagt: „Glaubt mir, das Volk wird sich immer
herausfinden und alles, was orthodox ist, wird es auf meine
Rechnung setzen, alles übrige aber auf diejenige der Bolschewiken."

So geschah es auch, und das Volk streute Blumen auf
den Weg seines Vaters.

Mit Fug und Recht erklärte dabei der Patriarch, dass er
nie zu einem „Umstürze" der bestehenden Ordnung aufgerufen
habe, obwohl er „allerdings sich für keinen solchen Verehrer
der Sowjetregierung ausgegeben hatte, als welche die
kirchlichen Neuerer gelten wollen". Patriarch Tychon erinnerte daran,
dass er noch im September 1919 „einen Aufruf an die Bischöfe
und Seelsorger richtete über die Nichteinmischung der Kirche
in Sachen der Politik und über Unterwürfigkeit den Anordnungen
der Sowjetregierung gegenüber, insofern sie nicht dem Glauben
und der Frömmigkeit widersprechen".

In demselben Sinne äusserte sich der Petrograder Metropolit

Benjamin in seiner letzten Rede vor dem Gericht, bevor
das Todesurteil über ihn gesprochen wurde. Die Worte dieses

heiligen Märtyrers seien hier mit voller Andacht wiedergegeben.



— 75 —

«Fünf Jahre sind es her, seit ich vor dem Gerichte des
Volkes stand, als im Jahre 1917 ein Metropolit für Petrograd
gewählt werden sollte. Die damalige provisorische Regierung
und die höhere Geistlichkeit Petrograds wollten mich nicht.
Ihr Kandidat war der hochwürdige Andreas Uchtomsky. Die
Gemeindeversammlungen aber und die Werkstattarbeiter nannten
meinen Namen. Und da geschah es, dass ich im Saale der „Gesellschaft

für religiöse und moralische Aufklärung" — wo 1500
Menschen anwesend waren — meinen eigenen Wünschen zuwider von
einer überwältigenden Mehrheit zum Metropoliten von Petrograd
erwählt wurde. Warum geschah das? Gewiss nicht, als ob mein
Verdienst grösser gewesen wäre als dasjenige anderer hoher
Geistlicher, welche auch zu diesem hohen Amt kandidierten,
wohl aber darum, weil mich das gemeine Volk gut kannte, da
ich 23 Jahre hindurch in den Vorstadtkirchen Petrograds gelehrt
und gepredigt hatte.

Nun habe ich fünf Jahre als Metropolit für das Volk
und vor dem Volke gedient und dabei den Massen nur Frieden
und Ruhe gebracht, nie aber Zwist und Streit. Ich bin den
Behörden gegenüber immer loyal gewesen und gab mich
nie mit Politik ab. Die Sowjetgewalt scheint es auch
verstanden zu haben, da ich weder am Gottesdienste, noch an
meinen Reisen durch die Diözese gehindert w*urde. Und im
letzten Jahre, als die peinliche Frage der Konfiskation der
kirchlichen Güter und Wertgegenstände aufkam, war es ebenso :

die Regierung unterhandelte mit mir, nahm meine Mitteilungen
zur Kenntnis und zur Beantwortung, am 10. April aber liess
sie sogar in ihren Zeitungen meinen Aufruf an die Gläubigen
erscheinen.

So ging es bis zum 28. Mai, und da erschien ich plötzlich
vor der Obrigkeit als Feind des Volkes und als gefährlicher
Umstürzler. Selbstverständlich weise ich alle gegen mich
erhobenen Beschuldigungen ab und erkläre nochmals feierlich (ich
spreche ja vielleicht zum letztenmal), dass ich der Politik ganz
fremd war und nur eins erstrebte, nach bestem Vermögen ein
Seelenhirt zu sein. Und da ich nun vor dem Gericht stehe,
warte ich ruhig auf den Richterspruch, wie er auch sein mag,
der Worte des Petrus eingedenk : „Hütet euch davor, dass ihr
als Übeltäter leidet; leidet aber einer von euch als Christ, so
danket dafür Gott."»



— 76 —

An der Aufrichtigkeit eines vor dem Tode stehenden Dieners
Christi darf keiner zweifeln. Andere Bischöfe, die verbannt und
verhaftet wurden, waren ebensowenig gegenrevolutionär gesinnt
wie Metropolit Benjamin und der Patriarch. Sie gingen den
Leiden und dem Tode ebenso froh entgegen, wie es die ersten
Märtyrer des Christentums getan hatten, die dabei den
heidnischen Behörden gegenüber loyal blieben. Sie folgten bereitwillig*

ihren Befehlen, „insofern sie nicht gegen Glauben und
Frömmigkeit waren". Darin aber liegt im Grunde der eigentliche
Unterschied von der schismatischen Kirche. Geistige Freiheit
und Geringschätzung* irdischer Güter, wie sie von der Kirche
gelehrt werden, stehen nicht nur der bolschewistischen Ideologie
entgegen, sondern auch allen brutalen Gewaltsmitteln, die von
den Bolschewiken angewendet werden. Dem „Paradiese" auf
Erden setzt die Kirche die Überzeugung von der Eitelkeit aller
irdischen Güter, die Freude für Christum zu leiden, die
zuversichtsvolle Freude über die Auferstehung* Christi und das Harren
auf die allgemeine Auferstehung in Christo entgegen. „Hoffen
wir allein in diesem Leben auf Christo, so sind wir die
elendesten unter allen Menschen. Nun aber ist Christus
auferstanden von den Toten und der Erstling geworden unter denen,
die da schlafen." (1. Kor. XV, 19, 20.)

Die Bolschewiken können das Dasein einer anderen Macht,
dazu noch höherer Ordnung, nicht zulassen, und da hier die
Waffe des Terrorismus versagt, so können sie sich gegenüber
der Kraft des Glaubens nicht zurecht finden. „Das Blut der
Märtyrer ist elio Saat der Christenheit." Was bleibt denn
anderes als das zu tun, was zu aller Zeit die Feinde des
Christentums taten, nämlich den Terrorismus durch Versuche einer
Zersetzungsarbeit zu unterstützen. Die Beschuldigungen
gegenrevolutionärer Umtriebe sind erfunden. Es ist ein blosser
Vorwand, der ausgenutzt werden muss, um ein unendlich wichtiges
Ziel zu erreichen — die Versklavung des Gewissens und die
Verwüstung der Seele. Gerade für diesen Zweck kamen den
Bolschewiken Wedensky, Krasnitzky, Antonin und ihre Helfershelfer

gelegen

VIII.
Es bleibt uns noch übrig, von der dogmatischen und

moralischen Schädlichkeit der pseudo-kirchlichen Doktrin zu reden.



— 77 —

Im Grunde liegt es den Neuerern am wenigsten an Glaubensfragen;

aus taktischen Rücksichten aber halten sie es für nützlich,
an öffentlichen Diskussionen teilzunehmen, um dadurch ihre
vermeintliche Unabhängigkeit von der Regierung zu beweisen.
Zur Metropolitenwürde erhoben, erhielt Wedensky den klingenden
Titel eines „Apologeten und Verkündigers". Er tritt in öffentlichen

Versammlungen auf, er erkühnt sich, mit Lunatscharsky ')
selber öffentlich zu disputieren. Eine solche Disputation wird
von Pater d'Herbigny S. L, der ihr beiwohnte, beschrieben.
Wedenskys Beredtsamkeit und „Kühnheit" sind ihm sichtbar
aufgefallen, quod erat demonstrandum Er weist auf die
rastlose Tätigkeit der schismatischen Kirche hin, die von ihm
„Konkordatskirche" genannt wird, um sie mit der „tychonschen"
zu vergleichen, und vergisst nur dabei den kleinen Umstand,
dass die orthodoxe Kirche unter Verfolgung* steht, während die

„Konkordatskirche" sich aller Unterstützung seitens des „G.P.U."
Tscheka) erfreut. Sogar durch die Zensur gegangene Hirtenbriefe

und Anordnungen der orthodoxen Bischöfe werden
nichtsdestoweniger beschlagnahmt, ihre Veröffentlichung wird
verwehrt. Für den Versuch, ihre Meinung zu äussern, werden
orthodoxe Prediger eingekerkert und verbannt. Wedensky & Cie.

dürfen deshalb frei reden, da sie den Bolschewiken nicht
gefährlich sind. Der gewandteste Prediger, sobald er sein Gewissen
verkauft hat, wird unfähig, auf Gläubige einzuwirken. Schlichte,
vom Rationalismus unberührte Leute finden zuweilen einen

Betrug* leichter heraus als Gebildete und Ausländer. Wir
verfügen übrigens über Dokumente, die uns eine hinreichende
Vorstellung* von der Beredtsamkeit Wedenskys und von seinen
Überzeugungen geben.

In der Zeitschrift „Mitteilungen der heiligen Synode der
(pseudo-)orthodoxen russischen Kirche" 2) ist ein Vortrag über
die „Apologetische Begründung des Erneuertums" gedruckt, der
am 27. Januar 1925 vor der Plenarversammlung der „Synode"
gehalten wurde. Somit dürfen wir den Inhalt dieses Vortrages
nicht nur als persönliche Meinung des Autors, sondern auch
als eine offizielle Äusserung der sich unberechtigt „orthodox"
nennenden bolschewistischen Pseudokirche betrachten.

*) Bolschewistischer Kommissar für Volksaufklärung.
2) Vjestnik Swjaschennago Synoda Prawoslawnoj Rossijskoy Cerkwi

1925, I.



— 78 —

Das erste und hauptsächlichste Verdienst des Erneuertums
besteht darin, dass es „ein für allemal den Bund mit dem
Staate zerrissen hatte". Offenbar achtet der Autor wenig auf
die demütige Bitte der „Versammlung der Geistlichkeit und
Laien", dass die Sowjetregierung die Kirche unter ihren hohen
Schutz nehmen möge. „Der von ihren autokratischen
Kerkermeistern mit goldenen Ketten gebundenen alten Kirche setzt
das Erneuertum eine Kirche entgegen, die, frei von Verbindung
mit extremrechten Organisationen, eine echte Kirche Christi ist."

„Wahrhaftig, die allverzehrende Flamme der Revolution
hat die Ketten der Kirche schmelzen lassen. Die vom Blute
der Gewaltherrscher befleckte Hand des empörten Volkes hat
die Kirche, diese Jungfrau von Galiläa, aus den wollüstigen
Armen des monarchistischen Ramolli befreit. Aber scheinbar hat
diese offizielle Kirche, die ihre Christo versprochene Treue
gegen Menschengunst verkauft hatte, immer noch dieselbe
Sehnsucht nach den Liebkosungen dieser Herrschaften".

Der erste Teil der „apologetischen Begründung" ist voll
ähnlicher Gedanken und Ausdrücke. Diese eigenartige „Apologetik"

ist durchgehends auf die Sowjetregierung berechnet. Der
„berühmte" Satz des „Konzils" des Jahres 1923: „Kapitalismus
ist Todsünde" wird angeführt, und es wird behauptet, dass

„das Christentum seinem Wesen nach dem Nationalismus und
dem Staats- und Klassenpatriotismus feindselig sei."

Auf diese Einleitung, die offenbar im Geiste des „religiösen
Leninismus" verfasst ist, folgt der zweite Teil der Apologetik,
welcher das Existenzrecht der Kirche und der Religion
begründen will. Er starrt von Namen ausländischer und russischer
Gelehrter; der Autor möchte den halbgebildeten Zuhörern
und Lesern sozusagen Sand in die Augen streuen. Leute mit
oberflächlicher Kultur ersetzen Gedankentiefe gerne durch einen
Schwall schlecht verdauter Zitate und Hinweise auf gelehrte
„Autorität". Umsonst würden wir bei Wedensky nach Gründlichkeit

suchen, noch weniger nach inniger, christlicher Begeisterung.
In seiner trocken-rationalistischen Beweisführung und in seinem
zynischem Tone, wie er von den heiligsten Gegenständen spricht,
kann man alles finden, was man will, nur nicht ein lebendiges
Glaubensbekenntnis. „Ganz entschieden" tritt er für die Ansicht
ein, „Religion" sei etwas der Wissenschaft ganz ähnliches.
„Wissenschaft und Religion sind Erkenntnis des Reell-Seienden ;



— 79 —

beide erkennen es mit gleicher Befugnis, mit gleicher
Genauigkeit und Wahrheit." Diese Ansicht geht ununterbrochen
durch alle Betrachtungen Wedenskys, und zwar auf solche
Art, dass sie eigentlich den konsequentesten Skeptiker und
Nihilisten befriedigen könnte, falls er im gleichen Masse die
Behauptungen der Wissenschaft und der Religion anzweifeln
würde.

Nach einer leichtfertigen Erledigung der positiven christlichen

Moral (das Christentum sei nur „eine Religion der Freiheit
und des Aufschwunges"), geht der Autor mit gleicher
Ungezwungenheit zur „Apologetik" der Kirche und der Sakramente
über. Sie wären nämlich „ein von der Wissenschaft nie
betretener Weg zur organisierten Gotteserkenntnis".

„Es existiert hier eine ganz bestimmte Realität und ein

ganz bestimmtes Eindringen in diese Realität. Die Gotteserkenntnis
wird durch einen genau funktionierenden Apparat geregelt. Wir
haben hier ein breites Feld zur genauen Untersuchung eines

genau Gegebenen. Man kann sich eigenartige Manometer für
Gottesrealität denken. Genaue religiös-psychologische Experimente

sind möglich. Selbstverständlich soll alles Obige nicht
im grob realistischen Sinne verstanden werden, aber auch nicht
in einem bloss bildlichen Sinne. Ich kann mir in der Zukunft
die Stiftung spezieller psycho-religiöser Laboratorien an
theologischen Fakultäten denken, wo religiöse Empfindung genau
auf experimentelle Art der Messung unterworfen sein wird
Religiöse Metaphysik genügt uns nicht, wir brauchen eine
religiöse Physik und Chemie Ich bin überzeugt, dass die
Elektronen der Hostie nach der Wandlung anders liegen als
vorher — dabei kommt uns die moderne Lehre von den Isopathen
und Isoboren zu Hilfe Der Atem stockt, wenn man an die
künftigen Newtons, Lavoisiers, Mendeleefs, Curies, Rutherfords
denkt auf dem Gebiete der naturwissenschaftlichen Erforschung
des religiösen Urphänomens."

Ein Gemisch von Rationalismus und Aberglauben — dieser
Ersatz des göttlichen Wunders durch Zauberei und Magie —
das ist der ganze geistige Vorrat des „Apologeten und
Verkündigers". Gelehrte werden die Verwechselung der Chemie mit
pseudo-religiöser Alchernie zurückweisen. Gläubige aber werden
solche einfältige Vernünftelei und den Vorschlag, den Glauben
durch „Manometer" zu ersetzen, verdammen.



— 80 —

Könnte sich wohl ein Orthodoxer finden, der die Apologetik
Wedenskys für die echteLehre der orthodoxen Kirche halten wird?

Und wird hier denn nicht die Fälschung offenbar, durch
welche Schisma und Irrlehre für wahre Orthodoxie ausgegeben
werden?

Damals wo die ersten Grundlagen der schismatischen Kirche
gelegt wurden und man noch nicht voraussehen konnte, wie
„einfach" das Kunststück ihrer Verwandlung in die „orthodoxe
Kirche" vor sich geht, hat ein anderer Ideologe des Erneuertums,
Titlinoff, ohne jegliche Heuchelei ihr Wesen und ihre Ziele
charakterisiert. „Zweifellos", schrieb er, „ist die jetzige kirchliche

Bewegung keine russische Reformation. Das wäre zu viel
gesagt. Es ist dennoch hervorzuheben, dass diese Bewegung
etwas an sich hat, was — wrenn es nicht eine tatsächliche
Reformation vorstellt — doch einen Reformationskeim, eine potenzielle

Reformation in sich trägt. Das Christentum steht nicht
in einem Buche geschrieben; es ist eine Legende, die ewig-

geschaffen wird Mit dem Fortschritte der Menschheit zugleich
entwickelt sich ihre Gottesauffassung*, die Formen ihres Verkehres
mit Gott und der ganze Habitus der Kirche. Dieses Prinzip der
Entwickelung — besonders im Bereich der Dogmatik — wird von der
geschichtlichen Orthodoxie sowie vom Katholizismus verneint.
Sie halten das Christentum für etwas Endgültiges und stellen
der Kirche anheim, die Überlieferungen der Väter bloss zu
bewahren. Darin liegt das radikale Auseinandergehen der neuen
Kirche mit der geschichtlichen Kirchlichkeit und ihre reformatorische

Potenz. Ist das christliche Schaffen nicht abgeschlossen,
sondern nur zeitweilig erstarrt, so sind seine Möglichkeiten
grenzenlos. Auf diesen Wegen könnte die neue Kirche auch
den protestantischen Rationalismus überholen, aber auch die
Idee eines russischen Papismus wieder aufbringen. Bei der
herrschenden Stimmung ist letzteres kaum wahrscheinlich.
Stimmungen wechseln aber1)."

„Stimmungen wechseln." Dies wird durch die ganze
Geschichte der pseudo-orthodoxen Kirche bestätigt. Wäre es dem
Erneuertum nicht eingefallen, sich „orthodoxe Kirche" zu nennen,
so könnte man seinen Gründern im Prinzip das Recht nicht
absprechen, ihren Anhängern eine beliebige Lehre vorzulegen.

') Titlinoff „Ziwaja Cerkowj" (Russisch), „Die Lebendige Kirche",
Seiten 35/36.



— 81 —

Dazu wäre aber irgendeine religiöse Idee, irgendein innerer
Antrieb erforderlich. Unterdessen gab es in der „neuen
Kirche" von Anfang an nichts als „wechselnde Stimmungen"
im Anklang an den Stimmungswechsel der Machthaber. Die
scliismatische Kirche ist eine Schöpfung von Verirrten und
Strebern, die in den Dienst einer atheistischen Staatsgewalt
getreten sind.

Unter allen Schöpfungen des Bolschewismus in Russland
gibt es kaum eine verabscheuungswürdigere als dieses ungöttliche

und unreligiöse Gebilde, das mit Glaube und Gewissen
feilscht unter dem Vorwand, dem Heiligtume zu dienen. Von
diesen „Kirchenhäuptern", die sich so eilig mit den schön
klingenden Titeln „Metropolit" und „Protopresbyter" geschmückt
haben, kann man billigerweise sagen, sie seien „übertünchte
Gräber, welche auswendig hübsch scheinen, aber inwrendig sind
sie voller Totengebeine und Unflat!" (Matth. 23, 27.)

Das „Äussere" leitet irre. Auf einen Zuschauer, irgendeinen
gelehrten Abbé wie den vielbelesenen P. dilerbigny, der zum
erstenmal nach Russland kam, hat das Konzil der Lebendigen
Kirche einen starken Eindruck gemacht. Die Anzahl von weissen
und schwarzen Kapuzen, von „weisser11 Geistlichkeit, von Professoren

der Theologie — diese ganze Fassade scheinbar echter
Frömmigkeit, dazu noch die freundliche Begrüssung, die ihm
selbst vom Konzil zuteil wurde — alles dies stimmte P. d'Herbigny
zugunsten der „Konkordatskirche".

Um so mehr ist es unsere Pflicht, vor der orthodoxen Kirche
und vor der ganzen christlichen Welt den unwürdigen und
abscheulichen Betrug zu enthüllen, durch welchen die Gehilfen
böser Mächte die Diener Christi verleiten möchten.

Vertreter anderer christlicher Konfessionen sollen hier vor
der Gefahr brüderlich gewarnt werden, sich einer Organisation,
welche unter der Maske von „Erneuerung" den Zielen der
III. Internationale nachgeht, auch nur nahezutreten. Auf dem
Gebiete der Bekehrungstätigkeit, die auf Kosten der leidenden
und verfolgten wahren russischen orthodoxen Kirche von
verschiedenen Seiten getrieben wird, Lorbeeren zu ernten, könnte
ein ebenso verhängnisvoller Fehler sein, wie es die Annäherung
zwischen ausländischen Regierungen und den Sowjets um
irgendwelcher Vorteile wegen gewesen ist. In Wirklichkeit aber werden
keine Vorteile erlangt, sondern nur Infektionsherde gestiftet!

Internat, kirchl. Zeltschrift. Heft Ï, 1927. 6



— 82 —

Gegenseitige Annäherung und Einigung sollen den
aufrichtigen Anhängern Christi als heiligste Ziele gelten, man darf
aber mit Dienern der bolschewistischen Kirche ebensowenig
Gemeinschaft haben, wie man nicht im grossen Kampfe
zwischen Gut und Böse, Christus und Antichrist neutral bleiben
darf. Jeder gewissenhafte Christ muss seine Wahl treffen. Wir
aber bezeichnen die pseudo-orthodoxe Kirche laut als ein
gefährliches Lockmittel und als ureigenstes Kind eines
antichristlichen Geistes.

Möge unser bescheidenes Wort gehört werden Fern bleibe
jeder Verdacht von Parteilichkeit oder Rachsucht Als die aus
Kleinmut und Schwäche abgefallenen Geistlichen Busse taten,
kam ihnen Patriarch Tychon mit Liebes- und Freudentränen
entgegen. Ebenso wird allen begegnet werden, die aufrichtige
Reue zeigen. Mit verstockten Glaubensabtrünnigen aber Gemeinschaft

zu halten, hiesse, dem Bösen Vorschub leisten und sich
der Ausbreitung der Verführung mitschuldig machen. Das aber
lässt unser Gewissen nicht zu. Zwischen uns und den kirchlichen
Usurpatoren liegt das Blut jener Märtyrer, liegen die Leiden
jener in Haft und Verbannung darbenden Bekenner, welche
von ihnen verleumdet und verraten wurden, die Verheerung
der Kirchen und das grosse Ärgernis für christliche Seelen.
Die grosse Schuld, die auf den Usurpatoren lastet, muss durch
Tränen der Reue gebüsst werden. Bis das geschieht, ist es

unsere Pflicht, die Worte des Apostels zu befolgen: „Predige
das Wort, halte an, es sei zur rechten Zeit oder zur Unzeit ;

strafe, drohe, ermahne mit aller Geduld und jeglicher Lehre.
Denn es wird eine Zeit sein, da sie die heilsame Lehre nicht
leiden werden, sondern nach ihren eigenen Gelüsten werden
sie sich selbst Lehrer aufladen, die ihnen die Ohren schmeicheln."
(IL Tim. 4, 2/3.)

Fürst Gregor Trubetzkoy.


	Das Schisma in Sowjetrussland [Schluss]

