Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 17 (1927)

Heft: 1

Artikel: Zu Roberts Wills Werk : Le culte
Autor: Gilg, Otto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404018

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404018
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zu Robert Wills Werk: Le culte”.

Das 1920 im Verlag von Ernst Finckh in Basel erschienene
Buch Robert Wills: ,Tauler. Eine Geschichte aus Strassburgs
Vergangenheit* hat mit dem Kapitel ,Der Miinsterbau“ bereits
deutlich gemacht, dass sich der Verfasser neben seiner Hin-
gezogenheit zur mystischen Frommigkeit Taulers auch den
kultischen Gaben des Katholizismus gegeniiber verstindnisvoll
zu 6ffnen vermag. Wie altbewihrte Strassburger Traditionen auf
dem Gebiet liturgischer Forschungsarbeit trotz aller Erschiitte-
rungen und Wirrsale der Kriegszeit eine wiirdige Fortsetzung
gefunden haben, durften wir sodann der Schrift ,Le culte
mystique“ entnehmen, welche uns Robert Will 1924 als 10. Heft
der ,Etudes d’histoire et de philosophie religieuses“ tibermittelte.
In scharfer Abhebung von einer ,mystique cultuelle wird hier
»le culte mystique“ behandelt, der sich insbesondere im silence
sacramentel erfiillen soll, in ,Schweigendem Dienst, wie er
immer wieder von Rudolf Otto vertreten worden ist. Es wird
allerdings nicht verheimlicht, dass diese Art von Kult zu allen
Zeiten esoterischen Charakters war: le culte mystique ne ré-
pondra jamais ni aux habitudes, ni aux besoins des Eglises
populaires (46). Die lichtvolle Arbeit, in welcher mit feinsinniger
religionspsychologischer Analyse das religios-kultische Erleben
auseinandergeschilt und zerlegt wird, in der Absicht, die ein-
zelnen Elemente zum Aufbau eines neuen Kultes zusammen-
zufiigen, mag freilich die Frage aufriihren, ob hier nicht ein
Versuch gewagt wird dbnlich demjenigen in einem wissenschaft-
lichen Institut, eine aus Gottes Kraft gewirkte Blume nach sorg-
filtig erfolgter Sektion zu neuem Blithen rekonstruieren zu
wollen? Taucht da nicht die Gefahr des Programmhaften, Kon-
struierten auf, die Gefahr, Irrationales aus Rationalitit zu setzen?
Kann man Kult ,machen“, oder muss er nicht vielmehr aus
der im Geist verbundenen Kultgemeinde in entscheidenden

1) Will, Robert: Le culte. Etude d’histoire et de philosophie religieuses.
Tome premier. Librairie Istra, Strasbourg 1925. XIII, p. 458. Prix 60 fr.



— 52

Momenten herauswachsen, um sich langsam zu entfalten? Diirfen
ferner in einem Tempel, in welchem das Vaterunser die Richt-
linien weist, derart abgeschlossene Privatkapellen gebaut werden?
Muss sich nicht christlicher Kult dem Doppelsatz unterfiigen:
,CGott allein die Ehre* ... ,Einer ist euer Meister, Ihr aber seid
alle Bruder“? Ich zweifle nicht, dass der Verfasser mit uns in
der Aufstellung dieses Grundsatzes einig geht, diese Gefahren
erkennt und ihnen zu widerstehen vermag.

Am 19. Juni 1925 lud sodann die protestantische theo-
logische Fakultat in Strassburg ins Palais du Rhin ein, wo
Robert Will zur Erlangung des theologischen Doktorgrades
auf Grund der hier angedeuteten Studien tiber ,Le culte®
sprach. Bald darauf erhielten wir den ersten Band des um-
fangreichen, hier bereits angekiindigten Werkes. Er behandelt
den religiosen Charakter des Kultes. In einem zweiten Band
werden die kultischen Erscheinungsformen, in einem dritien
die soziale Bedeutung des Kultes zum Gegenstand der Unter-
suchung gemacht werden. Das Werk hat, ohne dass das beson-
ders beabsichtigt zu sein braucht, neben der wissenschaftlichen
eine volkerverbindende Bedeutung, indem der mit deutsch-
sprachiger theologischer Arbeit aufgewachsene, mit deutsch-
kirchlichen Verhiltnissen vertraute Verfasser als Mitglied einer
franzosisch gewordenen Grenzuniversitiit sich vorziiglich in der
Lage befindet, neuere deutsche Theologenliteratur auf franzo-
sischem Boden bekannt zu machen, wie auch in umgekehrtem
Sinn befruchtend zu wirken.

Nachdem in einer Vorbemerkung die kultischen Bestrebungen
des ,Oxford movement“, der Eugéne Bersier, Schaffner, Dr.
Dieterlen und Moret in Frankreich, Amiguet in Lausanne, Otto
und Heiler, der Hochkirche und der Rittelmeyerschen ,Christen-
gemeinschaft“ in Deutschland namhaft gemacht worden sind,
aber auch der liturgischen Bewegung, welche in den Benediktiner-
abteien von Maria-Laach und Beuron ihre Hauptzentren besitzt,
gedacht wurde, erfolgt zur genaueren Bestimmung des religiosen
Wesens (des religiosen Fundaments und des religiosen Ziels)
des Kultes eine eingehende Uberpriifung der Beziehungen von
Religion, Kult und Magie. Dabei wird die Einwirkung der Idee
vom opus operatum auf die Sakramentsanschauungen bis in
den ,6kumenischen Bund“ der deutschen Hochkirche hinein
verfolgt (S. bd).



= B —

Im zweiten Teil begegnen wir einer ausgedehnten Be-
sprechung der drei religivsen Typen des Kultes: Le sacrifice,
le mystére, la priére. In der Erkenntnis, dass diese Typen
nicht einfach in chronologisch aufsteigender Linie scharf ge-
sondert erscheinen, sondern vielfach ineinander verschlungen
sind, wird in keiner Weise eine hegelianische Geschichts-
konstruktion versucht. Die verschiedenen Entwicklungen vom
magisch gebundenen Opfer bis zum Opfer von Rém. 12 werden
aufgezeigt. Ob dabei das auf Jesus bezogene Urteil: , Il repousse
I'idée du sacrifice* (102) nicht einer Modifizierung bedarf?
Gewiss, der Ruf des Hosea wird aufgenommen: ,Gehet aber
hin und lernet, was es heisst: Barmherzigkeit will ich und nicht
Opfer“ (MK. 9,30); die Erfiillung der Pflichten gegeniiber den
Eltern darf nicht vernachliissigt werden zugunsten von Opfer-
gaben fiir den Altar (Mk. 7,11); bevor du deine Gabe zum Altare
bringst, versohne dich mit deinem Bruder. Aber wohl zu be-
achten ist der Nachsatz (Mth. D,es): Kai vérve éA9wv mpdoyspe 10
dGedr Gov, Jetzt stimmt das Aussere iiberein mit dem Innern,
und diese Ubereinstimmung wird vor allem durch Jesus gefor-
dert, der — wir wollen das doch nicht vergessen — immer
wieder nach Jerusalem zog, den Tempel bewusst in Anspruch
nahm, die Taufe des Johannes als etwas vom Himmel her
Gesetztes betrachtete, sehnlichst verlangte, das Passah mit den
Jingern zu feiern, bevor er litt, und im Abendmahl sich mit
ihnen zu einigen.

Im. Abschnitt ,Le mystére® werden erst die verschiedenen
Formen mystischer Vereinigung erortert. Dabei lesen wir die
gewiss nicht unbegriindete Bemerkung: ,1l est presque ridicule
de voir d’honnétes et simples chrétiens reépétant aujourd’hui,
au culte protestant, les bralantes professions d’amour d’un
Tersteegen, Frank, Scheffler, Novalis, 'aveu de leur passion
pour Jésus 1’camant de I’ame» (Herzenskrone, Seelenbriutigam,
Freund der Seele), alors que leur mentalité bourgeoise est si
éloignée de cette piété, dont les antécédents remontent au
Mystére paien“ (130). Unter Herbeiziehung der hermetischen
Literatur wird der Spiritualisierungsprozess der Mysterien deut-
lich gemacht; les rites devinrent des priéres (138). Die Eigen-
wertigkeit und genuine Art des paulinisch-kultischen Lebens
wird in sorgfiltiger Darlegung herausgehoben. ,L’ceuvre pau-
linienne est le fruit d’'une expérience religieuse reposant essen-



tiellement sur I'Evangile de Jésus-Christ, mais dans sa forme
conditionnée par une tradition antérieure et par des formations
ambiantes* (144). Wenn man der Feststellung begegnet: ,Mais
il n’existait pour eux (sc. les fidéles de la primitive Eglise)
aucun rapport entre «la fraction du pain» et la mort du Christ®
(158), so mochte man vielleicht — mag dieser Satz immerhin
auf etwas hindeuten, was in Anbetracht von Apg. 2, und der
von da aus zu verfolgenden Linie nicht iibersehen werden soll —
im Blick auf das nicht von ungefihr geschriebene, an Kephas-,
Apollos- und Jakobusleute nicht minder als an ,Pauliner“ ge-
richtete Wort: , verkiindigt ihr den Tod des Herrn“ (I. Kor. 11,z),
und angesichts eines verhéltnisméssig doch immer noch kleinen
bekannt gewordenen Quellenmaterials eine modifiziertere Form
dieses Urteils wiinschen. — Uber die christkatholische Mess-
liturgie #ussert sich der Verfasser: ,Ce culte dans lequel I’eucha-
ristie ne représente pas seulement un symbole de la communion
avec le Christ et de celle des fidéles entre eux, mais une mani-
festation effective de la présence continuelle du Christ vivant,
est une belle expression du Mystére chrétien dans son aspect
religieux“ (177). — Viel Interessantes bietet der Abschnitt: ,Le
Mystere de la céne dans le culte protestant mit dem Zitat aus
den vom Jahr 1686—1737 reichenden Briefen des ,zweiten
Reformators von Neuenburg*, Osterwald, an den Genfer Turretini:
.que les réformateurs ont horriblement défiguré le culte, sous
prétexte de réforme. Nous voulons faire entrer dans notre forme
de culte les actes essentiels: l'adoration, la louange.. .4 d. h.
Gloria, Sanctus, Agnus Dei (193).

Zu Beginn der Behandlung des Gebetes wird auf Heilers
monumentale Monographie Bezug genommen, insbesondere auf
das Kapitel tber ,Das gottesdienstliche Gemeindegebet* (421
bis 477). Der Verfasser beschreibt sodann den kultischen Cha-
rakter des Gebets im Unterschied zum individuellen Gebet,
zeigt ferner, wie das liturgische Gebet ein Sozialbewusstsein
weckt und wie sich in ihm die individuellen Gebete zur Einheit
fiigen miissen. Ein geschichtlicher Liingsschnitt gibt die Méglich-
keit, die Bedeutung des Kultgebets von den Tagen der baby-
lonischen Gefangenschaft bis in unsere Zeit zu verfolgen. Wie
von den verschiedenen Formen des Kultgebets gehandelt wird,
taucht unter anderem die Frage auf: ,La lecture biblique est-
elle une variante de la Priére liturgique ?* (313). Hier vermissen



WU 15—

wir nun allerdings einen Abschnitt, in welchem ,Das Ubergehen
von Bestandteilen der biblisch-kultischen Lesung ins kultische
Gebet — wie wir es nennen mochten — nidher zu untersuchen
wiare. Wir brauchen ja gewiss nicht besonders darauf hinzu-
weisen, wie der Preisgesang des greisen Simeon ins Kkirchliche
Abendgebet aufgenommen wurde: Nunc dimittis ..., wie der
Jubelgesang Marias, das Magnificat, zum gesungenen Ge-
meindegebet geworden ist. Hier und anderswo hat die Gemeinde
einfach Gebete aus der dem Kult zugehsrenden biblischen Lesung
in die Liturgie ubergefithrt, zum direkten Kultgebet gemacht,
Gebete, die zum Teil vielleicht schon frither einmal dem urchrist-
lichen Kult angehért haben und von dorther den Weg ins Neue
Testament fanden. Gerne mochten wir aber die Aufmerksamkeit
auf jenen kultpsychologisch und liturgiegeschichtlich eigenartigen
Vorgang lenken, aus welchem wir ersehen kénnen, wie eine
im Kult verlesene biblische Botschaft, einst ,von oben nach
unten“ an einen Menschen gesandt, der bei Gott Gnade gefunden,
die Umwandlung in die Form eines Gemeindegebets erfihrt,
das ,von unten nach oben“ zu diesem im kultischen Vulgir-
bewusstsein jetzt zum Gottwesen emporgesteigerten Menschen
gerichtet wird. Wir reden vom ,Ave Maria“. Wie verschieden
tont das ,gratia plena“ je nachdem, ob es von ,oben nach
unten* (von Gott aus durch den Engel zu einem armen Menschen)
oder von ,unten nach oben® (durch die betende Gemeinde) ge-
sprochen wird. Dort erscheint Maria als in Armut Beschenkte,
hier unwillkiirlich als in gottlicher Majestit Schenkende. Das
urspriinglich griechische Wort: xsyapizousvy (gratificata) — ein
deutliches Passivum — hétte nie so leicht zu dieser Klang- und
Tatsachenverschiebung filhren kénnen. In gleicher Weise ist fiir
unser Ohr schon eine gewisse Verschiebung von der Umgangs-
sprache der Frommen in die kultische Gebetssprache vorhanden
in den Begriffen: svdoynuévy — benedicta — ,gebenedeit. ,Ge-
benedeit“ ist gewiss nur mehr kultischer Sakralbegriff. Viel-
leicht schenkt der Herr Verfasser dem hier angedeuteten Problem
noch eine uns willkommene Beachtung.

In einem dritten Hauptteil ,Les attitudes religieuses du
culte“ werden als Ziele des Kultes: ,Adoration“ und ,Edification*
dargestellt. Im Hinblick auf die theologische Arbeit Karl Barths,
von welcher S. 327—331 und S. 344 gesprochen wird, lesen wir
die Frage: ,M. K. Barth qui est peu enclin & la mystique et



— B —

qui n’attend le salut de ’homme que d’une révélation objective
par Christ, en affirme pourtant I'insaisissabilité transcendentale
et le caractére paradoxal avec une énergie si pathétique que
nous nous voyons, en fin de compte, conduits par lui en face
du mystére divin. Si M. Barth donne, dans le domaine de la
théologie, & I'idée de la révélation ce coefficient irrationel qui
doit lui rendre toutes ses puissances, n’est-il pas necessaire de
donner, dans la sphére du culte, au fait méme de la révélation,
ce méme correctif ?“ (344).

Da der Verfasser mit aller historischen und systematischen
Besinnung im vorliegenden Buch dem Leben dienen will, so
wird im Schlusskapitel: ,Conclusion“ (407) eine Synthese der
verschiedenen religiosen Faktoren des Kults versucht. Das ge-
schieht mit der deutlichen Erkenntnis: ,Aucune methode psy-
chique, aucun entrainement ascétique, aucun effort mystique,
aucune pratique cultuelle ne peut provoquer le fait de la re-
vélation“ (376). Das Ansinnen ,s’élancer, & l'aide d’exercices
psycho-techniques, dans le monde transcendant“, erfihrt dem-
entsprechend eine unmissverstiindliche Zuriickweisung.

An dieser Stelle méchten wir noch einem Wunsche Ausdruck
geben, welcher in uns beim Lesen des vorliegenden Werkes
erneut rege geworden ist, aber keineswegs nur seinem Verfasser
gegeniiber geidussert werden soll. Nicht allein in diesem Buch,
sondern in einem Grossteil der protestantischen Literatur unserer
Tage, besteht, wie uns scheint, eine Unklarheit im Gebrauch
des Begriffs ,katholisch“. Wir haben eine solche auch in dem
auf die Stockholmer Konferenz hin verdsffentlichten aufschluss-
reichen Buch von René¢ Heinrich Wallau ,Die Einigung der
Kirche* — in welchem leider der fundamentalen Unionsarbeit
der Dollingerschen Unionskonferenzen und der internationalen
Altkatholikenkongresse mit keinem Wort gedacht ist, obwohl
der Verfasser an siebzig Stellen die I. K. Z. zitiert, welche an-
lasslich des Luzerner Altkatholikenkongresses begriindet worden
ist — feststellen miissen, wo wir sie um des behandelten Gegen-
standes willen ganz besonders gern vermieden gesehen hitten.
Ja wir bedauern es jedesmal, wenn wir ihr auch in einer so
filhrenden und hervorragenden Zeitschrift wie der ,Christlichen
Welt“ begegnen miissen, nicht zuletzt in der sonst so instruktiven
Rubrik: ,Vom Katholizismus der Gegenwart“. Bei der peinlichen
Gewissenhaftigkeit und Griindlichkeit, welche heute in der ge-



— BT —

lehrten Welt anzutreffen sind, sollte es ein ernstes Anliegen sein,
einen so hohen und wichtigen Begriff wie denjenigen des Katho-
lizismus rein zu erhalten und richtig zu verwenden. In unserem
Buch wird stellenweise in begriissenswerter Art vom ,catho-
licisme romain“ (174) und von _la messe romaine“ (177) ge-
sprochen, aber zugleich wird diese rom-katholische Kirche doch
wieder ohne weiteres ,Eglise catholique“ (9), ,catholicisme"
genannt, ihre Schriftsteller werden als ,auteurs catholiques® (9)
bezeichnet, ja es werden einander sogar gegenilbergestellt ,rite
oriental und ,rite catholique“ (174); ,chaque messe catho-
lique“ muss wohl Seite 4 heissen (da wir reproduire gewiss
mit ,wiederholen® zu iibersetzen haben): chaque messe catho-
lique-romaine. Demgegeniiber sollte man sich angewdohnen,
Partikularkirchen wie z. B. die réomische — welche in sekten-
hafter Weise vielfach das katholische Ideal der universalen
christlichen Kirche preisgegeben hat und, das ist das Tragische
ihrer selbstgeschaffenen Zwangslage, nun immer mehr preisgeben
muss — zum wenigsten nicht die katholische Kirche zu nennen,
sondern z. B. zu reden von den russisch-katholischen, griechisch-
katholischen, rom-katholischen, christ-katholischen, apostolisch-
katholischen Kirchen. In ihrer Gesamtheit nur bilden alle christ-
lichen Kirchen die katholische Kirche. Man hat sich wahrlich
in den protestantischen Kirchen allzu leicht unter der Suggestion
Roms angewohnt, den ganzen Orient sowieso vom Katholizismus
auszuschalten. Die Stockholmer Konferenz bedeutet, wie wir
wohl nicht mit Unrecht annehmen, vielleicht doch einen ersten
Schritt, welcher von diesem Irrtum wegfiihrt.

Es sei zum Schluss noch unserer besonderen Freude Aus-
druck verliehen, dass ein so gross angelegtes Werk iiber den
Kult gerade von protestantischer Seite aus geschrieben wird.
Mit Spannung und warmem Interesse sehen wir dem Erscheinen
der beiden folgenden Bénde entgegen.

Luzern. Otto GILG.




	Zu Roberts Wills Werk : Le culte

