
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 17 (1927)

Heft: 1

Artikel: Zu Roberts Wills Werk : Le culte

Autor: Gilg, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404018

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404018
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


51 —

Zu Robert Wills Werk : Le culte1).

Das 1920 im Verlag von Ernst Finckh in Basel erschienene
Buch Robert Wills: „Tauler. Eine Geschichte aus Strassburgs
Vergangenheit" hat mit dem Kapitel „Der Münsterbau" bereits
deutlich gemacht, dass sich der Verfasser neben seiner Hin-
gezogenheit zur mystischen Frömmigkeit Taulers auch den
kultischen Gaben des Katholizismus gegenüber verständnisvoll
zu öffnen vermag. Wie altbewährte Strassburger Traditionen auf
dem Gebiet liturgischer Forschungsarbeit trotz aller Erschütterungen

und Wirrsale der Kriegszeit eine würdige Fortsetzung
gefunden haben, durften wir sodann der Schrift „Le culte
mystique" entnehmen, welche uns Robert Will 1924 als 10. Heft
der „Etudes d'histoire et de philosophie religieuses" übermittelte.
In scharfer Abhebung von einer „mystique cultuelle" wird hier
„le culte m5'stique" behandelt, der sich insbesondere im silence
sacramentel erfüllen soll, in „Schweigendem Dienst", wie er
immer wieder von Rudolf Otto vertreten worden ist. Es wird
allerdings nicht verheimlicht, dass diese Art von Kult zu allen
Zeiten esoterischen Charakters war: le culte mystique ne
répondra jamais ni aux habitudes, ni aux besoins des Eglises
populaires (46). Die lichtvolle Arbeit, in welcher mit feinsinniger
religionspsychologischer Analyse das religiös-kultische Erleben
auseinandergeschält und zerlegt wird, in der Absicht, die
einzelnen Elemente zum Aufbau eines neuen Kultes zusammenzufügen,

mag freilich die Frage aufrühren, ob hier nicht ein
Versuch gewagt wird ähnlich demjenigen in einem wissenschaftlichen

Institut, eine aus Gottes Kraft gewirkte Blume nach
sorgfältig erfolgter Sektion zu neuem Blühen rekonstruieren zu
wollen Taucht da nicht die Gefahr des Programmhaften,
Konstruierten auf, die Gefahr, Irrationales aus Rationalität zu setzen?
Kann man Kult „machen", oder muss er nicht vielmehr aus
der im Geist verbundenen Kultgemeinde in entscheidenden

*) Will, Robert: Le culte. Etude d'histoire et de philosophie religieuses.
Tome premier. Librairie Istra, Strasbourg 1925. XIII., p. 458. Prix 60 fr.



— 52 —

Momenten herauswachsen, um sich langsam zu entfalten Dürfen
ferner in einem Tempel, in welchem das Vaterunser die Richtlinien

weist, derart abgeschlossenePrivatkapellen gebaut werden?
Muss sich nicht christlicher Kult dem Doppelsatz unterfügen:
„Gott allein die Ehre" „Einer ist euer Meister, Ihr aber seid
alle Brüder" Ich zweifle nicht, dass der Verfasser mit uns in
der Aufstellung dieses Grundsatzes einig geht, diese Gefahren
erkennt und ihnen zu widerstehen vermag.

Am 19. Juni 1925 lud sodann die protestantische
theologische Fakultät in Strassburg ins Palais du Rhin ein, wo
Robert Will zur Erlangung des theologischen Doktorgrades
auf Grund der hier angedeuteten Studien über „Le culte"
sprach. Bald darauf erhielten wir den ersten Band des

umfangreichen, hier bereits angekündigten Werkes. Er behandelt
den religiösen Charakter des Kultes. In einem zweiten Band
werden die kultischen Erscheinungsformen, in einem dritten
die soziale Bedeutung des Kultes zum Gegenstand der
Untersuchung gemacht werden. Das Werk hat, ohne dass das besonders

beabsichtigt zu sein braucht, neben der wissenschaftlichen
eine völkerverbindende Bedeutung, indem der mit
deutschsprachiger theologischer Arbeit aufgewachsene, mit
deutschkirchlichen Verhältnissen vertraute Verfasser als Mitglied einer
französisch gewordenen Grenzuniversität sich vorzüglich in der
Lage befindet, neuere deutsche Theologenliteratur auf
französischem Boden bekannt zu machen, wie auch in umgekehrtem
Sinn befruchtend zu wirken.

Nachdem in einer Vorbemerkung die kultischen Bestrebungen
des „Oxford movement", der Eugène Bersier, Schaffner, Dr.
Dieterlen und Moret in Frankreich, Amiguet in Lausanne, Otto
und Heiler, der Hochkirche und der Rittelmeyerschen
„Christengemeinschaft" in Deutschland namhaft gemacht worden sind,
aber auch der liturgischen Bewegung, welche in den Benediktinerabteien

von Maria-Laach und Beuron ihre Hauptzentren besitzt,
gedacht wurde, erfolgt zur genaueren Bestimmung des religiösen
Wesens (des religiösen Fundaments und des religiösen Ziels)
des Kultes eine eingehende Überprüfung der Beziehungen von
Religion, Kult und Magie. Dabei wird die Einwirkung der Idee
vom opus operatum auf die Sakramentsanschauungen bis in
den „ökumenischen Bund" der deutschen Hochkirche hinein
verfolgt (S. 55).



— 53 —

Im zweiten Teil begegnen wir einer ausgedehnten
Besprechung der drei religiösen Typen des Kultes: Le sacrifice,
le mystère, la prière. In der Erkenntnis, dass diese Typen
nicht einfach in chronologisch aufsteigender Linie scharf
gesondert erscheinen, sondern vielfach ineinander verschlungen
sind, wird in keiner Weise eine hegelianische
Geschichtskonstruktion versucht. Die verschiedenen Entwicklungen vom
magisch gebundenen Opfer bis zum Opfer von Röm. 12 werden
aufgezeigt. Ob dabei das auf Jesus bezogene Urteil : „Il repousse
l'idée du sacrifice" (102) nicht einer Modifizierung bedarf?
Gewiss, der Ruf des Hosea wird aufgenommen: „Gehet aber
hin und lernet, was es heisst : Barmherzigkeit will ich und nicht
Opfer" (Mk. 9,so) ; die Erfüllung der Pflichten gegenüber den
Eltern darf nicht vernachlässigt werden zugunsten von Opfergaben

für den Altar (Mk. 7,n); bevor du deine Gabe zum Altare
bringst, versöhne dich mit deinem Bruder. Aber wohl zu
beachten ist der Nachsatz (Mth. 5,24): Kai xóxs iXdwv ngóGipsgs xà

ooògóv Gov. Jetzt stimmt das Äussere überein mit dem Innern,
und diese Übereinstimmung wird vor allem durch Jesus gefordert,

der — wir wollen das doch nicht vergessen — immer
wieder nach Jerusalem zog, den Tempel bewusst in Anspruch
nahm, die Taufe des Johannes als etwas vom Himmel her
Gesetztes betrachtete, sehnlichst verlangte, das Passah mit den
Jüngern zu feiern, bevor er litt, und im Abendmahl sich mit
ihnen zu einigen.

Im Abschnitt „Le mystère" werden erst die verschiedenen
Formen mystischer Vereinigung erörtert. Dabei lesen wir die

gewiss nicht unbegründete Bemerkung : „Il est presque ridicule
de voir d'honnêtes et simples chrétiens répétant aujourd'hui,
au culte protestant, les brûlantes professions d'amour d'un
Tersteegen, Frank, Scheffler, Novalis, l'aveu de leur passion
pour Jésus l'<amant de l'âme» (Herzenskrone, Seelenbräutigam,
Freund der Seele), alors que leur mentalité bourgeoise est si

éloignée de cette piété, dont les antécédents remontent au
Mystère païen" (130). Unter Herbeiziehung der hermetischen
Literatur wird der Spiritualisierungsprozess der Mysterien deutlich

gemacht; les rites devinrent des prières (138). Die
Eigenwertigkeit und genuine Art des paulinisch-kultischen Lebens
wird in sorgfältiger Darlegung herausgehoben. „L'œuvre pau-
linienne est le fruit d'une expérience religieuse reposant essen-



— 54 —

tiellement sur l'Evangile de Jésus-Christ, mais dans sa forme
conditionnée par une tradition antérieure et par des formations
ambiantes" (144). Wenn man der Feststellung begegnet: „Mais
il n'existait pour eux (sc. les fidèles de la primitive Eglise)
aucun rapport entre «la fraction du pain» et la mort du Christ"
(158), so möchte man vielleicht — mag dieser Satz immerhin
auf etwas hindeuten, was in Anbetracht von Apg. 2,46 und der
von da aus zu verfolgenden Linie nicht übersehen werden soll —
im Blick auf das nicht von ungefähr geschriebene, an Kephas-,
Apollos- und Jakobusleute nicht minder als an „Pauliner"
gerichtete Wort : „verkündigt ihr den Tod des Herrn" (I. Kor. 11,26),

und angesichts eines verhältnismässig doch immer noch kleinen
bekannt gewordenen Quellenmaterials eine modifiziertere Form
dieses Urteils wünschen. — Über die christkatholische
Messliturgie äussert sich der Verfasser : „Ce culte dans lequel l'eucharistie

ne représente pas seulement un symbole de la communion
avec le Christ et de celle des fidèles entre eux, mais une
manifestation effective de la présence continuelle du Christ vivant,
est une belle expression du Mystère chrétien dans son aspect
religieux" (177). — Viel Interessantes bietet der Abschnitt: „Le
Mystère de la cène dans le culte protestant" mit dem Zitat aus
den vom Jahr 1686—1737 reichenden Briefen des „zweiten
Reformators von Neuenburg", Osterwald, an den Genfer Turretini :

„que les réformateurs ont horriblement défiguré le culte, sous

prétexte de réforme. Nous voulons faire entrer dans notre forme
de culte les actes essentiels: l'adoration, la louange. .", d. h.
Gloria, Sanctus, Agnus Dei (193).

Zu Beginn der Behandlung des Gebetes wird auf Heilers
monumentale Monographie Bezug genommen, insbesondere auf
das Kapitel über „Das gottesdienstliche Gemeindegebet" (421
bis 477). Der Verfasser beschreibt sodann den kultischen
Charakter des Gebets im Unterschied zum individuellen Gebet,
zeigt ferner, wie das liturgische Gebet ein Sozialbewusstsein
weckt und wie sich in ihm die individuellen Gebete zur Einheit
fügen müssen. Ein geschichtlicher Längsschnitt gibt die Möglichkeit,

die Bedeutung des Kultgebets von den Tagen der
babylonischen Gefangenschaft bis in unsere Zeit zu verfolgen. Wie
von den verschiedenen Formen des Kultgebets gehandelt wird,
taucht unter anderem die Frage auf : „La lecture biblique
estelle une variante de la Prière liturgique?" (313). Hier vermissen



— 55 —

wir nun allerdings einen Abschnitt, in welchem „Das Übergehen
von Bestandteilen der biblisch-kultischen Lesung ins kultische
Gebet" — wie wir es nennen möchten — näher zu untersuchen
wäre. Wir brauchen ja gewiss nicht besonders darauf
hinzuweisen, wie der Preisgesang des greisen Simeon ins kirchliche
Abendgebet aufgenommen wurde: Nunc dimittis wie der
Jubelgesang Marias, das Magnificat, zum gesungenen
Gemeindegebet geworden ist. Hier und anderswo hat die Gemeinde
einfach Gebete aus der dem Kult zugehörenden biblischen Lesung
in die Liturgie übergeführt, zum direkten Kultgebet gemacht,
Gebete, die zum Teil vielleicht schon früher einmal dem urchristlichen

Kult angehört haben und von dorther den Weg ins Neue
Testament fanden. Gerne möchten wir aber die Aufmerksamkeit
auf jenen kultpsychologisch und liturgiegeschichtlich eigenartigen
Vorgang lenken, aus welchem wir ersehen können, wie eine
im Kult verlesene biblische Botschaft, einst „von oben nach
unten" an einen Menschen gesandt, der bei Gott Gnade gefunden,
die Umwandlung in die Form eines Gemeindegebets erfährt,
das „von unten nach oben" zu diesem im kultischen Vulgär-
bewusstsein jetzt zum Gottwesen emporgesteigerten Menschen
gerichtet wird. Wir reden vom „Ave Maria". Wie verschieden
tönt das „gratia plena" je nachdem, ob es von „oben nach
unten" (von Gott aus durch den Engel zu einem armen Menschen)
oder von „unten nach oben" (durch die betende Gemeinde)
gesprochen wird. Dort erscheint Maria als in Armut Beschenkte,
hier unwillkürlich als in göttlicher Majestät Schenkende. Das
ursprünglich griechische Wort : xsxagtxops'vr] (gratificata) — ein
deutliches Passivum — hätte nie so leicht zu dieser Klang- und
Tatsachenverschiebung fuhren können. In gleicher Weise ist für
unser Ohr schon eine gewisse Verschiebung von der Umgangssprache

der Frommen in die kultische Gebetssprache vorhanden
in den Begriffen : svXoyrjpivr] — benedicta — „gebenedeit".
„Gebenedeit" ist gewiss nur mehr kultischer Sakralbegriff.
Vielleicht schenkt der Herr Verfasser dem hier angedeuteten Problem
noch eine uns willkommene Beachtung.

In einem dritten Hauptteil „Les attitudes religieuses du
culte" werden als Ziele des Kultes: „Adoration" und „Edification"
dargestellt. Im Hinblick auf die theologische Arbeit Karl Barths,
von welcher S. 327—3 31 und S. 344 gesprochen wird, lesen wir
die Frage : „M. K. Barth qui est peu enclin à la mystique et



— 56 —

qui n'attend le salut de l'homme que d'une révélation objective
par Christ, en affirme pourtant l'insaisissabilité transcendentale
et le caractère paradoxal avec une énergie si pathétique que
nous nous voyons, en fin de compte, conduits par lui en face
du mystère divin. Si M. Barth donne, dans le domaine de la
théologie, à l'idée de la révélation ce coefficient irrationel qui
doit lui rendre toutes ses puissances, n'est-il pas nécessaire de

donner, dans la sphère du culte, au fait même de la révélation,
ce même correctif?" (344).

Da der Verfasser mit aller historischen und systematischen
Besinnung im vorliegenden Buch dem Leben dienen will, so

wird im Schlusskapitel: „Conclusion" (407) eine Synthese der
verschiedenen religiösen Faktoren des Kults versucht. Das
geschieht mit der deutlichen Erkenntnis: „Aucune méthode
psychique, aucun entraînement ascétique, aucun effort mystique,
aucune pratique cultuelle ne peut provoquer le fait de la
révélation" (376). Das Ansinnen „s'élancer, à l'aide d'exercices
psycho-techniques, dans le monde transcendant", erfährt
dementsprechend eine unmissverständliche Zurückweisung.

An dieser Stelle möchten wir noch einem Wunsche Ausdruck
geben, welcher in uns beim Lesen des vorliegenden Werkes
erneut rege geworden ist, aber keineswegs nur seinem Verfasser
gegenüber geäussert werden soll. Nicht allein in diesem Buch,
sondern in einem Grossteil der protestantischen Literatur unserer
Tage, besteht, wie uns scheint, eine Unklarheit im Gebrauch
des Begriffs „katholisch". Wir haben eine solche auch in dem
auf die Stockholmer Konferenz hin veröffentlichten aufschlussreichen

Buch von René Heinrich Wallau „Die Einigung der
Kirche" — in welchem leider der fundamentalen Unionsarbeit
der Döllingerschen Unionskonferenzen und der internationalen
Altkatholikenkongresse mit keinem Wort gedacht ist, obwohl
der Verfasser an siebzig Stellen die I. K. Z. zitiert, welche
anlässlich des Luzerner Altkatholikenkongresses begründet worden
ist — feststellen müssen, wo wir sie um des behandelten
Gegenstandes willen ganz besonders gern vermieden gesehen hätten.
Ja wir bedauern es jedesmal, wenn wir ihr auch in einer so
führenden und hervorragenden Zeitschrift wie der „Christlichen
Welt" begegnen müssen, nicht zuletzt in der sonst so instruktiven
Rubrik: „Vom Katholizismus der Gegenwart". Bei der peinlichen
Gewissenhaftigkeit und Gründlichkeit, welche heute in der ge-



— 57 —

lehrten Welt anzutreffen sind, sollte es ein ernstes Anliegen sein,
einen so hohen und wichtigen Begriff wie denjenigen des
Katholizismus rein zu erhalten und richtig zu verwenden. In unserem
Buch wird stellenweise in begrüssenswerter Art vom „catholicisme

romain" (174) und von „la messe romaine" (177)
gesprochen, aber zugleich wird diese rom-katholische Kirche doch
wieder ohne weiteres „Eglise catholique" (9), „catholicisme"
genannt, ihre Schriftsteller werden als „auteurs catholiques" (9)

bezeichnet, ja es werden einander sogar gegenübergestellt „rite
oriental" und „rite catholique" (174); „chaque messe catholique"

muss wohl Seite 4 heissen (da wir reproduire gewiss
mit „wiederholen" zu übersetzen haben): chaque messe
catholique-romaine. Demgegenüber sollte man sich angewöhnen,
Partikularkirchen wie z. B. die römische — welche in sekten-
hafter Weise vielfach das katholische Ideal der universalen
christlichen Kirche preisgegeben hat und, das ist das Tragische
ihrer selbstgeschaffenen Zwangslage, nun immer mehr preisgeben
muss — zum wenigsten nicht die katholische Kirche zu nennen,
sondern z. B. zu reden von den russisch-katholischen,
griechischkatholischen, rom-katholischen, christ-katholischen,
apostolischkatholischen Kirchen. In ihrer Gesamtheit nur bilden alle christlichen

Kirchen die katholische Kirche. Man hat sich wahrlich
in den protestantischen Kirchen allzu leicht unter der Suggestion
Roms angewöhnt, den ganzen Orient sowieso vom Katholizismus
auszuschalten. Die Stockholmer Konferenz bedeutet, wie wir
wohl nicht mit Unrecht annehmen, vielleicht doch einen ersten
Schritt, welcher von diesem Irrtum wegführt.

Es sei zum Schluss noch unserer besonderen Freude
Ausdruck verliehen, dass ein so gross angelegtes Werk über den
Kult gerade von protestantischer Seite aus geschrieben wird.
Mit Spannung und warmem Interesse sehen wir dem Erscheinen
der beiden folgenden Bände entgegen.

Luzern. Otto Gilg.


	Zu Roberts Wills Werk : Le culte

