Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 17 (1927)

Heft: 1

Artikel: Die Frage der Aufbewahrung des heiligen Sakramentes in der Kirche
von England

Autor: Neuhaus, K.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404017

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404017
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Frage der Auihewahrung des heiligen Sakramentes
in der Kirche von England.

IL.

Die Konferenz behandelte am zweiten Tage zunéchst eine
Arbeit, die der Bischof von Oxford allen Teilnehmern als eine
néhere Erklirung seiner gestrigen Ausfiihrungen iiber ,geistige
Gegenwart® zugestellt hatte. Daran kniipfte sich eine lebhafte
Diskussion, die hauptséichlich von den Vertretern der Evan-
gelicals und Liberals bestritten wurde. Es wurden Standpunkte
vertreten, welche sich fast mit der zwinglianischen Abendmahls-
auffassung deckten. So war fir den folgenden Vortrag des
Dr. Stone nicht die richtige Atmosphire geschaffen. Wenn es
ihm dennoch gelang, die Versammlung durch die Logik seiner
Darlegungen und die Wirme seiner Deduktionen zu fesseln, so
ist dieses das beste Zeugnis fiir die Gilite und das Gewicht seiner
Griinde. Unseres Erachtens war es das Beste und Klarste, was
die Konferenz geboten hatte. Wir bringen auch diesen Vortrag
wortlich.

«Ich habe iiber die theologische Grundlage zu reden, auf
welcher der Gebrauch des reservierten Sakramentes, abgesehen
von dessen Empfang durch Kranke und andere, beruht.

Es wird gut sein, im Anfange zu sagen, worin dieser Ge-
brauch eigentlich besteht. Ir muss natiirlich scharf vom Zwecke
der Reservation unterschieden werden, der die Kommunion ist.
Wenn das Sakrament auch so aufbewahrt wird, so gibt es doch
noch andere kultische sakramentale Gebriuche. Eine Person
oder auch eine Anzahl von Personen konnen etwa unsern
Herrn im Sakramente in privater Andacht anbeten. Es kann
eine Prozession veranstaltet werden, in der das reservierte
Sakrament als Mittel zur Verehrung unseres Herrn im Sakra-
ment umhergetragen wird. Dann kann es Aussetzung geben,
in der die Tabernakeltiir geoffnet und das Sakrament heraus-
ges'telit wird. Da kann es Benediktion geben, in der das Volk
vom Priester gesegnet wird, indem er tiber dasselbe mit dem
Sakramente das Kreuzzeichen macht. In den letzten Jahren
ist in der Kirche von England eine gottesdienstliche Form ge-
briuchlich, in der ohne tatsichliche Exposition oder Benediktion



— 99 __

Hymnen und Gebete an unsern Herrn im reservierten Sakra-
mente gerichtet werden. Da entsteht die Frage: Welches ist
die theologische Grundlage, auf der alle diese Formen der
Devotion beruhen? Indem ich mich bemiihe, diese Frage zu
beantworten, lege ich folgende vier Erwigungen vor:

1. Die Gegenwart unseres Herrn im Sakramente muss mit
dem festgesetzten Ritus verbunden sein und héngt nicht ab
vom Glauben der Kommunikanten. Diese sakramentale Gegen-
wart wird durch die Rezitation der verordneten Worte durch
einen verordneten Priester tiber die verordneten Elemente von
Brot und Wein bewirkt. Es ist ein Werk Gottes, der an-
gerufen wird, wenn der offizielle Akt der Konsekration voll-
zogen wird. Diese Anrufung Gottes kann als der Akt des
Priesters beschrieben werden, der der Représentant Christi ist,
oder als das Gebet der Kirche. Die Betonung mag auf die
Wiederholung der Worte gelegt werden, die der Herr beim
letzten Abendmahle sprach, oder auf das Gebet, welches expli-
cite oder non explicite die Tatigkeit des hl. Geistes anruft.
Solche Differenzen in der Darstellung beriihren den Punkt nicht,
der fiir unsern Zweck heute wichtig ist, namlich, dass die sakra-
mentale Gegenwart unseres Herrn bei der Kirche kraft der
Konsekration ist. Unser Herr ist so gegenwartig, damit das eucha-
ristische Opfer dargebracht werden kann und damit es von
den Kommunikanten empfangen wird. Ich meine nicht, dass
er vor der Konsekration nicht gegenwirtig ist. Er ist gegen-
wirtig durch den Ritus. Er selbst ist der wahre Zelebrant.
Aber es existiert da ein Unterschied. Die Gegenwart bei der
Konsekration ist eine Offenbarung anderer Art als die beim
Gottesdienst, eine Offenbarung, die ganz eigentiimlich ist. Die
Ansicht, dass da kein Unterschicd existiert, ist irrig unter Be-
riicksichtigung der Worte unseres Herrn, ,das ist mein Leib¥,
»das ist mein Blut“, und unter Beriicksichtigung dessen, wie
die konsekrierten Elemente in der Kirche betrachtet werden.

2. Es liegt kein Grund vor, anzunehmen, dass diese Gegen-
wart des Herrn so begrenzt ist, dass sie nicht nach der Dar-
bringung des Opfers und der Austeilung der Kommunion im
Ritus fortdauern kann. Es gibt nichts in der heiligen Schrift,
nichts in der Tradition der Kirche, was darauf hindeutet, dass,
wenn das Sakrament nach Vollendung des Ritus aufbewahrt
wird, die Gegenwart aufhére dadurch, dass sich der Herr



— 30 —

zuriickzieht, Vielmehr legt alles, was aus der Lehre und Praxis
der Kirche vorgebracht werden kann, den Gedanken nahe,
dass die Gegenwart des Herrn so lange dauert, wie das Aussere
des Sakramentes fortfihrt zu sein. Eine Theorie, dass sich der
Herr aus dem Sakrament zurtickzieht, ist so, dass ihre Annahme
positive Evidenz erfordert, die sich aber nicht finden léisst.

3. Diese Gegenwart ist die unseres Herrn selber. Die un-
sichtbare Realitiit des Sakramentes ist der Leib und das Blut
unseres Herrn, sein ganzes menschliches Leben, in welchem
der Leib seit der Auferstehung geistig ist. Durch die unlos-
liche Vereinigung in der Inkarnation ist die gottliche Natur
unseres Herrn gegenwirtig mit seinem Fleisch und seinem Blut.
Und daher ist das Sakrament anzubeten.

Zu unterscheiden und zu sagen, es ist sein Leib und sein Blut,
aber nicht seine Person, heisst meines Erachtens den ganzen
Zweck des Sakramentes vernichten. Seine persdnliche Gegen-
wart, der Kontakt von Person zu Person, das ist das Wertvolle.

4, Wenn es wahr ist, dass die Gegenwart unseres Herrn
im Sakrament nicht voriibergehend, sondern dauernd ist, so
darf die Anbetung nicht nur auf die Zeit der Liturgie beschrankt
werden, sondern es ist auch recht, dass das Sakrament reser-
viert wird.

Diese vier Haupterwigungen lege ich vor, da sie die theo-
logische Grundlage fiir die Praxis ist, die wir hier betrachten.

Ich weiss, dass der Beweis hierfiir logischen Charakter
trigt, und ich erinnere daran, dass gestern hier einige sehr
ernste Worte tiber den Gebrauch der Logik in der Theologie
gesagt worden sind. Aber ich vereinige mich mit denen, die
sagten, nicht Logik als solche, sondern schlechte Logik sei aus-
driicklich zu missbilligen. Die Arianer werden oft als Beispiel an-
gefiihrt, weil sie durch den Gebrauch der Logik falsche Schliisse
gezogen haben. Thr Fehler war nicht, dass sie von der Logik
Gebrauch machten, sondern dass sie sich einer schlechten Logik
bedienten. Sie argumentierten, dass, weil der gottliche Sohn
ein Sohn und der géttliche Vater ein Vater sei, daher der
Vater vor dem Sohne existiert haben miisse. In der Art ihrer
Logik waren sie unlogisch, weil sie annahmen, aller wahren
Logik zum Trotz, dass die gottliche Zeugung und der gottliche
Sohn denselben Bedingungen unterworfen seien, wie menschliche
Zeugung und menschliche Sohnschatft.



e B oos

Die Festsetzung des Gegenstandes, iiber den ich gebeten
wurde, hier zu sprechen, schloss das Wort ein ,eine ortlich
beschriinkte Gegenwart“. Was ist der Sinn dieser Redensart?
Inwiefern ist sie wahr, inwiefern unwahr?

Bei der Behandlung dieser Frage ist es notwendig, ver-
schiedene Auffassungen zu unterscheiden, die mit den Worten
,ortlich gebunden“ und ortliche Gegenwart verbunden werden.
Ein solcher Ausdruck kann gebraucht werden, einfach um aus-
zudriicken, dass unser Herr in den konsekrierten KElementen
in einer besondern Weise oder in einem gewissen Grade von
Prisenz gegenwiirtig ist, wie sie sonst nicht zu andern Zwecken,
an andern Orten und za andern Zeiten vorkommt. So ver-
standen, kann der Ausdruck gebraucht werden, um die Lehre
auszudriicken, die bereits in diesem Vortrage ihren Ausdruck
fand, d. h. fiir diejenigen, welche diese Lehre annehmen, ist
der Ausdruck wahr. Aber das ist nicht der Sinn, in welchem
der Ausdruck gewohnlich von den Theologen genommen wird.
Die Theologen haben damit eine Gegenwart bezeichnet, die
natirlicher Art ist, eine Gegenwart, wodurch ein Korper in
Beziehung zu einem Ort mittels der Dimensionen der Quantitéit
steht, so dass die Dimensionen des Kérpers an den Dimensionen
des Raumes gemessen werden, den der Koérper einnimmt. In
diesem Sinne wird der Ausdruck von jenen, welche behaupten,
dass der Leib Christi die unsichtbare Realitit des konsekrierten
Sakramentes ist, als falsch angenommen. So sagt zum Beispiel
der hl. Thomas von Aquin, indem er diese Definition von lokal
oder localiter annimmt: ,Der Leib Christi ist nicht localiter
im Altarssakramente“, und wiederum: ,In dieser Weise ist
der Leib Christi nur an einem Ort, d.i. im Himmel.“ Ahnlich
stellt der Catechismus Tridentinus fest: ,Christus ist im Sakra-
mente nicht wie an einem Orte.“ Und Kardinal Newman fasst
die gewohnliche Lehre der lateinischen Fachtheologen in klaren
Sétzen zusammen, wenn er schreibt: ,Unser Herr ist in loco
im Himmel, nicht im nédmlichen Sinne im Sakrament. Er ist
nur in der Substanz gegenwirtig und Substanz erfordert nicht
die Einnahme eines Platzes oder schliesst sie begrifflich ein.
Aber wenn ein Ort von der Idee der sakramentalen Gegen-
wart ausgeschlossen ist, ist daher auch eine Trennung oder
Entfernung vom Himmel ausgeschlossen, denn Distanz schliesst
einen messbaren Zwischenraum ein, und ein solcher kann nur



— 32 —

zwischen Orten sein. Weiter, wenn die Idee von Distanz aus-
geschlossen ist, so auch folgerichtig die Idee von Bewegung.
Unser Herr steigt daher weder vom Himmel auf die Altére,
noch bewegt er sich, wenn er in der Prozession getragen wird.
Die sichtbare Spezies dndert ihre Stellung, aber er bewegt sich
nicht. Er ist in der Eucharistie in der Weise eines Geistes.
Wir wissen nicht, wie. Wir haben zu dem ,wie“ in unserer Er-
fahrung keine Parallele. Wir kénnen nur sagen, dass er gegen-
wirtig ist, nicht nach der natiirlichen Art der Korper, sondern
sakramental.“ Parallelen fiir jeden Satz und jedes Wort, das
er gebraucht, konnen bei Newman gefunden werden.

Diese Feststellungen von Thomas von Aquin, dem Cate-
chismus Tridentinus und Kardinal Newman sind als Beispicle
fur die Verwerfung des Ausdruckes ,ortliche Gegenwart“ im
Sinne, der gewohnlich von den Theologen daran gekniipft
wird, erwidhnt worden. In dem, was sie so sagen, nehmen alle
drei Quellen die fachgemésse Lehre von der Transsubstantiation
an, eine Lehre, die von den westlichen Scholastikern im Mittel-
alter ausgearbeitet wurde, wobei sie drei Dinge im Auge hatten:
1. den iiberlieferten Glauben zu schiitzen, dass das konse-
krierte Sakrament der Leib und das Blut Christi ist; 2. eine
fleischliche oder natiirliche Art der Auffassung dieses Glaubens
zu vermeiden; 3. so ihre Theologie zu definieren und sie mit
der Philosophie ihrer Zeit in Ubereinstimmung zu bringen.
Aber mag nun die fachgeméisse Transsubstantiationslehre an-
genommen oder verworfen werden, der Unterschied behilt
seine Gilltigkeit. Wenn man unter lokaler Présenz versteht,
dass unser Herr im konsekrierten Sakrament in einer dis-
tinktiven Weise zugegen ist, so ist der Ausdruck wahr. Aber
wenn man unter lokaler Gegenwart die natiirliche Gegenwart
eines Korpers in der Raumdimension versteht, so ist der Aus-
druck falsch.

Die Erwdhnung der Transsubstantiation bringt mich auf
einen andern Punkt. In einem herrlichen, 1917 erschienenen Buche
schrieb Father Freestone den Satz: ,Die Entwickelung irgend-
eines Kultus des reservierten Sakramentes war die direkte Folge
der Annahme der Transsubstantiationslehre als orthodoxer
Glaube.“ Die Anlage von Father Freestones Buch, das sich
auf die ersten 12 Jahrhunderte beschrinkte, verhinderte den
Autor, die so gemachte Feststellung niher zu entwickeln oder



zu verteidigen. Aber sie ist seitdem manchmal wiederholt als
Argument gegen jeden Kultus des reservierten Sakramentes
gebraucht worden. Daher mag es mir erlaubt sein, so kurz
ich kann, zu sagen, warum ich diese Feststellung als falsch
betrachte.

In erster Linie : Wenn das Wort Transsubstantiation in seinem
eigentlichen Sinne der entwickelten und in ein System gebrachten
Theologie verstanden wird, so steht obige Feststellung nicht
im Einklang mit der Zeitfolge. Der Kultus des reservierten
Sakramentes existierte in hochst ausgepriagter Weise in den
sakramentalen Prozessionen, die wenigstens im letzten Teile
des 11. Jahrhunderts gehalten wurden. Die Ausarbeitung der
Transsubstantiationslehre war dagegen das Werk der Theologen
des 13. Jahrhunderts.

Zweitens . Ob das Wort Transsubstantiation in seinem eigent-
lichen fachgemiissen Sinne verstanden wird oder um die grobere
Lehre zu bezeichnen, so rechtfertigen die Dokumente des Kultus
diese Feststellung nicht. Der unterscheidende Charakterzug der
Transsubstantiation ist nicht die Betonung der Gegenwart Christi,
sondern die Betonung, dass die Substanz oder die dem Brote
zugrunde liegende Realitit in die Substanz des Leibes Christi
verwandelt wird, so dass die Substanz des Brotes aufhort zu
sein. Und der Ton in den Dokumenten fir den Kultus liegt
immer auf der Gegenwart Christi, nicht auf der Absenz der
Brotsubstanz.

Drittens: Der Schluss, der so sehr auf Evidenz beruht, wird
durch allgemeine Wahrscheinlichkeit gestiitzt. Es ist unwahr-
scheinlich, dass eine hochst fachgemiss entwickelte Lehre,
wie die von der Transsubstantiation oder selbst die massiveren
Formen, welche die Absenz von Brot behaupten, eine Veran-
lassung sein wiirde, méchtig genug, um auf Anbetung einzu-
wirken. Und fir Andachtsiibungen, die ja von der wissen-
schaftlichen Theologie verschieden sind, ist es nicht von Be-
deutung, ob die Brotsubstanz verwandelt ist oder bleibt. Was
wichtig ist, das ist die positive Wahrheit von der Gegenwart
Christi. _

Die theologische Basis fiir den Kultus des reservierten
Sakramentes verlangt demmnach die Lechre, dass unser Herr
selbst die unsichtbare Realitiit des konsekrierten Sakramentes
ist. Sie verlangt nicht eine besondere Art und Weise der Be-

Internat. kirchl. Zeitsehrift. Heft 1. 1927. 3



— 34 —

tonung jener Lehre, die als Transsubstantiation bekannt ist,
weder in ihrer derberen noch in ihrer fachgemissen Form.

Es stimmt auch nicht, dass die Anbetung unseres Herrn
im reservierten Sakramente seine Anbetung anderweitig oder
die Anbetung des Vaters oder des heiligen Geistes oder der
heiligen Trinitit behindert. In der Eucharistie selbst betet der
Kommunikant unsern Herrn an, wie er auf dem Altare ist und
auch wie er ihn in der Kommunion aufnimmt. Die Anbetung
ausserhalb der Kommunion behindert nicht die Anbetung in
der Kommunion und umgekehrt. In #dhnlicher Weise hindert
die Anbetung unseres Herrn im reservierten Sakramente nicht
unsere Anbetung zur Zeit der Eucharistiefeier oder die An-
betung ohne Beziehung zum Sakrament. Es ist ein Urteil der
religiosen Erfahrung, dass verschiedene Formen von Devotion
sich gegenseitig schiitzen und schirmen, aber nicht aufheben.
Tatséichlich findet man denn auch, dass die Anbetung unseres
Herrn im reservierten Sakramente den Zutritt zum Altare
michtig fordert und die geistige Vereinigung mit ihm und dem
Vater und dem heiligen Geiste tagsiiber sehr erleichtert. Diese
Tatsache ist mancher andern analog. Die mit Christus in der
Taufe vereinigte Seele bedarf fernerhin der Kommunion mit
Christus. Die dergestalt mit Christus sakramental vereinigte
Seele baut auf der sakramentalen Vereinigung eine neue Kraft
fiir geistigen Verkehr und geistiges Gebet auf. Das Prinzip der
Inkarnation — der Gebrauch materieller wie auch geistiger
Dinge fiir geistige Zwecke — bringt das sakramentale Prinzip
mit sich. Die vermittelst der Sakramente gespendete Gabe —
die Gabe des durch die Menschheit des Sohnes vermittelten
Lebens, welches das Leben Gottes ist — hindert nicht, sondern
fordert vielmehr Gebet und geistige Kommunion mit dem trans-
zendenten Wesen der heiligen Dreieinigkeit. In dhnlicher Weise
fesselt die Anbetung des reservierten Sakramentes den Menschen
nicht an die Erde, sondern befiahigt ihn, sich besser zur Be-
trachtung des hochsten Gottes und zur Vereinigung mit ihm zu
erheben. So hat die Anbetung ihren entsprechenden Platz im
ganzen System der Lehre und des Lebens, das auf der Inkar-
nation basiert. Sie ist eines der Mittel, mit welchem die Inkar-
nation durch die Sakramente die Religion bereichert hat.»

In der Diskussion vermisste der Bischof von Chelmsford
den Beweis fiir die Fortdauer der Gegenwart nach der Liturgie



—_ 35 —

und bittet um nidhere Ausfithrung, worauf Dr. Stone erwiderte:
»Der Beweis liegt denjenigen ob, welche sagen, dass die Gegen-
wart also beschrinkt wire. Es gibt in der heiligen Schrift
keine Andeutung dahin, dass unter den Verhélinissen der Reser-
vation irgend etwas von der Liturgiefeier Verschiedenes obwalten
wirde. In den fritheren Zeiten der Kirche gab es tatsiachlich
mancherlei Arten, das Sakrament zu betrachten und zu behan-
deln. Mancher Brauch wurde von der Kirche gebilligt, mancher
verworfen. Aber der gewohnliche Weg, die Materie zu betrachten,
war der, dass man auf die Gegenwart im Sakrament als etwas
Permanentes schaute. Das lag implicite in der Behandlung
verschiedener Missbriuche, die in der alten Kirche vorkamen.
So wurde die konsekrierte Hostie als Wegzehrung in den Mund
von Leichen gelegt. Derartige Briauche wiiren nicht entstanden,
wenn man das reservierte Sakrament nicht fiir dasselbe ge-
halten hitte, wie es auf dem Altare bei der Eucharistiefeier
lag. Die kirchliche Verurteilung solcher Missbrduche geschah
nicht, als ob die Grundlage hierfiir falsch gewesen wire, son-
dern weil sie recht war, und daher schiitzte die Kirche nur
das, was als sehr heilig galt, d. h. den Leib und das Blut des
Herrn. Eine andere Regel in der Kirche war die Reservation
des Sakramentes, das man unmittelbar nach der Eucharistie-
feier vom Altare in die Hiuser trug. Alle diese Arten legen
den Gedanken nahe, dass man nicht an ein Verschwinden der
Gegenwart glaubte, sondern dass die Idee der Prisenz aufrecht
erhalten wurde. Diese positiven Tatsachen legen die Beweis-
last denen auf, die das Gegenteil behaupten. Der heilige Cyrill
von Alexandrien spricht in seinem Brief an Kalosyrius sehr
ernst gegen diejenigen, welche voraussetzen, dass das reser-
vierte Sakrament nicht dasselbe sei, wie das Sakrament beim
Gottesdienste selber, und es liegt kein Grund vor, anzunehmen,
dass seine Feststellung nicht eine typische Feststellung war.“
Der Bischof von Chelmsford entgegnete, dass selbst, wenn er
dieses anniihme, die Kirche ,Devotionen“ aus dem Grunde miss-
billige, weil die Gegenwart nur fiir den eigentlichen sakramen-
talen Zweck bleibt. Dr. Stone erwiderte: ,Die Kirche hat die
Gewalt, den Gebrauch der Sakramente zu erweitern: Beispiele
sind die Anwesenheit von Nichtkommunikanten bei der Liturgie
oder die Art, die Krankenslung zu spenden. Meine dringende
Bitte geht dahin, dass die Andachten, von denen ich sprach,



geduldet werden sollten. Ich wiirde es missbilligen, wenn sie
aufgezwungen wiirden.“ Der Bischof von Chelmsford erinnert
daran, dass der Priester als Diener der Gemeinde und in bezug
auf die Kommunion die Konsekration vollzége. Die Handlung
des Priesters kann nicht von der Gemeinde und der Kirche
getrennt werden. Der Bischof von Truro bestreitet, dass der
Leib und das Blut Christi dasselbe wiren wie Christus selbst.
Es besteht ein enger Parallelismus zwischen der Verehrung
des reservierten Sakramentes und der Reliquienverehrung.

Der Bischof von Gloucester gab dann ein lingeres Exposé:
«Ich halte es fiir einen fundamentalen Irrtum, wenn man an-
nehmen wiirde, dass man neue Andachtsiibungen oder I.ehren
iiber das Sakrament autorisieren und durch Interpretationen
stiitzen konnte, die man einer besonderen Form der dogmatischen
Lehre gibt. Wenn wir den Einsetzuugsbericht der Eucharistie
erwiigen, so finden wir, dass das, was unser Herr tat, uns
verordnet wurde. Wir sollten dasselbe tun. Er gab hiertiber
keine besondere Lehre. Wenn wir seine Lehre und die still-
schweigend eingeschlossenen Folgerungen seiner Handlungen
studieren, so sind Ideen von Opfer und Kommunion in der einen
oder andern Form sicher eingeschlossen. Die christliche Lehre
hat den Versuch gemacht, den Gottesdienst zu erkliren, wie
der Herr ihn einsetzte. Es ist ein Versuch, den im Befehle
unseres Herrn liegenden Glauben auseinanderzusetzen. Es hat
verschiedene Entwickelungsformen dieser Lehre in der christ-
lichen Kirche gegeben, und es gibt iiberhaupt nichts, soweit
ich sehen kann, was wirklich katholische Autoritiit beanspruchen
kann. Was die Kirche von England betrifft, so herrscht hier
eine grosse Weitherzigkeit, und es sind verschiedene Arten, die
heilige Handlung unseres Herrn zu erkliren, legitim. Aber das
berechtigt uns meiner Meinung nach nicht, den Gebrauch des
Sakramentes auf Grund der gemachten dogmatischen Erkli-
rungen auszudehnen, anstatt uns an die eigene Handlung un-
seres Herrn bei der Einsetzung zu halten. Wir miissen uns
fragen: Sind diese neuen Briduche in Harmonie mit Christi An-
ordnungen? Es ist nicht recht, sie mit dogmatischen Fest-
stellungen zu rechtfertigen, die seine Handlung rein theoretisch
erkliren.

Die Gabe in der Eucharistie ist eine objektive und reale,
die wir von Christus empfangen, aber die Gabe ist immer



— 8t —

relativ. Sie ist der Menschheit gegeben. Sie ist der Kirche
gegeben. Sie ist zu geistiger Erleuchtung gegeben. Fast in
der ganzen liturgischen Sprache finden wir diese Einsehrinkung
auf die Objektivitiit der Gabe, und das ist sehr Kklar in der
Theologie der Ostkirche ausgearbeitet. Wenn wir die Lehre
des heiligen Johannes von Damaskus studieren, so fillt uns
auf, wie viel Gewicht er auf die Tatigkeit des heiligen Geistes
legt und wie er ausdriicklich folgert, dass die Gegenwart des
Leibes und Blutes Christi eine Gabe von ihm an uns ist: ,Der
Leib, das ist der Leib, der von der Jungfrau abstammt, ist
wahrlich mit der Gottheit vereinigt, nicht als ob der Leib, der
in den Himmel auffuhr, vom Himmel herabkommt, sondern Brot
und Wein werden selbst umgewandelt in den Leib und das Blut
Gottes. Aber, wenn man nach der Art fragt, wie dieses zustande
kommt, so ist es genug, zu wissen, dass das durch den heiligen
Geist geschieht ... Aber es ist kein Unrecht zu sagen, dass,
wie in den Prozessen der Natur Brot und Wein dadurch, dass
sie gegessen und getrunken werden, in den Leib und das Blut
dessen umgewandelt werden, der sie isst und trinkt — sie werden
dadurch kein vom fritheren unterschiedener Korper —, so sind
auch das Brot, das dargebracht, und der Wein und das Wasser,
die durch die Anrufung des heiligen Geistes iibernatiirlicher-
weise in den Leib und das Blut Christi umgewandelt werden,
nicht zweierlei, sondern ein und dasselbe. Das Fleisch des
Herrn ist lebensspendender Geist, weil es vom lebensspendenden
Geist empfangen wird, denn das, was vom Geiste geboren
wird, ist Geist ... Es wird Teilnahme genannt, weil wir durch
Vermittelung dieser Speise an der Gottheit Jesu teilnehmen. Es
heisst und ist wirklich Vereinigung, weil wir dadurch Gemein-
schaft mit Christus haben und sein Fleisch und seine Gottheit
empfangen und dadurch Gemeinschaft miteinander haben und
miteinander verbunden sind.“

Wir héren genau dieselbe Lehre in Khomiakoffs Essay uber
die Kirche in Birbecks ,Russland und die englische Kirche*,
(S.207): ,Die Verwandlung von Brot und Wein in den Leib
und das Blut Christi wird in der Kirche und fiir die Kirche
vollzogen. Wenn ein Mensch die konsekrierten Gaben empféangt
und sie anbetet oder an sie mit lebendigem Glauben denkt,
80 empfiangt er sie wahrhaftig, er betet sie wahrbaftig an und
denkt an den Leib und das Blut Jesu Christi. Wenn er sie



— BB .

unwiirdig emptingt, so verwirft er wirklich den Leib und das
Blut Jesu Christi. Auf jeden Fall, bei Glaube oder Unglaube,
wird er durch den Leib und das Blut Jesu Christi geheiligt
oder verdammt. Aber dieses Sakrament ist in der Kirche und
fir die Kirche, nicht fiir die aussenstehende Welt, nicht fir
die Holle, nicht fiir die unverniinftigen Geschopfe, nicht fiir
verdorbene Menschen, nicht fiir den Menschen, der das Gesetz
Christi nicht gehort hat. Nicht im Geiste allein gefiel es Christo,
sich mit den Gliubigen zu vereinigen, sondern auch mit seinem
Fleische und Blute, damit diese Vereinigung vollkommen wire,
und nicht nur geistig, sondern auch korperlich.

Die ostliche Dogmatik lehrt eine Wandlung oder Umge-
staltung der Elemente, so dass sie fiir die Kirche der Leib und
das Blut Christi sein wiirden, aber sie lehrt nicht die Identi-
fizierung der Elemente mit unserm Herrn selber. Die Lehre
von der Realpridsenz mag als eine Lehre von der Gegenwart
Christi selbst gedeutet werden, wie sie manchmal in der west-
lichen Kirche gelehrt wurde, oder sie mag eine [Lehre von der
Gegenwart des Leibes und Blutes Christi sein; in diesem letz-
teren Falle wird sie immer durch den Zweck, wozu die Eucha-
ristie gegeben ist, begrenzt. Sie ist unsere geistige Speise, fiir
unser geistiges Leben gegeben. Das ist die Lehre der 6stlichen
Kirche.“ »

Kanonikus Quick sagt: <Ich sehe nicht ein, wie die Distinktion
zwischen dem Sein unseres Herrn und seinem Leib irgendwie
urgiert werden kann. Ich mochte vorziehen, zu sagen, dass,
wo der Leib ist, da ist auch der Herr selbst. Aber diese Gegen-
wart ist an die Elemente gebunden, nicht insofern sie physische
Dinge sind, sondern die Materie des sakramentalen Ritus. Unser
Herr ist Subjekt und Objekt der Konsekration in der Eucha-
ristie und innerhalb der rituellen Handlung; ausserhalb der-
selben konnen die konsekrierten Elemente mit dem Herrn nicht
identifiziert werden. Ausserhalb des Ritus mochte ich die reser-
vierten Elemente als geweihte Dinge betrachten, wie die Patene
und den Kelch. Als solche sind sie mit Ehrfurcht zu behandeln.»

Nachdem Kanonikus Rogers im Namen der Evangelicals
zu Protokoll gegeben hatte, dass er das Hauptprinzip in Stones
Vortrag nicht annehmen kénne, erwidert dieser zum Schlusse
zu den noch erhobenen Einwinden: «Der Ausdruck ,Ausdehnung
der Inkarnation“ bezieht sich ebenso gut auf die Sakramente



im allgemeinen, also auch auf die Taufe, wie auf die Eucha-
ristie. Die Verbindung des l.eibes und Blutes des Herrn und
die Gegenwart des Herrn in der Eucharistie beruht nicht nur
auf einem logischen Beweis. Die konsekrierten Elemente sind
der Leib und das Blat Christi, aber in der ganzen patristischen
Literatur werden Ausspriche unseres Herrn, wie ,ich bin das
Brot des Lebens“, als im hochsten Sinne von der Eucharistie
geltend angenommen. ,Ich bin das Brot des Lebens“ schliesst
eine personliche Gegenwart stillschweigend in sich, Es ist
leicht, den Gegensatz zwischen Augustinus und Ambrosius zu
iibertreiben. Es gibt verschiedene Gedankenrichtungen in den
Schriften des heiligen Augustinus iitber die Eucharistie, die zum
Teil ganz genau der Lehre des heiligen Ambrosius gleichen.
Obgleich bei Ambrosius eine Tendenz in die Richtung der Trans-
substantiationslehre fiihrte, so waren doch die hauptséichlichsten
Vorlaufer der Transsubstantiationslehre im Osten und nicht im
Westen.»

Den vierten Vortrag hielt Mr. Selwin tiber den Gebrauch
des heiligen Sakramentes, abgesehen vom Empfang durch Kranke,
in Geschichte und Erfahrung:

«1. Historischer Teil. Es scheint mir klar festzustehen, dass
der ausserliturgische Gebrauch des reservierten Sakramentes,
abgesehen von der Kommunion, vom 13. Jahrhundert her datiert.
Bis zu jener Zeit wurden sorgfiltige Vorsichtsmassregeln ge-
troffen, um zu verhindern, dass das Sakrament gesehen wurde,
und die Bestimmungen tber die Reservation waren oft solcher
Art, dass sie heute vielen primitiv erscheinen. Der Anfang des
Kultus ist etwas dunkel. Mr. Cordonnier, auf den ich mich in
meinen folgenden Ausfilhrungen besonders stiitze, meint, dass
die Exposition bis auf die Fronleichnamsandachten zu verfolgen
ist, welches Fest durch das Lateranische Konzil 1215 fest-
gelegt wurde. In den folgenden zwei Jahrhunderten ist sie
stindig und ruhig verbreitet worden. 1452 fand es Nikolaus
von Cusa fiir notwendig, sie in der Diozese Brescia zu regeln.
Etwa 100 Jahre spiter wurde der Segen mit der Monstranz
eingefiihrt, zuerst nur in der Fronleichnamsoktav. Aber das
Verlangen danach wuchs, und Exposition und Benediktion
wurden bald regelmiissige Ziige des Frommigkeitslebens in der
westlichen Kirche. Sie wurden durch die kirchlichen Autori-
titen geregelt.



— 40 —

Der Gebrauch des ausgesetzten Sakramentes als Brenn-
punkt fiir verlingerte Akte der Anbetung erscheint zuerst in
Mailand 1589, als die Stadt in Kriegsnot war, und danach ent-
stand das 40stiindige Gebet, wie von selbst, als eine Gebets-
zeit, die in Zeiten der Not in Kraft trat. Ein Jesuit in Loreto
z. B. organisierte einen Schaugottesdienst mit Aussetzung und
Gebet zur Siithne fiir das Argernis, welches eine Schauspieler-
truppe durch allzu freie Darbietungen in der Stadt gegeben
hatte. 1648 fiihrte Mr. Olier in St. Sulpice zu Paris eine ver-
langerte Siihneandacht vor dem exponierten Sakrament ein,
als ein schreckliches Sakrilegium in der Kirche begangen war.
In Rom und Paris wurden fiir den gleichen Siihnezweck Bruder-
schaften gegriindet, die das immerwihrende Gebet bei Tag und
bei Nacht vor dem Sakramente pflegten. Heute spielen fiir-
bittende Gebete vor dem Sakramente eine grosse Rolle, was
gewiss als ein Gewinn zu buchen ist.

Der Gebrauch des heiligen Sakramentes fir Privatandachten
ist natiirlich schwieriger zu regeln als der durch organisierte
Bruderschaften, Das wichtigste Ereignis auf dem Gebiete der
sakramentalen Devotion war die Veroffentlichung eines Buches
des heiligen Alphons von Liguori iiber ,Besuche des heiligen
Sakramentes“ 1747. Alphons will diese Andachten in eine syste-
matische Ordnung bringen und sie mit der Verehrung Marias
verbinden. Das Hauptgewicht legt er darauf, dass bei jeder
Visitation des heiligen Sakramentes zum Schlusse geistiger Weise
kommuniziert wird. ,Die Wirkungen der geistigen Kommunion*,
sagt er, ,stehen im gleichen Range mit denen der sakramen-
talen Kommunion, abgesehen von ihrer Intensitiit, die geringer
ist.¢ Ich horte dhnliche Ansichten von Evangelicals auf Grund
eigener Erlebnisse. Jedenfalls geht aus dieser Bemerkung hervor,
dass auch Alphons den ausserliturgischen Gebrauch des Sakra-
mentes nicht ganz von der Verbindung mit der eucharistischen
Feier loslosen wollte.

Die oft betonte Tatsache, dass der devotionelle Gebrauch
des reservierten Sakramentes im ersten Jahrtausend oder noch
linger unbekannt war, macht auf mich keinen besondern Ein-
druck. Der Traktat des heiligen Basilius ,De spiritu sancto“
zeigt, dass ein ganz #dhnliches Argument gegen die Verehrung
des heiligen Geistes vorgebracht wurde. Ubrigens sind 1000
oder 1200 Jahre nur im rein mathematischen Sinne eine Periode.



— 41 —

Sie schliessen in ihrem Beginne die glorreichen Zeiten der Aus-
breitung, des Martyriums und der Kirchlichen Organisierung
ein. Zum Schlusse fallen sie mit den von den Historikern tiber-
einstimmend so bezeichneten ,finstern Zeiten“ zusammen. Be-
zeichnend ist nun die Tatsache, dass die Entwickelung des sakra-
mentalen Kultus sich in jenem Jahrhundert vollzog, das grosse
englische Historiker das ,goldene Zeitalter der Kirche“ nannten,
das Jahrhundert, in dem das Christentum begann, die Friichte
der Reformen St. Bernhards und Hildebrands heranreifen zu
sehen, und das einen heiligen Franziskus von Assisi, die Theo-
logie der Scholastik, die Malereien eines Giotto, die Dichtkunst
eines Dante und Chaucer hervorbrachte. Das macht natiirlich
etwas Schlechtes nicht gut und etwas Falsches nicht wahr.
Aber es ist gewiss kein schlechtes Zeitalter fiir ein Experiment,
da hineingeboren zu sein. Der Geist der Kirche war gewiss
nicht in der Hauptsache ungesund, jedenfalls gesunder als etwa
von 700 bis 1100. In den fritheren Zeiten scheint die Ent-
wickelung des Kultus hauptsichlich dem Umstande zuzuschreiben
zu sein, dass sich das Verlangen nach neuen Methoden regte,
um den trigen Geist der Frommigkeit wieder zu erwecken.
Die Tatsache, dass sie mit auffilligen Entwickelungen des Mess-
ritus zusammenfiel, erdffnete einen Scheideweg. Einige dieser
Entwickelungen — Kniebeugung bei der Konsekration sicher,
vielleicht auch die Elevation der Hostie — stellen einen Versuch
dar, eine Art von Sinn und Ordnung in den Gottesdienst zu
bringen, in den sich immer mehr Superstition eingeschlichen
hatte. Wir moégen das Dogma der Transsubstantiationslehre
Kritisieren, gerade so wie wir die mosaische lex talionis Kriti-
sieren, als wenn es Gedanken enthielte, die wir als Auswiichse
bezeichnen, aber wir sollten bedenken, dass beides in gleicher
Weise einen Fortschritt gegeniliber dem fritheren Zustande be-
deutete.

Es verdient Beachtung, dass das gewaltige Anwachsen des
sakramentalen Kultus seit der Reformation pari passu mit der
Zunahme des Sakramentenempfanges marschiert. Nichts ist auf-
fallender als der seltene Empfang der heiligen Kommunion im
Mittelalter: Zweimal im Jahre z. B. geniigte der heiligen Katha-
rina von Genua wihrend eines grossen Teiles ihres Lebens, und
selbst die ernsten Aufforderungen zum hiufigeren Sakramenten-
empfang, die von solchen Meistern des geistlichen Lebens wie



— 49 —

Ekkehard, Tauler und Suso vorgebracht wurden, waren ver-
geblich. Bei der Reformation stimmten die Kirche von England
und Rom wenigstens darin tiberein, dass beide sich bewusst
bemiihten, die Laien zur o6fteren Kommunion zu veranlassen.
Um ganz offen zu sprechen: Es ist Tatsache, dass bei uns
dieser Zweck vor der evangelischen Renaissance nicht erreicht
wurde. Aber in der romischen Kirche wurde ein Jahrhundert
frither schon ein betrichtlicher Fortschritt erzielt. Ich glaube
nicht, dass diese historischen Erwigungen irgend etwas fest-
setzen, aber ich meine, dass sie geeignet sind, die richtige Atmo-
sphére fiir ein Urteil zu schaffen. Selbst eine leidliche Bekannt-
schaft mit der Kirche in Frankreich des 17. Jahrhunderts —
der Kirche eines Franz von Sales, einer Madame Chantal,
eines Bossuet und Pascal — erinnert uns daran, dass in der
Sphédre der pastorellen und devotionellen Titigkeit ihre Pro-
bleme damals und unsere heute eine gewisse Ahnlichkeit haben,
Die Reformation gab ihnen eine Reihe von Aufgaben, die wir
und sie, jede fiir sich, zu losen hatten. Ihre Losungen waren
hauptsiachlich devotioneller, die unsrigen praktischer Art. Jede
dieser Losungen scheint mir ernstlichen Respekt von der andern
Seite zu verdienen.

Bevor ich diesen Abschnitt schliesse, muss ich noch einen
Blick aut die ausserhalb Englands lebenden Gemeinschaften
unserer Kirche werfen. Uber die Kirche von Sidafrika und
Schottland kann ich keine bestimmten Angaben machen, aber
iiber die protestantische bischoéfliche Kirche von Amerika habe
ich in einem Buche von Mr. Shirley Carter Hughson, Superior
des Ordens vom heiligen Kreuz, folgendes gefunden:

wDie Liste (der Diozesen und Missionsbezirke) zeigt, dass
das heilige Sakrament in 84 von 101 Jurisdiktionskreisen der
amerikanischen Kirche aufbewahrt wird. In 29 von ihnen ist
die Reservation auf eine besondere Gelegenheit beschriankt, wenn
das Sakrament fir Kranke verlangt wird. In 55 ist die Reser-
vation permanent. Das heisst: in mehr als der Hilfte aller
Jurisdiktionen der amerikanischen Kirche gibt es eine bestin-
dige Reservation, um fiir Rufe zu den Kranken bei Tag und
bei Nacht bereit zu sein. In 18 Fillen war die Reservation
in der Kathedrale oder in andern Kirchen und Kapellen unter
der persénlichen Obsorge des Bischofs, und in 6 von diesen ist
bestindige Reservation die Regel.“



s 4% —

II. Dogmatischer Teil. Mr. Cordonnier unterstreicht beson-
ders, dass der Kultus des reservierten Sakramentes seit der
Definierung der Transsubstantiationslehre durch das Lateranische
Konzil als unmnittelbares Ergebnis derselben einen méchtigen
Aufschwung nahm. Der Fall liegt vielleicht nicht so ganz einfach.
Zweifellos ist indessen, dass jeder Kultus dieser Art die Lehre von
der Realprasenz voraussetzt. Zu den diesbeziiglichen Ausfiih-
rungen des Kanonikus Quick mochte ich jedoch noch etwas
hinzufiigen. Es wird im allgemeinen von den anglokatholischen
Schriftstellern nicht genug hervorgehoben, dass die Gegenwart
unseres Herrn im eucharistischen Brot und Wein wesentlich
eine Gegenwart Christi als unserer Opferspeise ist und nicht
eine Gegenwart fir irgendeinen beliebigen Zweck. Das ist
eine Einschrankung, die die Anglikaner aller Schulen will-
kommen heissen werden, selbst wenn sie die urspriingliche und
eingeschriankte Lehre nicht annehmen. Das bedeutet eine end-
- giiltige Ablehnung der spezifischen Lehre, die der Benediktion
zugrunde liegt, d. h. des Begriffes, dass unser Herr in der Hostie
zugegen ist, um einen kriftigeren Segen zu geben, als ihn der
Priester allein geben kann. Es kann bezweifelt werden, wie-
weit diese Ansicht vor der Seele des Durchschnittsfrommen
steht, welcher der Benediktion beiwohnt, aber sie wird von
einigen Apologeten vertreten; es ist jedoch von Wert, darauf
hinzuweisen, dass sie kein Teil der Lehre von der Realprisenz
ist, wie sie die Anglokatholiken und die besten romischen Sehrift-
steller auffassen.

Nun noch einige Bemerkungen zu der bisher obgewalteten
Diskussion. Ich erhielt einen starken Eindruck von der Aus-
dehnung, bis zu der sich die Diskussion iiber das Pridikat der
Siatze ,Dieses ist mein Leib%, ,Dieses ist mein Blut* erstreckte.
Vor einer Generation hétte man hauptsichlich tiber die Kopula
Hist“ diskutiert. Ich stimme mit Kanonikus Quick darin tiberein,
dass sich die Worte auf die heiligen Elemente nicht lediglich
als Objekt, sondern als Materie des sakramentalen Ritus be-
ziehen. Ein sakramentaler Ritus besteht aber nicht in der Welt,
sondern in der Kirche und hingt von Christi mystischer Gegen-
wart in der Kirche ab.

Was glauben wir, dass unser Herr unter seinem Leib und
Blut verstanden haben wollte? Ich meine, mit seinem ,Leib“
meinte der Herr das, was ihn fiir uns erreichbar macht, und



— 44 —

mit seinem ,Blut“, dass er sich uns als Opferspeise zuginglich
macht, indem er uns sein eigenes Leben vermittelt.

Die Lehre von der Realprisenz, die das in sich schliesst,
wird uns von Mr. Spens in seiner mit Hockluyt Egeron ver-
fassten Schrift ,A Cross-Bench view of the Reservation contro-
versy“ folgendermassen dargestellt:

... Andrerseits schliesst die Ansicht, die wir vertreten
haben, den Glauben an die Realpriisenz ein. In erster Linie
werden Brot und Wein durch die Konsekration verwandelt.
Sie bekommen eine neue Eigentiimlichkeit, namlich die, dass
durch ihren frommen Empfang die Teilnahme am Segen des
Opfers Christi und daher an seinem Leben gesichert und nor-
malerweise bedingt wird. Es ist wahr, dass dieses einfach da-
durch zutrifft, dass sie wirksame Symbole werden, aber, wo
immer die Bedeutung eines wirksamen Symbols sicher und ge-
wichtig ist, da denken wir natiirlich davon in Begriffen von
jener Bedeutung und in terminis von ihren natiirlichen Eigen-
schaften. Wir trennen in unserm Geiste nicht sorgfiltig die
natiirlichen Eigenschaften eines Guldens und seiner Kaufkraft,
vielmehr vereinigen wir beide, und wir denken von einem Gulden
ganz einfach wie von einem Objekt, das gewisse natiirliche
Eigenschaften und eine gewisse Kaufkraft hat. Wir denken
letzthin so, als ob er alle Zwecke und Ziele als Eigentiimlich-
keiten des Gegenstandes besisse. Das hingt einzig und allein
von der Tatsache ab, dass der Gegenstand ein wirkungsvolles
Symbol ist. Der Fall fiir eine dhnliche Betrachtung der eucha-
ristischen Symbole ist natiirlich unendlich gewichtiger ... Die
eucharistischen und die natirlichen Folgerungen sind beide auf
dem gottlichen Willen begriindet. In und durch die Konsekration
werden die Komplexe der Eigentiimlichkeiten, die wir Brot und
Wein nennen, gedndert, nicht durch die Wandlung ihrer urspriing-
lichen Eigentiimlichkeiten, sondern durch ein Hinzutreten neuer
Eigentimlichkeiten, die in gleicher Weise endgiiltig sind und
weit grossere Bedeutung haben.

Im folgenden wird dann die Bedeutung dieses Gedankens
fiir die eucharistische Anbetung entwickelt:

»Hostie und Kelch sind die Objekte, deren hauptsichlichste
Eigentiimlichkeiten das Wesen unseres Herrn und seine verherr-
lichte Menschheit einschliessen und davon abhingen, Objekte,
in welchen und durch welche er unsere Opferspeise ist, Objekte,



— 4h —

die daher eine innigere Beziehung zu ihm moéglich machen, als
es sein natirlicher Leib vermag, da er auf Erden wandelte.
Unser Herr ist iiberall gegenwirtig und anzubeten, aber wenn
er noch einmal auf Erden wére in seinem natiirlichen Korper,
so wiire es gewiss, dass wir uns nicht damit begniigen wiirden,
ihn anzubeten ohne &Ausseren Ausdruck dieser Anbetung. Es ist
sicher, dass wir vor ihm niederknien wiirden, um ihn anzubeten, -
Und was wiirde das sein, wovor wir niederknieten ? Ein Objekt,
das charakteristische Eigenttimlichkeiten unabhéingig von seinem
Sein und seiner Menschheit hitte und welches zu Christus in
gewisser Beziehung stinde. Der sakramentale Leib und das
sakramentale Blut haben gleichfalls bedeutende und ultimative
Eigentlimlichkeiten, welche von seinem Wesen und von seiner
glorifizierten Menschheit abhéingen und folglich sein wahres Ich
ausdriicken. Und die Beziehungen zu ihm, welche sie ermog-
lichen, sind zweifelsohne inniger als jede Beziehung, die sein
einst sichtbar auf Erden wandelnder Leib ermoglichte. Das
Altarssakrament bietet folglich eine besondere Gelegenheit zur
Anbetung und einen legitimen Brennpunkt, um dieses auszu-
dricken.“

Ich habe Mr. Spens so ausfiihrlich zitiert, weil er eine
Meinung von der Realpriasenz ausdriickt, die sich in betricht-
licher Weise von jener Dr. Stones unterscheidet und doch alle
Werte katholischen Glaubens bewahrt.

Ich mochte jedoch noch einen dritten Punkt betonen, nim-
lich die Verwickelung der eucharistischen Handlung. Es ist oft
auf evangelischer Seite urgiert worden, dass die Eucharistie
fir die Kommunion eingesetzt wurde. Diese Feststellung méchte
ich nicht in irgendeinem adiquaten Sinne annehmen. Sicher
kommt es der Wahrheit niher, dass er die Eucharistie einsetzte
zur Erinnerung an ¢hn. Das ist der beherrschende Gedanke und
Zweck: sein Gedichtnis. Freilich der Ritus selbst ist nicht voll-
stindig ohne Kommunion, aber enthalt andere Elemente, wie
sie z. B. mit den Worten ,Opfer“ und ,Anbetung“ ausgesprochen
werden. Was wir hier gerade bei Besprechung der ausserlitur-
gischen Andachten behandeln, das ist nicht eine Entwickelung
des Ritus durch Addition, sondern vielmehr eine Transponierung
seiner konstituierenden Bestandteile. Es ist hier gefordert worden,
dass wir ebenso, wie wir den Kommunionakt ausserhalb der
Liturgie, deren Teil er ist, begehen, so auch das Gleiche mit



— 46 —

der Anbetung tun konnen. Doch ich komme auf den Haupt-
zweck dieses Abschnittes zuriick, indem ich nachdriicklich be-
tone, dass der devotionelle Gebrauch des reservierten Sakra-
mentes ausser der Lehre iiber die Realprisenz keine besondere
Eucharistielehre einschliesse. Es konnte vielmehr bewiesen
werden, dass nicht einmal das vorausgesetzt werden muss. Der
jetzige Bischof von Ripon hat z. B. eine wichtige Anmerkung
im Kapitel ,Evangelikalismus und Persénlichkeit” aus seinem
Buche , Liberal Evangelicalism“ gemacht: ,Evangelische konnten
eventuell einen gewissen Gebrauch des reservierten Sakra-
mentes fiir Anbetungszwecke konzedieren, wenn klar gemacht
wiirde, dass hierbei die konsekrierten Elemente demselben
Zwecke dienten, wie etwa ein Kruzifix in noch verniinftigerer
Weise dienen konnte, indem man die Sinne und Gedanken gleich-
zeitig konzentriert und so eine lebendige Verwirklichung der
geistigen Gegenwart Jesu Christi ermoglichte. Aber bei ihrem
Glauben uUber die Priasenz konnten sie nicht irgendeinen andern
Gebrauch des reservierten Sakramentes, der diese Prisenz zu
lokalisieren und im Gedanken des Beters zu materialisieren
sucht, zugeben.“

Das ist nun ein dusserst herzhaft dargebotener Friedens-
zwelg und verdient ernstliche Erwigung. Der manchmal dar-
iiber losgelassene Kritizismus scheint nahezulegen, dass das
Sakrament mit einem Kruzifix nicht verglichen werden konne,
weil die Gegenwart im ersteren lokal oder ,materiell“ sei. Das
ist der rechte Massstab fir die Gefahren, welche die sakra-
mentalen Gebrauche umgeben, iiber die wir hier diskutieren.
Aber das ist keineswegs die einzig mogliche Kritik, noch eine
Kritik, die sich bei einer Erwagung der sakramentalen Usancen
am leichtesten erhebt. Der wirkliche Grund, warum der Ver-
gleich zwischen dem reservierten Sakrament und einem Kruzifix
falsch ist, ist der, dass das letztere niemals unsere sakramentale
Speise sein kann. Das Sakrament ist ein signum efficax, das
letztere nicht. Das Sakrament ist daher ein psychologischer
Stimulus fir eine weit intensivere Andacht. Es stellt den in-
timsten Austausch und die innigste Vereinigung zwischen Gott
und Mensch dar, die in der Kommunion und nur so vollzogen
wird. Aber aus diesem Grunde ist es eine Einladung fiir eine
grosse Zahl von Menschen zu Akten von weniger intimer Ver-
bundenheit, fir Anbetung, Firbitte, Reue, Danksagung. Wir



— 47 —

beten Christus, unser Opfer und unsere himmlische Speise, an.
Das Aussere des Symbols ist olokal® gegenwirtig, das Innere
oder der innere Wert gehoért zur himmlischen Ordnung, wo
Christus sein Opfer dem Vater darbringt. Nun liegt in den so
begriindeten Devotionen eine Gefahr offen zutage. Sie kénnen
von ihrer echten Grundlage zu einer andern tibergehen, von
der Basis, die auf der wesentlich dynamischen und erlésenden
Tatigkeit Christi, unsers Opfers und unserer Speise, beruht, zu
jener Basis, die auf jenen Begriffen beruht, die zur Dekadenz
des geistigen Instinktes gehoren. Es wird immer zum Bereiche
der Autoritiit gehoren, solche Verfalschungen und Verirrungen
zu korrigieren und zu verhindern.

Aus Freestones monumentalem Werke tiber ,Das reserv1erte
Sakrament“ geht die Folgerung klar hervor, dass in der be-
handelten Periode (bis zum 12. Jahrhundert) der hinter der
Ausiibung der Autoritit liegende Hauptzweck der ist, immer
wieder einzuschirfen, dass die eucharistische Feier ein Ganzes
ist, dessen Teile in bestimmter Reihenfolge geregelt wurden.
Dann wollte man die ausserliturgische Kommunion kontrollieren.
Keine von beiden Stellungnahmen ist im fachgeméssen Sinne
dogmatisch. In beiden liegt die Gefahr der Irreverenz und des
Aberglaubens. In beiden liegt dazu noch eine Gefahr, gegen
welche regulative Massnahmen nur zum Teile Erfolg haben
konnten. Die sichere Schutzwehr liegt in der Art der Lehre,
wie sie der Klerus erteilt und der Laie empfingt, und in der
Anerkennung ihrer grossen Wichtigkeit durch beide.

Wenn das der Fall ist, dann sollten wir imstande sein, uns
selbst aus einem grossen Teile der Kontroverse herauszuhelfen.
Denn das bedeutet, dass die Anglokatholiken im Unrecht sind,
wenn sie von dem devotionellen Gebrauche des reservierten
Sakramentes als einem nétigen Schutze der Lehre von der
Realpriisenz reden. Die Evangelischen aber haben Unrecht,
wenn sie dieselbe weiter als ,Magie“ oder ,Aberglauben“ be-
zeichnen. Die Vorwiirfe der  Magie“, die gegen die katholische
Lehre von der Realprisenz erhoben werden, stehen auf der
gleichen Stufe mit der Sprache jener Anglokatholiken, die von
»leeren Kirchen“ reden. Beide Ausdrucksweisen sind im wesent-
lichen sakrilegisch und machen es fiir die andere Seite un-
moglich, nur einen Zoll nachzugeben. Der Weg zum Frieden
liegt in der loyalen Anerkennung, dass die Kirche von England



— 48 —

innerhalb ihrer Grenzen verschiedene Auffassungen tiber die
Eucharistie zuldsst. Die daraus resultierenden Briuche miissen
nach den Prinzipien beurteilt werden, die jeder in ihrer Art
eigen sind.

1I1. Praktischer Teil. Wenn nun aber der devotionelle Teil
des reservierten Sakramentes nicht in erster Linie ein Ergebnis
der eucharistischen Theologie ist, wenn z. B. unsere Haltung zu
ihr a priori nicht dadurch bestimmt wird, ob wir Transsubstan-
tionalisten oder Virtualisten oder Rezeptionisten sind, zu welchem
Teile der Theologie gehért er dann? Ich glaube, ihr terminus
technicus ist ,asketische Theologie“, also die Theologie, welche
die Prinzipien des Gebetes behandelt. Die eigentliche Frage ist:
Ist der devotionelle Gebrauch des reservierten Sakramentes eine
gute und wiinschenswerte Art des Gebetes? Line ganz dhnliche
Frage ist an eine Reihe anderer Frommigkeitsiusserungen oder
Gottesdienste ausser den im Prayer Book approbierten zu richten,
die bestiindig in der Kirche aufkommen, wie Hospitalgottesdienste,
Drei-Stunden-Gebete und Tenebrae am Karfreitag, Gebetsver-
sammlungen (meetings), Rosenkranzandachten ete. In ihrer Hal-
tung diesen ausserliturgischen Andachten gegeniiber scheint die
Kirche der eklektischen Politik gefolgt zu sein, die Papst Gregor
der Grosse Augustinus von Canterbury zur Pflicht gemacht hatte.
Wir haben ihren Ursprung nicht gerade sorgfiltig untersucht,
sondern haben genommen, was sich von selbst als gut empfiehlt,
von welcher Seite es auch kommen mag.

Hier sind ohne Zweifel manche, welche mehr in den unter-
scheidenden Prinzipien bewandert sind, die in diesen Dingen
angewendet werden miissen. Und ich muss gestehen, dass ich
ohne systematische Kenntnis iiber den Gegenstand spreche.
Aber wir sollten offen anerkennen, dass Gebetsmethoden gut
sind, wenn sie den Beter in Gottes Gegenwart bringen, wie
sie im Glauben der Kirche gelehrt wird. Lex credendi, lex
orandi! Das Gebet muss wirklich von Herzen kommen, lebens-
kriaftic sein und muss in Beziehung zum Glauben stehen. Es
muss Friichte der Heiligung hervorbringen. Wie lisst sich das
auf den vorliegenden Fall anwenden ?

Es ist verlockend, bei diesem Punkte iiber den Unterschied
zwischen offentlichen und privaten Andachten vor dem reser-
vierten Sakramente zu sprechen, aber das wiire irrefithrend.
Fir die ersteren ist die Kirche verantwortlich, fiir die letzteren



— 49

nicht. Ich habe unter meinen Bekannten, die regelmiissig vor
dem Sakramente beten, die Erfahrung gemacht, dass diese eine
beneidenswert tiefe Erkenntnis des Leidens Christi und eine
dusserst intensive Liebe zum Heiland besassen. Aber die prak-
tischen Prinzipien, die ich verfolge, hingen wirklich nicht von
dieser Unterscheidung ab. Ich will sie zusammenfassen und so
diesen Abschnitt mit zwei Punkten schliessen :

1. Einer der hervorragendsten Charakterziige des modernen
Katholizismus, sei es der romische oder der anglikanische, ist
das Wachsen des sakramentalen Mystizismus. Das ist gewiss ein
Ausschnitt aus einer viel weitreichenderen Bewegung, die die
protestantischen Gemeinschaften nicht weniger beriihrt als die
katholischen. Und das setzt sie der Gefahr jedes Mystizismus
aus, der Gefahr, dass Gefiithle und Bewusstseinszustinde der
religiosen Aktivitit das Grab schaufeln. Das wird in gewissen
romischkatholischen Kreisen Westdeutschlands und Frankreichs
empfunden. IThr ,reiner Realismus®, der die Wiirze der Frommig-
keit ist, ist etwas, was wir nicht gefihrden diirfen. Kirchliche
Kontrolle der Frommigkeitsiusserungen in Gemeindeandachten
ist notwendig. Die Reformation riss uns aus der damnosa here-
ditas einer Volksfrommigkeit heraus, die aus Mangel an Kontrolle
lippig ins Kraut geschossen war. Wir fangen in dieser Hinsicht
mit einer viel saubereren Tafel an und kénnen gute Ergebnisse
erwarten. Noch ein Zitat aus Spens Schrift: ,Der devotionelle
Gebrauch des reservierten Sakramentes ist nicht etwas von der
Kommunion Unabhingiges oder etwas von einer besonderen
Auffassung Abhéngiges. Er hat seine Grundlage direkt in der
Kommunion. Weil der fromme Empfang uns mit unserm Herrn
als Opfer vereinigt, deshalb ist das reservierte Sakrament sein
Leib. Deshalb ist er gegenwirtig in einer besondern Art, und
deshalb kann er dort als gegenwirtig angebetet werden.“

Vielleicht konnen wir noch hinzufiigen, dass, wenn ausser-
liturgische Andachten erwiesenermassen zu andéchtigerer und
héufigerer Kommunion fithren, das ein Zeichen dafiir sein sollte,
dass sie an sich nicht ungesund sind.

2. Eine der Hauptgefahren aller Andachten, die auf die
sakramentale Gegenwart unseres Herrn als Mittelpunkt hin-
zielen, ist ihre Tendenz, das Ubergewicht zu erlangen und so
die Wahrheit von seiner mystischen Gegenwart in der Gemein-
schaft der Glaubigen zu verdunkeln. Das Heilmittel liegt in der

Internat. kirchl. Zeitschrift. Heft 1, 1927, 4



— H0 —

bestiindigen Betonung dieser mystischen Gegenwart in allen
Formen, in denen sie ihren lebendigen Ausdruck findet, und
keine gehort mehr zu der diskutierten Frage als die Sammlung
des Klerus in Ditzesansynoden. Eine Welt von Verschiedenheit
liegt zwischen den Versammlungen der Vertreter des Klerus,
in der Parteikrifte unvermeidlich eine Rolle spielen, und den
Versammlungen des Klerus eines ganzen Dekanates oder einer
ganzen Diozese, wo die einzige Basis, auf der man sich findet,
die gemeinsame Teilnahme am dienenden Priestertum ist. Uber
keinen Gegenstand ist der Klerus dazu besser qualifiziert, seine
beratende Stimme zu erheben, als tiber den der Wiinschbarkeit
oder Unerwiinschtheit anderer Andachtsarten. Die Geistlichen
werden nicht nur Fiihrer im kirchlichen Gebetsleben genannt,
sondern sie wissen auch aus Erfahrung, die oft recht entmutigend
ist, wie schwer es ist, bei ihren Gemeindemitgliedern das Ver-
langen nach Gebet zu entziinden und tiberhaupt im Gebete Fort-
schritte zu erzielen. Gleichzeitig haben sie unvergleichliche
Gelegenheiten, im engeren Kreise die Ergebnisse dieser oder
jener Frommigkeitsmethode zu tiberwachen. Die kiirzlich ver-
offentlichte Ansprache des Bischofs von Southwark in seiner
Synode scheint genau jene Atmosphéire der mystischen Gegen-
wart Christi zu atmen, in der Materien, wie die unsrige, sehr
wirksam zur Ehre Gottes behandelt werden koénnen.»

(Schluss folgt.)
K. NEUHAUS.




	Die Frage der Aufbewahrung des heiligen Sakramentes in der Kirche von England

