
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 17 (1927)

Heft: 1

Artikel: Die Frage der Aufbewahrung des heiligen Sakramentes in der Kirche
von England

Autor: Neuhaus, K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404017

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404017
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Frage der Aufbewahrung des heiligen Sakramentes

in der Kirche von England.

ii.
Die Konferenz behandelte am zweiten Tage zunächst eine

Arbeit, die der Bischof von Oxford allen Teilnehmern als eine
nähere Erklärung seiner gestrigen Ausführungen über „geistige
Gegenwart" zugestellt hatte. Daran knüpfte sich eine lebhafte
Diskussion, die hauptsächlich von den Vertretern der
Evangelicals und Liberais bestritten wurde. Es wurden Standpunkte
vertreten, welche sich fast mit der zwinglianischen Abendmahlsauffassung

deckten. So war für den folgenden Vortrag des

Dr. Stone nicht die richtige Atmosphäre geschaffen. Wenn es
ihm dennoch gelang, die Versammlung durch die Logik seiner
Darlegungen und die Wärme seiner Deduktionen zu fesseln, so

ist dieses das beste Zeugnis für die Güte und das Gewicht seiner
Gründe. Unseres Erachtens war es das Beste und Klarste, was
die Konferenz geboten hatte. Wir bringen auch diesen Vortrag
wörtlich.

« Ich habe über die theologische Grundlage zu reden, auf
welcher der Gebrauch des reservierten Sakramentes, abgesehen
von dessen Empfang durch Kranke und andere, beruht.

Es wird gut sein, im Anfange zu sagen, worin dieser
Gebrauch eigentlich besteht. Er muss natürlich scharf vom Zwecke
der Reservation unterschieden werden, der die Kommunion ist.
Wenn das Sakrament auch so aufbewahrt wird, so gibt es doch
noch andere kultische sakramentale Gebräuche. Eine Person
oder auch eine Anzahl von Personen können etwa unserii
Herrn im Sakramente in privater Andacht anbeten. Es kann
eine Prozession veranstaltet werden, in der das reservierte
Sakrament als Mittel zur Verehrung unseres Herrn im Sakrament

umhergetragen wird. Dann kann es Aussetzung geben,
in der die Tabernakeltür geöffnet und das Sakrament
herausgestellt wird. Da kann es Benediktion geben, in der das Volk
vom Priester gesegnet wird, indem er über dasselbe mit dem
Sakramente das Kreuzzeichen macht. In den letzten Jahren
ist in der Kirche von England eine gottesdienstliche Form
gebräuchlich, in der ohne tatsächliche Exposition oder Benediktion



— 29 —

Hymnen und Gebete an unsern Herrn im reservierten Sakramente

gerichtet werden. Da entsteht die Frage: Welches ist
die theologische Grundlage, auf der alle diese Formen der
Devotion beruhen Indem ich mich bemühe, diese Frage zu
beantworten, lege ich folgende vier Erwägungen vor:

1. Die Gegenwart unseres Herrn im Sakramente muss mit
dem festgesetzten Ritus verbunden sein und hängt nicht ab
vom Glauben der Kommunikanten. Diese sakramentale Gegenwart

wird durch die Rezitation der verordneten Worte durch
einen verordneten Priester über die verordneten Elemente von
Brot und Wein bewirkt. Es ist ein Werk Gottes, der
angerufen wird, wenn der offizielle Akt der Konsekration
vollzogen wird. Diese Anrufung Gottes kann als der Akt des

Priesters beschrieben werden, der der Repräsentant Christi ist,
oder als das Gebet der Kirche. Die Betonung mag auf die
Wiederholung der Worte gelegt werden, die der Herr beim
letzten Abendmahle sprach, oder auf das Gebet, welches explicite

oder non explicite die Tätigkeit des hl. Geistes anruft.
Solche Differenzen in der Darstellung berühren den Punkt nicht,
der für unsern Zweck heute wichtig ist, nämlich, dass die
sakramentale Gegenwart unseres Herrn bei der Kirche kraft der
Konsekration ist. Unser Herr ist so gegenwärtig, damit das
eucharistische Opfer dargebracht werden kann und damit es von
den Kommunikanten empfangen wird. Ich meine nicht, dass

er vor der Konsekration nicht gegenwärtig ist. Er ist gegenwärtig

durch den Ritus. Er selbst ist der wahre Zelebrant.
Aber es existiert da ein Unterschied. Die Gegenwart bei der
Konsekration ist eine Offenbarung anderer Art als die beim
Gottesdienst, eine Offenbarung, die ganz eigentümlich ist. Die
Ansicht, dass da kein Unterschied existiert, ist irrig unter
Berücksichtigung der Worte unseres Herrn, „das ist mein Leib",
„das ist mein Blut", und unter Berücksichtigung dessen, wie
die konsekrierten Elemente in der Kirche betrachtet werden.

2. Es liegt kein Grund vor, anzunehmen, dass diese Gegenwart

des Herrn so begrenzt ist, dass sie nicht nach der
Darbringung des Opfers und der Austeilung der Kommunion im
Ritus fortdauern kann. Es gibt nichts in der heiligen Schrift,
nichts in der Tradition der Kirche, was darauf hindeutet, dass,
wenn das Sakrament nach Vollendung des Ritus aufbewahrt
wird, die Gegenwart aufhöre dadurch, dass sich der Herr



— 30 —

zurückzieht. Vielmehr legt alles, was aus der Lehre und Praxis
der Kirche vorgebracht werden kann, den Gedanken nahe,
dass die Gegenwart des Herrn so lange dauert, wie das Äussere
des Sakramentes fortfährt zu sein. Eine Theorie, dass sich der
Herr aus dem Sakrament zurückzieht, ist so, dass ihre Annahme
positive Evidenz erfordert, die sich aber nicht finden lässt.

3. Diese Gegenwart ist die unseres Herrn selber. Die
unsichtbare Realität des Sakramentes ist der Leib und das Blut
unseres Herrn, sein ganzes menschliches Leben, in welchem
der Leib seit der Auferstehung geistig ist. Durch die unlösliche

Vereinigung in der Inkarnation ist die göttliche Natur
unseres Herrn gegenwärtig mit seinem Fleisch und seinem Blut.
Und daher ist das Sakrament anzubeten.

Zu unterscheiden und zu sagen, es ist sein Leib und sein Blut,
aber nicht seine Person, heisst meines Erachtens den ganzen
Zweck des Sakramentes vernichten. Seine persönliche Gegenwart,

der Kontakt von Person zu Person, das ist das Wertvolle.
4. Wenn es wahr ist, dass die Gegenwart unseres Herrn

im Sakrament nicht vorübergehend, sondern dauernd ist, so

darf die Anbetung nicht nur auf die Zeit der Liturgie beschränkt
werden, sondern es ist auch recht, dass das Sakrament reserviert

wird.
Diese vier Haupterwägungen lege ich vor, da sie die

theologische Grundlage für die Praxis ist, die wir hier betrachten.
Ich weiss, dass der Beweis hierfür logischen Charakter

trägt, und ich erinnere daran, dass gestern hier einige sehr
ernste Worte über den Gebrauch der Logik in der Theologie
gesagt worden sind. Aber ich vereinige mich mit denen, die

sagten, nicht Logik als solche, sondern schlechte Logik sei
ausdrücklich zu missbilligen. Die Arianer werden oft als Beispiel
angeführt, weil sie durch den Gebrauch der Logik falsche Schlüsse

gezogen haberi. Ihr Fehler war nicht, dass sie von der Logik
Gebrauch machten, sondern dass sie sich einer schlechten Logik
bedienten. Sie argumentierten, dass, weil der göttliche Sohn
ein Sohn und der göttliche Vater ein Vater sei, daher der
Vater vor dem Sohne existiert haben müsse. In der Art ihrer
Logik waren sie unlogisch, weil sie annahmen, aller wahren
Logik zum Trotz, dass die göttliche Zeugung und der göttliche
Sohn denselben Bedingungen unterworfen seien, wie menschliche
Zeugung und menschliche Sohnschaft.



— 31 —

Die Festsetzung des Gegenstandes, über den ich gebeten
wurde, hier zu sprechen, schloss das Wort ein „eine örtlich
beschränkte Gegenwart". Was ist der Sinn dieser Redensart?
Inwiefern ist sie wahr, inwiefern unwahr?

Bei der Behandlung dieser Frage ist es notwendig,
verschiedene Auffassungen zu unterscheiden, die mit den Worten
„örtlich gebunden" und örtliche Gegenwart verbunden werden.
Ein solcher Ausdruck kann gebraucht werden, einfach um
auszudrücken, dass unser Herr in den konsekrierten Elementen
in einer besondern Weise oder in einem gewissen Grade von
Präsenz gegenwärtig ist, wie sie sonst nicht zu andern Zwecken,
an andern Orten und zu andern Zeiten vorkommt. So

verstanden, kann der Ausdruck gebraucht werden, um die Lehre
auszudrücken, die bereits in diesem Vortrage ihren Ausdruck
fand, d. h. für diejenigen, welche diese Lehre annehmen, ist
der Ausdruck wahr. Aber das ist nicht der Sinn, in welchem
der Ausdruck gewöhnlich von den Theologen genommen wird.
Die Theologen haben damit eine Gegenwart bezeichnet, die
natürlicher Art ist, eine Gegenwart, wodurch ein Körper in
Beziehung zu einem Ort mittels der Dimensionen der Quantität
steht, so dass die Dimensionen des Körpers an den Dimensionen
des Raumes gemessen werden, den der Körper einnimmt. In
diesem Sinne wird der Ausdruck von jenen, welche behaupten,
dass der Leib Christi die unsichtbare Realität des konsekrierten
Sakramentes ist, als falsch angenommen. So sagt zum Beispiel
der hl. Thomas von Aquin, indem er diese Definition von lokal
oder localiter annimmt: „Der Leib Christi ist nicht localiter
im Altarssakramente", und wiederum : „In dieser Weise ist
der Leib Christi nur an einem Ort, d. i. im Himmel." Ähnlich
stellt der Catechismus Tridentinus fest: „Christus ist im Sakramente

nicht wie an einem Orte." Und Kardinal Newman fasst
die gewöhnliche Lehre der lateinischen Fachtheologen in klaren
Sätzen zusammen, wenn er schreibt : „Unser Herr ist in loco
im Himmel, nicht im nämlichen Sinne im Sakrament. Er ist
nur in der Substanz gegenwärtig und Substanz erfordert nicht
die Einnahme eines Platzes oder schliesst sie begrifflich ein.
Aber wenn ein Ort von der Idee der sakramentalen Gegenwart

ausgeschlossen ist, ist daher auch eine Trennung oder
Entfernung vom Himmel ausgeschlossen, denn Distanz schliesst
einen messbaren Zwischenraum ein, und ein solcher kann nur



— 32 —

zwischen Orten sein. Weiter, wenn die Idee von Distanz
ausgeschlossen ist, so auch folgerichtig die Idee von Bewegung.
Unser Herr steigt daher weder vom Himmel auf die Altäre,
noch bewegt er sich, wenn er in der Prozession getragen wird.
Die sichtbare Spezies ändert ihre Stellung, aber er bewegt sich
nicht. Er ist in der Eucharistie in der Weise eines Geistes.
Wir wissen nicht, wie. Wir haben zu dem „wie" in unserer
Erfahrung keine Parallele. Wir können nur sagen, dass er gegenwärtig

ist, nicht nach der natürlichen Art der Körper, sondern
sakramental." Parallelen für jeden Satz und jedes Wort, das
er gebraucht, können bei Newman gefunden werden.

Diese Feststellungen von Thomas von Aquin, dem
Catechismus Tridentinus und Kardinal Newman sind als Beispiele
für die Verwerfung des Ausdruckes „örtliche Gegenwart" im
Sinne, der gewöhnlich von den Theologen daran geknüpft
wird, erwähnt worden. In dem, was sie so sagen, nehmen alle
drei Quellen die fachgemässe Lehre von der Transsubstantiation
an, eine Lehre, die von den westlichen Scholastikern im Mittelalter

ausgearbeitet wurde, wobei sie drei Dinge im Auge hatten:
1. den überlieferten Glauben zu schützen, dass das
konsekrierte Sakrament der Leib und das Blut Christi ist; 2. eine
fleischliche oder natürliche Art der Auffassung dieses Glaubens
zu vermeiden ; 3. so ihre Theologie zu definieren und sie mit
der Philosophie ihrer Zeit in Übereinstimmung zu bringen.
Aber mag nun die fachgemässe Transsubstantiationslehre
angenommen oder verworfen werden, der Unterschied behält
seine Gültigkeit. Wenn man unter lokaler Präsenz versteht,
dass unser Herr im konsekrierten Sakrament in einer
distinktiven Weise zugegen ist, so ist der Ausdruck wahr. Aber
wenn man unter lokaler Gegenwart die natürliche Gegenwart
eines Körpers in der Raumdimension versteht, so ist der
Ausdruck falsch.

Die Erwähnung der Transsubstantiation bringt mich auf
einen andern Punkt. In einem herrlichen, 1917 erschienenen Buche
schrieb Father Freestone den Satz : „Die Entwickelung irgendeines

Kultus des reservierten Sakramentes war die direkte Folge
der Annahme der Transsubstantiationslehre als orthodoxer
Glaube." Die Anlage von Father Freestones Buch, das sich
auf die ersten 12 Jahrhunderte beschränkte, verhinderte den

Autor, die so gemachte Feststellung näher zu entwickeln oder



— 33 —

zu verteidigen. Aber sie ist seitdem manchmal wiederholt als
Argument gegen jeden Kultus des reservierten Sakramentes
gebraucht worden. Daher mag es mir erlaubt sein, so kurz
ich kann, zu sagen, warum ich diese Feststellung als falsch
betrachte.

Ln erster Linie : Wenn das Wort Transsubstantiation in seinem
eigentlichen Sinne der entwickelten und in ein System gebrachten
Theologie verstanden wird, so steht obige Feststellung nicht
im Einklang mit der Zeitfolge. Der Kultus des reservierten
Sakramentes existierte in höchst ausgeprägter Weise in den
sakramentalen Prozessionen, die wenigstens im letzten Teile
des 11. Jahrhunderts gehalten wurden. Die Ausarbeitung der
Transsubstantiationslehre war dagegen das Werk der Theologen
des 13. Jahrhunderts.

Zweitens: Ob das Wort Transsubstantiation in seinem eigentlichen

fachgemässen Sinne verstanden wird oder um die gröbere
Lehre zu bezeichnen, so rechtfertigen die Dokumente des Kultus
diese Feststellung nicht. Der unterscheidende Charakterzug der
Transsubstantiation ist nicht die Betonung der Gegenwart Christi,
sondern die Betonung, dass die Substanz oder die dem Brote
zugrunde liegende Realität in die Substanz des Leibes Christi
verwandelt wird, so dass die Substanz des Brotes aufhört zu
sein. Und der Ton in den Dokumenten für den Kultus liegt
immer auf der Gegenwart Christi, nicht auf der Absenz der
Brotsubstanz.

Drittens : Der Schluss, der so sehr auf Evidenz beruht, wird
durch allgemeine Wahrscheinlichkeit gestützt. Es ist
unwahrscheinlich, dass eine höchst fachgemäss entwickelte Lehre,
wie die von der Transsubstantiation oder selbst die massiveren
Formen, welche die Absenz von Brot behaupten, eine
Veranlassung sein würde, mächtig genug, um auf Anbetung
einzuwirken. Und für Andachtsübungen, die ja von der
wissenschaftlichen Theologie verschieden sind, ist es nicht von
Bedeutung, ob die Brotsubstanz verwandelt ist oder bleibt. Was
wichtig ist, das ist die positive Wahrheit von der Gegenwart
Christi.

Die theologische Basis für den Kultus des reservierten
Sakramentes verlangt demnach die Lehre, dass unser Herr
selbst die unsichtbare Realität des konsekrierten Sakramentes
ist. Sie verlangt nicht eine besondere Art und Weise der Be-

Internat. kirchl. Zeitschrift. Heft 1. 1927. 3



— 34 —

tonung jener Lehre, die als Transsubstantiation bekannt ist,
weder in ihrer derberen noch in ihrer fachgemässen Form.

Es stimmt auch nicht, dass die Anbetung unseres Herrn
im reservierten Sakramente seine Anbetung anderweitig oder
die Anbetung des Vaters oder des heiligen Geistes oder der
heiligen Trinität behindert. In der Eucharistie selbst betet der
Kommunikant unsern Herrn an, wie er auf dem Altare ist und
auch wie er ihn in der Kommunion aufnimmt. Die Anbetung
ausserhalb der Kommunion behindert nicht die Anbetung in
der Kommunion und umgekehrt. In ähnlicher Weise hindert
die Anbetung unseres Herrn im reservierten Sakramente nicht
unsere Anbetung zur Zeit der Eucharistiefeier oder die
Anbetung ohne Beziehung zum Sakrament. Es ist ein Urteil der
religiösen Erfahrung, dass verschiedene Formen von Devotion
sich gegenseitig schützen und schirmen, aber nicht aufheben.
Tatsächlich findet man denn auch, dass die Anbetung unseres
Herrn im reservierten Sakramente den Zutritt zum Altare
mächtig fördert und die geistige Vereinigung mit ihm und dem
Vater und dem heiligen Geiste tagsüber sehr erleichtert. Diese
Tatsache ist mancher andern analog. Die mit Christus in der
Taufe vereinigte Seele bedarf fernerhin der Kommunion mit
Christus. Die dergestalt mit Christus sakramental vereinigte
Seele baut auf der sakramentalen Vereinigung eine neue Kraft
für geistigen Verkehr und geistiges Gebet auf. Das Prinzip der
Inkarnation — der Gebrauch materieller wie auch geistiger
Dinge für geistige Zwecke — bringt das sakramentale Prinzip
mit sich. Die vermittelst der Sakramente gespendete Gabe —
die Gabe des durch die Menschheit des Sohnes vermittelten
Lebens, welches das Leben Gottes ist — hindert nicht, sondern
fördert vielmehr Gebet und geistige Kommunion mit dem
transzendenten Wesen der heiligen Dreieinigkeit. In ähnlicher Weise
fesselt die Anbetung des reservierten Sakramentes den Menschen
nicht an die Erde, sondern befähigt ihn, sich besser zur
Betrachtung des höchsten Gottes und zur Vereinigung mit ihm zu
erheben. So hat die Anbetung ihren entsprechenden Platz im
ganzen System der Lehre und des Lebens, das auf der
Inkarnation basiert. Sie ist eines der Mittel, mit welchem die Inkarnation

durch die Sakramente die Religion bereichert hat.»
In der Diskussion vermisste der Bischof von Chelmsford

den Beweis für die Fortdauer der Gegenwart nach der Liturgie



— 35 —

und bittet um nähere Ausführung, worauf Dr. Stone erwiderte:
„Der Beweis liegt denjenigen ob, welche sagen, dass die Gegenwart

also beschränkt wäre. Es gibt in der heiligen Schrift
keine Andeutung dahin, dass unter den Verhältnissen der Reservation

irgend etwas von der Liturgiefeier Verschiedenes obwalten
würde. In den früheren Zeiten der Kirche gab es tatsächlich
mancherlei Arten, das Sakrament zu betrachten und zu behandeln.

Mancher Brauch wurde von der Kirche gebilligt, mancher
verworfen. Aber der gewöhnliche Weg, die Materie zu betrachten,
war der, dass man auf die Gegenwart im Sakrament als etwas
Permanentes schaute. Das lag implicite in der Behandlung-
verschiedener Missbräuche, die in der alten Kirche vorkamen.
So wurde die konsekrierte Hostie als Wegzehrung in den Mund
von Leichen gelegt. Derartige Bräuche wären nicht entstanden,
wenn man das reservierte Sakrament nicht für dasselbe
gehalten hätte, wie es auf dem Altare bei der Eucharistiefeier
lag. Die kirchliche Verurteilung solcher Missbräuche geschah
nicht, als ob die Grundlage hierfür falsch gewesen wäre,
sondern weil sie recht war, und daher schützte die Kirche nur
das, was als sehr heilig galt, d. h. den Leib und das Blut des
Herrn. Eine andere Regel in der Kirche war die Reservation
des Sakramentes, das man unmittelbar nach der Eucharistiefeier

vom Altare in die Häuser trug. Alle diese Arten legen
den Gedanken nahe, dass man nicht an ein Verschwinden der
Gegenwart glaubte, sondern dass die Idee der Präsenz aufrecht
erhalten wurde. Diese positiven Tatsachen legen die Beweislast

denen auf, die das Gegenteil behaupten. Der heilige Cyrill
von Alexandrien spricht in seinem Brief an Kalosyrius sehr
ernst gegen diejenigen, welche voraussetzen, dass das reservierte

Sakrament nicht dasselbe sei, wie das Sakrament beim
Gottesdienste selber, und es liegt kein Grund vor, anzunehmen,
dass seine Feststellung nicht eine typische Feststellung war."
Der Bischof von Chelmsford entgegnete, dass selbst, wenn er
dieses annähme, die Kirche „Devotionen" aus dem Grunde
missbillige, weil die Gegenwart nur für den eigentlichen sakramentalen

Zweck bleibt. Dr. Stone erwiderte: „Die Kirche hat die
Gewalt, den Gebrauch der Sakramente zu erweitern: Beispiele
sind die Anwesenheit von Nichtkommunikanten bei der Liturgie
oder die Art, die Krankenölung zu spenden. Meine dringende
Bitte geht dahin, dass die Andachten, von denen ich sprach,



— 36 —

geduldet werden sollten. Ich würde es missbilligen, wenn sie

aufgezwungen würden." Der Bischof von Chelmsford erinnert
daran, dass der Priester als Diener der Gemeinde und in bezug
auf die Kommunion die Konsekration vollzöge. Die Handlung
des Priesters kann nicht von der Gemeinde und der Kirche
getrennt werden. Der Bischof von Truro bestreitet, dass der
Leib und das Blut Christi dasselbe wären wie Christus selbst.
Es besteht ein enger Parallelismus zwischen der Verehrung
des reservierten Sakramentes und der Reliquienverehrung.

Der Bischof von Gloucester gab dann ein längeres Exposé:
«Ich halte es für einen fundamentalen Irrtum, wenn man
annehmen würde, dass man neue Andachtsübungen oder Lehren
über das Sakrament autorisieren und durch Interpretationen
stützen könnte, die man einer besonderen Form der dogmatischen
Lehre gibt. Wenn wTir den Einsetzungsbericht der Eucharistie
erwägen, so finden wir, dass das, was unser Herr tat, uns
verordnet wurde. Wir sollten dasselbe tun. Er gab hierüber
keine besondere Lehre. Wenn wir seine Lehre und die
stillschweigend eingeschlossenen Folgerungen seiner Handlungen
studieren, so sind Ideen von Opfer und Kommunion in der einen
oder andern Form sicher eingeschlossen. Die christliche Lehre
hat den Versuch gemacht, den Gottesdienst zu erklären, wie
der Herr ihn einsetzte. Es ist ein Versuch, den im Befehle
unseres Herrn liegenden Glauben auseinanderzusetzen. Es hat
verschiedene Entwickelungsformen dieser Lehre in der christlichen

Kirche gegeben, und es gibt überhaupt nichts, soweit
ich sehen kann, was wirklich katholische Autorität beanspruchen
kann. Was die Kirche von England betrifft, so herrscht hier
eine grosse Weitherzigkeit, und es sind verschiedene Arten, die
heilige Handlung unseres Herrn zu erklären, legitim. Aber das

berechtigt uns meiner Meinung nach nicht, den Gebrauch des
Sakramentes auf Grund der gemachten dogmatischen
Erklärungen auszudehnen, anstatt uns an die eigene Handlung
unseres Herrn bei der Einsetzung zu halten. Wir müssen uns
fragen : Sind diese neuen Bräuche in Harmonie mit Christi
Anordnungen? Es ist nicht recht, sie mit dogmatischen
Feststellungen zu rechtfertigen, die seine Handlung rein theoretisch
erklären.

Die Gabe in der Eucharistie ist eine objektive und reale,
die wir von Christus empfangen, aber die Gabe ist immer



— 37 —

relativ. Sie ist der Menschheit gegeben. Sie ist der Kirche
gegeben. Sie ist zu geistiger Erleuchtung gegeben. Fast in
der ganzen liturgischen Sprache finden wir diese Einschränkung
auf die Objektivität der Gabe, und das ist sehr klar in der
Theologie der Ostkirche ausgearbeitet. Wenn wir die Lehre
des heiligen Johannes von Damaskus studieren, so fällt uns
auf, wie viel Gewicht er auf die Tätigkeit des heiligen Geistes

legt und wie er ausdrücklich folgert, dass die Gegenwart des
Leibes und Blutes Christi eine Gabe von ihm an uns ist: „Der
Leib, das ist der Leib, der von der Jungfrau abstammt, ist
wahrlich mit der Gottheit vereinigt, nicht als ob der Leib, der
in den Himmel auffuhr, vom Himmel herabkommt, sondern Brot
und Wein werden selbst umgewandelt in den Leib und das Blut
Gottes. Aber, wenn man nach der Art fragt, wie dieses zustande
kommt, so ist es genug, zu wissen, dass das durch den heiligen
Geist geschieht Aber es ist kein Unrecht zu sagen, dass,
wie in den Prozessen der Natur Brot und Wein dadurch, dass
sie gegessen und getrunken werden, in den Leib und das Blut
dessen umgewandelt werden, der sie isst und trinkt — sie werden
dadurch kein vom früheren unterschiedener Körper —, so sind
auch das Brot, das dargebracht, und der Wein und das Wasser,
die durch die Anrufung des heiligen Geistes übernatürlicherweise

in den Leib und das Blut Christi umgewandelt werden,
nicht zweierlei, sondern ein und dasselbe. Das Fleisch des

Herrn ist lebensspendender Geist, weil es vom lebensspendenden
Geist empfangen wird, denn das, was vom Geiste geboren
wird, ist Geist Es wird Teilnahme genannt, weil wir durch
Vermittelung dieser Speise an der Gottheit Jesu teilnehmen. Es
heisst und ist wirklich Vereinigung, weil wir dadurch Gemeinschaft

mit Christus haben und sein Fleisch und seine Gottheit
empfangen und dadurch Gemeinschaft miteinander haben und
miteinander verbunden sind."

Wir hören genau dieselbe Lehre in Khomiakoffs Essay über
die Kirche in Birbecks „Russland und die englische Kirche",
(S. 207): „Die Verwandlung von Brot und Wein in den Leib
und das Blut Christi wird in der Kirche und für die Kirche
vollzogen. Wenn ein Mensch die konsekrierten Gaben empfängt
und sie anbetet oder an sie mit lebendigem Glauben denkt,
so empfängt er sie wahrhaftig, er betet sie wahrhaftig an und
denkt an den Leib und das Blut Jesu Christi. Wenn er sie



— 38 —

unwürdig empfängt, so verwirft er wirklich den Leib und das

Blut Jesu Christi. Auf jeden Fall, bei Glaube oder Unglaube,
wird er durch den Leib und das Blut Jesu Christi geheiligt
oder verdammt. Aber dieses Sakrament ist in der Kirche und

für die Kirche, nicht für die aussenstehende Welt, nicht für
die Hölle, nicht für die unvernünftigen Geschöpfe, nicht für
verdorbene Menschen, nicht für den Menschen, der das Gesetz

Christi nicht gehört hat. Nicht im Geiste allein gefiel es Christo,
sich mit den Gläubigen zu vereinigen, sondern auch mit seinem
Fleische und Blute, damit diese Vereinigung vollkommen wäre,
und nicht nur geistig, sondern auch körperlich.

Die östliche Dogmatik lehrt eine Wandlung oder
Umgestaltung der Elemente, so dass sie für die Kirche der Leib und
das Blut Christi sein würden, aber sie lehrt nicht die
Identifizierung der Elemente mit unserm Herrn selber. Die Lehre
von der Realpräsenz mag als eine Lehre von der Gegenwart
Christi selbst gedeutet werden, wie sie manchmal in der
westlichen Kirche gelehrt wurde, oder sie mag eine Lehre von der
Gegenwart des Leibes und Blutes Christi sein ; in diesem
letzteren Falle wird sie immer durch den Zweck, wozu die Eucharistie

gegeben ist, begrenzt. Sie ist unsere geistige Speise, für
unser geistiges Leben gegeben. Das ist die Lehre der östlichen
Kirche." »

Kanonikus Quick sagt: «Ich sehe nicht ein, wie die Distinktion
zwischen dem Sein unseres Herrn und seinem Leib irgendwie
urgiert werden kann. Ich möchte vorziehen, zu sagen, dass,
wo der Leib ist, da ist auch der Herr selbst. Aber diese Gegenwart

ist an die Elemente gebunden, nicht insofern sie physische
Dinge sind, sondern die Materie des sakramentalen Ritus. Unser
Herr ist Subjekt und Objekt der Konsekration in der Eucharistie

und innerhalb der rituellen Handlung; ausserhalb
derselben können die konsekrierten Elemente mit dem Herrn nicht
identifiziert werden. Ausserhalb des Ritus möchte ich die
reservierten Elemente als geweihte Dinge betrachten, wie die Patene
und den Kelch. Als solche sind sie mit Ehrfurcht zu behandeln^

Nachdem Kanonikus Rogers im Namen der Evangelicals
zu Protokoll gegeben hatte, dass er das Hauptprinzip in Stones
Vortrag nicht annehmen könne, erwidert dieser zum Schlüsse
zu den noch erhobenen Einwänden: «Der Ausdruck „Ausdehnung
der Inkarnation" bezieht sich ebenso gut auf die Sakramente



— 39 —

im allgemeinen, also auch auf die Taufe, wie auf die Eucharistie.

Die Verbindung des Leibes und Blutes des Herrn und
die Gegenwart des Herrn in der Eucharistie beruht nicht nur
auf einem logischen Beweis. Die konsekrierten Elemente sind
der Leib und das Blut Christi, aber in der ganzen patristischen
Literatur werden Aussprüche unseres Herrn, wie „ich bin das
Brot des Lebens", als im höchsten Sinne von der Eucharistie
geltend angenommen. „Ich bin das Brot des Lebens" schliesst
eine persönliche Gegenwart stillschweigend in sich. Es ist
leicht, den Gegensatz zwischen Augustinus und Ambrosius zu
übertreiben. Es gibt verschiedene Gedankenrichtungen in den
Schriften des heiligen Augustinus über die Eucharistie, die zum
Teil ganz genau der Lehre des heiligen Ambrosius gleichen.
Obgleich bei Ambrosius eine Tendenz in die Richtung der
Transsubstantiationslehre führte, so waren doch die hauptsächlichsten
Vorläufer der Transsubstantiationslehre im Osten und nicht im
Westen.»

Den vierten Vortrag hielt Mr. Selwin über den Gebrauch
des heiligen Sakramentes, abgesehen vom Empfang durch Kranke,
in Geschichte und Erfahrung:

«i. Historischer Teil. Es scheint mir klar festzustehen, dass
der ausserliturgische Gebrauch des reservierten Sakramentes,
abgesehen von der Kommunion, vom 13. Jahrhundert her datiert.
Bis zu jener Zeit wurden sorgfältige Vorsichtsmassregeln
getroffen, um zu verhindern, dass das Sakrament gesehen wurde,
und die Bestimmungen über die Reservation waren oft solcher
Art, dass sie heute vielen primitiv erscheinen. Der Anfang des

Kultus ist etwas dunkel. Mr. Cordonnier, auf den ich mich in
meinen folgenden Ausführungen besonders stütze, meint, dass
die Exposition bis auf die Fronleichnamsandachten zu verfolgen
ist, welches Fest durch das Lateranische Konzil 1215

festgelegt wurde. In den folgenden zwei Jahrhunderten ist sie

ständig und ruhig verbreitet worden. 1452 fand es Nikolaus
von Cusa für notwendig, sie in der Diözese Brescia zu regeln.
Etwa 100 Jahre später wurde der Segen mit der Monstranz
eingeführt, zuerst nur in der Fronleichnamsoktav. Aber das

Verlangen danach wuchs, und Exposition und Benediktion
wurden bald regelmässige Züge des Frömmigkeitslebens in der
westlichen Kirche. Sie wurden durch die kirchlichen Autoritäten

geregelt.



— 40 —

Der Gebrauch des ausgesetzten Sakramentes als Brennpunkt

für verlängerte Akte der Anbetung erscheint zuerst in
Mailand 1589, als die Stadt in Kriegsnot war, und danach
entstand das 40stündige Gebet, wie von selbst, als eine Gebetszeit,

die in Zeiten der Not in Kraft trat. Ein Jesuit in Loreto
z. B. organisierte einen Schaugottesdienst mit Aussetzung und
Gebet zur Sühne für das Ärgernis, welches eine Schauspielertruppe

durch allzu freie Darbietungen in der Stadt gegeben
hatte. 1648 führte Mr. Olier in St. Sulpice zu Paris eine
verlängerte Sühneandacht vor dem exponierten Sakrament ein,
als ein schreckliches Sakrilegium in der Kirche begangen war.
In Rom und Paris wurden für den gleichen Sühnezweck
Bruderschaften gegründet, die das immerwährende Gebet bei Tag und
bei Nacht vor dem Sakramente pflegten. Heute spielen
fürbittende Gebete vor dem Sakramente eine grosse Rolle, was
gewiss als ein Gewinn zu buchen ist.

Der Gebrauch des heiligen Sakramentes für Privatandachten
ist natürlich schwieriger zu regeln als der durch organisierte
Bruderschaften. Das wichtigste Ereignis auf dem Gebiete der
sakramentalen Devotion war die Veröffentlichung eines Buches
des heiligen Alphons von Liguori über „Besuche des heiligen
Sakramentes" 1747. Alphons will diese Andachten in eine
systematische Ordnung bringen und sie mit der Verehrung Marias
verbinden. Das Hauptgewicht legt er darauf, dass bei jeder
Visitation des heiligen Sakramentes zum Schlüsse geistiger Weise
kommuniziert wird. „Die Wirkungen der geistigen Kommunion",
sagt er, „stehen im gleichen Range mit denen der sakramentalen

Kommunion, abgesehen von ihrer Intensität, die geringer
ist." Ich hörte ähnliche Ansichten von Evangelicals auf Grund
eigener Erlebnisse. Jedenfalls geht aus dieser Bemerkung hervor,
dass auch Alphons den ausserliturgischen Gebrauch des
Sakramentes nicht ganz von der Verbindung mit der eucharistischen
Feier loslösen wollte.

Die oft betonte Tatsache, dass der devotioneile Gebrauch
des reservierten Sakramentes im ersten Jahrtausend oder noch
länger unbekannt war, macht auf mich keinen besondern
Eindruck. Der Traktat des heiligen Basilius „De spiritu sancto"*

zeigt, dass ein ganz ähnliches Argument gegen die Verehrung
des heiligen Geistes vorgebracht wurde. Übrigens sind 1000
oder 1200 Jahre nur im rein mathematischen Sinne eine Periode.



— 41 —

Sie schliessen in ihrem Beginne die glorreichen Zeiten der
Ausbreitung, des Martyriums und der kirchlichen Organisierung
ein. Zum Schlüsse fallen sie mit den von den Historikern
übereinstimmend so bezeichneten „finstern Zeiten" zusammen.
Bezeichnend ist nun die Tatsache, dass die Entwickelung des
sakramentalen Kultus sich in jenem Jahrhundert vollzog, das grosse
englische Historiker das „goldene Zeitalter der Kirche" nannten,
das Jahrhundert, in dem das Christentum begann, die Früchte
der Reformen St. Bernhards und Hildebrands heranreifen zu
sehen, und das einen heiligen Franziskus von Assisi, die Theologie

der Scholastik, die Malereien eines Giotto, die Dichtkunst
eines Dante und Chaucer hervorbrachte. Das macht natürlich
etwas Schlechtes nicht gut und etwas Falsches nicht wahr.
Aber es ist gewiss kein schlechtes Zeitalter für ein Experiment,
da hineingeboren zu sein. Der Geist der Kirche war gewiss
nicht in der Hauptsache ungesund, jedenfalls gesunder als etwa
von 700 bis 1100. In den früheren Zeiten scheint die
Entwickelung des Kultus hauptsächlich dem Umstände zuzuschreiben
zu sein, dass sich das Verlangen nach neuen Methoden regte,
um den trägen Geist der Frömmigkeit wieder zu erwecken.
Die Tatsache, dass sie mit auffalligen Entwickelungen des Messritus

zusammenfiel, eröffnete einen Scheideweg. Einige dieser
Entwickelungen — Kniebeugung bei der Konsekration sicher,
vielleicht auch die Elevation der Hostie — stellen einen Versuch
dar, eine Art von Sinn und Ordnung in den Gottesdienst zu
bringen, in den sich immer mehr Superstition eingeschlichen
hatte. Wir mögen das Dogma der Transsubstantiationslehre
kritisieren, gerade so wie wir die mosaische lex talionis
kritisieren, als wenn es Gedanken enthielte, die wir als Auswüchse
bezeichnen, aber wir sollten bedenken, dass beides in gleicher
Weise einen Fortschritt gegenüber dem früheren Zustande
bedeutete.

Es verdient Beachtung, dass das gewaltige Amvachsen des
sakramentalen Kultus seit der Reformation pari passu mit der
Zunahme des Sakramentenempfanges marschiert. Nichts ist
auffallender als der seltene Empfang der heiligen Kommunion im
Mittelalter : Zweimal im Jahre z. B. genügte der heiligen Katharina

von Genua während eines grossen Teiles ihres Lebens, und
selbst die ernsten Aufforderungen zum häufigeren Sakramentenempfang,

die von solchen Meistern des geistlichen Lebens wie



— 42 —

Ekkehard, Tauler und Suso vorgebracht wurden, waren
vergeblich. Bei der Reformation stimmten die Kirche von England
und Rom wenigstens darin überein, dass beide sich bewusst

bemühten, die Laien zur öfteren Kommunion zu veranlassen.
Um ganz offen zu sprechen: Es ist Tatsache, dass bei uns
dieser Zweck vor der evangelischen Renaissance nicht erreicht
wurde. Aber in der römischen Kirche wurde ein Jahrhundert
früher schon ein beträchtlicher Fortschritt erzielt. Ich glaube
nicht, dass diese historischen Erwägungen irgend etwas
festsetzen, aber ich meine, dass sie geeignet sind, die richtige
Atmosphäre für ein Urteil zu schaffen. Selbst eine leidliche Bekanntschaft

mit der Kirche in Frankreich des 17. Jahrhunderts —
der Kirche eines Franz von Sales, einer Madame Chantal,
eines Bossuet und Pascal — erinnert uns daran, dass in der
Sphäre der pastoreilen und devotioneilen Tätigkeit ihre
Probleme damals und unsere heute eine gewisse Ähnlichkeit haben.
Die Reformation gab ihnen eine Reihe von Aufgaben, die wir
und sie, jede für sich, zu lösen hatten. Ihre Lösungen waren
hauptsächlich devotioneller, die unsrigen praktischer Art. Jede
dieser Lösungen scheint mir ernstlichen Respekt von der andern
Seite zu verdienen.

Bevor ich diesen Abschnitt schliesse, muss ich noch einen
Blick auf die ausserhalb Englands lebenden Gemeinschaften
unserer Kirche werfen. Über die Kirche von Südafrika und
Schottland kann ich keine bestimmten Angaben machen, aber
über die protestantische bischöfliche Kirche von Amerika habe
ich in einem Buche von Mr. Shirley Carter Hughson, Superior
des Ordens vom heiligen Kreuz, folgendes gefunden:

„Die Liste (der Diözesen und Missionsbezirke) zeigt, dass
das heilige Sakrament in 84 von 101 Jurisdiktionskreisen der
amerikanischen Kirche aufbewahrt wird. In 29 von ihnen ist
die Reservation auf eine besondere Gelegenheit beschränkt, wenn
das Sakrament für Kranke verlangt wird. In 55 ist die
Reservation permanent. Das heisst: in mehr als der Hälfte aller
Jurisdiktionen der amerikanischen Kirche gibt es eine beständige

Reservation, um für Rufe zu den Kranken bei Tag und
bei Nacht bereit zu sein. In 18 Fällen war die Reservation
in der Kathedrale oder in andern Kirchen und Kapellen unter
der persönlichen Obsorge des Bischofs, und in 6 von diesen ist
beständige Reservation die Regel."



— 43 —

IL. Dogmatischer Teil. Mr. Cordonnier unterstreicht besonders,

dass der Kultus des reservierten Sakramentes seit der
Definierung der Transsubstantiationslehre durch das Lateranische
Konzil als unmittelbares Ergebnis derselben einen mächtigen
Aufschwung* nahm. Der Fall liegt vielleicht nicht so ganz einfach.
Zweifellos ist indessen, dass jeder Kultus dieser Art die Lehre von
der Realpräsenz voraussetzt. Zu den diesbezüglichen Ausführungen

des Kanonikus Quick möchte ich jedoch noch etwas
hinzufügen. Es wird im allgemeinen von den anglokatholischen
Schriftstellern nicht genug hervorgehoben, dass die Gegenwart
unseres Herrn im eucharistischen Brot und Wein wesentlich
eine Gegenwart Christi als unserer Opferspeise ist und nicht
eine Gegenwart für irgendeinen beliebigen Zweck. Das ist
eine Einschränkung, die die Anglikaner aller Schulen
willkommen heissen werden, selbst wenn sie die ursprüngliche und
eingeschränkte Lehre nicht annehmen. Das bedeutet eine
endgültige Ablehnung der spezifischen Lehre, die der Benediktion
zugrunde liegt, d. h. des Begriffes, dass unser Herr in der Hostie

zugegen ist, um einen kräftigeren Segen zu geben, als ihn der
Priester allein geben kann. Es kann bezweifelt werden,
wieweit diese Ansicht vor der Seele des Durchschnittsfrommen
steht, welcher der Benediktion beiwohnt, aber sie wird von
einigen Apologeten vertreten; es ist jedoch von Wert, darauf
hinzuweisen, dass sie kein Teil der Lehre von der Realpräsenz
ist, wie sie die Anglokatholiken und die besten römischen Schriftsteller

auffassen.
Nun noch einige Bemerkungen zu der bisher obgewalteten

Diskussion. Ich erhielt einen starken Eindruck von der
Ausdehnung, bis zu der sich die Diskussion über das Prädikat der
Sätze „Dieses ist mein Leib", „Dieses ist mein Bluta erstreckte.
Vor einer Generation hätte man hauptsächlich über die Kopula
„ist" diskutiert. Ich stimme mit Kanonikus Quick darin überein,
dass sich die Worte auf die heiligen Elemente nicht lediglich
als Objekt, sondern als Materie des sakramentalen Ritus
beziehen. Ein sakramentaler Ritus besteht aber nicht in der Welt,
sondern in der Kirche und hängt von Christi mystischer Gegenwart

in der Kirche ab.
Was glauben wir, dass unser Herr unter seinem Leib und

Blut verstanden haben wollte? Ich meine, mit seinem „Leib"
meinte der Herr das, was ihn für uns erreichbar macht, und



— 44 —

mit seinem „Blut", dass er sich uns als Opferspeise zugänglich
macht, indem er uns sein eigenes Leben vermittelt.

Die Lehre von der Realpräsenz, die das in sich schliesst,
wird uns von Mr. Spens in seiner mit Hockluyt Egeron
verfassten Schrift „A Cross-Bench view of the Reservation controversy"

folgendermassen dargestellt :

„. Andrerseits schliesst die Ansicht, die wir vertreten
haben, den Glauben an die Realpräsenz ein. In erster Linie
werden Brot und Wein durch die Konsekration verwandelt.
Sie bekommen eine neue Eigentümlichkeit, nämlich die, dass

durch ihren frommen Empfang die Teilnahme am Segen des

Opfers Christi und daher an seinem Leben gesichert und
normalerweise bedingt wird. Es ist wahr, dass dieses einfach
dadurch zutrifft, dass sie wirksame Symbole werden, aber, wo
immer die Bedeutung eines wirksamen Symbols sicher und
gewichtig ist, da denken wir natürlich davon in Begriffen von
jener Bedeutung und in terminis von ihren natürlichen
Eigenschaften. Wir trennen in unserm Geiste nicht sorgfältig die
natürlichen Eigenschaften eines Guldens und seiner Kaufkraft,
vielmehr vereinigen wir beide, und wir denken von einem Gulden

ganz einfach wie von einem Objekt, das gewisse natürliche
Eigenschaften und eine gewisse Kaufkraft hat. Wir denken
letzthin so, als ob er alle Zwecke und Ziele als Eigentümlichkeiten

des Gegenstandes besässe. Das hängt einzig und allein
von der Tatsache ab, dass der Gegenstand ein wirkungsvolles
Symbol ist. Der Fall für eine ähnliche Betrachtung der
eucharistischen Symbole ist natürlich unendlich gewichtiger Die
eucharistischen und die natürlichen Folgerungen sind beide auf
dem göttlichen Willen begründet. In und durch die Konsekration
werden die Komplexe der Eigentümlichkeiten, die wir Brot und
Wein nennen, geändert, nicht durch die Wandlung ihrer ursprünglichen

Eigentümlichkeiten, sondern durch ein Hinzutreten neuer
Eigentümlichkeiten, die in gleicher Weise endgültig sind und
weit grössere Bedeutung haben."

Im folgenden wird dann die Bedeutung dieses Gedankens
für die eucharistische Anbetung entwickelt:

„Hostie und Kelch sind die Objekte, deren hauptsächlichste
Eigentümlichkeiten das Wesen unseres Herrn und seine verherrlichte

Menschheit einschliessen und davon abhängen, Objekte,
in welchen und durch welche er unsere Opferspeise ist, Objekte,



— 45 —

die daher eine innigere Beziehung zu ihm möglich machen, als
es sein natürlicher Leib vermag, da er auf Erden wandelte.
Unser Herr ist überall gegenwärtig und anzubeten, aber wenn
er noch einmal auf Erden wäre in seinem natürlichen Körper,
so wäre es gewiss, dass wir uns nicht damit begnügen würden,
ihn anzubeten ohne äusseren Ausdruck dieser Anbetung. Es ist
sicher, dass wir vor ihm niederknien würden, um ihn anzubeten.
Und was würde das sein, wovor wir niederknieten Ein Objekt,
das charakteristische Eigentümlichkeiten unabhängig von seinem
Sein und seiner Menschheit hätte und welches zu Christus in
gewisser Beziehung stände. Der sakramentale Leib und das
sakramentale Blut haben gleichfalls bedeutende und ultimative
Eigentümlichkeiten, welche von seinem Wesen und von seiner
glorifizierten Menschheit abhängen und folglich sein wahres Ich
ausdrücken. Und die Beziehungen zu ihm, welche sie ermöglichen,

sind zweifelsohne inniger als jede Beziehung, die sein
einst sichtbar auf Erden wandelnder Leib ermöglichte. Das
Altarssakrament bietet folglich eine besondere Gelegenheit zur
Anbetung und einen legitimen Brennpunkt, um dieses
auszudrücken."

Ich habe Mr. Spens so ausführlich zitiert, weil er eine

Meinung von der Realpräsenz ausdrückt, die sich in beträchtlicher

Weise von jener Dr. Stones unterscheidet und doch alle
Werte katholischen Glaubens bewahrt.

Ich möchte jedoch noch einen dritten Punkt betonen, nämlich

die Verwickelung der eucharistischen Handlung. Es ist oft
auf evangelischer Seite urgiert worden, dass die Eucharistie
für die Kommunion eingesetzt wurde. Diese Feststellung möchte
ich nicht in irgendeinem adäquaten Sinne annehmen. Sicher
kommt es der Wahrheit näher, dass er die Eucharistie einsetzte
zur Erinnerung an ihn. Das ist der beherrschende Gedanke und
Zweck : sein Gedächtnis. Freilich der Ritus selbst ist nicht
vollständig ohne Kommunion, aber enthält andere Elemente, wie
sie z. B. mit den Worten „Opfer" und „Anbetung" ausgesprochen
werden. Was wir hier gerade bei Besprechung der ausserlitur-
gischen Andachten behandeln, das ist nicht eine Entwickelung
des Ritus durch Addition, sondern vielmehr eine Transponierung
seiner konstituierenden Bestandteile. Es ist hier gefordert worden,
dass wir ebenso, wie wir den Kommunionakt ausserhalb der
Liturgie, deren Teil er ist, begehen, so auch das Gleiche mit



— 46 —

der Anbetung tun können. Doch ich komme auf den Hauptzweck

dieses Abschnittes zurück, indem ich nachdrücklich
betone, dass der devotionelle Gebrauch des reservierten
Sakramentes ausser der Lehre über die Realpräseiiz keine besondere
Eucharistielehre einschliesse. Es könnte vielmehr bewiesen
werden, dass nicht einmal das vorausgesetzt werden muss. Der
jetzige Bischof von Ripon hat z. B. eine wichtige Anmerkung
im Kapitel „Evangelikaiismus und Persönlichkeit" aus seinem
Buche „Liberal Evangelicalism" gemacht: „Evangelischekönnten
eventuell einen gewissen Gebrauch des reservierten
Sakramentes für Anbetungszwecke konzedieren, wenn klar gemacht
würde, dass hierbei die konsekrierten Elemente demselben
Zw*ecke dienten, wie etwa ein Kruzifix in noch vernünftigerer
Weise dienen könnte, indem man die Sinne und Gedanken gleichzeitig

konzentriert und so eine lebendige Verwirklichung der
geistigen Gegenwart Jesu Christi ermöglichte. Aber bei ihrem
Glauben über die Präsenz könnten sie nicht irgendeinen andern
Gebrauch des reservierten Sakramentes, der diese Präsenz zu
lokalisieren und im Gedanken des Beters zu materialisieren
sucht, zugeben."

Das ist nun ein äusserst herzhaft dargebotener Friedenszweig

und verdient ernstliche Erwägung. Der manchmal
darüber losgelassene Kritizismus scheint nahezulegen, dass das
Sakrament mit einem Kruzifix nicht verglichen werden könne,
weil die Gegenwart im ersteren lokal oder „materiell" sei. Das
ist der rechte Massstab für die Gefahren, welche die
sakramentalen Gebräuche umgeben, über die wir hier diskutieren.
Aber das ist keineswegs die einzig mögliche Kritik, noch eine
Kritik, die sich bei einer Erwägung der sakramentalen Usancen
am leichtesten erhebt. Der wirkliche Grund, warum der
Vergleich zwischen dem reservierten Sakrament und einem Kruzifix
falsch ist, ist der, dass das letztere niemals unsere sakramentale
Speise sein kann. Das Sakrament ist ein signum efficax, das
letztere nicht. Das Sakrament ist daher ein psychologischer
Stimulus für eine weit intensivere Andacht. Es stellt den
intimsten Austausch und die innigste Vereinigung zwischen Gott
und Mensch dar, die in der Kommunion und nur so vollzogen
wird. Aber aus diesem Grunde ist es eine Einladung für eine
grosse Zahl von Menschen zu Akten von weniger intimer
Verbundenheit, für Anbetung, Fürbitte, Reue, Danksagung. Wir



— 47 —

beten Christus, unser Opfer und unsere himmlische Speise, an.
Das Äussere des Symbols ist „lokal" gegenwärtig, das Innere
oder der innere Wert gehört zur himmlischen Ordnung, wo
Christus sein Opfer dem Vater darbringt. Nun liegt in den so

begründeten Devotionen eine Gefahr offen zutage. Sie können
von ihrer echten Grundlage zu einer andern übergehen, von
der Basis, die auf der wesentlich dynamischen und erlösenden
Tätigkeit Christi, unsers Opfers und unserer Speise, beruht, zu
jener Basis, die auf jenen Begriffen beruht, die zur Dekadenz
des geistigen Instinktes gehören. Es wird immer zum Bereiche
der Autorität gehören, solche Verfälschungen und Verirrungen
zu korrigieren und zu verhindern.

Aus Freestones monumentalem Werke über „Das reservierte
Sakrament" geht die Folgerung klar hervor, dass in der
behandelten Periode (bis zum 12. Jahrhundert) der hinter der
Ausübung der Autorität liegende Hauptzweck der ist, immer
wieder einzuschärfen, dass die eucharistische Feier ein Ganzes

ist, dessen Teile in bestimmter Reihenfolge geregelt wurden.
Dann wollte man die ausserliturgische Kommunion kontrollieren.
Keine von beiden Stellungnahmen ist im fachgemässen Sinne
dogmatisch. In beiden liegt die Gefahr der Irreverenz und des

Aberglaubens. In beiden liegt dazu noch eine Gefahr, gegen
welche regulative Massnahmen nur zum Teile Erfolg haben
könnten. Die sichere Schutzwehr liegt in der Art der Lehre,
wie sie der Klerus erteilt und der Laie empfängt, und in der
Anerkennung ihrer grossen Wichtigkeit durch beide.

Wenn das der Fall ist, dann sollten wir imstande sein, uns
selbst aus einem grossen Teile der Kontroverse herauszuhelfen.
Denn das bedeutet, dass die Anglokatholiken im Unrecht sind,
wenn sie von dem devotioneilen Gebrauche des reservierten
Sakramentes als einem nötigen Schutze der Lehre von der
Realpräsenz reden. Die Evangelischen aber haben Unrecht,
wenn sie dieselbe weiter als „Magie" oder „Aberglauben"
bezeichnen. Die Vorwürfe der „Magie", die gegen die katholische
Lehre von der Realpräsenz erhoben werden, stehen auf der
gleichen Stufe mit der Sprache jener Anglokatholiken, die von
„leeren Kirchen" reden. Beide Ausdrucksweisen sind im wesentlichen

sakrilegisch und machen es für die andere Seite
unmöglich, nur einen Zoll nachzugeben. Der Weg zum Frieden
liegt in der loyalen Anerkennung, dass die Kirche von England



— 48 —

innerhalb ihrer Grenzen verschiedene Auffassungen über die
Eucharistie zulässt. Die daraus resultierenden Bräuche müssen
nach den Prinzipien beurteilt werden, die jeder in ihrer Art
eigen sind.

III. Praktischer Teil. Wenn nun aber der devotioneile Teil
des reservierten Sakramentes nicht in erster Linie ein Ergebnis
der eucharistischen Theologie ist, wenn z. B. unsere Haltung zu

ihr a priori nicht dadurch bestimmt wird, ob wir Transsubstan-
tionalisten oder Virtualisten oder Rezeptionisten sind, zu welchem
Teile der Theologie gehört er dann? Ich glaube, ihr terminus
technicus ist „asketische Theologie", also die Theologie, welche
die Prinzipien des Gebetes behandelt. Die eigentliche Frage ist :

Ist der devotioneile Gebrauch des reservierten Sakramentes eine

gute und wünschenswerte Art des Gebetes? Eine ganz ähnliche
Frage ist an eine Reihe anderer Frömmigkeitsäusserungen oder
Gottesdienste ausser den im Prayer Book approbierten zu richten,
die beständig in der Kirche aufkommen, wie Hospitalgottesdienste,
Drei-Stunden-Gebete und Tenebrae am Karfreitag,
Gebetsversammlungen (meetings), Rosenkranzandachten etc. In ihrer
Haltung diesen ausserliturgischen Andachten gegenüber scheint die
Kirche der eklektischen Politik gefolgt zu sein, die Papst Gregor
der Grosse Augustinus von Canterbury zur Pflicht gemacht hatte.
Wir haben ihren Ursprung nicht gerade sorgfältig untersucht,
sondern haben genommen, was sich von selbst als gut empfiehlt,
von welcher Seite es auch kommen mag.

Hier sind ohne Zweifel manche, welche mehr in den
unterscheidenden Prinzipien bewandert sind, die in diesen Dingen
angewendet werden müssen. Und ich muss gestehen, dass ich
ohne systematische Kenntnis über den Gegenstand spreche.
Aber wir sollten offen anerkennen, dass Gebetsmethoden gut
sind, wenn sie den Beter in Gottes Gegenwart bringen, wie
sie im Glauben der Kirche gelehrt wird. Lex credendi, lex
orandi Das Gebet muss wirklich von Herzen kommen, lebenskräftig

sein und muss in Beziehung zum Glauben stehen. Es
muss Früchte der Heiligung hervorbringen. Wie lässt sich das
auf den vorliegenden Fall anwenden?

Es ist verlockend, bei diesem Punkte über den Unterschied
zwischen öffentlichen und privaten Andachten vor dem
reservierten Sakramente zu sprechen, aber das wäre irreführend.
Für die ersteren ist die Kirche verantwortlich, für die letzteren



— 49 —

nicht. Ich habe unter meinen Bekannten, die regelmässig vor
dem Sakramente beten, die Erfahrung gemacht, dass diese eine
beneidenswert tiefe Erkenntnis des Leidens Christi und eine
äusserst intensive Liebe zum Heiland besässen. Aber die
praktischen Prinzipien, die ich verfolge, hängen wirklich nicht von
dieser Unterscheidung* ab. Ich will sie zusammenfassen und so
diesen Abschnitt mit zwei Punkten schliessen :

1. Einer der hervorragendsten Charakterzüge des modernen
Katholizismus, sei es der römische oder der anglikanische, ist
das Wachsen des sakramentalen Mystizismus. Das ist gewiss ein
Ausschnitt aus einer viel weitreichenderen Bewegung, die die
protestantischen Gemeinschaften nicht weniger berührt als die
katholischen. Und das setzt sie der Gefahr jedes Mystizismus
aus, der Gefahr, dass Gefühle und Bewusstseinszustände der
religiösen Aktivität das Grab schaufeln. Das wird in gewissen
römischkatholischen Kreisen Westdeutschlands und Frankreichs
empfunden. Ihr „reiner Realismus", der die Würze der Frömmigkeit

ist, ist etwas, was wir nicht gefährden dürfen. Kirchliche
Kontrolle der Frömmigkeitsäusserungen in Gemeindeandachten
ist notwendig. Die Reformation riss uns aus der damnosa here-
ditas einer Volksfrömmigkeit heraus, die aus Mangel an Kontrolle
üppig ins Kraut geschossen war. Wir fangen in dieser Hinsicht
mit einer viel saubereren Tafel an und können gute Ergebnisse
erwarten. Noch ein Zitat aus Spens Schrift: „Der devotioneile
Gebrauch des reservierten Sakramentes ist nicht etwas von der
Kommunion Unabhängiges oder etwas von einer besonderen
Auffassung Abhängiges. Er hat seine Grundlage direkt in der
Kommunion. Weil der fromme Empfang uns mit unserm Herrn
als Opfer vereinigt, deshalb ist das reservierte Sakrament sein
Leib. Deshalb ist er gegenwärtig in einer besondern Art, und
deshalb kann er dort als gegenwärtig angebetet werden."

Vielleicht können wir noch hinzufügen, dass, wenn ausser-
liturgische Andachten erwiesenermassen zu andächtigerer und
häufigerer Kommunion führen, das ein Zeichen dafür sein sollte,
dass sie an sich nicht ungesund sind.

2. Eine der Hauptgefahren aller Andachten, die auf die
sakramentale Gegenwart unseres Herrn als Mittelpunkt
hinzielen, ist ihre Tendenz, das Übergewicht zu erlangen und so
die Wahrheit von seiner mystischen Gegenwart in der Gemeinschaft

der Gläubigen zu verdunkeln. Das Heilmittel liegt in der
Internat, kirchl. Zeitschrift. Heft 1, 1927. 4



— 50 —

beständigen Betonung dieser mystischen Gegenwart in allen
Formen, in denen sie ihren lebendigen Ausdruck findet, und
keine gehört mehr zu der diskutierten Frage als die Sammlung
des Klerus in Diözesansynoden. Eine Welt von Verschiedenheit
liegt zwischen den Versammlungen der Vertreter des Klerus,
in der Parteikräfte unvermeidlich eine Rolle spielen, und den

Versammlungen des Klerus eines ganzen Dekanates oder einer
ganzen Diözese, wo die einzige Basis, auf der man sich findet,
die gemeinsame Teilnahme am dienenden Priestertum ist. Über
keinen Gegenstand ist der Klerus dazu besser qualifiziert, seine
beratende Stimme zu erheben, als über den der Wünschbarkeit
oder Unerwünschtheit anderer Andachtsarten. Die Geistlichen
werden nicht nur Führer im kirchlichen Gebetsleben genannt,
sondern sie wissen auch aus Erfahrung, die oft recht entmutigend
ist, wie schwer es ist, bei ihren Gemeindemitgliedern das
Verlangen nach Gebet zu entzünden und überhaupt im Gebete
Fortschritte zu erzielen. Gleichzeitig haben sie unvergleichliche
Gelegenheiten, im engeren Kreise die Ergebnisse dieser oder
jener Frömmigkeitsmethode zu überwachen. Die kürzlich
veröffentlichte Ansprache des Bischofs von Southwark in seiner
Synode scheint genau jene Atmosphäre der mystischen Gegenwart

Christi zu atmen, in der Materien, wie die unsrige, sehr
wirksam zur Ehre Gottes behandelt werden können.»

(Schluss folgt.)
K. Neuhaus.


	Die Frage der Aufbewahrung des heiligen Sakramentes in der Kirche von England

