
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 17 (1927)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


113 —

BIBLIOGRAPHIE.

Prof. Dr. Th. L. Haitjema : Karl Barth. H. Veenman & Zonen,
Wageningen 1926. 165 S., brosch. Fl. 2. 90, geb. Fl. 3. 90.

Vor einigen Monaten erschien der vierte Abdruck der
neuen Bearbeitung* von Karl Barths „Römerbrief", mit welcher
„neuen Bearbeitung" der zweite Druck gemeint ist, in welchem
nach Barths bekannten Worten „von jener ersten (Bearbeitung)
sozusagen kein Stein auf dem andern geblieben ist". Namentlich
seit dem Erscheinen dieser neuen Bearbeitung von 1921 steht
die „jungschweizerische" Theologie im Mittelpunkt aller
theologischen und sogar philosophischen Interessen. Philosophen
wie August Messer, Exegeten wie Jülicher und Bachmann, Historiker

wie Harnack, Systematiker wie Paul Althaus, Kohnstamm,
Georg Wünsch und Martin Werner haben mehr oder weniger
scharf Stellung gegen das Buch genommen; andere haben ein
„pro" hören lassen, die meisten halten sich auf der Seite und
warten den Entwicklungsgang ab.

So war es ein Aufatmen, als vor einigen Jahren Max Strauch
„Die Theologie Karl Barths" herausgab und in neun Aufsätzen
einen Ein- und Überblick über das tiefe theologische Denken und
schwer verständliche Material des wachsenden Barthschen
„Zeugnisses" der Theologenweit vorlegte.

Dasselbe, aber umfangreicher und eingehender noch, hat
Prof. Dr. Th. L. Haitjema, kirchlicher Universitätsprofessor in
Groningen, für Holland getan. Er hat dabei den Vorteil, dass
fünf Jahre seit dem Erscheinen der neuen Bearbeitung des

Römerbriefes vorbeigegangen sind und Barths Gedanken sich
auch in anderen Schriften wie „Die Auferstehung der Toten",
„Das Wort Gottes und die Theologie" und in seinen Aufsätzen
in der Zeitschrift „Zwischen den Zeiten" erkennbar gemacht
und in bestimmter Richtung entwickelt haben.

Haitjema, der 1923 sein „Hoog-kerkelijk Protestantisme"
veröffentlichte, worin er seine Vorliebe für das Paradoxe und die
dialektische Methode kundgab, ist der hervorragende Vertreter

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1927. 8



— 114 —

und Verteidiger der Barthschen Gedankenwelt in Holland.
„Ahnungslos — ahnungsvoll" wie Strauch hat auch er sich an die
Arbeit gesetzt, um durch den Urwald des schwer zugänglichen
Werkes Karl Barths sich und andern einen schmalen Weg zu
bahnen. Er hat dies versucht in sechs akademischen
Vorlesungen für Pfarrer, welche Vorlesungen jetzt in Druck
erschienen sind.

Schon der Umstand, dass der Verfasser seine Vorlesungen
für Pfarrer und nicht für Studenten hielt, zeigt, wie tief und
genau er den Stand- und Ausgangspunkt Barths verstanden
hat. Zwar nennt Barth selber (Vorwort 2. Auflage) seinen Römerbrief

„ein Stück des Gesprächs eines Theologen mit Theologen",
erklärt aber weiter „aus der Not meiner Aufgabe als Pfarrer
bin ich dazu gekommen, es mit dem Verstehen- und Erklärenwollen

der Bibel schärfer zu nehmen". „Den Gang auf die Kanzel
jahraus, jahrein unternehmen zu müssen, verstehen und erklären
sollend und wollend und doch nicht könnend, weil man uns
auf der Universität ungefähr nichts als die berühmte Ehrfurcht
vor der Geschichte beigebracht hatte", diese Not hat Barth zur
Arbeit an der Schrift getrieben. Insofern traf auch Jülicher
teilweise das Richtige, als er das Buch Barths in das Gebiet
der praktischen Theologie verwies, wie es auch Veldhuizen in
Holland tat. Indes kann auch Barth sich mit dieser Verweisung
nicht zufrieden geben, es sei denn, dass das „Praktische" in
prägnantestem Sinne als die „eigentliche" Theo-logie gelten sollte.
Denn was Barth sucht, ist nicht das Literarkritische, das
Zeitgeschichtliche im Texte — Philologie, Archäologie, Historismus
usw. bringt es nur bis zur Feststellung dessen, „was da steht" —,
sondern „das Wort in den Wörtern" sucht er, das was da steht,
soll verstanden sein. Nicht nur das Rätsel der Urkunde, sondern
das Rätsel der Sache selbst soll tunlichst der Lösung näher
gebracht werden. Bis zu dem Punkte soll der verstehende Erklärer
vorstossen, wo er es nahezu vergisst, dass er nicht der Autor
ist, sondern wo er diesen nahezu so gut verstanden hat, dass

er ihn in seinem Namen reden lassen und selber in seinem
(des Autors) Namen reden kann (Vorwort 2. Aufl.). „Der Erklärer
soll sich in ein Treueverhältnis zu seinem Autor begeben. Er
wird dann seinen Kommentar nicht über Paulus, sondern
so gut es geht, bis aufs letzte Wort mit Paulus schreiben"
(Vorwort 3. Aufl.). Niemals hat Barth Geschichte und Psycho-



— 115 —

logie der Theologie gegenüber für unwichtig oder entbehrlich
erklärt, wenn sie nur sich bewusst bleiben, dass sie Vorstufen
und echteste Anthropologie sind. Die Theologie fängt genau
dort an, wo jene aufhören; denn Gott ist jenseits aller Historie
und Psychologie. Die Theologie soll dem Troeltschen Relativismus
und dem Heilerschen Psychologismus, die nur anthropologisch
beachtenswert sein können, endgültig entrückt werden und
aufs neue in die Kategorie der Offenbarungsobjektivität
versetzt werden.

So konnte auch Haitjemas Buch — denn über das seinige,
nicht über Barths Werk haben wir zu berichten — nicht besser
und gründlicher anfangen als mit dem Aufsatz über Barth als
Offenbarungszeugen. Hier hat der Verfasser sich zumal orientiert
an Barths Erklärung über die ersten Verse des Römerbriefs,
den angeblichen Vorwurf des Marcionitismus zurückweisend,
aber den ganzen Schwerpunkt auf die alleinige Objektivität
Gottes, das „Ganz-Anderea legend. Es gibt keinen Weg vom
Menschen her zu Gott, keine Kenntnis, keine Theologie, keine
Religion ; immer bleibt die Schranke, die Todeslinie, wo alles
menschliche Bestreben, Reden und Tun zerschellt. Nur von
Gott her gibt es einen Weg zum Menschen, der Weg der
Offenbarung, der Heilsbotschaft, das göttliche Nein auf all unser
Wollen und Tun, das Nein, das ein Ja enthält, wenn die
Ehrfurcht des Glaubens sich das göttliche Nein gefallen lässt.

Der zweite Aufsatz beschäftigt sich mit der Theologie Karl
Barths. Hier gilt es vor allem zu sagen, dass Barth nur
„Randbemerkungen*' zu allen bestehenden Theologien zu machen
beabsichtigte, kein System, nur Prolegomena. Den alleingültigen

Akzent der göttlichen Objektivität, die warnende Botschaft,
dass Gott Gott ist, allem Subjektivismus, Relativismus, Historismus

und Psychologismus zum Trotz, hat Barth jeder Theologie
und zumal jedem Theologen aufprägen wollen, den Akzent, der
alle heutige Theologie „in Frage stellt" ; und immer wehrt Barth
sich gegen die Auffassung seiner Arbeit als einer Theologie
nebst den vielen bestehenden. Das Eigene in Barths Theologie
ist seine religiöse Erkenntniskritik, die paradoxe Parallele des
Kantschen Kritizismus, wo das Jenseits nicht vom postulierenden
Menschen erfüllt wird, sondern wo das jenseitige Objekt alles
ponierendes Subjekt wird. Hier tritt also die „Erwählung",
die praedestinatio, in ein neues scharfes Licht. Barth selbst hat



— 116 —

diese Methode die dialektische genannt, zum Unterschiede von
der dogmatischen des Intellektualismus und von der kritischen
des Mystizismus.

Der Erkenntnislehre folgt die Erkenntnisquelle. Die
Schriftautorität steht bei Barth in der gleichen Mitte wie die
Offenbarung, aber doch weist Haitjema mit Recht darauf hin, dass

Barth noch in einem Entwicklungsprozess begriffen ist und
mehr und mehr Einsicht bekommt in die Bedeutung der „Kirche".

Wie denkt Barth über Gott, über den Menschen, über Jesus

Christus, das Kreuz und die Auferstehung, die Eschatologie usw.
Diese Fragen kann man auch gegenüber dem Schreiber der
„Randbemerkungen" nicht zurückhalten. Und hier gibt Haitjema
einen fesselnden Überblick — im Anschluss an Strauch, der
aber hier ausführlicher ist — von der Bartschen Gedankenwelt,
worauf wir aber jetzt nicht weiter eingehen dürfen.

Weit wichtiger als die Arbeit Strauchs ist Haitjemas Buch —
weil einige Jahre später geschrieben — durch die nachfolgenden
Aufsätze geworden. So geht er im Aufsatz „Karl Barth als Kind
seiner Zeit" dem Entwicklungsgang des Studenten, Pfarrers und
Theologen nach, den Einfluss nachspürend, den Herrmann und
Harnack, Dostojewski, Kutter, Kierkegaard wie auch Nietzsche
und Overbeck auf ihn ausgeübt haben. Auch seine
Geistesgenossen Emil Brunner, Friedrich Gogarten und Eduard Thurn-
eysen werden samt ihren Schriften und Gedanken in einem
besonderen Abschnitt besprochen. Höchst interessant ist der
Aufsatz über Karl Barth und seine Kritiker, wo das ganze
Heer der Angriffe die Revue passiert und Haitjema sich als

Verteidiger und Geistesverwandter Barths zu erkennen gibt.
Die Fülle des hier gebotenen Materials darf uns aber nicht
länger aufhalten.

Im letzten Abschnitt spricht der Verfasser über Karl Barth
und die Theologie in Holland. Hier kommt er auf die in Holland
erhobene Behauptung zu sprechen, dass Barth nichts Neues

bringt und nichts sagt, was nicht auch schon teilweise von
Bildedrijk geahnt wurde und von Gunning, Kuyper, Bavinck
und de Hartog gleich gut und vielleicht besser, weil weniger
einseitig, gesagt worden ist. Haitjema selbst zieht die Linie
von Bilderdijk über Kohlbrügge und Hoedemaker nach Barth,
bleibt aber dabei, die unentbehrliche Bedeutung Barths auch
für Holland energisch zu betonen.



— 117 —

Der Verfasser sieht in Barth den Propheten einer
Neubelebung des reformatorischen Geistes. Unstreitig geht die
weitere Entwicklung* Barths in der Richtung Calvins; ebenso
unstreitig* aber wird er Calvin und Luther vielerorts anders
lesen, als manche es bis heute getan haben. Wir können diese
Richtung* nicht wie Haitjema als einen Schluss ansehen. Und
wie Barth Barth ist, darf er auch nicht bei Calvin Halt machen,
zumal er selbst seinen Entwicklungsgang* erkannt und von diesem

gelernt hat. Da er gerne von seinen Kritikern — sogar von
der „historischen Kritik"(!) — lernt, wird er einsehen müssen,
dass ein Rückgang auf Calvin noch eine Kluft von anderthalb
Jahrtausenden bis zum Römerbrief unüberbrückt lässt.

Im Vorwort zur vierten Auflage der Römerbrieferklärung
macht Barth Mitteilung vom Urteil des Erich Przywara S. J.,
der die Arbeit Barths als „eine urechte Wiedergeburt des

Protestantismus", als den „Gluthauch alter Reformatorenleidenschaft"

charakterisiert hat. Dagegen meint Joseph Engert,
gleichfals römisch, aber sicher nicht S. J. der Inhalt des

Bartschen Römerbriefs lasse sich in allen Hauptpunkten (mit
Ausnahme der in Kap. 9—11 entwickelten Lehre von der Kirche)
ebenso gut, nur viel klarer und einfacher in den Sätzen des

Thomas, des Tridentinums und des römischen Katechismus
ausdrücken. Zu diesem letzteren Urteil gesteht Barth offen, dass

derjenige, welcher sich, wie er es allerdings möchte, in die Nähe
der reformatorischen Theologie begibt, sich auch der ebendamit
sich einstellenden Nähe der Voraussetzung jener: der Nähe der
mittelalterlichen Theologie, nicht schämen dürfe. Nicht nur
nicht der mittelalterlichen, sondern auch nicht der patristischen,
möchten wir hinzufügen. Es ist kennzeichnend für Barths noch
nicht vollendeten Entwicklungsgang, dass in seinem Kommentar
von mehr als 500 Seiten der Name Augustins nur einmal
gelegentlich der Prädestinationsfrage in Verbindung mit den
Reformatoren erwähnt wird. Wenn Barth bei seiner Anschauung
Gottes incomprehensibilitas, von Offenbarung, Sünde und Gnade
beharrt, dann gehe er ruhig zurück, aber nicht sprungweise,
sondern der Linie der Geschichte entlang, die er nicht zu fürchten
braucht. Und er möge einmal Cyprian und Augustin, um nur
Kirche und Gnade zu gedenken, lesen lernen wie er Paulus an
die Römer gelesen hat.



— 118 —

Dass wir in diesen Zeilen vielleicht mehr den Namen
Barths als Haitjemas erwähnt haben, dürfte die beste Empfehlung*
für die Arbeit des letzteren sein. Ar.

A. Causse: Les plus vieux chants de la Bible. Paris, Alcan,
in 8°, 175 p., 1926, 15 Fr.

In der Vorrede zu seiner tiefgründigen Studie bemerkt
der Verfasser mit Recht, dass die alttestamentlichen Exegeten
sich früher zu wenig mit der Geschichte der altisraelitischen
Poesie befasst haben und deshalb in ihrer Kritik öfters auf
Abwege geraten sind. Erst in neuerer Zeit hat man angefangen,
sich eingehend mit der Entwicklung der hebräischen Lyrik
von ihren dunklen und weit zurückliegenden Anfängen bis zur
Entstehung der didaktischen Psalmen, welche das Gesetz preisen,
zu beschäftigen. Es handelt sich dabei um eine Periode religiöser
und literarischer Entwicklung von mehr als tausend Jahren,
aus welcher wir mehr oder weniger fragmentarische Dokumente
besitzen. Der Verfasser der erwähnten Schrift hat sich nun
zur Aufgabe gestellt, die ersten Stadien dieser Entwicklung*
zu beschreiben. Das 1. Kapitel handelt von der ursprünglichen
Volkspoesie. Die ältesten Dokumente der hebräischen Literatur
bestehen in kurzen, mehr oder weniger rhythmisch geordneten
Aussprüchen und kurzen Gesängen, z. B. kriegerischen Ausrufen,
Arbeitsliedern, kultischen und magischen Formeln. Die meisten
stammen aus der Zeit, da die Israeliten noch kein Volk bildeten,
sondern als einzelne Stämme ein Nomadenleben führten und sich

gegen feindlich gesinnte Nachbarn verteidigen mussten. So ist
denn das erste Stück lyrischer Poesie, das wir in der Bibel finden,
ein Triumphlied des Lamech, worin er im Vollgefühl seiner Kraft
seinen wilden Mut verherrlicht. Ein Anfang zur Psalmendichtung
findet sich in dem kurzen Danklied der Mirjam. Auch
Segenswünsche und Verwünschungen in poetischer Form sind in den
ältesten Dokumenten des Pentateuchs enthalten. Ferner tritt
die Totenklage in den Liedern der nomadisierenden Israeliten
schon früh auf. In dieser ältesten Epoche ist die hebräische
Poesie sehr wenig entwickelt und von grösster Einfachheit;
der Rhythmus ist noch unregelmässig.

Im 2. Kapitel wird die nationale lyrische Poesie zur Zeit
der Richter und der ersten Könige besprochen. Nach der Nieder-



— 119 —

lassung der Israeliten in Kanaan, wo sich die chaldäische,
ägyptische, kleinasiatische und ägäische Zivilisation vereinigten,
nimmt die hebräische Poesie einen neuen Aufschwung. Die
Gedichte werden umfangreicher und sind in Strophen geordnet,
ihre Form ist harmonischer als früher. Hinsichtlich ihres Inhalts
lassen sich diejenigen, welche zur Zeit der Richter enstanden
sind, nicht klassifizieren, da im nämlichen Gedicht epische,
lyrische und dramatische Elemente vorkommen. Den Übergang
vom einfachen, kunstlosen Volkslied zur literarischen Poesie
bilden der Segen Jakobs und Moses. Das Siegeslied Deboras
und Baraks ist die erste hebräische Dichtung von grösserem
Umfang und bedeutendem poetischem Gehalt; sie weist noch
eine altertümliche Kunstform auf, aber das altisraelitische Wesen
mit seinen charakteristischen Aspirationen kommt darin deutlich
zum Ausdruck. Dieses Lied, das nicht als ein improvisiertes
Gelegenheitsgedicht betrachtet werden darf, ist von den Sängern
Israels während Jahrhunderten vorgetragen oder in ihren
Gesängen nachgeahmt worden. Auch die übrigen alttestamentlichen
Lieder aus dieser Epoche werden eingehend besprochen, wie
z. B. das Klagelied Davids auf den Tod Sauls und Jonathans,
das ein Meisterwerk der altisraelitischen Poesie darstellt. Sehr
interessant und lehrreich sind die Bemerkungen über gewisse
altisraelitische Sitten und Gebräuche, die heute noch bei einigen
Naturvölkern und zum Teil auch noch bei Kulturvölkern
nachweisbar sind, sowie die Vergleiche, welche der Verfasser zwischen
den altisraelitischen Liedern und den poetischen Erzeugnissen
anderer Völker des Altertums anstellt.

Das 3. Kapitel ist den alten Heiligtümern und den Anfängen
der kultischen Poesie gewidmet. Den Hauptinhalt bildet die

Besprechung ritueller Psalmen. Die Opfer wurden unter
Lobliedern und Gebeten dargebracht. Wie bei den Babyloniern,
so w*aren auch bei den Israeliten besondere Sänger für den

liturgischen Gesang bestellt, die öfters neue Lieder für den
gottesdienstlichen Gebrauch gedichtet und damit zur Entwicklung
der liturgischen Poesie beigetragen haben. Im Psalter werden
denn auch mehrere Sänger als Psalmdichter erwähnt. Zur
weiteren Entwicklung der hebräischen Poesie trugen auch die
Weissagungen der Propheten bei, die meistens in poetische Form
gekleidet waren. Zur Zeit Salomos erreichte die kultische
Literatur ihre klassische Form.



— 120 —

Im 4. Kapitel verbreitet sich der Verfasser über die Kultur
zur Zeit der Könige und ihren Einfluss auf die hebräische Poesie.
Die Gründung der davidischen Monarchie bedeutet in der
Geschichte Israels einen entscheidenden Wendepunkt, weil das

jüdische Volk jetzt mit der Kultur seiner Nachbarvölker in
nähere Berührung kam, was eine Rückwirkung auf die
Entwicklung seiner Literatur hatte. Der Text der alten Lieder,
der sich während Generationen mündlich fortgepflanzt hatte,
wurde jetzt aufgezeichnet. Das geschah zuerst mit den nationalen
Liedern. Gegen die Mitte des 10. Jahrhunderts wurden die zwei
ersten Liedersammlungen zusammengestellt, die in der Bibel
erwähnt werden, nämlich das Buch der Kriege Jahves und das
Buch der Rechtschaffenen. In dieser Periode wurde die hebräische
Poesie kunstvoller und formreicher. Die Abfassung gewisser
Königspsalmen sowie messianischer Psalmen, in welchen ein

neuer Geist sich bemerkbar macht, fällt in die ersten Zeiten
der davidischen Dynastie.

In einem kurzen Nachwort weist der Verfasser noch darauf
hin, dass die israelitischen Dichter in der alten lyrischen Poesie
die Gefühle des ganzen Volkes oder doch einzelner Gruppen
desselben auszudrücken suchten, während der religiöse
Individualismus erst in der jüngeren Poesie vorherrschend wurde.
Dieser individuell gerichteten Poesie hat der Prophet Jeremia
ihre definitive Form gegeben. Kz.

Hans Achelis: Das Christentum in den ersten drei
Jahrhunderten. IL Aufl. mit 20 Tafeln. Leipzig, Quelle & Bleyer,
1925.

Der Verfasser, Professor an der evangelisch-theologischen
Fakultät der Universität Leipzig, hat diese neue Ausgabe gegenüber

der ersten erheblich gekürzt, weil die umfangreichen
Belege aus der altchristlichen Literatur nebst x\nmerkungen
dazu gestrichen und nur die notwendigsten Zitate in einem
angehängten Stellenregister vermerkt sind. Man mag diese Neuerung
im Interesse eines gründlichen Studiums bedauern, der grosse
Leserkreis, für den das Werk jetzt bestimmt ist, wird
dieselbe begrüssen. In klassischer Sprache gibt Achelis uns
ein Bild des alten Christentums mit der Sachkenntnis des
Exegeten, Historikers und Kunstgeschichtlers. Die Gemeinde in



— 121 —

Jerusalem und die heidenchristlichen Gemeinden in ihren Gegensätzen

und gemeinsamen Grundlagen erfahren eine eingehende
Behandlung. Dass Achelis den von Baur und Ritschl ausgebildeten
Gedanken vom Entstehen der kirchlichen Ämter und damit der
„altkatholischen Kirche" unter dem Einfluss veränderter
dogmatischer Vorstellungen annimmt, darf nicht unwidersprochen
bleiben. Das Zeugnis der Apokalyse und der Ignatianen scheint
uns in dieser Hinsicht nicht gebührend gewürdigt zu sein.
Immerhin hat er für die Bedeutung der alten Kirche mit ihrer
Verfassung, ihrem Gottesdienste und ihrer Disziplin grosses
Verständnis, das ihm jedoch in der Behandlung der altchristlichen

Heiligenverehrung abgeht. Das beste ist wohl das Kapitel
über die Gnosis und das Verhältnis von Staat und Kirche. Das
Werk wird durch gute Bilder belebt. Druck und Ausstattung
durch den Verlag* sind tadellos. N.

Lieht und Leben. Lehrbuch für den katholischen
Religionsunterricht an höhern Schulen. Band I und II : Glaubenslehre
von Dr. J.P. Jungens. BandIII: Sittenlehre von Dr. F. Tillmann.
Band IV: Geschichte der Kirche, 1. Teil, von Dr. J. Greven.
L. Schwann, Düsseldorf.

Vom katechetischen Standpunkt aus ist das vierbändige
Werk, das sich auch durch eine gediegene Ausstattung und
Bilderschmuck sowie einen billigen Preis auszeichnet, ein gelungenes
Unternehmen. Die römische Kirche hat hier für den Unterricht
an den höhern Schulen ein vorzügliches Lehr- und Lernbuch
erhalten, das zudem in zwei Ausgaben, A für die männliche und
B für die weibliche Jugend, erscheint. Die Verfasser gaben
sich alle Mühe, in übersichtlicher Einteilung und klarer
Darstellung auf knappem Raum einen reichen Stoff zu bieten. Das
Werk ist in der Entwicklung und Apologie der römischen Kirchenlehre

sehr modern, indem es moderne Glaubens- und Sitten-
problème behandelt. Das Apologetische nimmt einen breiten
Raum ein, Geschicktes und Ungeschicktes mischen sich, besonders
in den zwei ersten Bänden, merkwürdig durcheinander. Dass
der Kirchengedanke Roms das Ganze beherrscht, manches Lichte
inderDarstellungverdunkeltund schliesslich alleswahrhaft Katholische

und Evangelische zerdrückt — um des Lehrzieles willen —
brauchte wohl nicht besonders gesagt zu werden. H. G.



— 122 —

Heineich Mayer : Katechetik. Herders theologische Grundrisse.
Herder, Freiburg 1924, 179 Seiten.

In der neuen katechetischen Literatur tritt immer mehr
das Pädagogische in den Vordergrund. Diese neue Orientierung
macht sich auch in Mayers inhaltsreichem Grundriss geltend,
das Psychologische und Pädagogische beherrscht das Ganze.
Das Büchlein will kein System, keine Technik der Katechetik
geben, sondern vor allem Themata. Es will eine Einführung
ins Grundsätzliche sein und zur Besinnung auf das Wesentliche
führen, es stellt Maximen auf, die es sorgfältig begründet und
deutet. Es zeichnet sich vor den meisten katholischen katechetischen

Hilfsbüchern aus durch Knappheit, Klarheit und
ernsthaftes Durchdenken der gestellten Fragen; auch durch eine
reiche Literaturangabe. — Sachlich, theologisch werden wir
freilich manches einzuwenden haben. Manches wird uns
unverständlich sein, z. B. ein Ausdruck wie: „warme Verehrung
des heiligen Geistes". H. G.

E. Pfennigsdorf: Wie lehren wir Evangelium? Ein Methodenbuch

auf psychologischer Grundlage für die Praxis des
Religionsunterrichts in Schule und Kirche. 2. Auflage. A. Deichertsche
Verlagsbuchhandlung, Leipzig-Erlangen 1925. 323 Seiten. Geh.
M. 10, geb. M. 12.

Nicht um Religionsunterricht handelt es sich, sondern um
Evangeliumsunterricht, der darum christozentrisch sein muss.
Die Frage, von der der Verfasser ausgeht, ist diese: Wie
gestalte ich meinen Unterricht in der christlichen Religion kindes-
gemäss und zugleich religiös lebensvoll? In der Tat die
entscheidende Frage, die mir in dem vorliegenden „Methodenbuch"
im wesentlichen beantwortet scheint. Denn es bietet nicht nur
wie die meiste bisherige katechetische Literatur Lehr- und
Lernmethoden dar, die in ihrer bloss formalen Dürre doch schliesslich

versagen, sondern bringt vor allem eine psychologische Methode
zur Darstellung und Anwendung, die mehr als Methode ist und
darum, von einer religiösen Persönlichkeit gehandhabt, „wirkliche

religiöse Lebensbewegung" schaffen kann, so dass das Buch
keine zu hohen Ansprüche erhebt. Die psychologische Methode
wird aus dem Evangelium selber gewonnen, das durchaus sowohl
kindes- als auch jugendgemäss ist. Die formalen Stufen der



— 123 —

Herbartsehen Tradition sind überwunden. Es ist ein neuer Weg
gewiesen, eine neue Grundlegung gefunden : Die „Psychologie
des Evangeliums". Ich glaube, alle künftige katechetische Arbeit
wird hier einsetzen müssen. Zwei Gesichtspunkte des Buches,
das sich u. a. auch mit dem Gedanken der „geistigen Arbeitsschule"

glücklich auseinandersetzt, sind äusserst wichtig: Die
religiösen Gefühle und Vorstellungen müssen sich in Willen
und Tat umsetzen, vor allem um die Erneuerung des Willens
handelt es sich in der religiösen Erziehung; „in dieser Hinwendung

des Willens auf Gott und der daraus folgenden Betätigung
gewinnt die durch das Evangelium verursachte Lebensbewegung
ihren Abschluss". Und: Alle religiöse Erziehung muss das kirchliche

Gemeindebewusstsein wecken und entwickeln Es ist hier
viel gefehlt worden. Der zweite, praktische Teil des Buches,
das jeder Katechet durchdenken muss, ist ebenso reich und
geistvoll wie der erste. H. G.

Schilling 0.: Die christlichen Soziallehren. Oratoriums-Verlag,
München 1926.

Das Buch enthält eine Darstellung der patristischen und
thomistischen Soziallehre auf Grund von Quellenstudien als

Zusammenfassung verschiedener früher erschienenen Arbeiten.
Sie richtet sich gegen die bekannten „Soziallehren der christlichen

Kirchen und Gruppen" von E. Troeltsch. Der
Verfasser behauptet, dass sich selten in einem grösseren und
bekannteren modernen Werke so viele Irrtümer und verfehlte
Konstruktionen finden wie im ersten, die patristisehe Soziallehre
behandelnden Teil dieses Buches. Troeltsch habe sich in seiner
Darstellung auf die Durchsicht der sekundären Literatur
beschränkt. Zuverlässiger und wissenschaftlich höherstehend sei
die Darstellung der mittelalterlichen jetzt noch die kirchliche
Darstellung beherrschenden Soziallehren. In drei Teilen ergeht
sich der Verfasser über die Soziallehre Christi und des Apostels
Paulus, der Kirchenväter und des Thomas v. Aquin. A. K.

Rosenstock E.: Religio depopulata. Zu J. Wittigs Ächtung.
Lambert Schneider, Berlin 1926.

In dieser feinen Studie schildert der Verfasser die Art
Wittigs im Gegensatz zum Werden der Papstkirche als Per-



- 124 —

sönlichkeit, die „das Herz gegen den Kopf, die Seelenkirche
gegen die Obrigkeitskirche, das Dogma gegen die Dogmatik
verteidigt". In ihm wurde nicht der Theologe verurteilt — sein
Fall hat mit den übrigen Fällen nichts gemein —, sondern der
Nichttheologe. „Wittig ist nicht mit seinem Kopf der Kirche
entwachsen, sondern mit seinem Herzen, das des Volkes ist,
erliegt er der menschlich-irdischen Infiltration der Kirche des
zweiten Jahrtausends." „Das Herz wird nicht verlorengehen,
so gross seine Leiden sein werden. Aber die Kirche des Papstes
wird zur blossen Religio, zur Religio depopulata, zur Kirche
ohne Volk." A. K.

Koeniger A. M.: Katholisches Kirchenrecht. Freiburg i. B. 1926,
Herder & Cie.

Unter den neuen Bearbeitungen des Kirchenrechts wird
das vorliegende Stück aus der Sammlung* Herders „Theologische
Grundrisse" besonders da willkommen sein, wo man sich in
der neuen Kodifikation des römischen Kirchenrechts rasch
orientieren möchte. Es bezweckt, den Studierenden, aber auch dem
im Amt stehenden Geistlichen Hilfsmittel zu sein. Seiner ganzen
Anlage nach wird es diese Aufgabe gut erfüllen. Die einzelnen
Kanones sind übersetzt und erläutert. Da sie regelmässig zitiert
sind, ist ein Nachschlagen leicht möglich. Bis zum 1. August 1926

sind ferner alle Entscheidungen und Erläuterungen der Kurie
nachgeführt, ebenso ist das neue deutsche Staatskirchenrecht
eingehend berücksichtigt. Sorgfältig ist die geschichtliche Übersicht

bearbeitet. Im Abschnitt über Kirche und Staat vermisst
man Russland als Beispiel einer kirchenfeindlichen Gesetzgebung.
In Basel-Stadt wurde 1910 die Trennung nicht durchgeführt
wie irrtümlicherweise angenommen wird, sondern das Verhältnis
von Staat und Kirche wurde mit Unterdrückung des
Kultusbudgets neu geordnet und dem Staat ein Oberaufsichtsrecht
über die Kirchen vorbehalten und diesen das Recht öffentlich-
rechtlicher Persönlichkeit zugestanden, sofern sie sich der
Oberaufsicht des Staates unterziehen. A. K.

Die Stockholmer Weltkirchenkonferenz. Vorgeschichte, Dienst
und Arbeit der Weltkonferenz für praktisches Christentum.
19.—30. August 1925. Amtlicher deutscher Bericht von Adolf
Deissmann. Furche-Verlag, Berlin 1926.



— 125 —

Der ausführliche und umfangreiche Bericht über die
Stockholmer Konferenz wird all die Kritiker, die ihre Bedeutung
herabsetzen wollten, einigermassen zum Verstummen bringen,
denn es ist in Stockholm eine so gewaltige Arbeit geleistet
worden, die nicht ohne Wirkung* bleiben kann. Sie zu fördern,
dazu wird der Bericht in hervorragender Weise wesentlich
beitragen. Um das Gelingen des Berichtes hat sich Prof. Dr. Deissmann

ein bleibendes Verdienst erworben, dem die deutsche
Ausgabe übertragen worden war. Die englische hat der Dean
von Canterbury besorgt. Die Reden, die nicht deutsch gehalten
worden sind und die dem Berichterstatter in den Originalsprachen
oder in deutschen Übersetzungen übergeben worden sind, hat er
selbst übersetzt und die Übersetzungen von Grund aus revidiert
und verbessert. Noch schwieriger war die Wiederherstellung der
Diskussion, da keine stenographischen Protokolle vorlagen. Allein
auch diese Schwierigkeit hat der Herausgeber zu bemeistern
vermocht, dank der Hilfe, die er überall gefunden hat. Nach
einer Durchsicht des 762 Seiten starken Bandes wird man dem

Herausgeber beipflichten müssen : „Mir scheint: Wie Stockholm
als Ereignis einen kirchengeschichtlichen Wendepunkt bedeutet,
so sind die beiden Ausgaben der Acta Holmiensia ein
einzigartiger Querdurchschnitt durch das christliche Denken der
Una Sancta der Gegenwart, ein Reflex ihrer Frömmigkeit und
ein Gradmesser ihres Wollens in einem Ausmasse und einer
weltweiten Reichhaltigkeit, wie man Ähnliches wohl aus keiner
anderen Epoche der christlichen Geschichte in einem einzigen
Buche zusammenfindet." Ein wichtiger Anhang zum Bericht
ist der Bibelindex, das Verzeichnis der Bibelstellen, die in
Stockholm zitiert worden sind. Gewidmet ist der Bericht: „Dem
frommen und dankbaren Gedächtnis des seligen Patriarchen
von Alexandria, Photios, des Erben heiliger UrÜberlieferung der
Kirche Jesu Christi durch zwei Jahrtausende, des
ehrfurchtgebietenden greisen Bekenners, der Stockholm mit Nicäa verband,
und nach gesegnetem ökumenischen Tagewerk heimgehend am
5. September 1925 in Zwingiis Stadt begnadet ward, uns in die
Ewigkeit voranzuschreiten." Luk. 2, 29—31. A. K.

Deissmann A.: Die Stockholmer Bewegung. Die Weltkirchenkonferenzen

zu Stockholm 1925 und Bern 1926 von innen
betrachtet. Furche-Verlag, Berlin 1927. M.6.



— 126 —

Dieses Buch ist allen, die sich ernstlich mit Stockholm
befassen, in die Hand zu wünschen. Besonders die Kritiker
und Pessimisten werden daraus manches in ganz anderem Licht
schauen. Der Verfasser schreibt mit innerer Anteilnahme und

gründlicher Kenntnis der führenden Männer. Das Kapitel
„Ökumenische Profile" ist einzig in seiner Art, „Falsche Schlagworte
und falscheAlternativen" wirkt klärend besonders auf die, welche
mit einem gewissen Schema an die Beurteilung* der Konferenz
herantraten. Reden und Vorträge, die der Verfasser gehalten,
sind wiedergegeben, ebenso als Dokumente „Die Botschaft an die
Christenheit" und die Kriegsschuldfrage und ihre Erledigung in
Bern. Das Buch gehört zum Besten, was über die Bewegung
geschrieben worden ist. A. K.

Albani J. : Reden zur Wiedervereinigung im Glauben. I. Die
Stockholmer Weltkonferenz und die katholische Kirche.
IL Katholisches Deutschland. III. Das hl. Reich. Ferdinand
Schöningh, Verlag, Paderborn 1927. Preis je M. —. 90.

Die erste Rede legt man enttäuscht beiseite, wenn man
Sätze gelesen hat wie, die Front gegen die katholische Kirche
sei vielleicht das Einzige gewesen, was die schismatischen
Bischöfe und die individualistischen Neuprotestanten veranlassen
konnte, von einer gemeinsamen Beratung* irgendetwas zu
erwarten, oder „Für die orientalischen Teilnehmer wird die Frage
nach dem Reiche Gottes kaum eine dringende gewesen sein."*

Vielleicht ist dem Verfasser unterdessen der Bericht über die
Konferenz zu Gesicht gekommen, sein Urteil wird dann kaum
mehr so lauten. A. K.

Vigener, F. : Drei Gestalten aus dem modernen Katholizismus :

Möhler, Diepenbrock, Döllinger. München und Berlin 1926.

Verlag R. Oldenburg. M. 8. 50.

Vigener hat es trefflich verstanden, sich in die Art bedeutender

Männer hineinzufühlen. Er vertiefte sich mit Vorliebe
in das Leben geistig hervorragender Führer des Katholizismus.
Drei an sich überaus sympathische Männer sind Gegenstand
dieser Studie, die seine letzte, leider unvollendete Arbeit werden



— 127 —

sollte — er ist im Mai 1925 45 Jahre alt gestorben. Möhler,
der Begründer der historischen Schule, Diepenbrock, der Lieblingsschüler

Sailers, und Döllinger, der geistige Urheber des
Altkatholizismus. Die beiden ersten haben das eine gemeinsam,
dass sie einer freien Gedankenwelt huldigten, die wohl mehr
und mehr der Kirchlichkeit sich unterordnete, ohne aber von
ihr vollständig aufgesogen zu werden, wenn auch der Verfasser
bei Möhler annimmt, sie habe das eigene wissenschaftliche
Empfinden getrübt. Verfehlt scheint uns die Polemik Vigeners
gegen J. Friedrichs Urteil, „Der glänzende Name Möhler gehört
nicht in das vatikanische Lager". Die Frage ist zwecklos,
ob er sich dem Vatikanum, wenn er es erlebt hätte,
unterworfen hätte wie Hefele oder ob er den Weg Döllingers
eingeschlagen hätte. Seinem ganzen katholischen Wesen und seiner
wissenschaftlichen Stellung nach gehörte Möhler so wenig dem
„vatikanischen Lager" an wie Hefele oder Döllinger. In
Döllinger überwand der Historiker den Kirchenmann, ohne dass

er sich vom Katholizismus lossagte, obschon er sich Rom nicht
unterwarf. Vigener bemüht sich um den Nachweis, dass
Döllinger sich nicht zur altkatholischen Kirche gerechnet habe,
wobei er sich auf dessen Antwort auf den Bekehrungsversuch
des Nuntius aus dem Jahre 1887 beruft: „Moi aussi, je ne veux
pas être membre d'une société schismatique; je suis isolé."
Zum ersten Satz wird sich wie damals auch heute noch jeder
Altkatholik bekennen. Die Isolation aber ergab sich aus der
ganzen Haltung des bayerischen Staates zu den Altkatholiken.
Sie war damals ausserdem des gesamten Altkatholizismus'
Schicksal, aus welcher Lage erst die Utrechter Union und die
ernstliche Wiederaufnahme der Unionsverhandlungen mit den
nahestehenden Kirchen Befreiung brachte. Was J. Friedrich in
der Biographie Döllingers über dessen Stellung zur altkatholischen

Gemeinschaft sagte, wird durch Vigener nicht entkräftet.
Damals pflegte man überhaupt nur von der altkatholischen
Gemeinschaft zu sprechen, wie auch die deutsche altkatholische
Verfassung nicht von Kirche, sondern vom altkatholischen
kirchlichen Gemeinwesen redet und Döllinger die Kirche Roms
als Papstgemeinschaft zu bezeichnen pflegte. A. K.



— 128 —

Neu eingegangen:
Alivisatos, H. S. Die heutigen Friedensbestrebungen und die

Stockholmer Konferenz (griechisch). Verlag Phvinikos. Athen 1927.

Deissmann, A. Die Stockholmer Bewegung. Furche-Verlag, Berlin
1927. Preis M. 6. —.

Mirbt, C. Das Konkordatsproblem der Gegenwart. Verlag des

Evang. Bundes E. V., Berlin W 10. 1927.

Neundorfer, K. Zwischen Kirche und Welt. Verlag der Carolus-
druckerei. Frankfurt 1927. Preis geb. M. 5. —.

Roenneke, E. Das letzte Kapitel des Römerbriefes im Lichte der
christlichen Archäologie. Verlag Klein-Leipzig 1927.

Preis, L. und Rohrbach, P. Palästina und das Ostjordanland. Mit
210 Vollbildern in Kupfertiefdruck und 21 farbigen Tafeln nach

Originalaufnahmen des Verfassers, in Leinen Fr. 35.—. Verlag
Gebr. Fretz A.-G., Zürich.

Kleines Messbuch für die Sonn- und Feiertage. Im Anschluss an
das Messbuch von A. Schott O. S. B. mit Einführungen und
Erklärungen herausgegeben von P. Bihlmeyer O. S. B. Freiburg i. B.

1927, Herder. Geb. M. 4. —.

Die Religion in Geschichte und Gegenwart (Handwörterbuch), 5. bis

7. Lieferung: Antike und Christentum — Armenpflege. Verlag
B. C. B. Mohr, Tübingen 1927

Gedruckt bei Stämpfli & Cie. in Bern.


	Bibliographie

