
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 17 (1927)

Heft: 4

Artikel: Bericht über die Weltkonferenz über Glauben und Verfassung :
Lausanne, 3.-21. August 1927

Autor: Gaugler, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404026

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404026
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


217

Bericht
über die

Weltkonferenz über Glauben und Verfassung.

Lausanne, 3.—21. August 1927.

Die Vorgeschichte dieser grossangelegten Konferenz ist in
dieser Zeitschrift sorgfältig dargestellt Avorden. Wir können uns
deshalb mit der Anführung der Avichtigsten Daten begnügen.
Die Initiative zu einer derartigen Besprechung ging von der
den altkatholischen Kirchen befreundeten bischöflichen Kirche
der Vereinigten Staaten von Nordamerika aus. 1910 Avurde ein
erster Plan dazu entworfen. Vorerst galt es, möglichst alle
Kirchen für den Gedanken zu interessieren. Man darf wohl
sagen, dass schon diese Vorarbeit hätte erfolglos bleiben müssen,
wenn nicht eine Sehnsucht nach einem Zusammenschluss im
geistig-kirchlichen Suchen der Gegenwart lebendig geAvesen
wäre oder, wie wir vielleicht sagen dürfen, wenn den Vertretern
des Gedankens nicht die Providentia Dei das Arbeitsfeld
vorbereitet hätte. Zuerst Avurden die Kirchen des englischen
Sprachgebietes gewonnen. Die Delegation, die persönlich um die
Mitarbeit der Avestlichen und östlichen Kirchen warb, fand aber
Avohhvollendes Entgegenkommen auch bei den alten Kirchen
des Ostens, die nach dem Vorurteil des Westens so unzugänglich
sein sollten. Skeptisch verhielten sich vorerst die Reformationskirchen

Deutschlands, Hollands und der Schweiz. Eine runde
Absage gab der Papst. Er hätte ja seine zentralen Selbstaussagen

desavouieren müssen, wenn er sich anders entschlossen
hätte. So schmerzlich dieses Ausscheiden der römisch-katholischen
Kirche ist, — man konnte nichts anderes erwarten.

Die Vorbereitungen wurden auch während des Krieges
fortgesetzt. So war es möglich, dass schon vom 12.—20. August 1920,

trotz der politischen Trennungen, die noch die allgemeine Lage
kennzeichneten, in Genf eine Präliminarversammlung zusammentreten

konnte, die schon von 133 Delegierten, die über 80 Kirchen
und mehr als 40 Länder vertraten, beschickt war.



— 218 —

Die Gegensätze wurden deutlich spürbar, aber der Geist,
der, über die Gegensätze hinweg, die Versammlung beseelte,
ermutigte sie zur Weiterführung* der Arbeit. Es wurde ein
Fortsetzungsausschuss (Continuation-Committee) gewählt, der
möglichst viele Kirchen umfassen sollte. Vorerst sollten die
Anglikaner, Lutheraner, Presbyterianer, Baptisten, Methodisten,
Kongregationalisten und Quäker, die östlichen Orthodoxen, Armenier
und Altkatholiken (Bischof Herzog) darin vertreten sein. Später
Avurden auch noch andere Denominationen Avie die Jünger
Christi, die unierte Kirche Kanadas, die südindische unierte
Kirche berücksichtigt und der unierten evangelischen Kirche
Deutschlands eine besondere Vertretung zugesprochen.

Der Fortsetzungsausschuss Avählte darauf sogleich einen
Themaausschuss (Subjects-Committee), der aus sechs Mitgliedern
unter dem Vorsitz des Bischofs Palmer von Bombay die Fragen
für die weitere Diskussion und nach den eingelaufenen Ant-
Avortcn die Diskussionsgrundlage für die Beratung* der geplanten
Konferenz ausarbeiten sollte. Der Fortsetzungsausschuss stellte
aber selbst sogleich eine Reihe von Hauptfragen auf, die dann
Aveitere Problemstellungen auslösen sollten. So geschah es auch.
Der Verkehr mit den einzelnen Kirchen klärte das Programm
der Konferenz ab. Man kam zu einer Gliederung in sieben
Themata :

I. Der Ruf zur Einheit.
IL Die Botschaft der Kirche an die Welt: das Evangelium.

III. Das Wesen der Kirche.
IV. Das gemeinsame Glaubensbekenntnis der Kirche.
V. Das kirchliche Amt.

VI. Die Sakramente.
VII. Die Einheit der Christenheit und die Stellung der

bestehenden Kirchen zu ihr.
Zu diesen Themen wurden vom Subjects-Committee knapp

abgefasste Diskussionsvorschläge (Materialien) zusammengestellt,
die in der Berner Sitzung des Fortsetzungsausschusses vom
25. August 1926 gebilligt wurden. Es Avurde aber gleichzeitig
aufs Bestimmteste festgestellt, dass diesen Vorschlägen keinerlei
offizieller, endgiltiger, sondern nur anregender Charakter
zukomme '). Noch weniger konnten die „Feststellungen des Thema-

•') Diese „Nähern Bestimmungen und Materialien für das Lausanner
Programm" sind in dieser Zeitschrift, 1927, Heft Nr. 1, in deutscher
Übersetzung abgedruckt.



— 219 —

ausschusses", die auf Grund der eingegangenen Antworten
zusammengefasst wurden, irgendwie entscheidende Bedeutung
beanspruchen. Sie befassen sich mit den Themen III, IV, V, VI.
Sie sollten den Mitgliedern der Konferenz einfach als Information
dienen *).

Der Fortsetzungsausschuss legte in seiner Berner Sitzung* 1926
das Vorgehen der Konferenz in seinen wesentlichen Linien fest.
Es wurde beschlossen, jedem Thema vorerst einen Tag mit zwei
Vollsitzungen zu widmen. Je ZAvei Redner sollten den Gegenstand

in halbstündigen Vorträgen, darauf vier weitere Redner
dasselbe Thema in viertelstündigen Referaten besprechen.
Nachmittags sollten dann ein oder zwei Sprecher in 10-Minuten-
Ansprachen die Diskussion einleiten. Ich bemerke \erweg, dass
diese freie Aussprache in der Vollversammlung bei den Themen
V, VI und VII aus Zeitmangel unterbleiben musste.

Nach dieser gründlichen Erörterung, die den Zweck hatte,
möglichst alle Seiten des Themas zu beleuchten, sollte jedes
Thema in den sogenannten Sektionen noch eingehender
besprochen werden. Jedes Mitglied konnte sich selbst entscheiden,
in Avelcher Sektion es mitarbeiten wollte. Die Sektionen sollten
sich, je nach ihrem eigenen Ermessen noch weiter in kleine
Besprechungsgruppen abteilen, damit möglichst jedes Mitglied
zum Wort kommen und eine annähernd umfassende Darlegung
der verschiedenen Auffassungen zur Kenntnis der Konferenz
gelange. Auf Grund dieser General- und Einzeldebatten der
Sektionen sollten diese dann einen Bericht (statement) über das,
Avorin die Vertreter einig, und das, worüber die Anschauungen
auseinandergingen, ausarbeiten, der der Vollversammlung
vorgelegt werden musste. Die wichtigste Bestimmung der Geschäftsordnung

lautet: „Keine Erklärung soll als von der Konferenz
angenommen betrachtet werden, die nicht entweder einstimmig
oder nemine contradicente angenommen werden ist."

Ich berichte wieder vorweg, dass die Konferenz im Verlauf
der Sektionsarbeit immer mehr zu der Einsicht geführt wurde,
dass es nicht angängig sei, die Berichte selbst als Beschlüsse
und Botschaft der Konferenz anzunehmen, schon aus dem einen

Grunde, weil die Vollmachten der Konferenzmitglieder sehr
verschieden lauteten, ja viele Delegationen sich gar nicht als Ab-

') Sie sind in deutscher Übersetzung wiedergegeben in der Zeitschrift
„Die Eiche", 1927, Heft 1 und 2.



— 220 —

gesandte ihres Kirchenkörpers betrachten durften. Man beschritt
deshalb folgenden, einzig angemessenen Weg : Die Vollversammlung

diskutierte die Berichte und erklärte die angenommene
Formulierung als „entgegengenommen" (received), d. h. man
betrachtete sie als blosse Berichte, die an die Kirchen
weitergeleitet Averden sollen, damit diese sie besprechen und so eine
festere Grundlage für die weitere Einigungsarbeit schaffen
könnten. Das Nähere berichte ich an Ort und Stelle.

Bei der Eröffnung der Konferenz Avaren 439 Personen
zugegen, 57 Mitglieder des Fortsetzungsausschusses, 308 Delegierte,
57 Ersatzmänner und 17 kooptierte Mitglieder. Sie vertraten
über 90 Kirchen, vonviegend des englischen Sprachgebiets,
Anglikaner, Lutheraner, Presbyterianer, Baptisten, Methodisten,
Kongregationalisten, unierte Kanadier, Jünger Christi, Quäker,
aber auch nordische, deutsche, französische, österreichische,
tschechoslowakische, ungarische Protestanten verschiedener
Denomination, sowie die alten orthodoxen Kirchen des Morgenlandes,

einschliesslich der durch Emigranten repräsentierten
russischen Kirche und der monophysitischen Armenier, endlich
unsere altkatholischen Kirchen der Utrechter Union und, nicht
zu vergessen, die jungen Missionskirchen Indiens, Chinas, Japans,
Afrikas. Die römisch-katholische Kirche hielt sich — Avas ernst
empfunden wurde — aus den bekannten Gründen fern. Sie hatte
nicht einmal, avìo in Stockholm, Beobachter entsandt.

So Avaren alle grossen Typen kirchlicher Gestaltung
vertreten, der katholische, der lutherische, der reformierte, die
Mischtypen des englischen Protestantismus, aber auch derextrem-
spiritualistische Typus der Quäker.

Es war von Anfang* an anzunehmen, dass sich einer
Vereinigung, ja auch nur einer Verständigung, fast unüberAvindliche
Schwierigkeiten entgegenstellen mussten. Es hätte eines
„Kunststückes", das mit dieser Sache nicht vereinbar geAvesen wäre,
bedurft, auch nur die Illusion einer Avesentlichen Einheit zu
schaffen. Es musste sich jeder Einsichtige gestehen, dass er
nicht erwarten dürfe, dass durch eine Arbeit Aveniger Jahre,
die erst kaum recht in das Bewesstsein der Kirchen selbst
einzudringen vermochte, beseitigt Averden könne, was aus heissen
Kämpfen erstanden, in Jahrhunderten geAvachsen und fest
geworden Avar. Und doch konnte auch der nüchterne, jeder



— 221 —

Illusionsfälligkeit bare Teilnehmer empfinden, dass schon Schritte
Avesentlicher Art auf die Einheit zu geschehen waren und an
der Konferenz immer Avieder geschahen, nicht so sehr durch
die vorläufigen Formeln der Berichte Avie durch die Art, Avie

hier überhaupt verhandelt wurde. Zweierlei möchte ich hervorheben,

was dann durch das Folgende von selbst „illustriert"
werden wird : Die Konferenz war sich ihrer hohen Verantwortung

gegenüber Gott und seiner Sache bewusst; sie wollte die
Gegensätze nicht vertuschen. Aber dennoch fand der Geist der
Einigkeit in den weitaus meisten Voten einen lebendigen
Ausdruck in dem brüderlichen Ton, in dem verhandelt Avurde.

Diese Gesinnung predigte der nachher zum Präsidenten der
Konferenz erwählte Bischof Charles Henry Brent von West-
New York im Eröffnungsgottesdienst. Im Anschluss an Ev. Joh.
17, 20—23 führte er aus: Der Ruf nach Einheit ist ein Ruf Gottes

an die Menschen. Durch diese Einheit allein kann die Welt
zum Glauben geführt werden, dass der Vater Jesum Christum
gesandt hat, um sich der Menschheit zu offenbaren. Dieser Ruf
ist eine Aufforderung, mit ihm zusammen zu arbeiten. Sein Wille
ist ein Teil seiner Natur und besteht fest für alle Zeiten. Er
legt uns aber keinen ZAvang auf, sondern erwartet als unsere
AntAvort unsere Bereitwilligkeit. Die verlorene Einheit, an deren
Verlust Avir alle schuldig sind, kann nur durch gemeinsames
Zusammenwirken aller Christen wiedergewonnen werden. Der
Ruf nach Einheit war zu allen Zeiten vernehmbar, aber in
unsern Tagen ist er es besonders stark. Er fordert uns auf,
unsere Vorurteile zum Schweigen zu bringen, unsere persönlichen

Meinungen in den Hintergrund zu drängen, die
Angelegenheiten der andern zu betrachten als wären sie unsere
eigenen. Zur Besprechung, nicht zur Kontroverse sind Avir hier
zusammengekommen. Besprechung ist einWerkzeug des Friedens,
Wortstreit ist eine Kriegswaffe. Besprechung führt zur
Selbsterniedrigung, Wortstreit zur Selbstüberhebung. Besprechung
sucht in aller Demut den Standpunkt des andern zu verstehen.
Wortstreit drängt die eigene Ansicht einem jeden auf.

Dann hebt Bischof Brent den unverrückbaren Grund der
Einheit hervor: Das Evangelium versichert uns der innigsten
Gemeinschaft mit Christus. Unser Herr redet, wie Er denkt.
Er denkt in Ausdrücken der Wirklichkeit. Er sagt nicht: „Ich
gleiche dem Weinstock, ihr gleichet den Reben...", sondern :



— 222 —

„Bleibt in mir und ich in Euch... Ich bin der Weinstock, ihr
seid die Reben".

So drückt er die Einheit der Seinen auch aus durch sein

Wort: „Ich bin der gute Hirte. Es wird sein eine Herde und
ein Hirte." Die Gedanken der Einheit Avurden schon in ältester
Zeit, bevor die Evangelien geschrieben waren, aufgenommen
von seinem grossen Apostel : Christlichkeit ist ohne Einheit für
ihn nicht denkbar.

Aber die Einheit Avird vom Herrn noch tiefer ausgedrückt :

ihre Art muss die Art der Einheit ZAvischen Vater und Sohn sein.
Die Bildersprache, die sich ans Irdische hält, reicht nicht mehr
aus. Das Himmlische muss herangezogen werden. Und nun
erkennen wir auch, dass Aen unserer Einheit auch unsere
Christuserkenntnis abhängig ist, die Erkenntnis seines vollen
Willens.

Weiter —, Avenu die Erkenntnis der AVeit, dass der Vater
den Sohn gesandt hat, von der Einheit der Seinen abhängt, —
dann ist die schwerste VerantAvortung auf die christlichen Kirchen
gelegt, vorerst im eigenen Hause Ordnung zu schaffe, bevor
sie mit ihrem Sektierertum den fernen Osten infizieren. Darum
ist es heute die vornehmste Aufgabe der Christenheit, diese

Einheit von Vater und Sohn richtig auf sich zu übertragen. Sie

ist nicht so mystisch, dass sie ein einfältiges Gemüt nicht
erfassen konnte. Sic ist ein Vater- und Sohnsverhältnis, das auf
absoluter Freiheit beruht, die sicli aber zugleich in absoluter
Abhängigkeit auswirkt und im höchsten Opfer gipfelt.

Die Spuren der Einheit, die schon vorhanden sind, genügen
nicht, um das Christentum zu einer friedenstiftenden, befreiende^
weltumspannenden Macht zu machen und die Absichten Gottes
zu erfüllen. Es genügt nicht, für Verbündung (Allianz!) zu
arbeiten, avo organisele Einheit der einzig logische Schritt wäre.
Das rivalisierende Nebeneinander kaum unterscheidbarer
Denominationen auf kleinem Raum, wie es Amerika kennt, bringt
Rechthaberei und ein kirchliches Geschwätz mit sich, von clem

sich viel redliche Menschen nur abgestossen fühlen können.
Der Christenheit fehlt so die einheitliche Stimme, die Stellung
nehmen könnte zu Fragen wie Frieden und Krieg, zur christlichen

Ehe, zu den sozialen Forderungen Christi, zum
übernationalen Charakter der Kirche. Diese Lage ist selbstmörderisch.
Unser Zusammensein bedeutet einen feierlichen Protest dagegen.



— 223 —

Wenn wir aber nur versuchen, in praktischen Fragen
zusammen zu gehen, so Averden Avir doch häufig auf die
tieferliegenden Glaubensprobleme zurückgeführt, auf unsere
Auffassung von Christi Person, von der Natur der Kirche, vom
Wesen der evangelischen Botschaft. Die Christologie darf also
nicht vernachlässigt, der Wert der Theologie muss anerkannt
werden.

Aber Voraussetzung für die Konferenzarbeit ist der
Zusammenschluss mit dem lebendigen Christus, eine Gemeinschaft
für die Avir Ihm und den andern den Weg* nicht vorschreiben
dürfen, als musste er auschliesslich sakramental oder mystisch
oder intellektuell sein. Bischof Brent fürchtet, dass die Schwierigkeiten

Aveniger in den zentralen Grundfragen als in den
peripherischen Problemen (Kirohenregiment, Verfassung) liegen. Er
Avurde es begrüssen, Avenu man die Einigung zuerst in jenen
suchen und dann, Avie die Urkirche, in die Lösung dieser
hineinwachsen würde.

Er schliesst: Gott hat mit uns Geduld gehabt, mehr als
Avir zu erwarten das Recht hatten. Aber jetzt, avo wir unsere
Sünde kennen, dürfen wir nicht mehr auf solche Langmut
zählen. Wir müssen an die Arbeit, abet' nicht unter menschlichem

Vorsitz, sondern unter der Leitung des Geistes Gottes.
Er wird das Unmögliche möglich machen.

Ich habe diese Predigt so ausführlich wiedergegeben, Aveil

sie tatsächlich das geistige Programm des ganzen Unternehmens
darstellt. Immer tiefer wurde gegen den Schluss der Konferenz
diese Einheit, Avie sie der Sohn mit dem Vater hat, betont. Der
Geist des Gebets, des Aufhorchens auf den AVillen Gottes war
wirklich das Leitmotiv bei aller Arbeit, das so Bischof Brent
gleich zu Anfang hatte anklingen lassen. Die Berichterstattung
muss sich auf die sachlichen Erörterungen beschränken. Aber
es gilt von allen Versammlungen, wie von dem übrigens sehr
schlicht gehaltenen Eröffnungsgottesdienst, dass gemeinsames
Gebet, oft schweigendes Beten, gemeinsamer Gesang aus dem

schönen, vielsprachigen Stockholmer Gesangbuch „Communio"
alles Beraten ein- und ausleitete und durchzog. Das Avar nicht
eine Form, sondern der Ausdruck dafür, dass wir auf den Ruf
Gottes antworten Avollten.

Die Einzelheiten dieser Gottesdienste, der öffentlichen in
der Kathedrale und der kurzen im Sitzungssaal, muss ich über-



— 224 —

gehen, aber nicht, Aveil sie für die Konferenz unwesentlich
Avaren. Die ganze übrige Arbeit stände ohne sie in der Luft
und Aväre überhaupt nicht verständlich.

Ich berichte nun im folgenden chronologisch, aber
eingehend nur über die sachlichen Besprechungen. Die Sektions-
und Gruppensitzungen Avaren vertraulich. Über sie kann also
nicht detailliert erzählt werden. Zudem Avar ich, wie alle
andern, nur in ZAvei Sektionen beteiligt, könnte also über die
andern gar nichts aus eigener Mitarbeit mitteilen. Auch die
Diskussion der Sektionsberichte in der Plenarversammlung
will ich nicht im einzelnen Aviedergeben. Es Aväre dazu nötig,
auch die ersten Fassungen der Berichte vorzulegen, Avas den
Rahmen dieses Aufsatzes sprengen würde. Dagegen gelangen
die Fassungen der Berichte, die Aen der Konferenz
„entgegengenommen" Avurden, wie die Präambel mit dem „Ruf zur
Einheit", die die Kundgebung der Konferenz darstellen, also
Beschlüsse der Versammlung sind, in diesem Blatt zum Abdruck.
Ebenso sollen die wichtigsten Kundgebungen der grossen
Gruppen, die gegen den Schluss der Konferenz Aerlesen Avurden,

hier Aviedergegeben werden.

I.

Der Ruf zur Einheit.

Mittwoch, 3. August.

Nach dem Eröffnungsgottesdienst versammelte sich die
Konferenz um 12 Uhr zur ersten Vollsitzung in der Aula der
Universität (Palais de Rumine) unter dem Vorsitz von Bischof
Brent.

Nach den Begrüssungsansprachen des Vertreters der waadt-
ländischen Regierung und der Stadt Lausanne, Nationalrat
M.Dubuis, und des Präsidenten des schweizerischen evangelischen
Kirchenbundes, Pfarrer D. 0. Herold, ehrte Dr. Stevenson das

Andenken des verstorbenen Generalsekretärs Robert Hallowel
Gardiner, der „Seele dieser Konferenz", wie ihn mir ein Freund
charakterisiert hatte. Der Antrag, ihm in seiner Heimatkirche
in Amerika eine Gedenktafel zu errichten und hierfür an der
Konferenz Beiträge einzusammeln, Avurde einstimmig gutge-
heissen.



— 225 —

Darauf trat die Versammlung in die Beratung von Thema I
ein. Da im Willen zur Einheit die Einhelligkeit eine starke
und unbestrittene Avar, kann sich hier clie Berichterstattung-
kurz fassen. Es genügt, die verschiedenen Akzentuierungen
hervorzuheben.

Der erste Redner, Professor Dr. Werner Eiert aus Erlangen,
hebt hervor, dass wir uns nur dann in Christus finden können,
Avenn Avir um jeden Preis die Wahrheit Avollen. Denn Christus
ist die Wahrheit. Die Wahrheit ist aber kein Besitz, über den
wir verfügen, sondern sie überAvindet uns. Das nennen Avir

von der Seite des Menschen aus : Glauben. Darum Avird unsere
Zugehörigkeit zur Kirche, unser Glaube durch jede Verdunkelung

der Wahrheit gefährdet. Die positive Gemeinschaft mit
der Wahrheit schliesst deshalb die Notwendigkeit der Abwehr
des Irrtums in sich. Es kann deshalb bei der Einigungsarbeit
nie Kompromisse geben. Die alten Konzilien waren im Recht,
Avenn sie den positiven Formulierungen ihrer Wahrheitserkenntnis

auch die negativen Sätze beifügten, durch die sie den
Irrtum verwarfen. Deshalb wünscht der Sprecher dieser Konferenz
— clie er unstatthafterweise ein Konzil nennt —, dass sie die
Wahrheit, in der sie sich einigt, ohne Kompromisse ausspreche.

Wahrheit und Irrtum können aber nur unterschieden Averden,
wenn man sie ausspricht. Das ist die Nötigung, die zur
Formulierung Aen Symbolen und Dogmen geführt hat. Diese
können aber keine Glaubensdekrete sein, sondern nur
Ausdrücke für das, Avas geglaubt Avird.

Diese Absicht liegt letzterdings auch den Sonderbekenntnissen

zugrunde, die nur scheinbar trennen wollen. Die
lutherische Kirche speziell wollte mit ihrem Hauptbekenntnis
ausdrücklich die Übereinstimmung mit der alten Kirche
nachweisen, den AVillen zur Katholizität bezeugen. Sie möchte
keineswegs die bestehende Trennung in Permanenz erklären.
Sie will nur die Eine Kirche reinhalten von allem, Avas dem

Evangelium widerspricht. Zur Einheit ist deshalb nach ihrer
Überzeugung genügend „consentire de doctrina evangelii et
administratione sacramentorum". In allen externis und tempo-
ralibus ist sie tolerant und kann sie, da sie nicht künstlich
die Urkirche kopieren will, an die kirchliche Entwicklung
anknüpfen. Der Redner glaubt, dass gerade die Erfahrungen
seiner Kirche mit ihrer grosszügigen Mannigfaltigkeit in A^er-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1927. 15



— 22Ü —

fassung und Ritus und ihrer Kompromisslosigkeit in Sachen des

Evangeliums dieser Versammlung Avegweisende Dienste leisten
können.

Als Vertreter der orthodoxen Gruppe sprach Erzbischof
Germanos, der Repräsentant des ökumenischen Patriarchen
von Konstantinopel. Er hob die warme Anteilnahme der
östlichen, der ältesten Kirchen hervor, die die Einigung der Christenheit

im Glauben als eine von Gott gesetzte Aufgabe betrachten.
In klaren Linien zeichnete er aber auch die Voraussetzungen
solcher AViedervereinigung, die es den orthodoxen Kirchen
allein ermöglichten, für sie einzutreten. Sie sucht die Einigung
nicht in einer erst zu diskutierenden Formel, sondern sieht sie
schon gegeben in den Bekenntnissen und Beschlüssen der sieben
ökumenischen Konzilien. An diesen dürfe nicht gerüttelt werden.
Sie bildeten die Basis jeder AViedervereinigung. Darüber waren
sich die Orthodoxen, Altkatholiken und Anglikaner in den
Besprechungen der letzten Jahre einig. Alle darüber hinausgehenden

Fragen des Glaubens und der Verfassung könnten in einer
Diskussion, die sich auf Schrift und Tradition stütze, erörtert
Averden. Der Redner glaubt, dass so noch sehr viel zu besprechen
übrig bleibt, Avie z. B. das AVesen der Kirche, der gemeinsame
Glaube, die Bedeutung der heiligen Schrift, die Auffassung der
Sakramente. Zum Schluss betont er die grosse Verantwortung,
die uns obliegt. Er macht mit Döllingers AVort: „Zwei Kirchen
können sich nicht so in die Arme fallen wie zwei Brüder, die

lange getrennt Avaren", darauf aufmerksam, dass es selbstverständlich

sei, dass die AViedervereinigung nach Jahrhunderten
der Trennung nicht einfach vor sich gehen könne.

Der anglikanische Bischof von Armagh, Primas von Irland,
betonte, dass die Einheit des Geistes jeder bekenntnismässigen
und organisatorischen Einheit vorangehen müsse.

Professor J. E. Choisy (reformierte Kirche) hielt das Referat
des Nachmittags. Er reihte die Arbeit der Konferenz in die

grossen Zusammenhänge der Kirchengeschichte ein. Das AAresen

des Christentums erkennt er nicht in erster Linie in
organisatorischen oder dogmatischen Festlegungen, sondern in der
Person Christi selbst und in der Wirkung, die immerfort von
ihm in die AVeit ausgeht.

Die Einheit der Kirche ist ihre immer reinere Darstellung
als Leib dieses Christus. AVill sie in der Mission und im Kampf



— 227 —

gegen die widerchristlichen Mächte der AVeit zum Siege kommen,
so muss sie diese Einheit suchen.

Der übrige Teil des Nachmittags ist geschäftlichen Arbeiten
gewidmet.

Auf Antrag von Erzbischof Germanos und Prof. Deissmann
Avird einstimmig Bischof Charles Henry Brent zum Vorsitzenden
der Konferenz geAvählt.

Die Art, wie Bischof Brent die Wahl verdankt, zeigt gleich
die lebendige Selbstlosigkeit, die für seine ganze Arbeit so
kennzeichnend ist. Er Avili nur Diener Christi sein. Der Herr allein
darf „Präsident" sein, kein anderer. Wir beginnen darum die
Sitzungen mit, nicht nach dem Gebet. Auch Avili Bischof Brent
selbst nicht auf einer Meinung, die er jetzt hat, verharren. Er
wünscht sich und der Konferenz nur eines: dass wir näher zu
Gott kämen, unbeschämt, Avenn Avir auch bisherige Überzeugungen

opfern mussten. Es gehört zum Eindrücklichsten dieser
Konferenz, dass dieser Geist des Aufhorchens spürbar wurde.

Auf Vorschlag des Präsidenten wurde Prinzipal Dr. Garvie
zum stellvertretenden Vorsitzenden gewählt. Er hat in der Folge
die scliAvierige Leitung der Diskussion übernommen.

George Zabriskie, der Schatzmeister im Fortsetzungsausschuss,
und Ralph W. Brown, der Sekretär desselben, erhalten dieselben
Ämter für die ganze Konferenz.

Ein Subkomitee, das der Fortsetzungsausschuss vorschlägt,
wird als Anordnungskomitee (Arrangements Committee) geAvählt.
Es besteht aus 10 Mitgliedern.

Darauf legt der Präsident das Programm der Konferenz
vor, das Avir oben in seinen Avesentlichen Zügen schon mitgeteilt
haben. Canon Bate gibt einen Bericht über die Arbeit des

Themaausschusses. Das Programm Avird angenommen. Ausserdem

wird beschlossen, „dass neue Themen nur dann ins
Programm aufgenommen werden können, wenn sie von Avenigstens
drei Konferenzmitgliedern schriftlich gewünscht werden, und
Avenn auf Untersuchung* und Berichterstattung des Anordnungskomitees

hin die Aufnahme von einer 2/3-Mehrheit der Konferenz
beschlossen Avird".

Eine Anfrage von Bischof Gore, der den § 7 der Geschäftsordnung

(über die Beschlussfassung der Konferenz) unklar findet,
Avird an das Arrangements Committee zur Bearbeitung weiter-



— 228 —

geleitet. Die Geschäftsordnung Avird hierauf, mit Ausnahme des
des genannten Paragraphen, gutgeheissen.

II.

Die Botschaft der Kirche an die Welt: Das Evangelium.

Donnerstag, 4. August.

Den Vorsitz führt Erzbischof Germanos.

Das erste Hauptreferat des Tages hält der Berliner Neu-
testamentler, Professor D. Adolf Deissmann. Er fasst das
Evangelium, dessen Name nur im englischen Gospel gute Zeitung)
Avirklich übersetzt sei, vor allem als die frohe Botschaft (Luther :

gute Mär) vom Reiche Gottes. „Bekehrt Euch zu dem lebendigen
Gott, denn sein Tag ist da, sein Reich ist im Anbruch, Er selbst
will zu euch, um als euer Richter und euer König seine
Herrschaft aufzurichten." Es trägt also Doppelcharakter : es ist
getragen von dem scliAveren, zur Busse zAvingenden, sittlichen Ernst
der Gerichtserwartung, und es ist trotz alledem letztlich Froh-
botschaft der Erlösung.

Das Evangelium ist also nicht das theologische Prinzip
einer neuen Schule, nicht eine geschichtsphilosophische Idee,
nicht das Programm einer theoretischen AVeltanschauung,
sondern ein praktischer Appell, etAvas, Avas die Menschen nicht
belehren, sondern uniAvandeln und zu Gott hinwenden will. Es

ist also nie retrospektiv, nicht ein System einer „Soteriologie",
sondern dem, der theoretische Belehrung erwartet, „Torheit",
Avas die theologische Forschung durch das matte Schulwort
„Eschatologie" andeutet.

So fordert das EAengelium auch heute Umkehr, also eine

Haltung, die das persönliche und soziale Ethos nicht lähmt,
sondern stählt, zugleich zeigt es einer in schwerer Einzel- und
Gesamtschuld verstrickten Menschheit die Nähe des Morgens
an: „Hebt eure Häupter empor, denn eure Erlösung naht!"

Seinen eschatologischen Charakter Avahrten dem Evangelium
auch die Apostel. Nie, auch dann nicht, als sie mit dem Ruf:
Der Herr ist nahe! zugleich die Gewissheit verbanden: „Er
ist uns nahe als der pneumatische Herr, der in uns lebt!", nie
haben sie das Evangelium in eine retrospektive Doktrin
verkehrt. Nur wird das Evangelium zugleich Christuspredigt. „Im



— 229 —

Mittelpunkt des Evangeliums steht Jesus Christus selbst, der
Gottessohn und Menschensohn, der durch sein Leben, sein Sterben
und seine Auferstehung die Menschheit erlöst und ewiges Leben
an das Licht gebracht hat" (Materialien des Themakomitees II, 2).
„Und erlöst" möchte der Redner beifügen, um den Gegenwarts-
und Zukunftscharakter der urchristlichen Gedanken mit
auszudrücken.

Die Harnacksche These vom „doppelten Evangelium" lehnt
Deissmann ab, Aveil das Evangelium der Apostel nichts anderes
als die kultische Form des alten Evangeliums ist, wie sie für
Gottesdienst und Propaganda notwendig war. Die Vaterunserbitte:

„Dein Reich komme" und das Abendmahlsgebet: Marana
tha, „Komm, Herr Jesu!" gehören zusammen. Die alte Reichs-
eschatologie Jesu erhält im apostolischen Kult des gegemvär-
tigen und kommenden Kyrios, der kein anderer ist als der
Gekreuzigte, eine persönliche Konzentration und damit einen
volkstümlichen Halt. Auch die durch eine providentielle
Geschichte zur ökumenischen AVeltkirche geAvordene Gemeinde
Jesu ist die Gemeinde des gegemvärtigen und kommenden Herrn.

Aber nun kommt alles darauf an, dass aus der
Gnadengegenwart des Herrn heraus sich unsere eigene Sendungs-
geAvissheit aktivieren lässt zu einer neuen grossen Evangelisation,
die vorerst Selbstevangelisation der Einzelnen und Kirchen sein
und dann durch beides Evangelisation der Menschheit werden
muss. Sie darf sich aber nicht retrospektiv-dogmatisch-dozierend
an den Verstand wenden, sondern muss prophetisch-autoritativ
GeAvissen und AVillen aufrütteln. Sie muss nicht Paragraphen
diktieren, sondern die Posaune ertönen lassen. Sie muss das
Reich Gottes nicht als längst vorhandene Institution anpreisen,
sie muss es in apostolischer Innigkeit und AVärme durch
Konzentration auf den lebendigen Meister als das kommende Gericht
und die kommende Erlösung vor Augen malen.

Die Kirche muss darauf verzichten, die Vernünftigkeit des

Reiches Gottes dem gesunden Menschenverstand andemonstrieren
zu Avollen. Sie muss den Mut und die Freudigkeit haben, der
Welt die Paradoxie zuzumuten, dass man um der Nähe Gottes
und seines Gesalbten willen ein neuer Mensch werden muss
und dass man in der Nachfolge des Gesalbten Gottes ein Salz
der Erde sein soll und ein Licht der AVeit. Sie muss die Furchtbarkeit

der Sünde und die Herrlichkeit der Gnade predigen.



— 230 —

Sie muss aber, weil die Gnade grösser ist als die Sünde, letztlich

immer Avieder i<>oÄbotsehaft vermitteln, Evangelium.
Nimmt die Kirche diese Aufgabe ernst, so wird sie mehr

und mehr auch die NotAvendigkeit ihrer Einheit erkennen müssen.
In ihrer Theologie, in ihrer Liturgie, in Erziehungs- und
Arbeitsmethoden, in Kunst und Dichtung mögen die Kirchen auch
fernerhin ihre „mancherlei"- Gaben ausAvirken lassen. In ihrer
Botschaft an die AATelt müssen sie eine Einheitsfront bilden. So

steht das Tagesthema in engster Beziehung zur Grundidee dieser
Konferenz. Solange die Kirchen aus den engen Tälern und
Schlünden ihres gegenseitigen Misstrauens und ihrer Isolierung
heraus das Evangelium predigen, dringt ihre Botschaft nicht in
die AATelt. Treten aber die einig geAvordenen Kirchen gemeinsam
mit dieser Botschaft hervor, dann können sie der Welt geben,
Avonach sie in dem tiefen Elend ihrer Iloffahrt und Bestialität,
ihres Hasses, ihrer Schuld und Ratlosigkeit hungert und dürstet.

Neben diesem unapologetischen Erfassen des Evangeliums fiel
die ZAveite Rede des Tages, die sich in einer Apologetik von
vorgestern erging, sichtlich ab. Der amerikanische Methodistenbischof

F. J. McConnel stellte das Evangelium dar als den AVeg

zu Gott, der uns eben erst in seiner Christusälmlichkeit der
Gott sein könne, den wir suchen. Hier finden Avir einen Gott,
der seinen Blick auf den Menschen gerichtet hat und diesen
in seinem AA^ert erfasst. Sein Bestreben ist, eine Menschheit zu

schaffen, die durch ihre Christusähnlichkeit erlöst Avorden ist.
Der Redner erfasst das Evangelium Avesentlich moralistisch.

Der russisch-orthodoxe Professor Nikolaj Glubokowski], Neu-

testamentler an der Universität Sofia in Bulgarien, betont in
feiner AVeise den kirchlichen Charakter des Evengeliums. Es

macht die Kirche nicht überflüssig, es steht nicht für sich da,
sondern ist eingebettet in den Gosamtorganismus der Kirche,
die es zugleich mit ihrer Tradition mitteilt. Die evangelische
Verkündigung ist als Propädeutik zu dem mystischen Leben in
Christus zu erfassen, das in der Taufe seinen sakramentalen
Anfang nimmt und durch das sakramentale Leben der Kirche
seine AVeiterführung gewinnt. So bekommt das Evangelium
selbst sakramentalen Charakter, es ist, Avie der Apostel im
Kolosserbriefe (1, 26) ausführt, selbst Mysterium von Christus,
das priesterlich verAvaltet sein will. Eine aus dem
Gesamtorganismus des kirchlichen Lebens herausgehobene Arerkündi-



— 231 —

gung verzeichnet das Evangelium selbst. Im übrigen zeichnet
auch Glubokowskij das Evangelium als Heilsbotschaft vom
Gottesreich und der Gnade in Christus, die wir nicht durch
unsere Verdienste und Anstrengungen, sondern nur durch
andächtiges Aufnehmen erlangen können.

Der amerikanische Presbyterianer, Professor AVilliam Adams
Brown, findet, dass des Einigenden mehr sei als des Trennenden.
Einige sehen in Christus mehr das Göttliche, andere betonen
mehr das Menschliche. Aber alle sind einig darin, dass hier das
Göttliche dem Menschlichen begegnet. Das Evangelium ist für
einfache Menschen geschrieben. Den grössten Widerstand findet
es nicht an intellektuellen, sondern an emotionalen Schwierigkeiten,

die im Menschen liegen. Deshalb müssen wir einander
hierin helfen, dadurch, dass Avir miteinander darüber reden.
Die Kraft des Evangeliums, das in die Zukunft Aveist, Avird sich
auch erst in der Zukunft voll auswirken. Der lutherische
Bischof von Seeland, Primas von Dänemark, H. Ostenfeld, und
Wilfred Mo nod, Professor und Pfarrer derfranzösisch-reformierten
Kirche in Paris, betonen mit reformatorischem Nachdruck, dass
Christus selbst das Evangelium ist und dass die Verkündigung,
die einige Verkündigung* des Evangeliums die Avesentliche und
Aernehmste Aufgabe der Kirche sei. Sie stellen diese Aufgabe,
Avenu nicht in direkten Gegensatz gegen, so doch weit über die
organisatorischen und kultischen Aufgaben der Kirche.

In der Nachmittagssitzung Avird vorerst das Biu*eau der
Konferenz durch die Wahl folgender Vizepräsidenten ergänzt:
Erzbischof Soderblom, Erzbischof Germanos, Pasteur Charles
Merle d'Aubigné, Professor Deissmann.

Die Diskussion wird eingeleitet durch die Voten der Arer-

treter der scliAveizerisch-reformierten Kirche, Professor Hadorn
und Pfarrer Keller.

Professor D. AVilhelm Iladorn aus Bern umschreibt die
Einstellung der scliAveizerisch-reformierten Kirche zur Konferenz.
Der Kirchenbund ist der Einladung gerne gefolgt, Aveil er nach
Stockholm diesen weitern Schritt, dem Zentrum zu, für konsequent

und notwendig erachtet. Die Teilnahme ist dem
Schweizerischen Kirchenbund aber noch ganz besonders dadurch
erleichtert worden, dass das Evangelium so an die Spitze des

Programms gestellt werde. „Wenn auch die Konferenz keine



— 232 —

Aveitern Ergebnisse hätte als dieses eine : die Anerkennung des

Evangeliums als der Botschaft der Kirche, so würde das

genügen, um fortan ven einer im EAengelium einigen Christenheit
zu sprechen. Die Besonderheit der demokratischen Verfassung
sowehl des ScliAveizerischen evangelischen Kirchenbundes als
auch seiner einzelnen Glieder, welche in den einzelnen
Kirchgemeinden die lebensnotwendigen und lebenswichtigen Keimzellen

der Kirchen erklickt, gibt den Arertretern dieser Kirchen
nicht das Recht, hier ohne ihre Befragung Erklärungen
abzugeben, die sie verpflichten könnten. Man Avolle deshalb auch die
folgenden Ausführungen unter dieser Reserve entgegennehmen."

Aber der Redner persönlich kann seine freudige Zustimmung
zu der biblisch begründeten Formulierung* der Programmsätze
zum Thema II ausdrücken. Er fährt fort: „Unsere Väter, die
Reformatoren, haben es uns gelehrt und haben es uns als Erbe
hinterlassen, dass nicht das Subjektiv-Menschliche, sondern
allein das Objektiv-Göttliche, nicht unser Glaube oder unsere
Gläubigkeit, nicht unsere Erkenntnis und die Formulierung
dieser Erkenntnis, sondern Gottes AVort, Gottes Offenbarung in
Christus, Gottes Ruf an uns in der Schrift die Grundlage
unseres Glaubens und damit auch der Inhalt der Botschaft der
Kirche, des Evangeliums, ist. Diesem Evangelium zustimmen
heisst für uns nicht, irgendeine menschliche, sei es eine
theologische oder laienhafte Formulierung des Evangeliums bejahen,
sondern sich als unter clem AVort Gottes stehend wissen, Avissen,
dass Gott es ist, der uns anredet, der uns ruft und Gehorsam
und Glauben fordert."

Die Bekenntnislosigkeit der ScliAveizerischen Kirchen ist
das Ergebnis der kirchlichen Kämpfe des letzten Jahrhunderts.
Er glaubt aber auch hierin insofern eine Führung Gottes
erkennen zu dürfen, als diese EntAvicklung einem unwahren
Zustand ein Ende bereitet hat, ohne dass damit dem lebendigen
AA^ort Gottes, Avie es in der heiligen Schrift an die ganze Menschheit

ergeht, die freie Balm versperrt Avorden Aväre. „Auf dieses

Evangelium der Schrift Averden unsere Pfarrer verpflichtet, es
rein und lauter nach bestem AVissen und Gewissen zu
verkünden Ich Avurde aber die Lage, Avie sie in unserem Abater-
land besteht, nicht vollständig* Aviedergeben, wenn ich nicht
ausdrücklich erwähnen würde, dass dieser Zustand der
Bekenntnislosigkeit unserer Kirchen weiten Kreisen innerhalb un-



— 233 —

serer Kirchen als ein Mangel und eine drückende Last erscheint,
einerseits den Kreisen des evangelisch-kirchlichen Vereins, der
diesen Bestrebungen sehr nahe steht, und andererseits auch
den Jüngern Vertretern der reformierten Theologie. Die beiden
sehen den gegenwärtigen Zustand als einen vorübergehenden
an und erhoffen von Gott eine Zeit, da auch unsere Kirchen
wieder gemeinsam, nicht durch Zwang, sondern aus der Fülle
des ihnen geschenkten Heils, bekennen Averden können, was für
sie der Inhalt des erfahrenen und erlebten Evangeliums ist."

Der Redner hebt den radikalen Charakter der
schweizerischen Reformation hervor, die in Fragen des Ritus und der
Verfassung sehr Aveit ging*. Aber er betont doch zugleich, dass
diese Reformationskirchen ihr Amt als öffentlich-geistliches Amt
behandeln, das sich keiner durch Usurpation aneignen kann.
Bei der Ordination nimmt seine Kirche die innere Berufung
allerdings wichtiger als die Handlung* der Kirche.

Der Redner, der unlängst die Zerrissenheit der Christenheit

am Grabe des Herrn in Jerusalem besonders schmerzhaft
empfunden hat, hofft, die Kirchen könnten sich unter
gegenseitiger Achtung auch des Amtes und der Verfassung des
andern zusammenfinden zur Abendmahlsgemeinschaft und Ge-

währung freien Zutritts zur Kanzel.
Im gleichen Sinne führt Pfarrer D. Adolf Keller, der

Sekretär des ScliAveizerischen evangelischen Kirchenbundes,
und bekannte Mitarbeiter mannigfacher internationaler
Bestrebungen aus: „Das Evangelium ist weder Weltanschauung, noch
Morallehre, noch bloss erzieherische oder soziale Verkündigung;
es ist Offenbarung* des lebendigen Gottes, Tat und Geschenk
Gottes, einzig gegeben in Jesus Christus, unserem Erlöser,
jenseits aller menschlichen subjektiven Erkenntnis und Frömmigkeit.

Im Glauben an Christus erlangen wir Vergebung der
Sünden und Gemeinschaft mit Gott und unseren Brüdern und
die Kräfte zur Welterneuerung, die ihre Vollendung findet im
kommenden Reich Gottes. Die evangelische Verkündigung ist
das kritische Prinzip gegenüber aller kirchlichen Organisation
und Überlieferung, der Glaube an jene der Grund alles Heils.
Durch den heiligen Geist wird die Eine Kirche realisiert Averden."

An der Diskussion beteiligten sich F. J. Hall (Bischöfliche
Kirche von Amerika), Pfarrer D. Gogarten (Evangelische Kirche
Deutschlands), der Bischof von Dornakal (Anglikaner, Indien),



— 234 —

der chinesische Professor Dr. Vew (Kongregationalist), der
Mohammedanermissionar Dr. S. M. Zwemer (Reformierte Kirche
Amerikas), der russische Professor Nicholas von Arseniew
(Orthodoxe Kirche), der bulgarische Pfarrer D. N. Furnajieff
(Evangelische Kirche Bulgariens), der amerikanische
Methodistenbischof J. Cannon und der englische Methodist Prinzipal
AV. F. Lofthouse. Ich hebe nur hervor, was Avirklich neue
Akzentuierungen brachte.

Die Missionsvertreter, der Bischof von Dornakal, Dr. Lew
und Dr. Zwemer, zeigen sich besonders lebhaft interessiert an
einer praktischen, einheitlichen, kräftigen, konkreten Verkündigung

des Evangeliums.
Theologisches Denken \en schärfster Prägung kommt

dagegen zum AVort in dem Votum von Privatdozent Pfarrer
D. Gogarten : Er will mit Deissmann das EA*angelium
unterscheiden von einem allgemeinen Prinzip. Er Avili es aber
auch völlig lösen vom hellenistisch-philosophischen Avie vom
hellenistisch-mystischen Geiste. Es ist, aaìc clie Reformatoren,
als sie es Avieder ans Licht zogen, erkannt haben, remissio
peccatorum, Sündemergebung, und ZAvar nicht nur Botschaft
von der Sündenvergebung, es selbst ist die Vergebung der
Sünden; das heisst: der, der das Evangelium als das zu ihm
gesprochene AVort Gottes hört, dem Averden durch dieses Wort,
auf das er hört, dem er glaubt, die Sünden vergeben. So ge-
Aviss das Evangelium nicht ohne die Forderung* ist, dass sich
der Mensch uniAvandeln soll, ebenso gewiss Avird der Mensch
eben durch den Glauben an das Evangelium umgewandelt. Ihm
sind dadurch die Sünden vergeben, er ist dadurch gerettet, er
ist dadurch heilig. Von hier aus muss alles andere, Avas über
das Evangelium zu sagen ist, bestimmt sein! AArenn uns
das Evangelium die Sünde erkennen lässt, so ist das diejenige
Sünde, deren unergründliche Tiefe Jesus Christus uns darin
zeigt, dass er sie auf sich nimmt und sie vergibt. Vergisst
man das, so wird aus dem Evangelium, auch wenn man es

nicht will, eine allgemeine moralische Wahrheit.
Auch die Erkenntnis Jesu Christi hängt von dem

Verständnis des Evangeliums als der Sündenvergebung ab. Er ist
der, der durch sein AVort den Menschen ihre Sünden vergibt
und der sie dadurch vergibt, dass er sie auf sich nimmt. Wir
wissen von ihm nichts als dieses und nichts anderes, was nicht



— 235 —

Folgerung hieraus Aväre. Damit will der Redner nicht etwa
einer lutherischen Besonderheit Ausdruck geben. „Es geht um
das Verständnis der Heiligen Schrift, wie sie sich selbst als
WTort Gottes versteht. Es geht um die ausgeführte Paulinische
Verkündigung, ohne die die sogenannte Botschaft Jesu nicht
verstanden werden kann. Von dieser Erfassung des Evangeliums

allein aus will der Sprechende die Frage nach der Kirche
lösen."

Einen tiefsten Ton brachte in die Diskussion das AVort
Professor von Arseniews, der damit gleichsam die besondere
Botschaft seiner jetzt so tief gedemütigten russischen Kirche
überbrachte. Ihm ist das Zentrum des Evangeliums die
Botschaft von der Auferstehung des Herrn. Diese macht es zur Torheit

und zugleich zu einer Botschaft von umfassendster Weite.
Es gewinnt so kosmisches Ausmass. Es ist ein kosmisches
Ereignis. Dieses Ereignis hat nach dem Glauben der Urchristen
die Gesetze des Todes zum erstenmal vollkommen gebrochen.
„Wenn einmal einer auferstanden ist, so Averden alle auf-
erstehn!" (Athanasius). Aus dieser Botschaft besteht die ganze
Kraft des Christentums. Es ist nicht nur eine Lehre, auch nicht
nur die Offenbarung einer Person, nein, das ewige Leben selbst
hat sich offenbart. Es ist ein Durchbruch einer neuen Realität.
Sie AAird sich einmal offenbaren in der Herrlichkeit der Kinder
Gottes Aber schon jetzt glaubt die Kirche, dass ein Anfang
der Realität in dem Heiligen Geiste gegeben ist, der in der
Kirche wohnt. Die Kirche ist nicht bloss eine Ergänzung der
Predigt, sondern ein Teil der Verkündigung; denn ein unendlicher

Strom der göttlichen Liebe hat sich geoffenbart, und
davon sind wir mit fortgerissen. Das Mitfortgerissensein ist die
Kirche. Die Liebe, die sich in der Gemeinschaft offenbart,
ist auch die erkenntnistheoretische Voraussetzung der
Erkenntnis der Geheimnisse des Christentums, Gottes selbst. Es

ist ein neues Leben, ein Sieg über den Tod, der in die Welt
getreten ist, noch nicht vollständig" offenbart, aber schon da,
schon eine Realität, im Leben des Heiligen Geistes, das in der
Kirche selbst wohnt. Ein neues AVeltalter ist angebrochen in
dem Moment, avo der Herr aus dem Grabe auferstanden ist.
Das ist das Zentrum des Glaubens der Ostkirchen Im Leben
der Gemeinschaft haben Avir schon eine Vorempfindung des

endlichen Sieges des Lebens.



— 236 —

IH.
Das Wesen der Kirche.

Freitag, 5. August.

Den Vorsitz führt Pasteur André N. Bertrand.
Professor H. S. Alivisatos aus Athen veiiiesst das erste

Hauptreferat des Tages, die Rede des Erzbischofs Chrysostomus von
Athen. Er gibt Bericht über die Lehre der griechischen Kirche
über den Tagesgegenstand, in det* Envartung, dass nur in der
Verständigung über ihn die Einigung gefunden Averden könne.
Die Lehre der griechischen Kirche steht in Übereinstimmung
mit der Tradition der alten, ungeteilten Kirche. Danach ist die
Kirche die von Gott eingesetzte Gemeinschaft der Gläubigen.
Sie ist sowohl sichtbar als unsichtbar. Sichtbar ist sie als Arer-

kündigerin des Evangeliums, als Sakramentsanstalt zur Rettung*
der Gläubigen, als menschliche Gemeinschaft, die auch Ketzer und
Schismatiker ausschliessen kann. Als sichtbare Gemeinschaft
befasst sie soavoIiI gute Avie schlechte Glieder in sich. Unsichtbar

ist das Band der Gnade, das sie verbindet, das gnadenreiche

Geschehen, das durch die Sakramente vermittelt wird.
Unsichtbar ist sie als Symbolisierung des Gottmenschen, soAveit

sie nicht nur die menschliche, sondern auch die göttliche Natur
des Herrn darstellt.

Als Trägerin des Matth. 28,20, Joh. 14,16, verheissenen
Geistes ist sie unfehlbar. Aber nur als Ganzes ist sie es. Bischöfe
und Lokalsynoden können irren. Die Kirche als Ganzes ist
unfehlbar.

Der ZAveck der Kirche ist die Heiligung des Menschen und
die Errichtung des Königreiches Gottes, das heisst: die Aer-
bindung des Menschen mit Gott, der die Quelle des Lebens und
der Seligkeit ist.

Ihre Kennzeichen sind nach den alten Symbolen 1. ihre
Einheit, 2. ihre Heiligkeit, 3. ihre Katholizität (Allgemeinheit),
4. ihre Apostolizität. Eine ist die Kirche, weil sie auf dem Einen
Christus begründet ist. Diese Einheit findet ihre besondere
Äusserung im Sakrament der Kommunion, die dem Gläubigen
das eine Christusleben vermittelt. Diese Einheit wird von reli"
giösen Gemeinden, die der Ketzerei oder dem Schisma verfallen,
nicht aufgehoben, sondern nur verlassen. Sie ist auch nicht
bloss auf Erden vorhanden, sondern schliesst die himmlische



— 237 —

Kirche mit ein, sie übersteigt Raum und Zeit. Heilig ist die
Kirche, gegründet auf dem Opfer Christi, geheiligt durch den
Heiligen Geist. AVieder ist damit nicht eine Aussage über die
einzelnen Glieder der Kirche gemacht, sondern über ihr Ganzes.
An der Heiligung des Einzelnen arbeitet sie, dazu hat ihr der
Herr das Busssakrament gegeben. Sie entfernt nur die Glieder,
die sich nicht bessern lassen.

Katholisch ist die Kirche, weil sie keine örtlichen Grenzen
kennt. Begründet Avurde ihre Allgemeinheit in der Sendung der
Apostel in alle AVeit und im Pfingstwunder. Aber „katholische
Kirche*' heisst sie zugleich als „die, die den wahren Glauben
besitzt", so Avurde dieser Name auch auf die Einzelgemeinden
angeAvandt.

Apostolisch ist sie als BeAvahrerin der apostolischen Lehre
und Tradition in der Nachfolge der Apostel. Durch die von
Gott gegründete Hierarchie ist sie mit diesen verbunden und
beAvahrt sie den Schatz, der ihr von ihnen anvertraut ist. Diese
Anschauungen hält der griechische Metropolit für die Basis, auf
der eine Einigung gewonnen Averden könnte, die sowohl die
Extreme der römischen wie der protestantischen Auffassung,
vermeidet. Er hoffe, dass man sich auf dieser Grundlage finden
könne.

Dieser bestimmten, altkirchlichen Auffassung stellt der zweite
Redner Rev. Dr. S. Parkes Cadman, der Präsident des Federal
Council der christlichen Kirchen Amerikas (Kongregationalist)
eine weltweite Zusammenschau der verschiedensten Kirchentypen

in der einen Kirche, die der Leib Christi sei, entgegen.
Er übergeht von vorneherein alle theologischen Theorien über
Wesen und Verfassung der Kirche. Er sieht in ihr den lebendigen

Organismus Gottes zur Erlösung der Welt und ihren Hauptruhm

in den wiedergebornen Seelen, die sie geistlich auferbauen.
Von allen Konfessionen, von allen ihren Ämtern, Theologien,

Begriffen von Heiligkeit und Einheit sind dauernde Segnungen

ausgegangen. Eine bessere Kenntnis der kirchengeschichtlichen
Entwicklung musste den sektierischen Argwehn beseitigen und
in dieser Geschichte die Auswirkung des göttlichen Planes
erkennen.

Die Entwicklung der Kirche zur umfassenden katholischen
ging aus von den Einzelgemeinden, ihr Zusammenschluss und
ihre Bindung an das Bischofsamt war eine Nötigung des Kampfes



— 238 —

mit den zentrifugalen Kräften der nachapostolischen Zeit. Die
Arerfolgungszeit erwies sie als eine Macht, mit der die AATelt

rechnen musste. Sie beAvahrte diese Kraft des E\engeliums
auch noch dann, als sie durch den Pyrrhussieg unter Konstantin
zur Staatskirche geAvorden. Sie blieb trotz dem verkehrten
Bemühen, sie zum „Überstaat" zu machen, doch noch die Kirche,
aus der weiterhin Heilige, Theologen, Missionare hervorgingen,
die unsere BeAvunderung A'erdienen. Ein Teil ihrer Vergangenheit

lebte immer in ihrer Gegenwart fort. Der katholische
Kirchengedanke wurde nicht von den ersten Reformatoren,
sondern von den Dissenters des 16. Jahrhunderts prinzipiell ver-
neint. Die neue Idee sieht in der allgemeinen Kirche nicht
eine sichtbare Organisation, sondern „die Summe aller gläubigen
Seelen, die sich nach ihren Bedürfnissen und Überzeugungen
zu Gemeinschaften zusammenschliessen, die dem gehorchen,
was sie für die Ordnungen der heiligen Schrift halten". Der
Redner wagt die Behauptung, dass alle christlichen
Gemeinschaften ihre höhere Einheit in ihrer gemeinsamen Lebenskraft
finden.

Als Kongregationalist kann er in allen Jüngern des Herrn
Brüder sehen und die ATollgültigkeit und Verfassung aller christlichen

Körperschaften anerkennen. Die Gläubigen jeder Richtung

bilden zusammen einen Organismus, belebt von einem
geineinsamen religiösen Leben, zusammengeknüpft durch die
Einheit einer geistlichen Zucht und zusammengehalten durch
das Band einer Hoffnung. Als Vorbild der Einigung scliAvebt ihm
das Commonwealth der britischen Völker vor, eine Gemeinsamkeit
auf der Grundlage absolut freier und autonomer Kirchen, bei
der es keine Rede von Über- oder Unterordnung gäbe, keine
Hemmung durch lästige Einschränkungen, volle Anpassungsfähigkeit

und freundliche gegenseitige Anerkennung der
geschichtlichen Aergangenheit. Keine Organisation kann
beanspruchen, die allein biblische oder apostolische zu sein. Aber
das Merkmal der wahren Kirche ist nicht Übereinstimmung im
Typus, sondern Erfüllung des Willens ihres Herrn. Das Prinzip
der Inklusivität muss die Einigungsarbeit bestimmen. AA7enn

geAvisse Bedingungen der kirchlichen Gemeinschaft, die Christus
und den Aposteln noch unbekannt waren, diesem Prinzip
untergeordnet würden, dann würden viele von den Schranken fallen,
die jetzt noch die Einigung erschweren. Es gilt, den Geist der



— 239 —

Einigkeit Avieder zu entdecken, der in der ersten Christenheit
vorherrschte. Man darf nicht Mittel und Stützen zu wesentlichen
Bestandteilen des Evangeliums machen wollen.

Es ist zu envarten, dass der göttliche Plan für die eine
Kirche einst aus dem Wirrwarr des menschlichen Tuns
auftauche, class wir heranreifen zu der Erkenntnis, dass es sich bei
dem Vielerlei von Richtungen letzterdings doch um eine

Geschichte, einen Kampf, eine Niederlage, einen Sieg und ein
unteilbares Leben in verschiedenen Formen handelt.

In dieser Hoffnung erwartet Dr. Cadman von der Konferenz,
dass sie unter der Leitung des Heiligen Geistes die Kluft
zwischen Freiheit und Autorität zu überbrücken vermöge, dass sie
eine Verfassung finde, die einen Gehorsam in Freiheit ermögliche.

Aber nicht von der Vergangenheit können aaìi* uns diesen
Weg vorzeichnen lassen, sondern nur Aen dem göttlichen Leben,
das die Geschichte hervorbringt.

Da sich bisher keine geschichtliche oder örtlich begrenzte
Kirchengemeinschaft als Besitzerin des Monopols des allein
massgebenden Zeugnisses für die göttlichen HeilsAvahrheiten auszu-
Aveisen vermag, muss dieses Zeugnis in der einheitlichen
Zustimmung aller Kirchen gesucht werden. Die Kirche hat unter
verschiedensten Formen und Verfassungen erfolgreich geAvirkt.
Diese AVahrheit müssen die wechselseitigen Gaben, die hier
spürbar Averden, bestätigen. Die Katholizität kann nicht in ein
einzelnes System eingesperrt Averden, als hätte der Heilige Geist
seine Mission aufgegeben, als dieses System sich entAvickelt hatte.

An alles, Avas bisher in den Kirchen zutage getreten, sollten
wir in starker Verbundenheit mit Dem, der uns an dieses AVerk

berufen, herantreten, fragend, helfend, offen für einander,
hingerichtet auf jenen Katholizismus, zu dem alle, die Ostkirchen,
die mittelalterliche Kirche, die reformatorischen und
puritanischen Kirchen, gehören. Diese umfassende Katholizität muss
einmal ihre ursprüngliche Bedeutung wieder erhalten, weil die
Kirche ja Gottes lebendiger Organismus ist, durch den Christi
eigene Verheissung erfüllt werden soll, dass die Pforten der
Hölle sie nicht überwältigen können. Denn ihrer ist das ewige
Leben Gottes selber.

Der lutherische Bischof, Dr. Alexander Raffay, aus Budapest,

fasst das Wesen der Kirche als Zeugenschaft, nicht allein



— 240 —

im Sinne der Wortverkündigung, sondern im umfassenden Sinn
der Geltendmachung jener geistigen Kräfte, die alles Leben
heiligen. Organisation und Dogma sind die Kleider der Kirche,
die immerzu neuer Anpassung bedürfen. Sie muss sich in einer
beständigen Reformation befinden. Zum einen Weinstock gehören
viele Reben, dass heisst verschiedene Kirchentypen und
verschiedene Ämter, aber es gibt in der Kirche Christi keine
übergeordnete oder gar verketzernde Autorität, sondern nur Unter-
schiedenheit des Dienstes unter dem Einen Herrn, dem einzigen
Fürsten : Christus, dessen Leib und Werkzeug sie ist, eine im
Geiste, trotz der äussern Gespaltenheit.

Der anglikanische Bischof von Manchester, Dr. AV. Temple,
möchte die Begriffe Cadmans, Avie „lebendiger Organismus"
näher präzisiert wissen. Er greift deshalb auf die paulinischen
Aussagen zurück, avo es deutlich ist, dass es sich beim Leib
des Christus um eine Tatsache handelt, die nicht „fertig" ist,
aber docii auch Avieder ihre bestimmte Begrenzung, Gestalt hat.

AVenn man von der Aufgabe der Kirche spricht, so könnte
man sich wieder sehr verschieden fassen, man könnte von der
Versöhnung der Menschen mit Gott oder von ihrer Verbindung
in Liebe sprechen, aber man tut wohl gut daran, beides zu
Aerbinden.

Jedenfalls aber ist eines klar: Heiligung ist immer ein

sozialer, nie ein individueller Begriff. Sie fasst zusammen, Avas

von Natur nicht zusammengeht, verschiedene Völker, das
verschiedene Geschlecht, sie verbindet Feinde. Denn, Avenn sie

bloss Freunde verbinden sollte, so wäre sie nicht nötig gewesen.
Dass sich die, die gleicher Geschmack, gleiches Temperament
verbindet, zusammenfinden, ist selbstverständlich. Aber, wenn
man dabei Genüge finden will, so verstösst man gerade gegen
den Plan Gottes, der diese Trennungen aufheben will.

Wir können uns nicht auf Verfolgungen, die einen,
verlassen, Verfolgungen, die auch verhärten, sondern müssen,
getragen von dem mächtigen Antrieb zur Einigung, der jetzt in
allen erwacht ist, eine Form suchen, die die jetzt überwundenen
Gefahren, Avie den Individualismus des 19. Jahrhunderts, für
immer bannt. Aber der Gottesglaube, fundiert auf dem Sehrift-
Avort, formuliert im Bekenntnis, Sakrament, Amt, und die lebendige

Verbindung mit Christus selbst können nur verbunden



— 241 —

Avirksam sein, nicht das eine oline das andere. Vom Evangelium
Avar gestern die Rede, von den Sakramenten Avird noch
gesprochen Averden.

AVas speziell das Amt betrifft, so ist es wohl unrichtig, zu
fragen, ob zuerst die Apostel da waren als Kern clor Kirche,
um den sie sich dann sammelte, oder ob zuerst sie da Avar und
dann ihre Autorität auf die Apostel übertrug*. Die richtige
Antwort dürfte nach den Urkunden die sein, dass beide gleichzeitig
entstanden und beide ihre Bedeutung* durch einander empfangen.
Beide bilden zusammen die Tatsache der apostolischen Kirche.
Die apostolische Sukzession hält der Redner für einen Avert-
vollen und nicht zu unterschätzenden Ausdruck der historischen
Kontinuität der Kirche. Sie hat allerdings keinen Wert ohne eine
gläubige Gemeinde. Aber für eine solche hat sie grossen AAert,
denn die Gemeinschaft der Kirche Christi besteht nicht nur aus
den jetzt lebenden Christen, sondern ebenso aus den früherlebenden
und zukünftigen. Deshalb ist der Zusammenhang mit der
Vergangenheit wichtig, und dieser wird am stärksten ausgedrückt
durch diese Ordnung. Sie ist Bischof Temple daher ein mächtiger,

Avenn auch nicht allmächtiger Faktor zur wirklichen
Einigung. Vor allem sieht er in ihr eine Schutzwehr gegen jede
bloss soziologische Erklärung* der Kirche, gegen die gefährlichste

Häresie, den Pelagianismus. Alles liegt ihm am göttlichen
Charakter der Kirche. „Sie ist nicht eine menschliche Erfindung.
Sie ist die Fortsetzung jenes Eintretens des Göttlichen in die
menschliche Geschichte, das wir Inkarnation nennen."

Als drittes Einigungsprinzip nennt er die lebendige
Verbindung der Kirche mit Jesus Christus. Nur wenn sie in
Verbindung mit seinem Geist, mit seinem Willen steht, verdient sie
den Namen Kirche. Das ist die Quelle ihres Lebens und damit
der Quellgrund der Einigung. Bekenntnis, Sakrament, Amt sind
Ausdrücke der Einheit, gegründet aber ist sie im Einen Herrn.
In tieferm Erfassen dieses Einigungsprinzips muss auch die

Grundlage der Konferenzarbeit bestehen.
Professor Fernand Ménégoz (Elsässische Kirche augsburgischer

Konfession) möchte das Verständnis der Kirche auf dem

Pneumagedanken aufbauen. Er sieht das Werk des Geistes in
einem immer klareren BeAvusstmachen der Heilstatsachen, die

verbinden und über die Gegensätze von sichtbarer und unsichtbarer

Kirche hinausführen.
Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1927. 16



— 242 —

Prinzipal H. B. Workman (englischer Methodist) betont den

dynamischen Organismuscharakter der Kirche. Glaubensbekenntnisse

müssen Ausdruck des Lebens sein. Dieses fundiert die Kirche,
nicht die Bekenntnisse. Die Kontinuität mit der Vergangenheit
soll nicht preisgegeben Averden, aber sie liegt im Leben der
Kirche selbst. Die Bekenntnisse müssen Ausdruck der religiösen
Erfahrung sein. So Avar das Nizänische Bekenntnis Ausdruck der
Erfahrung derVerfolgungszeit. So sind auch alle Denominationen
Ausdruck des einen göttlichen Lebens. In Christi Gegenwart
liegt der Einheitsgrund neben dem alles andere sekundär wird.

Die Nachmittagssitzung eröffnete zusammenfassend und die
Probleme läuternd Professor ü. F. Siegmund-Schultze aus Berlin.
Das Referat gehört in seiner schlichten Sachlichkeit zum
Bedeutendsten, Avas mir die Konferenz bot. Hier sprach aus
evangelischem Mund ein Verständnis auch für die altkirchlichen
Gedanken, Avie ich es für verheissungsvoll halte, Aveil es diese
nicht bloss lehrhaft darstellt, sondern, Avas so ungemein Avichtig
ist : vergegeiiAvärtigt. Ich bringe das Referat mit ganz geringen
Kürzungen im AA'ortlaut.

Der Redner stellt einleitend fest, dass solche Tatsachen,
Avie die Wirklichkeit der Kirche, nicht mit logischen Thesen
erfasst Averden können, sondern „dass diese Wahrheiten in
Spannungen bestehen. Wie in Christus selbst eine Spannung* ist
ZAvischen seinem göttlichen und menschlichen AVesen, so besteht
auch im AAesen der Kirche die Spannung ZAvischen der
göttlichen Stiftung und der menschlichen Gemeinschaft." Die Kirche
ist einerseits das Höchste, Avas Avir auf Erden kennen. Sie steht
in engster Verbindung mit Jesus Christus, ist sein mystischer
Leib. Sie ist anderseits nicht eine Einrichtung jenseits der
Menschen, die ihr zugehören, sondern identisch mit der Gemeinde
der Gläubigen, und ZAvar aller, die an Christus gläubig
geAvorden sind.

Es kann nur einen Leib Jesu Christi geben, Avie es nur
einen Geist Christi gibt. Leib Christi, — dass bedeutet aber
anderseits, dass die Kirche viele und verschiedene Glieder hat,
die verschiedene Gaben und Aufgaben haben. Die mancherlei
Gaben und Aufgaben können in dem Leib Jesu Christi
vereinigt werden.

Die Kirche ist einerseits heilig, weil Gott in ihr Sünder
rettet, und allgemein, Aveil sie für alle bestimmt ist. Anderseits



— 243 —

bedeutet aber die Tatsache, dass sie Leib Christi ist, für sie
einen täglichen Kampf um die Heiligung, der Einzelnen und
der Gemeinschaften. Sie schliesst ein die soziale Verantwortung
aller für einander, die Liebe, die keine Grenzen kennt.

Da Avir nicht aus eigener Kraft an Jesus Christus glauben
können, ist der Kirche die Vermittlung der Offenbarung Gottes
anvertraut. Ihre Kontinuität von den Aposteln her, die Jesus
aussandte, bis auf unsere Zeit ist ein Avesentliches Merkmal
der Kirche. Zur Kirche gehört das Amt der Versöhnung, das
von den Aposteln her an ihre Nachfolger Aveitergegeben wird.
Anderseits liegt aber die AVahrheit nicht bei dem Amt, das

Aveitergegeben Avird, sondern bei der Heiligung, die in der
Gemeinde lebendig ist. Kein Apostel und kein Konsistorium
besitzt Sicherheit gegenüber dem Irrtum. Nur die Gemeinde, die
der Führung des Geistes folgt, wird in alle AVahrheit leiten.
Das giltvon der einzelnen G emeinde, Avenn auch in beschränkterem
Masse, in voller Tiefe aber von der Gesamtgemein de der
ökumenischen Synode.

Der Leib Christi trägt die Wundmale Christi. Die Kirche
Christi ist in dieser AVeltzeit eine leidende, nicht eine
triumphierende. Die Auferstehung soll erst der Kreuztragung folgen.
Aber die triumphierende Kirche steht mit der irdischen
Gemeinde in Verbindung.

Die Gemeinschaft ist mehr als der Einzelne. Gegenüber
dem Individualismus, der nur dem Einzelnen die Inspiration
zuschreibt, muss erkannt Averden, dass die höhern Kräfte nur
der Gemeinschaft zu Gebote stehen. AVo ZAvei oder drei
versammelt sind in Christi Namen, da ist er mitten unter ihnen.

In der Diskussion zeichnet Erzbischof Stephan von Sofia

(Bulgarien) fein die paulinischen und johanneischen Linien zum
Wesen der Kirche. Er betont auch die athanasianische
Auffassung der Erlösung in diesem Zusammenhang : „Gott ist Mensch

geworden, damit Avir Menschen vergöttlicht würden."
Rev. Yoichiyo Lnagaki, Professor am anglikanischen College

in Tokio, betont in Anschluss an das Sendschreiben von
Erzbischof Chrysostomus die Polarität der beiden Prinzipien der
Kontinuität und Anpassung.

Pasteur E. Vurpülot von der französisch-lutherischen Kirche
hebt die höhere Synthese hervor, auf die die divergierenden
Anschauungen über das Wesen der Kirche hinweisen und in



— 244 —

der sie sich finden, wie z. B. die despotische und individualistische
in der organischen, die Betonung des priesterlichen und
prophetischen Charakters des Amts im Begriff des Dienstes.

Dr. Th. Paraskevaidis, Archimandrit an der griechisch-katholischen

Kirche in Leipzig, betont die Fertigkeit der Einrichtungen
der katholischen Kirche, die ihr von Christus A*on Anfang an
Aerliehen wurden.

Der anglikanische Canon Aen Lahore (Indien) F. J. Western
weist auf die Arbeit auf dem Missionsfeld hin.

Professor D. Haussleiter (Halle) spricht mehr erbaulich zum
Thema.

Der Berichterstatter betont als ATertreter der altkatholischen
Kirchen der Utrechter Union gegenüber der fast naturalistischen
Auffassung der Kirchengeschichte, die Dr. Cadman vortrug,
den objektiven, pneumatisch-göttlichen Charakter der einen
Kirche. Es gilt, im Geist der Busse die Kirche zu suchen, die
nicht nach unsern Gedanken, sondern nach den richtenden und
zugleich erneuernden Gedanken Gottes geschaffen ist. Es kann
sich nicht darum handeln, einfach den Ablauf eines EntAvicklungs-
prozesses zu sanktionieren, sondern nur darum, aus der Geschichte
heraus zu holen, Avas die einzelnen Sondergruppen dem ganzen
der Kirche zu sagen gehabt hätten, aber zugleich auch sich in
Einkehr und neuer Hinkehr zu Gott zu richten nach der Kirche,
die jetzt von keiner der bestehenden Kirchen voll dargestellt
Avird, der pneumatisch fundierten Kirche Gottes. Die Kirche
kann nur im Licht der Auferstehungsmacht Gottes, die sie schafft,
die die bestehenden Kirchen zugleich richten und zur einen

Kirche verklären will, verstanden werden.
Dr. H. J. Wotherspoon (Schottische Kirche) wendet sich gegen

die Identifikation von Reich Gottes und Kirche. Sie ist nicht
etAvas Letztes, sondern Avertvoll nur durch das, was der gegen-
Avärtige Christus in sie hineinlegt.

Der deutschrussische Mennonit Professor Lie. B. Unruh
hebt die Polarität des Wesens der Kirche hervor, die darin
liegt, dass sie aus begnadeten Sündern besteht, also auf der
remissio peccatorum ruht und zugleich diese Sünder zum Dienst
im Sinn der Arbeit und des Kampfes braucht, also verwendet
zu einer missio peccatorum. In diesem Sinne marschiert die
Kirche immerzu, hat sie in jeder Not der Menschen ihre Aufgabe.



— 245 —

Auch jetzt stehen Avir nicht an einem Ende, sondern an einem
Anfang*. Das spüren vor allem die, die aus Russland kommen.
Darum könnte die Kirche nichts Törichteres tun, als Avenn sie
sektiererisch wäre (auch die grossen Kirchen können das sein!).
Sie sei vielmehr „recht priesterlich", d. h. sie soll die Ewigkeit
in die Herzen und in die Geister bringen. Darin sei sie einig
bei aller Mannigfaltigkeit der Gaben. Je mehr die einzelnen
Kirchen in der Radiuslinie ihrem Zentrum, Christus, nahekommen,
um so näher kommen sie einander. Diese Einheit ist ein Geschenk,
nicht ein Verdienst.

Professor D. Otto Schmitz (Neutestamentier) aus Münster
(Westfalen) sieht in der Kirche eine göttliche Heilswirklichkeit,
in der die Kräfte der zukünftigen AVeit bereits in dieser Welt
Avirksam werden. Sie ist also nicht eine blosse Idee, die sich
in den Erscheinungsformen der sichtbaren Kirchen symbolhaft
darstellte. Sie ist die vom Geiste Gottes durch das Evangelium
geschaffene Gemeinde der Glaubenden, die „in Christus" ist.
In der AVeit seiend, ist sie doch dem AVesen dieser AATelt

entgegengesetzt. Glaubensmässig muss sie mit den sichtbaren
Kirchen zusammengeschaut werden, da aber diese zugleich das
AVesen dieser Welt an sicii tragen, ist die Kirche im Sinne
des Neuen Testaments nie mit ihnen logisch identisch, weder
mit einer Aen ihnen, noch mit ihrer Gesamtheit, noch mit einer
zukünftig-wiederAereinigten Kirche, da keine Verfassungsform
die Unbeflecktheit von der Welt garantieren kann. Deshalb
muss die Kirche als göttliche HeilsAvirklichkeit zugleich glaubensmässig

von allem konkret kirchlichen Leben unterschieden
Averden. Aber die Frage nach der sachgemässen Verfassung
der Kirchen behält ihren Ernst, nicht als gäbe es eine für alle
Zeiten gültige Normalverfassung, aber im Blick auf die möglichst
ertragreiche Ausrichtung des Dienstes an der Herrschaft Gottes.

Das Gleichnis von der Kirche als dem Leib Christi hat
mit der Frage nach der Sichtbarkeit oder Unsichtbarkeit der
Kirche schlechterdings nichts zu tun.

Es drückt nur die Einheit bei aller Mannigfaltigkeit der
geistlichen Begabung und die glaubensmässige Abhängigkeit
der Kirche und ihrer Glieder Aen Christus aus. Das Auge des

Glaubens sieht diesen Leib Christi in den verfassten Kirchen,
kann ihn aber mit keiner und auch nicht mit einer einheitlich
verfassten Zukunftskirche identifizieren.



— 246 —

Daraus folgt: Der Arersuch, die Einheit der Kirche Gottes
durch Vereinigung der bestehenden Kirchen menschlich zu
organisieren, ist die Versuchung von Lausanne, vor der uns
Gott beAvahren möge.

Der ATersueh, die Einheit der einen Kirche zu fördern
durch Beseitigung der Schranken, die auf ungöttliche AA7eise

die in Christus zusammengehörenden Kirchen und ihre Glieder
voneinander trennen, ist die Aufgabe von Lausanne, zu der
Gott uns stärken Avolle.

IV.

Das gemeinsame Glaubensbekenntnis der Kirche.

Samstag, 6. August.

Den Vorsitz führt Erzbischof Nathan Soderblom von Upsala.
Das erste Referat hält der anglikanische Bischof Dr. Charles

Gore, der Führer der Anglokatholiken, „der Geist dieser
Konferenz", Avie mir ihn ein Freund am ersten Konferenztag' charakterisiert

hatte. (Robert Gardiner f nannte er „die Seele" der
Konferenz.) „Morgen Avird Bischof Gore sprechen. Er A\ird keine
Kompromisse machen", hatte mieli ein anderer Delegierter
vorbereitet. Die Ausführungen trugen auch Avirklich den Stempel
der Klarheit, aber nicht den einer starren Kompromisslosigkeit,
sondern vielmehr das Gepräge ernsthafter Auseinandersetzung.
Bischof Gore ist der Überzeugung, dass bei Paulus und Johannes
soAvohl der Bekenntnischarakter der Gemeinde als auch die
Linie der spätem Glaubensaussagen der christlichen Kirche
schon deutlich erkennbar sei. Er Aveiss aber auch um die

Schwierigkeit der Frage nach der Übereinstimmung der Lehre
der Apostel mit der Botschaft der ersten Evangelien. Aber er
teilt mit Recht den von der Kritik aufgestellten Satz von dem

Gegensatz ZAvischen dem Evangelium Jesu und dem Evangelium
der Apostel nicht. Er sieht in „der Lehre des heiligen Paulus
und des heiligen Johannes, die unter der Inspiration des Geistes
Christi gegeben wurde, den wahren Ausdruck Seiner Absicht
mit der Menschheit14. Darum kennt er eine Religion der Autorität,

darum auch eine Kirche, die vor der Welt steht mit dem
Bekenntnis eines gemeinsamen Glaubens, das angenommen wird
als das Wort Gottes. Er hält ein solches Bekenntnis für
unumgänglich notwendig und möchte die Hauptbekenntnisse der



— 247 —

alten Kirche, das Apostolische und das sogenannte Nizänische
Glaubensbekenntnis, als Grundlage zur Einigung der grossen
Hauptgruppen der Christenheit betrachtet wissen. Im Gebrauch
dieser Bekenntnisse möchte auch er Freiheit walten lassen,
jedoch unter der Voraussetzung, dass bei der Taufe durch die
trinitarische Form die Zustimmung zu diesen Bekenntnissen
allgemeinen Ausdruck fände. Die Frage, ob neue Formulierungen

gewagt Averden sollen, stellt er zur Seite, Aveil er offenbar

die Zeit hierfür noch nicht für reif erachtet. Ja, er rechnet
mit der Möglichkeit, dass Avir in der Bekenntnisfrage überhaupt
noch nicht zur Einigung kommen, mit andern AVorten, dass wir
eventuell erst als Leib Christi wirken können und also auf dem
Weg über „Stockholm" den AVeg nach „Lausanne" erst bahnen
mussten.

Sprach durch den Mund ven Bischof Gore der Vertreter
des objektiven Kirchenideals, so betonte Generalsuperintendent
D. AV. Zoellner aus Westfalen stark das subjektive Moment des
Credo. Er zeigte stark protestantisches Gepräge, besonders in
seiner Betonung der alleinigen Schriftautorität, die ihm auch
für die Bckcnntnisfragc allein richtunggebend bleibt. In feiner
AVeise wies er nach, Avie sich jede Übersteigerung räche. Die
einseitige Hervorhebung der objektiven Lehre führt zu Er-
stammgserscheinungen, die Überwertung* des subjektiven
Glaubensvorganges verflüchtigt das Objektive und verlegt den
Gehalt der Religion in fromme Gefühlsbewegungen und unklare
Anschauungen. Er hebt derum die NotAvendigkeit des In- und
Miteinanders der beiden Seiten für das Credo der Kirche hervor.

Professor D. Dr. G. Wobbermin aus Göttingen bejaht mit
Bischof Gore den logisch-methaphysischen Charakter des
Gehalts der kirchlichen Symbole. Er hebt aber gleichzeitig die
NotAvendigkeit hervor, ZAAischen diesem Gehalt, dem spezifisch
Christlichen in den Glaubensbekenntnissen, und den wandelbaren
Vorstellungsformen derselben zu unterscheiden, das heisst, sie

immer von neuem darauf zu prüfen, ob .sie den entscheidenden

ontologischen Grundgehalt sachgemäss und unmissverständlich
zum Ausdruck bringen.

Er will die Bekenntnisse nicht nur historisch-genetisch
betrachtet sehen, wie das charakteristisch ist für die evangelische
Theologie der letzten fünfzig Jahre. Er möchte vielmehr den

rein-religiösen Grundgehalt aus ihnen herausheben. Dabei



— 248 —

möchte er auch das Athanasianum mit berücksichtigen. Dann
zeigt sich aber, dass man die altchristlichen Symbole nur nach
ihrem rein religiösen Überzeugungsgehalt übernehmen kann,
denn der Einleitungssatz Avurde sonst in flagrantem AAiderspruch
zum evangelischen Glaubensbegriff stehen. Viel hilft uns, Avenn
Avir auf die Motive der symbolischen Aufstellungen achten, z. B.

bei der Frage des Filioque.
Die Fragen der Themakommission beantAvortet er bejahend,

sogar die Frage 3 c. Er tritt \ersichtig ein auch für neue
Formulierungen, zwar nicht für kultisch-kirchliche ZAvecke, aber
für den ZAveck der Aussprache und Verständigung. Er möchte
die Lösung dieser Aufgabe nicht hinausschieben. Er möchte sie

Aielmchr schon von dieser Konferenz in Angriff genommen
sehen, ja er hält dies geradezu für eine Pflicht der Konferenz.

D. II. J. Lindskog (ScliAvedisch-lutherische Kirche) betont
den AVert der vorhandenen Bekenntnisse für die Kontinuität Aen
Generation zu Generation. Er hält eine Verständigung Aen
Ost und AVest, ZAvischen (nichtrömischem) Katholizismus und
Protestantismus für möglich, Avenn wir alle in den
Glaubensbekenntnissen eine Hilfe zum tiefern Aerständnis des Evangeliums

erkennen. Das ist auch der Sinn des Satzes der Concordien-
forrnel von 1577, der die heilige Schrift als norma normans auch
der Glaubenslehre der Kirche hinstellt. Allerdings sieht der
Redner durch die Übcrbetonung der Bekenntnisse den

ursprünglichen ScliAvcrpunkt verschoben. Das Avichfigste
Bekenntnis sei das des Lebens und der Tat.

Der reformierte Lord Sands (Kirche von Schottland), ein
Laie mit grossem theologischem AAissen, schliesst sich dem
Vorschlage von Bischof Gore, die alten katholischen Symbole der
Einigung zugrundezulegen, unter Berufung auf Calvin und
die zweite Helvetische Konfession an.

Der orthodoxe bulgarische Professor Dr. Stefan Zankow
vertritt den Standpunkt der östlichen Kirche. Er will im Gegensatz
zu Prof. AVöbbermin nicht unterscheiden zwischen dem ontolo-
gisch-methaphysisch-religiösen Gehalt der Symbole und diesen
selbst. Den Glauben und die Lehre zu trennen ist unmöglich.
Er kann sich dafür auf die apostolischen Schriftzeugen berufen.
Eine Kirche ohne Bekenntnis ist ein Ding der Unmöglichkeit
und der Unlogik.



— 249 —

Es ist auch unstatthaft, persönliche Überzeugung und Freiheit
einerseits und lehre und Bekenntniszwang andererseits antithetisch

gegeneinander auszuspielen. Ist die Wahrheit das Objektive,
das auch ausserhalb unserer persönlichen Überzeugung und Freiheit

Wirklichkeit ist, so ist der Glaube der geistliche AVeg, aufdem
die AVahrheit erfasst wird. So steht die persönliche Überzeugung
und Freiheit der AVahrheit nicht entgegen.

Auch die geschichtliche Bedingtheit der Bekenntnisse ist
kein Einwand gegen deren Objektivitätsanspruch, denn auch die
Bibel, ja selbst die Heilstatsachen Avie die Inkarnation sind
geschichtlich bedingt.

Die orthodoxe Kirche hält daran fest, dass, wo die Kirche
ist, auch Glauben, Lehre, Bekenntnis sein muss.

Als einigendes Bekenntnis betrachtet der Redner das
Nizänum. Neue Formulierungen lehnt er aufs Entschiedenste
ab. Ein neues Bekenntnis setzte eben die eine Kirche als
geschlossene Gemeinschaft voraus. „AVir" könnten jetzt erst „ein
ziemlich inhaltsloses, also wertloses und phrasenhaftes Bekenntnis

der Mitte" schaffen. Das Nizänum besitzt dagegen die Sanktion

der ungeteilten Kirche und Avird heute noch von zwei
Dritteln der Christenheit vertreten.

Die Annahme des Nizänums sollte allerdings eine sachlich
in die Breite und Tiefe gehende Übernahme des Inhalts des

Symbols sein, nicht bloss eine formelle Anerkennung. Dagegen
ist die Form und die Häufigkeit der Verwendung des gemeinsamen

Bekenntnisses von sekundärer Bedeutung. Dem einen
Bekenntnis kommen Avir näher, je tiefer aaìi* einander lieben,
Avie der liturgische Ruf der orthodoxen Kirche so eindringlich
sagt: „Lasset uns einander lieb haben, damit Avir so in
Einmütigkeit Gott bekennen."

Am Nachmittag Avird zuerst allerlei Geschäftliches erledigt.
Die endgültige Fassung von § 7 der Geschäftsordnung wird
vorgelegt, dessen letzter Absatz lautet : „Kein Bericht soll als von
der Konferenz angenommen erklärt werden, es sei denn, dass

er einstimmig oder neinine contraddente angenommen Avird."
Dieser Formulierung Avird zugestimmt.

Darauf erhält zuerst der Bischof der armenisch-apostolischen
Kirche, Leon Tourian das Wort zu einer Begrüssungsansprache.
Im Anschluss daran fordert Dr. Garvie die Versammlung auf,



— 250 —

für die verfolgten Christen Russlands, Chinas, Armeniens und
anderer Länder zu beten.

Die Diskussion leitet der norwegische Theologieprofessor
D. Olaf Moe ein. Die Stellung der protestantischen Kirchen zum
Tagesthema kompliziert sich dadurch, dass der Protestantismus
grundsätzlich auf die Schrift als auf die einzig bindende Autorität

in Glaubenssachen zurückgeht. Aber ebenso steht fest, class

sich die protestantischen Kirchen zu den altkirchlichen
Symbolen bekannt haben. Diejenigen Gemeinschaften, die keine
Symbole neben der Bibel anerkennen Avollen, bilden die
Ausnahme und stehen auch in AViclerspruch zu der Erkenntnis der
neuem Forschung, dass das Neue Testament ein besonderes
Glaubensbekenntnis nicht ausschliesst.

Er kann sich, was die Grundlegung von Apostolicum und
Nicänum betrifft, der Auffassung* von Bischof Gore und
Professor Zankow anschliessen. Die Bibel allein, die uns einigt,
genügt doch noch nicht als einziger Ausdruck der Einheit,
Aveil sie so verschieden ausgelegt Avird. Die Losung muss sein :

evangelische Katholizität Diese kann aber nur auf der una
sancta der Anfangszeit auferbaut sein. Die Divergenz der
jetzigen Kirchen kann nicht durch Verwerfung alles
Katholischen, auch des Altkatholischen, überwunden werden, sondern
nur durch die Konvergenz aller gegen die alte Kirche hin.

In gleichem Sinne äussern sich der anglikanische Bischof
Aen Gloucester, A. C. Headlam, der orthodoxe Bischof von Nubien
und Pasteur F. Méjan (französisch-reformierte Kirche).

Dagegen vertreten der Kongregationalist J. V. Bartlet und
der französisch-reformierte Pasteur A. N. Bertrand den
ausgesprochen evangelischen Standpunkt. Der letztere sieht in den
altkirchlichen Symbolen den Versuch, auf einem intellektuellen
AVege die griechische AVeit für das Evangelium zu gewinnen,
also einen der Schritte zur Hellenisierung des Evangeliums.
Er kann sie deshalb nicht als gleichwertig ansehen, sondern
postuliert als einziges Bekenntnis die heilige Schrift und das
daraus folgende Bekenntnis zum lebendigen Christus.

Bischof W. T. Manning, neben Bischof Brent der
bedeutendste Vertreter der bischöflichen Kirche Amerikas, gibt dem
Bedauern über das Fehlen der römisch-katholischen Kirche
an dieser Konferenz lebhaften Ausdruck. „Wir wünschen der
römischen Kirche zur Kenntnis zu bringen, dass wir ihr gegen-



— 251 —

über ven Gefühlen der Liebe und der Herzlichkeit erfüllt sind."
Eine Einigung der christlichen Kirche ohne Einschluss der
römisch-katholischen Brüder ist nicht die Erfüllung des Ziels,
das sich diese Konferenz gesetzt hat, nämlich, „alle zu
vereinigen, die den Herrn Jesus Christus als Erlöser, Herrn und
Gott bekennen". Nur diese völlig einige Kirche Aväre auch
befähigt, den grossen Kampf gegen die gemeinsamen Feinde der
Christenheit Avirksam zu führen.

Professor D. Karl Proehle von der evangelisch-lutherischen
Kirche Ungarns hält es für die Pflicht der Konferenz, in einem
neuen, nicht theologischen, sondern religiösen Glaubensbekenntnis

die Einheit des Christentums auszusprechen. Soll oben
genanntes Ziel erreicht Averden und nicht bloss ein Schein- oder
Misserfolg, so ist dies das Mindeste, aber zugleich auch das

Höchste, Avas diese Konferenz erreichen kann.
Endlich gibt der russisch-orthodoxe Erzpriester Dr. Sergius

Bulgakoff, Professor an der geistlichen Akademie in Paris, dem
Glauben seiner Kirche an die Gottesmutter Maria Ausdruck.

Die Annahme des nizänischen Symbolums ist wünschens-
Avert. Aber sie darf nicht den Charakter einer nur auf Grund
von Aerhandlungen erzielten Vereinbarung tragen. Die Kirche
stellt nicht eine solche A^ereinbarung dar. Sie ist in sich die
Einheit des Gnadenlebens, Leben in Gott, Vergottung*. Diese
Fülle des Gotteslebens fügt sich in keine Formel. Alles, was
hier ausgesprochen wurde, die Botschaft des Gottesreichs, Moral
und Eschatologie, remissio peccatorum und die Glaubenssymbole,

ist enthalten in dieser Fülle. Die dogmatischen Reichtümer

des kirchlichen Lebens sind von den einzelnen
kirchlichen Gemeinden nicht sofort und nicht völlig angeeignet
Avorden. Aber von hier aus eröffnet sich ein Weg zur Einigung.
Es gilt fortzuschreiten von der mangelnden Fülle zur Ergänzung,

vom Minimum zum Maximum.
Von dieser Ergänzung möchte der Redner sprechen: Das

Leben der Kirche ist die Heiligung, die Heiligung der Menschheit

Christi, auf die der Heilige Geist ausgegossen wurde. Aber
seine Menschheit ist vor allem die Menschheit des Heiligsten
aller Geschöpfe, der Gottesmutter, der unbefleckten Jungfrau
Maria. Der Glaube an die Fleischwerdung Gottes kann, dem

Nizänum entsprechend, nicht von der Verehrung der Gottesmutter

getrennt werden, die das Haupt der ganzen kirchlichen



— 252 —

Menschheit ist, die Mutter des Menschengeschlechts. Nichts
geschieht in der Kirche ohne das Gebet. Man kann deshalb das
Leben der Kirche nicht erfassen ohne diesen Glauben.
Professor Bulgakoff fühlt das innigste Bedürfnis, diesen Namen
hier zu nennen. AVenn die Versammlung dieses Bekenntnis heute
nicht mitsprechen kann, so liegt es doch in der Konsequenz
des schon Ausgesprochenen.

In gleicher Weise ergänzend betont der Redner die
liturgische Mission der Kirche und ihr der Zukunft zugewandtes
prophetisches AVort, das gegen av artige Wirken des Geistes, das
auf die kosmische Aufgabe des Menschen himveist.

Ich erwähne diese Ausführungen nicht nur als ein Kuriosum,
sondern um der Geschlossenheit und Vollständigkeit des
Zeugnisses willen, das dadurch an diesem Tage erreicht Avurde.

Die ersten Tage der zweiten Konferenzwoche, der 8., 9.

und 10. August, Avaren der Sektionsarbeit zu den bisher
behandelten Themen II, III, IV gewidmet. Der 11. August war
der Entgegennahme der aufgestellten Statements reseniert.
Professor Deissmann legte den Bericht der Evangeliumssektion,
der sofort diskutiert wurde, ab. Dr. AV. A. Brown berichtete
über die Arbeit der Kirchensektion. Ihr Bericht Avurde ebenfalls

besprochen. Canon F. Tatlow referierte über das Ergebnis
der Bekenntnissektion. Die Aussprache wurde wegen Zeitmangel.
auf den Freitagnachmittag* (12. August) verschoben.

In der Sitzung veni 11. August teilte der Präsident
verschiedene GlückAvunschadressen mit, unter anderem eine des

internationalen Friedensbureaus.
Die oben schon gemeldete Umänderung* des Programms

Avurde beschlossen.
Bischof Brent dankte Dr. Garvie für seine grosse

Arbeitsleistung.

Erzbischof Nectarius von Cernauti überbrachte den Gruss
des rumänischen Patriarchats.

V.

Das kirchliche Amt.

Freitag, 12. August.

Den Vorsitz führt Generalsuperintendent D. Dr. Otto Dibelius
(Berlin).



— 253 —

Der Aiigiokatholik Edwin James Palmer, Bischof von Bombay

(Indien), ein Ilauptförderer dieser Konferenz, hält das erste
Referat über das Amt der Kirche. Der katholische Charakter
seiner Denkweise tritt gleich zu Anfang darin zutage, dass er
¦mehrere Ämter als urkirchliche Einrichtungen annimmt. Er sieht
ferner in der Ordination eine Handlung Christi selbst, im
Gegensatz etAva zu dem protestantischen Satz Dr. Garvies, der in
der Ordination nur „eine körperschaftliche Anerkennung einer
Gnadengabe" erkennen kann, „durch Avelche die Ausübung
dieser Gabe innerhalb der Christengemeinschaft mit der Autorität

der Kirche umkleidet Avird." Damit sind die beiden Ilaupt-
einstellungen klar ausgesprochen. Es ist heute nicht leicht, sich
in dem AATust von Vorurteilen und SchlagAvorten, der in dieser
Frage das Wesentliche Aerdunkelt, zurechtzufinden. Es ist aber
noch besonders scliAver, die katholische Anschauung über die
Amtsableitung A*on den Aposteln her nicht nur zu behaupten,
sondern so zu begründen, dass man Avirklich, so Aveit das möglich

ist, einen Einblick in die äusserst verhüllten Vorgänge der
ältesten Kirchengeschichte geAvinnt. Dass vom ZAveiten
Jahrhundert an der Episkopat die Bedeutung* in der Kirche gewinnt
und die Amtsübertragung wesentlich so erfolgt, Avie die katholische

Theorie behauptet, darüber kann kein ernsthafter Streit
geführt Averden. Aber, ob die Autorität der Apostel Avirklich
auf die Bischöfe überging in jener kritischen Zeit, da die Apostel
auszusterben begannen, das ist die heikle Historikerfrage, deren
Beantwortung ebenso oft die Tendenz des Forschers Avie sein
Avissenschaftliches GeAvissen beeinflusst hat, natürlich der
Forscher aller Richtungen.

Es Avar deshalb besonders interessant, hier einmal einen
Mann der Missionsp-atd,1* dieses Problem erörtern zu hören.
„Niemand, der so lange wie ich auf dem Missionsfelde gelebt
hat," führt er aus, „kann verkennen, dass die Überlieferung
recht hat. Die Aufeinanderfolge der Vorgänge ist allgemein die

gleiche. Zunächst reist der Missionar umher; in einer ZAveiten

Periode siedelt er oder sein Nachfolger sich in einem geeigneten

Hauptquartier an und beaufsichtigt von da aus die Kirche
in der Umgebung; in der dritten geht dann diese Aufsichtspflicht

über in die Hand eines Ortsgeistlichen. Das ist die
normale, natürliche, ja fast notwendige Entwicklung. Genau auf
dieselbe Weise ist die Autorität der Apostel auf die Bischöfe



— 254 —

gekommen." Man darf das natürlich nicht einen Beweis für die
Richtigkeit unserer Anschauung nennen. Aber es ist ein sehr
wertvoller, neuer Gesichtspunkt. Man darf auch nicht alles,
Avas. um die Theorie der apostolischen Sukzession herumliegt,
einfach aus diesen Ursprüngen mit eiliger Übertragung
herauskonstruieren. Das dem Protestanten so anstössige Problem der
Hierarchie ist damit noch kaum berührt.

Aber, es lässt sich Avohl sagen, dass der Begriff der
Sendung, der damit angetönt ist, bei jeder Erörterung des

Amtsproblems in seiner ganzen Tiefe untersucht Averden muss —
und darin sah eben Bischof Palmer das Wesentliche. „Das Grundwort

der hier besprochenen Vollmacht ist der Ausspruch Jesu :

,AVie mich mein Vater gesandt hat, so sende Ich euch' **,

bemerkt er treffend. Die Kirchen können erwählen, prophetische
Hinweise, Vorbereitung und BerufungsbeAvusstsein können
vorhergehen, aber darauf Avird in der Urkirche kein Nachdruck
gelegt.

Jedoch, Bischof Palmer ging noch einen Schritt Aveiter.

Der Amtsträger ist nach seiner Meinung* nicht nur überkleidet,
sondern Gesandter, Stellvertreter Christi, sein Diener, und
damit nur Ihm verantwortlich. Es ist hier ein Akzent gelegt, der
verhüten soll, dass der Amtsträger als der „Bediente einer
Gruppe" (Palmer) aufgefasst Averden kann.

Und wesentlich ist fernerhin, dass im Amt immer die
Universalität der Kirche mit erscheint. Das kommt eben nur zum
Ausdruck, wenn das Amt von Christus ist, wenn die Übertragung

dies ausdrückt. „Im Osten schätzt man Einrichtungen
danach ein, was sie bedeuten (mean), im AVesten danach, was
sie bewirken (effect)", meinte Bischof Palmer. Er sieht in der
östlichen Auffassung die lebenswahrere und tiefere.

In der presbyterianischen Tradition erkennt der Redner
eine ähnliche Betonung des Amtes und der Bedeutung der
Sendung durch Christus. Er kann sich nur der Auffassung nicht
anschliessen, dass die Autorität der Apostel auf die Presbyter
übergegangen sei. Dagegen sieht er in der kongregationalistischen

Amtstheorie, nach der jede Versammlung von Christen
sich als eine Kirche betrachten und also selbständig Amtsträger
einsetzen dürfe, eine Verkennung wesentlicher, kirchlicher
Prinzipien. Er meint, dass so eben die Separation in unstatthafter



— 255 —

Weise legitimiert werde, was keine Rechtfertigung in der
apostolischen Ordnung finden könne. In der verbindenden Formulierung

Dr. Garvics sieht er eine neue Auffassung des Amtes.
Das Amt der evangelischen Denominationen würde dadurch
als ein prophetisches gedeutet. Darin sieht Palmer aneli Avirklich

die Stärke der reformatorischen Ämter. Fatal ist an dieser
Feststellung aber, dass die Protestanten selbst nicht geneigt
sind, diese Deutung ihrer Ämter zur eigenen Auffassung* zu
machen. „Sie erheben den Anspruch, class ihr Amt alles das

enthält, Avas nach Gottes Absicht das allgemeine Amt der Kirche
sein soll."

Auf keiien Fall aber darf nach der Anschauung Bischof
Palmers das Amt auf einer Bevollmächtigung der Gemeinde
allein fundiert Averden. Dadurch würde die Gemeinde selbst
erniedrigt. Sie würde ein „Verein". Die Gemeinde kann und
muss einem Amtsträger den Umkreis seines AVirkcns bestimmen.
Aber senden kann nur Christus, nicht die Gemeinde. Das
sind Avesentliche Erkenntnisse, die über die Konfessionsgrenzen
hinübergreifen.

In einem Aveitern Abschnitt kam der indische Bischof auf
die Funktionen der Geistlichen zu sprechen ; die Lehrfunktion,
die Funktion des Opfers, des Hirtenamts, der Versöhnung, der
Hilfeleistung, der Aufsicht. Besonders interessant Avar, Avie er
den Opferdienst auslegte. Er sieht die ganze Gemeinde als heilige

Priesterschaft an, die sich mit Christus als Sein Leib dem
Vater hingibt, besonders im heiligen Abendmahl. Die Priester
sind nur Führer bei dieser Handlung. Bei der fast unentwirrbaren

Vieldeutigkeit des Opfercharakters des christlichen Kultes
ist diese Zurückhaltung bei einer Besprechung im weitesten
Kreis sehr angebracht. Auch als Inhaberin des Amtes der
Versöhnung betrachtet er die ganze Kirche. Nur die Ausübung sei
bestimmten Personen übertragen, jedoch so, dass sie nicht als
Richter wtalten, die Absolution sollte vielmehr „nach
Jahrhunderte altem Brauch" die Form eines Gebetes und nicht einer
Erklärung haben. Für die Funktion der Hilfeleistung an den
Schwachen fordert er das Amt der Diakonen. Die Unterscheidung

des geistlichen Standes vom allgemeinen Priestertum der
Gemeinde sieht er vor allem im Hirtenamt der Zuteilung der
Lebensgüter an die Gemeinde (Sakramente) und im Aufsichtsamt
(Lehraufsicht, Ordination) ausgeprägt.



— 256 —

Zum Schluss betonte Bischof Palmer den Organismuscharakter

der Kirche, der eine rein demokratische Gliederung
nach politischen Vorbildern ausschliesst. Er Avili aber auch
seine eigenen Anschauungen nicht rationalisieren oder naturalisieren

und so andern aufdrängen. Er weiss, dass bis anhin
„Jesus Christus von Seinem Throne aus beide Amtsarten richtet
— und sich auch beider bedient". Aber er möchte so tief und
gross wie möglich vom Leibe Christi denken und darum auch
Aen seinen Ämtern.

Es Avar zu erwarten, dass die stark katholisierende Amts-
auffassung des anglikanischen Bischofs nicht ohne Widerspruch
bleiben Aviirde. Gleich der andere Hauptredner, Dr. M. G. G.

Scherer, Sekretär der Vereinigten Lutherischen Kirche in Amerika,

vertrat mit Entschiedenheit den entgegengesetzten
Standpunkt. Nicht nur bestritt er den biblischen Charakter des
katholischen Bischofsamtes, er hält vor allem den sacerdotalen
Charakter des altkirchlichen Amtes für verfehlt. „Die Apostel
starben, ohne eine Andeutung in bezug auf die Nachfolge im
Apostelamt zu hinterlassen oder dafür Vorkehrungen zutreffen."
Die bischöfliche Autorität leitet er entwicklungsgeschichtlich
aus der presbyterialen ab. In dem priesterlichen Charakter des

katholischen Amtes sieht er eine Neuerung der spätem Kirche,
ja eine überaus gefährliche Verdunkelung* des Mittleramtes
Christi und des allgemeinen Priestertums der Gläubigen. „Die
Zentrallehre Aen der Rechtfertigung allein durch den Glauben,
mit der nach Luther die Kirche steht und fällt, ist schwer
gefährdet, wenn nicht ganz preisgegeben. Werden diese Positionen
festgehalten, so ist alle Diskussion zu Ende!"

Als Lutheraner hängt Dr. Scherer nicht an einer speziellen
Form des Geistlichen Amtes. Die Lutheraner sind in der ATer-

fassungsfrage nach seinem eigenen AVort „Eklektiker". Er sucht
deshalb die Einigung nicht vor allem in dieser Richtung,
sondern stellt sich auf den Boden der altprotestantischen
Festlegung: „Zur wahren Einheit der Kirche genügt die
Übereinstimmung in der Lehre des Evangeliums und in der Ver-
Avaltung der Sakramente". Die Lutheraner könnten sich ZAvar

auch zur Annahme des Bischofsamtes verstehen — viele Lutheraner

haben es noch —, Avenn es grössere Aussicht auf eine

Lösung böte. Aber sie könnten sich dazu nur entschliessen,
Avenn erst die Bedenken gegen die sacerdotale Amtstheorie,



— 257 —

die Notwendigkeit apostolischer Sukzession und andere Fragen
abgeklärt Avaren. Weiter Avollte der Redner nicht gehen.

So Avaren die beiden Hauptpositionen scharf gegeneinander
gestellt. Eine eigentliche Diskussion fand nicht statt, Aveil an
diesen Tagen die Nachmittagssitzungen für die weitere
Diskussion der Sektionsberichte beansprucht Avurden.

Es Avurden nur noch die kurzen Referate angehört.
Der orthodoxe Erzpriester Bulgakow, den ich schon oben

erAvähnt habe, vertiefte die Frage, die oben berührt werde, ob
das Amt von Christus oder der Gemeinde stamme. Er sieht in
der Kirche einen Organismus, nicht eine Organisation, daher
kann es in ihr weder ein „konstitutionelles" noch ein „repräsentatives"

Bischofs- oder anderes Amt geben. Diese dem
weltlichen Recht entnommenen Termini Avidersprechen dem

überjuridischen, mystischen Organismuscharakter der Kirche. In ihr
sind alle Organe aufeinander angewiesen. Es gibt keinen Klerus,
der der Laien nicht bedürfte, sondern wie die Laien der Priester
bedürfen, so diese zu ihren Handlungen der Laien. Nur alle
zusammen bilden die Kirche, selbst bei der Ordination, selbst
bei den heiligsten Handlungen handeln sie zusammen. Der
Priester hat Befugnisse der Weihung, der Bischof solche der
Amtsübertragung, die andere nicht haben, aber auch der Laie
ist in die Kirche hinein durch Taufe und Firmung geweiht.
So bildet die Orthodoxie die Ausschaltung der Extreme der Lai-
sierung der Gemeinde im Protestantismus und der Klerikali-
sierung* der Kirche im Romanismus.

Rev. Dr. J. J. Baninga (Südindische Kirche) betonte den
Geistcharakter der apostolischen Sukzession.

Der Senior der EAengelischen Kirche der böhmischen Brüder,
D. J. Souäek, erinnert an die geschichtliche Herkunft seiner
Kirche aus den Fragen der Hussitischen Bewegung und der
Reformkonzilien, an ihre Kämpfe um ein reguläres Amt. Er
schildert den Ernst, mit dem seine Kirche jetzt noch das Amt
behandelt, möchte aber die Form der Bestellung nicht für ein
Avesentliches Moment der wahren Kirche betrachten. Nur im
Interesse der Einheit der Kirche befürwortet er die Annahme
eines konstitutionellen Bischofsamts. Er betrachtet die Frage
aber nur als eine Frage des Kirchenregiments, nicht als
Glaubensangelegenheit.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft i, 1927. 17



— 258 —

Der Moderator der presbyterianischen Kirche Englands,
David Fyffe, M. A., will die presbyterianische Auffassung
vertreten. Die Urkirche betonte soAvohl die brüderliche Allgemeinheit

wie die fürs Ganze geschenkte Besonderheit der geistlichen
Gaben. Der Bruderschaftscharakter der Kirche ermöglicht nur
Dienstämter, die sich aus der praktischen Nötigung ergeben,
wie das Predigtamt und das Amt für den Liebesdienst. Aber
auch die Grenzlinie ZAvischen Presbyter- (Predigt-) und Diakonenamt

Avar anfangs nicht klar geschieden, wie das Beispiel des

Philippus zeigt. Er sieht aber im Presbyteramt doch die
Fortsetzung des Einheitsamtes der apostolischen Zeit, aber so, dass

der Akzent auf der Berufung und Gcistfülle liegt, die Gott
direkt den Dienern seiner Gemeinde verleiht.

Professor D. Dr. Martin Dibelius (Neutestamentier) ausHeidelberg

mahnt zur Zurückhaltung. Eine Einigung in diesem Punkt
sei heute noch ausgeschlossen. Es sei nötig, hier seine Verant-
Avortlichkeit zu betätigen, indem man nicht eine Formel sucht,
die das AVerk von Lausanne bei den Heimatkirchen diskreditieren
musste. Es sei schon etwas erreicht, Avenn wir das Amt des

andern achten lernten, auch dann, wenn Avir es nicht für das

richtige hielten, Avenn wir die konfessionelle Haltung überwinden,
der „die Heiligtümer des andern nicht ehrAvürdig sind"*. Dieser
Ton Avar hier wertvoll. AVar er sonst in Lausanne nicht nötig,
hier Avar diese Ermahnung gut. Sie Aveist am besten in die

Zukunft.
In der Nachmittagssitzung wird ein Beileidstelegramm an

die Koptisch-orthodoxe Kirche Ägyptens beschlossen, deren
Patriarch gestorben ist.

Die Diskussion über den Bericht der Sektion IV Avird

fortgeführt.
VI.

Die Sakramente.

Samstag, 13. August.

Tagesvorsitzender ist Generalsuperintendent D. Martin Schian

aus Breslau.
Als erster Redner spricht zu diesem Thema der

kongregationalistische Oxforder Professor (Kirchengeschichtler) James
Vernon Bartlet. Er spricht vor allem als Historiker. Ja, er glaubt
daran, dass uns eben „geschichtliche Methode und geschichtlicher



— 259 —

Sinn, die instinktive Gewohnheit, alte Worte im Lichte ihres
Kontextes und der vergangenen Gebräuche zu schauen" ganz
besonders hilfreich Averden können. Er arbeitet aber eben darum
mit der Methode des psychologistischen Historismus, die leicht
moderne Gedanken in die Vergangenheit zurückträgt. So trägt
er die Persönlichkeitsanschauung, die uns geläufig geworden,
zurück in die Zeit des alttestamentlichen Prophetismus und
ebenso unsern abendländischen Symbolbegriff' in die
morgenländische Religiosität Alt-Israels : „Propheten Avaren in
besonderer AVeise geneigt, symbolisch zu reden, und Jesus selber
blieb hier sorgfältig* dem prophetischen Typus treu."

Die christlichen Sakramente, worunter er nur Taufe und
Abendmahl versteht, sieht er nun ebenfalls „in Beziehung* zum
hebräischen Prophetismus", wodurch ihre Deutung gegeben ist.
Sie sind als symbolische Handlungen zu deuten. Eine andere
Betrachtungsweise kam erst in der hellenischen Theologie der
Kirchenväter auf, und hierin liegt nach Bartlet die Quelle
für allen Widerstreit zwischen evangelischer und katholischer
Sakramentsbeurteilung.

Folgerichtig sieht er also in der Johannestaufe nur einen
Vergleich. Die christliche Taufe aber Avar „ein Untertauchen in
heiligen Geist", „eine Tatsache menschlichen Erlebens, das
Wasser (aber) Avar nur Symbol, etAvas, das man beifügte, wie
in dem Fall von Kornelius''.

Den Gedanken der Wiedergeburt will Bartlet von der
Taufe völlig getrennt wissen. Er schreibt ihn auf das Schuldkonto
der „A^erwirrung", die durch den griechischen Einfluss in die
christliche Kirche hereingetragen Avurde.

Dennoch hält er den frühen Gebrauch der Kindertaufe für
historisch wahrscheinlich, weist aber darauf hin, dass die meisten
Zweige der Kirche die Mitgliedschaft nur dann für vollzogen
erachten, wenn bei der Konfirmation oder einer entsprechenden
Handlung das heranwachsende Kind seinen selbständigen
Entschluss kundgibt, seine Zugehörigkeit, die es in der Taufe
erlangte, zu bewahren. Damit möchte der Redner den baptistischen

Brüdern die Möglichkeit geben, die Kindertaufe als ersten

Teil des ganzen Aufnahmeritus anzunehmen.
Auch im Abendmahl sieht Bartlet eine Gleichnishandlung,

durch die Jesus seinen Jüngern die erlösende Bedeutung seines
Todes — nach Jesaja 53 — verdeutlichen wollte. „Er benutzt



— 260 —

die Passahzeit, deren Erinnerung die Apostel erfüllt — mit dem
Begriff der Erlösung durch das Blut eines unschuldigen Lammes

—, und er gebraucht dieses Symbol in einer prophetischen
AVeise, um unmittelbar zu zeigen, dass Israels Heil gesichert
wird, wenn sein eigener Leib gebrochen und sein Blut für viele
vergossen Avird." Um „Versinnbildlichungen" handelt es sich,
um einen neuen „suggestiven" Symbolismus. Er findet die kon-
textgemässe Auffassung im anglikanischen Gebetbuch des Jahres
1552 enthalten: „Nimm und iss in Erinnerung des Todes Jesu
für dich und ernähre dich durch ihn in deinem Herzen mit
Danksagung. "

Im Einheitsgedanken der ZAvölfapostellehre, im johanneischen

Gedanken Aen Christus als dem Brot des Lebens, im
Opfergedanken der spätem Eucharistiefeier sieht er nur angelehnte
Gedankengänge. In der Lehre der „wirklichen Gegenwart"
glaubt er einen „reinen Zusatz" erkennen zu müssen, ja eine

Gefährdung der GeAvissheit der dauernden geistigen Gemeinschaft

der Christen mit Christus.
Zum Schluss befünvortet er kräftig die protestantische Aror-

anstellung des „Wortes*1. „Das ,Wort' bedingt die Sakramente."
Diese sind nach Augustinus „sichtbare AVorte". AA7enn er im
Fortgang aber auf die „GeAvalt der Suggestion" hinweist, mit
der die Sakramente „auf das Unterbewusstsein und die intuitiven

Kräfte der Seele wirken, eia avo die tiefliegenden Quellen
des Empfindens und des Willens entspringen", so dürfte er
damit auch die Linie gesunder protestantischer Lehre
überschritten haben. Die Behauptung, dass die sakramentale Gnade
als Wirkung des heiligen Geistes objektiven Charakter besitzt,
wirkt in der Umgebung eines solchen Psychologismus nicht
sehr überzeugend.

Doch Avar auch bei dieser für unser Empfinden unzulänglichen

Erörterung der zarten Fragen wohltuend die gütige
Achtung vor der Überzeugung der andern, die aus dem Schlusswort

sprach.
Mitten in die katholische Sakramentenlehre führte das

Sendschreiben des serbischen Bischofs Nicholai von Ochrida hinein.
Im Orient werden die Sakramente immer noch „Mysterien"

genannt, führte er aus, weil jedes in sich eine geheimnisvolle
und Avunderbare Einwirkung Gottes, des Heiligen Geistes, birgt.
Das Geheimnis wird also nicht rationalisiert. „Wir wissen nicht



— 261 —

wie der Heilige Geist in dem Mysterium einwirkt, Avir .wissen
aber, dass Er in diesem und durch dieses Mysterium wirkt.

Er kennt mit seiner Kirche auch nicht nur ZAvei, sondern
sieben Sakramente.

Im Gegensatz zu seinem Vorredner sieht er in der Taufe
das Sakrament der AViedergeburt (Joh. 3, 5), in dem die Seele
von Sünde befreit, die Gottessohnschaft empfängt und so in das
Heer Christi aufgenommen wird.

Dem also Gereinigten wird in der im Morgenland gleich nach
der Taufe erteilten Firmung „positive Kraft" mitgeteilt.

Beim Mysterium des Abendmahls betont er die Anrufung,
die Epiklese, durch die der Heilige Geist auf Brot und Wein
hernieder gerufen Avird, so dass sie dadurch — nicht
verwandelt — aber „transsubstanziert" Averden. Offensichtlich lag
es dem Redner daran, dem starken Realismus der orthodoxen
Abendmahlslehre Ausdruck zu geben ohne alle Schullehren
der römisch-katholischen Transsubstantiationslehre mit
unterschreiben zu müssen. Die Unterscheidung von der letztern
wurde allerdings nicht klar sichtbar.

Das Entscheidende sieht er in der johanneischen Linie:
Christus selbst ist im Herrnmahl unsere Nahrung, in ihm gibt
Gott uns nicht bloss, wie in andern Mysterien, seine Gaben,
sondern sich selbst.

Im Mysterium der Busse wird dem Menschen die AAieder-

herstellung in den Stand der Taufgnade zuteil, er wird ven
den seither begangenen Sünden durch die Absolution wieder
freigesprochen.

Im Mysterium der Priesterweihe (Cheirotonia) wird dem
Priester die besondere Gabe der Verwaltung der Mysterien
zuteil, aber nicht so, dass der Mensch zählte, sondern so, dass

der Gnade Gottes alle Bedeutung zukommt. „Deshalb darf der
Geistliche nicht sagen : ,Ich taufe dich' oder ,ich verzeihe dir',...
sondern ,der Diener Gottes Jakob oder Johann wurde getauft. .',

,es wurde ihm vergeben ..' ; der eigentliche Vollbringer des

Mysteriums ist Gott, der Heilige Geist."

„Im Mysterium der Eheschliessung verbindet Gott zwei
menschliche Wesen für den besondern Zweck der Vermehrung
der Kirche Gottes nach Gottes Gebot und damit Mann und
Weib sich gegenseitig in dem Werke ihres Heils stützen und



— 262 —

helfen." Dieses Mysterium ist vorchristlich. Es Avurde aber
durch Christus bestätigt.

Den Zweck des Mysteriums der letzten Ölung sieht er nach
Jakobus in der Wiedergesundmachung und Vergebung der
Sünden.

Die Sakramente der Taufe und Konfirmation, des Abendmahls,

der Busse und der letzten Ölung haben eine persönliche
Beziehung. Die Mysterien der Priesterweihe und der Eheschliessung

zielen auf das Wohlergehen der ganzen Kirche.
Eine Wertunterscheidung zwischen den einzelnen

Handlungen hält der Redner für unstatthaft. Es ist ja Ein Geist,
der gibt. Alle sieht er auch in der bekannten AAeise als biblisch
begründet an. Aber die Annahme der Siebenzahl will er letzter-
dings nicht damit begründen, dass er einen exegetischen Gegenbeweis

gegen die protestantische These führte, das Avurde er
Avohl bloss „eine eigene Meinung" nennen, sondern er stützt
seine Auffassung „auf die Erfahrung der Heiligen aller Zeiten".
Die Ansichten intellektueller Personen mögen ausserordentlich
geistreich und doch falsch sein, wogegen die Erfahrung der
Heiligen immer Avahrhaft ist. Gott der Herr ist sich selbst und
seinen Heiligen gegenüber Avahr.

Professor Dr. August Lang, Superintendent in Halle, der
Vertreter der deutschen Reformierten, teilte im allgemeinen den

Standpunkt Aen Dr. Bartlet. Doch betonte er noch tiefer die

einigende Ehrfurcht vor dem Geheimnis, das sich in den
Sakramenten vollzieht, und die konstitutive Kraft, die für das Leben
der Kirche in ihnen liegt. Die Grundunterschiede in ihrer Deutung

führt er zurück auf eine verschiedene Auffassung vom
Wesen der Gnade.

Dieser Gedanke Avurde von Prälat D. Schoell aus Stuttgart
weiter ausgeführt. Er will, wie Professor Lang, keinen Avesent-

lichen Unterschied zwischen AVort und Sakrament machen.
„Die Gnade Gottes ist immer und überall ein und dieselbe. Sie

ist der in Christus geoffenbarte Liebeswille Gottes, der den
Sünder richtet und rettet. Auch das Sakrament ist
Wortverkündigung, verbum visibile. Seine Bedeutung ist darum
grundsätzlich die gleiche wie bei der Predigt, nämlich Vergewisserung

der Vergebung und Aufnahme in die Kindschaft Gottes."
Bei den Katholiken dagegen findet Schoell im Sakrament

„einen physisch-hyperphysischen Vorgang". Die Gnade ist eine



— 263 —

materia coelestis, das göttliche Wesen, das in die menschliche
Natur eingesenkt wird. Schoell vergisst nur, dass auch für den
Katholiken die Personbeziehung im sakramentalen Vorgang
nie bedeutungslos Avird, dass die Gabe ohne die vorausgesetzte
Gemeinschaft mit dem Geber bedeutungslos Avurde.

Scharf wandte sich weiter Dr. Lang gegen eine Auffassung,
die den Anteil des Menschen am Zustandekommen des
Sakramentes überbetonen möchte. Aber er betont mit seiner Kirche,
dass ein Sakrament ohne Glauben wertlos werde.

Diesen Gedanken nahm dann Avieder der Anglikaner Canon
Oliver Chase Quick auf, der ebensosehr den übernatürlichen
Charakter der göttlichen Gnadengabe, wie die Notwendigkeit
von Bussgesinnung und Glauben beim Empfänger herAerhob.

Die spezifisch protestantische Anschauung vertraten ferner
der nordamerikanische Baptist Robert A. Ashworths und der
englische Methodist G. M. Hughes, der die Interkommunion unter
den Konfessionen befürwortet.

So waren wieder alle Typen zum AVort gekommen. Ich hätte
mir nur gewünscht, dass die Auseinandersetzung noch etwas
mehr in die Tiefe der letzten Hintergründe geführt hätte. Denn
letzterdings „wissen" Avir, Avas man aus den Lehrbüchern von
einander wissen kann, aber wenige wissen um die tiefsten
AVurzeln, die aus ursprünglichen Einsichten ihre Kraft ziehen.
Der Orientale denkt anders über das Sakrament, weil ihm die
Schöpfung und die Neuschöpfung in Verklärung und
Auferstehung etwas anderes bedeutet als dem abendländischen
Protestanten. Dieser Avieder meint etwas ganz anderes, wenn er
von Sündenvergebung spricht, als wenn der Orientale im
Zusammenhang mit dem sakramental-kirchlichen Leben davon
redet. Dass man sich bis in diese Tiefen achten und
verstehen lernte, das hiesse die nächste „Lausanner" Konferenz
vorbereiten.

VII.
Die Einheit der Christenheit und die Stellung der bestehenden

Kirchen zu ihr.
Montag, 15. August.

Den Vorsitz führt Professor D. Henri Monnier aus Paris.
Das erste Hauptreferat des Tages hält der bekannte Führer

der Stockholmer Einheitsbewegung, der lutherische Erzbischof
Nathan Soderblom von Upsala (Schweden).



— 264 —

Er geht aus von der vorhandenen, aber verborgenen
Gemeinschaft aller Gläubigen mit Gott und Christus, die eine
Tatsache des Glaubens ist. Diese umfasst nicht nur die gegen-
Avärtig lebenden Christen, sondern verbindet diese auch mit
den bereits Abgeschiedenen zum Einen Leibe des Christus. Ja,
sogar für die Geisterwelt hat diese Kirche eine Bedeutung, sie
soll den „Fürstentümern und Herrschaften in dem Himmel
kundmachen die mannigfaltige Weisheit Gottes". (Eph. 3, 10.)

Diese geistige Einheit drängt aber nach aussen, nach einem
xVusdruck. Sie findet ihn in der Liebe, im Glauben und in der
Organisation der Kirche.

In der Liebe! Gewiss, Deus et anima, die Erlösung der
Seele im Frieden mit Gott ist das ein und alles des Christenlebens.

Aber es gibt keine Erlösung* ohne die Beziehung zur
Menschheit, ohne das Sich-Kümmern um die Nöte der Brüder.
Frömmigkeit ohne diese Beziehung ist falsche, selbstsüchtige
Mystik, während die grossen, die Avirklichen Mystiker die
AVahrheit und den AVert ihrer mystischen Erfahrungen gerade
daran prüften, ob sie den Eifer in der Nächstenliebe auslösten
oder nicht. Auf die Frage: „Wie sollen Christen ihre Einheit
oder einfach: ihr Christentum zeigen?" antwortet die
Bergpredigt und das Gleichnis vom Jüngsten Gericht mit aller
Deutlichkeit mit dem Hinweis auf das Tun der Liebe.

Diese Verantwertlichkeit gegen den Bruder, diese Solidarität

mit der Not des Menschengeschlechts Avar der
Grundgedanke der Stockholmerkonferenz. Sie ging aus von der
Einsicht, dass es in den gegenwärtigen Zeitverhältnissen nicht
genügt, einfach das zu wiederholen, was in der heiligen Schrift
steht, oder die Kirchenväter und die Reformatoren zu zitieren,
sondern, dass es vor allem gilt, die Grundsätze und den Geist
der Evangelien auf die Probleme unserer Zeit anzuwenden.
Die Gemeinschaft in Stockholm war eine communio in serviendo
oecumenica. Sie wellte nicht die Einheit als solche offenbaren,
sie wollte nur im Dienst dem Heiland näher kommen und
damit dazu verhelfen, dass man besser verstehe, was Einheit ist.

Aber Liebe und Leben führen uns folgerichtig zum Glauben.
Er ist das Tiefere. Aus ihm erwachsen Liebe und Leben. Wie
verschieden immer die Wissenschaft die Beziehungen des Glaubens

ausdeuten, die Formulierungen des Dogmas fassen mag»
sicher ist, dass er ein persönliches TraäSn, Vertrauen, Zu-



— 265 —

versieht sein muss und, dass hierin eine Einheit schon vorhanden
ist. Diese Gemeinschaft lebt in den Herzen aller Christen. Einig
sind sie alle in der Dankbarkeit dafür, dass Jesus Christus sie

Aen der Sünde und dem Tod erlöst hat. Sie äussert sich aber
gleich unmittelbar im Gebet. Im Gehetslied preisen die gleichen
Kirchen, die sich theologisch befehden, gemeinsam den Schöpfer
und Erlöser. Soderblom zitiert das AVort des Bischofs Headlam
von Gloucester: „Es ist leicht für uns, uns in der Andacht zu
vereinigen; unmöglich aber ist es für uns, in der Erklärung
(der heiligen Eucharistie) eins zu werden, denn keine menschliche

Sprache kann einem so grossen Wunder angemessen sein."
Diesen Gedanken überträgt er auch auf die Lehre. Er

erinnert an das AVort des grossen russischen Theologen Nikolai
GlubokoAvskij : Doxa bedeutet nicht nur Lehre, sondern auch
Preis und Anbetung. Orthodoxie bedeutet also rechte Lehre, aber
auch rechte Anbetung. Die Symbole der alten Kirche sind nach
Thomas Arnold als Lobgesänge Avie das Te Deum zu betrachten.
Die Theologie muss in der Anbetung gipfeln

Aber umgekehrt muss diese Einheit ihren Ausdruck Avieder
in klaren, gründlich durchdachten Worten und Formeln finden.
Der Glaube des Herzens muss, wie bei Petrus und den Jüngern,
zum Bekenntnis Averden.

Was diese theologische Darstellung unseres christlichen
Glaubens betrifft, so ist eine Feststellung notAvendig, die sich
aus der Tatsache ergibt, dass es sich beim Glauben um zwei
Parteien, um einen dramatischen Dialog zwischen Gott und
dem Menschen handelt. Gottes Offenbarung ist seine
zuvorkommende Gnade, der Glaube kann deshalb nicht etwas sein,
was der Mensch zu leisten hat, etwas, das der Gnade Gottes
und der Vergebung der Sünden vorausgehen musste und die
Bedingung dafür wäre, sondern Glaube ist nur das durch Gottes
Gnade geschaffene Organon leptikon, womit der Mensch Gottes
Gnade annimmt. Die Bekenntnisse können deshalb immer nur
„Zeugnisse" für Gottes Offenbarung, speziell die in der heiligen
Schrift gegebene prophetische und apostolische Offenbarung sein.

In der Organisaton und Verfassung der Kirche kann der
Referent keine Einrichtung erkennen, die an sich einen Wert
besässe. Sie sind nur wertvoll, indem sie die Offenbarung
vermitteln helfen, den GJauhen erwecken, erhalten, verstärken.
Verschiedene FormeA haben sich entwickelt, aber, solange



— 266 —

dieser Zweck festgehalten Avird, besteht eine tiefe Einheit trotz
aller Unterschiede. Eine Organisation ist notwendig, aber nur
zu dem Zweck, dass das EA'angelium gepredigt und die Sakramente

verwaltet und so das Wunder der Erlösung an die Herzen
der Menschen herangebracht av erden kann.

Zuletzt skizziert der Referent die Stellung der verschiedenen
Kirchen zur Frage der Einheit. Er unterscheidet Seele und Leib
in der Kirche. Die Seele, sagt er, ist das göttliche Leben, das
der Kirche unter Vermittlung des heiligen Geistes durch Wort
und Sakrament und durch die Annahme der Gottesoffenbarung
im Glauben mitgeteilt Avird. Der Leib ist das System von
Glaubensbekenntnissen, Lehren, Riten und Institutionen aller
Art, die als Wege, Mittel oder Träger der Gnade Gottes dienen.

Er unterscheidet hier die drei Hauptanworten des
Institutionalismus (1), Spiritualismus (2), Inkarnationalismus (3), die

er näher dahin umschreibt:
1. GeAvisse kirchliche Gruppen betrachten ihre eigenen

Formeln und ihre eigene kirchliche Organisation als notAvendig für
die Einheit. Es ist sicher, dass Rom die Einheit nur so verstehen
kann, dass alle Christen die absolute Autorität des heiligen
Vaters gemäss der heute geltenden Formulierung des
Vatikanischen Konzils anerkennen. In gleicher Weise erheben
gewisse Kirchenkörper in der evangelischen Christenheit und auch
in der orthodoxen Kirche einen ähnlichen Anspruch : „Kommt
zu uns. Bei uns ist alles fertig und klar. Die Einheit kann nur
dann erreicht werden, wenn alle anderen unsere Lehre und

Verfassung annehmen." Der Leib der Kirche ist nach dieser
Auffassung ein fertiges System.

2. Die zweite Hauptgruppe besteht aus geAvissen

Kirchengruppen, denen die Unterschiede mehr oder weniger gleichgültig

sind. Alles Vergängliche ist nur ein Gleichnis. Die Religion
ist etAvas Geistiges. Wenn nur der Geist da ist Etwas anderes
ist nicht erforderlich. Warum also soll man Gleichförmigkeit
in den Lehren und Formen verlangen? Ist es nicht genug, dass

wir alle Christum liebhaben und danach verlangen, ihm
nachzufolgen und dem heiligen Willen Gottes zu gehorchen?

3. Die dritte Gruppe betont gegenüber der ersten, dass die

Religion nicht allein und nicht ihrem Wesen nach ein Leib ist,
eine festgeprägte Form, eine Lehre, eine Hierarchie, sondern



— 267 --
in erster Linie Seele, Geist. Gegenüber der ZAveiten Gruppe
wird betont, dass für uns in dieser irdischen Existenz alles
Geistige körperliche Form annehmen, in Worten, Taten,
Menschen, Institutionen, Lehren und Formen des Gottesdienstes
Gestalt gewinnen muss, um wirksam zu werden und Dauer zu
haben.

Zur Religion gehört beides : Leib und Seele. So erhebt sich
die Frage: Bis zu welchem Grade muss versucht werden, Gleichheit

des Leibes und der Seele herzustellen, damit man von
einer einigen Kirche reden kann.

Der Referent hält eine Einheit unter Wahrung der
Mannigfaltigkeit für das prinzipiell Richtige. „AVir fordern keine
Unterwerfung unter eine gemeinsame, äussere Autorität. AVir fordern
keine Gleichförmigkeit in der Darstellung der Lehre. Wir glauben
nicht, dass der Kirche mit Uniformität gedient ist."

„Aber andererseits können Avir den Formen des Gottesdienstes
und der Kirche nicht gleichgültig gegenüberstehen, denn wir
erkennen den notwendigen Zusammenhang zwischen Leib und
Seele, zwischen dem Geist und seiner Ausdrucksform." Der
einzige Gesichtspunkt aber, unter dem AAir eine Entscheidung
darüber treffen können, welche Bestandteile der formulierten
Lehre und der kirchlichen Organisation für ihre Einheit
notAvendig sind, ist der Gedanke ihrer Zweckmässigkeit für die
Übermittlung des übernatürlichen, göttlichen Inhalts an den

Menschen, die Gesellschaft und die Menschheit.
Er zitiert aus dem Sendschreiben, Avelches der Rat der

schwedischen Bischöfe 1922 an die anglikanische
Bischofskonferenz richtete, die Sätze: „Keine besondere Organisation
der Kirche und ihres geistlichen Amtes ist jure divino geschaffen,
nicht einmal die im Neuen Testament bezeugte Verfassung,
Disziplin und Gesamtlage, Aveil die heilige Schrift, die norma
normans des Glaubens der Kirche, kein Gesetz ist, sondern für
den neuen Bund den grossen Grundsatz der christlichen Freiheit

aufstellt, Avie er von Paulus unermüdlich gegen jede Form
der Gesetzesreligion mit Nachdruck betont Avorden ist, Avie Luther
ihn mit frischer Kraft und Klarheit angewandt hat und wie
unser Heiland selbt ihn aufgestellt hatte, wenn er z. B. beim
Abschied von seinen Jüngern ihre künftige Arbeit nicht durch
apriorische Vorschriften und Institutionen regelte, sondern sie

auf die Leitung des Parakleten, des heiligen Geistes, verwies."



— 268 —

Er schliesst: „Ein solcher Grundsatz macht die Aufgabe
komplizierter und schwieriger. Aber wir dürfen vor Schwierigkeiten

nicht zurückschrecken. Schwierigkeiten sind dazu da,
um überwenden zu werden. Der Segen der kirchlichen Einheit
ist gross. Gewinnen können wir ihn nur um den Preis gemeinsamer,

geduldiger und im Geiste des Gebets vellbrachter
Denkarbeit, durch die Avir befähigt werden, zu unterscheiden, was
notAvendig ist, und was, je nach der Lage, zweckmässig und
Avichtig ist in Bekenntnis und Kirchenverfassung."

Auch der zweite Redner, Bischof Arthur C. Headlam Aen
Gloucester, hält „eine Einheit, die die grösstmögliche
Mannigfaltigkeit einschliessen sollte", für das Ideal, das uns vorschAvebt.
Aber er ist doch zugleich der Überzeugung, dass diese Einheit
nicht bloss eine föderative sein dürfe. „Die Einheit der Kirche,
Avie Paulus sie uns lehrt, ist eine Einheit im Geiste, eine Einheit
in Christus, eine Einheit in den Sakramenten, eine Einheit, die
sich gründet auf ein von Gott eingesetztes und mit göttlichem
Geiste ausgerüstetes Amt."

Die Einheit im Glauben versteht er dahin, class man sich
einigte auf den Glauben, wie er in der Heiligen Schrift gelehrt
und im Apostolischen und Nizänischen Glaubensbekenntnis
überliefert worden ist. Nicht die Bekenntnisse oder die Heilige Schrift,
also auch nicht eine bestimmte Theorie über ihren Inspirationscharakter,

sind der Gegenstand unseres Glaubens, sondern der
Glaubensinhalt, den sie überliefern, also im AVesentlichen die
Lehren Aen der Inkarnation und der Trinität.

Bischof Headlam legt Nachdruck auf die Bestimmung von
Chalcedon, die auch diejenigen verurteilt, die etwas hinzufügen.
Die Uneinigkeit sei eben aus den Versuchen, die alten Bekenntnisse

durch Auslegungen und Erklärungen zu ergänzen,
entstanden. „Wir sollten uns deshalb auf dem Boden der uns in
Jesus Christus gegebenen grundlegenden AAirklichkeitsoffen-
barungen einigen und es unterlassen, solche erweiternden
Deutungen als heilsnotAvendig zu fordern.

Auch die Einheit im Sakrament bedeutet nur die Annahme
der Sakramente selbst, nicht die Übernahme einer besondern
SakramentenZeÄre : „Zwölfhundert Jahre lang war die christliche
Kirche damit zufrieden. Es hat viel Theologie über die Sakramente

gegeben, gute und schlechte. Der überlieferte Glaube

war bei alledem wohl verwahrt im Altarschrein der Liturgien,



— 269 —

die auch jetzt noch eine gemeinsame Grundlage für die Einigung
bilden könnten. Aber eine besondere Annahme irgendeiner
Theorie Avurde von der Kirche Aveder erwartet oder gefordert,
noch verboten. Ich glaube, dass dies in Zukunft unsere Einigungsbasis

sein muss: AVir können uns im Kult vereinigen, aber in
der Definition können wir das nicht."

Unter der Einigung im Amt kann er nur eine Einigung in
einem von Gott eingesetzten Amte verstehen. Der christliche
Geistliche ist niemals bloss ein Beamter, den man im Interesse
der menschlichen Gesellschaft einsetzt. „Gott hat gesetzt in der
Gemeinde Apostel, Propheten, Lehrer."

Der Redner führt darüber Aveiter aus: „Ich zweifle nicht
daran, dass diese Einigung in Sachen des geistlichen Amtes
die Annahme der überlieferten Form des geistlichen Amtes in
der Christenheit, die Annahme des Bischofsamtes und der
bischöflichen Ordination bedeuten muss. Ich habe nicht die
Absicht, in diesem Augenblick die Frage zu erörtern, Avie das

geschehen kann. Ich möchte nur soviel sagen, dass ich es nicht
für möglich halte, dass irgendeine einzelne Kirche vor eine
andere hintritt und sagt: ,Unsere Ämter sind gültig, eure sind
es nicht.' Sie können unmöglich sagen : ,AVir sind im Besitz
der Sukzession, ihr nicht.' Die einzigen Aellgültigen und
vollständigen Ämter Avurden ja nur die sein, die innerhalb einer
geeinten Kirche übertragen Avurden; und weil die Kirche geteilt
ist, darum sind alle jetzt vorhandenen Ämter regelwidrig und
keine Sukzession ist vollständig. Die Einheit von zwei Zweigen
der christlichen Kirche muss dadurch Zustandekommen, dass

jeder bei der Ordination der Geistlichkeit dem andern gibt,
Avas er zu geben hat."

Aber Bischof Headlam will nicht bloss die Einheit, sondern
auch die Mannigfaltigkeit der einen Kirche betonen. Solche

Mannigfaltigkeit hält er für möglich im Kultus. Die jetzt
bestehenden Typen des römischen, griechischen, anglikanischen,
lutherischen und presbyterianischen Kultus sollten nicht ver-
scliAvinden, da sie Avirklichen Bedürfnissen entsprechen.

Auch die Sonderbekenntnisse könnten als Ausdruck der

Eigenart der einzelnen Kirchen bestehen bleiben, aber nicht
als Urkunden, die andere aus der wahren Kirche ausschliessen,
sondern als Lehrschriften für den Handgebrauch der Geistlichen.
ZAveifellos werden sich dann die Kirchen gegenseitig beeinflussen,



— 270 —

vielleicht in langsamem Prozess einen Katechismus schaffen,
der sich für eine geeinigte Kirche eignet.

Auch im Sondertypus der Auffassung des Bischofsamtes
will der Referent Freiheit Avalten lassen. Ob die autokratische
oder die konstitutionelle oder eine demokratische Form gewählt
Averden soll, könnte man füglich den einzelnen Gruppen
überlassen.

Auch das Verhältnis zum Staat könnte freigestellt Averden.
Die eine römische Kirche lebt in den verschiedenen Ländern
unter sehr verschiedenen kirchengesetzlichen Ordnungen.

Das Prinzip der freien Gemeinschaften dürfte nie
unterdrückt Averden. Zu allen Zeiten gab es in Orden und ähnlichen
Institutionen Gruppen, die innerhalb der Kirche noch eine
besondere Intensität der religiösen Übung pflegten, zum
bereichernden Segen des Ganzen. Nur sollten sich diese Gruppen
nicht die Bezeichnung „Kirche" beilegen. Sie könnten doch
besonders kirchlich organisiert sein, etAva Avie die Griechiseh-
Unierten innerhalb der römischen Kirche ; sie könnten aber
auch einfach als Gruppen leben, die Avie die Freikirchler in
den skandinavischen Ländern ihr besonderes religiöses Leben
pflegen, aber das Abendmahl in ihrer Pfarrkirche empfangen.

Zur klareren Darstellung seiner Gedanken gibt der Referent
konkrete Beispiele :

„Zunächst Avollen wir uns ein Land vorstellen, avo es als
Landeskirche eine Lutherische Bischöfliche Kirche gibt und
daneben eine beträchtliche Minderheit, die der Orthodoxen
Kirche des Ostens angehört. Beide haben je ihre eigene
überlieferte Gottesdienstform, beide ihr überliefertes kirchliches
Leben. Für beide Avurde es nicht leicht sein, plötzlich ihre
Denkweise zu ändern, und ich kann auch nicht einsehen, warum
sie sie ändern sollten. AAir Avünschen, dass sie eine Kirche sind
und nicht zwei, und wir würden das dadurch ermöglichen
können, dass die beiderseitige Geistlichkeit vereinigt würde,
wenn Bischöfe der beiden Kirchen an allen Weihehandlungen
teilnähmen und wenn vielleicht auch bei der Ordination von
Presbytern Presbyter beider Kirchen beteiligt wären. Sie würden
sich in Synodalversammlungen vereinigen, um alle die Fragen,
an denen beide Kirchen ein gemeinsames Interesse haben, zu

erörtern, insbesondere die der Regelung der religiösen Erziehung.
Sie würden sich von Zeit zu Zeit in feierlichem Gottesdienst



— 271 —

vereinen, und avo NotAvendigkeit und Gelegenheit es erfordern,
Avurden die Mitglieder je der einen Kirche zur
Abendmahlsgemeinschaft an den Altären der anderen zugelassen Averden.
Aber man Avurde auf beiden Seiten sein eigenes religiöses Leben
führen und seine eigenen religiösen Gebräuche und Kultusformen
weiter beobachten. ZAveifellos Avurde bei einer solchen Einigung
ein beträchtlicher Avechselseitiger Einfluss ausgeübt Averden.
Jede Gruppe würde Aen der anderen lernen, und wahrscheinlich
würde die Einheit zwischen beiden grösser Averden. Aber ich
sehe Avirklich keinen Grund, Avarum die beiden Formen des
Kultus nicht dauernd Schulter an Schulter miteinander gehen
sollten.

Oder lassen Sie uns auf der anderen Seite ein Bild davon
entAverfen, Avie sich in England die Religion organisieren
könnte. AVir haben eine Landeskirche, welche die geistliche
Versorgung von ungefähr der Hälfte der Bevölkerung* direkt
ausübt und zu der nominell noch eine beträchtlich grössere
Anzahl gehört. AAir haben einen römisch-katholischen Kirchenkörper,

ungefähr ein halbes Dutzend ansehnlicher freikirchlicher

Gemeinschaften und eine sehr grosse Zahl kleinerer
Sekten .." Auch hier denkt sich der Referent, dass die Geeinten
(er nimmt nicht von allen an, dass sie die Einigung jemals
Avollten getrennten Ritus, aber gemeinsame AVeihehandlungen
hätten. Die Methodisten, Kongregationalisten, Presbyterianer
Avurden vielleicht werden wollen, was sie jetzt schon in weitem
Umfang* sind, religiöse Gesellschaften, die das religiöse Leben
der Landeskirche ergänzen und seine Mängel korrigieren. Nur
würden sie das in Zukunft in Verbindung mit der Landeskirche
tun und nicht im Gegensatz zu ihr. Das würde bedeuten, dass

die Geistlichkeit dieser Kirchen die bischöfliche Ordination
empfangen Avurde, dass sie bei Ordinationen als Presbyter der
Kirche mitwirken, dass sie zu Synoden und Behörden zusammentreten

und dass sie miteinander in dauernder Verbindung stehen

würden. Aber sie würden an ihrem Teil ihr religiöses Eigenleben,

ihre Gebräuche und die Art ihres Kultus bewahren.
In Amerika sieht der Referent ein grosses Bedürfnis lebendig,

aus dem kraftvollen, aber ungeordneten religiösen Leben ein

organisiertes, territorial gegliedertes geistliches Amt aufzubauen,
ein geordnetes Parochialsystem einzurichten als das einzige

Mittel, um die Konkurrenz rivalisierender religiöser Gemein-



— 272 —

Schäften zu verhindern und es zu ermöglichen, dass jeder
Mensch im ganzen Lande geistliche Versorgung findet, wenn
er sie braucht. Er glaubt, dass, Avenn die Prinzipien der Einheit,
die er vorgelegt hat, angenommen wären, solch ein System sehr
schnell zustande kommen werde. Es Avurde ohne Zweifel, wie
in England, besonders in den Städten einer Ergänzung durch
grössere religiöse Mannigfaltigkeit bedürfen. Es Avurde dann
jeder einzelnen Gemeinde überlassen bleiben, ihr Eigenleben
Aveiter zu entwickeln. Nur Avurde eine entschiedene Tendenz
zur gegenseitigen Annäherung* bei verschiedenen Kultusformen
sich zeigen. Das Kernproblem in Amerika ist die Schaffung
einer Einheit aus der grossen Zahl sehr verschiedenartiger
religiöser Gemeinschaften, die doch durch keinen grundlegenden
Unterschied in der Lehre voneinander getrennt sind. Hat sich
der Gedanke der Einheit einmal durchgesetzt, dann Avurde eine
ausreichende Gleichheit der Formen schnell sich entwickeln.

Zuletzt betont Bischof Headlam, dass eine AViedervereinigung
nur auf dem Boden der Freiheit und Toleranz möglich sei.

Als erster Korreferent spricht Rev. D. Peter Ainslie (Kirche
der Jünger Christi) aus Baltimore. Er vertritt das Prinzip der
Arerschiedenheit in der Einheit, die Einheit ergebe sich als
Postulat aus dem Grundgesetz der Schöpfung. Es gelte, die
Augen AvegzuAvenden Aen der eigenen Denomination und einzig
auf Christus zu richten. Denominationale Treue sei unzeit-
gemäss in dieser Zeit, in der bis in die Reihen der
römischkatholischen Kirche hinein mehr als zu irgendeiner Zeit von
der Einheit geredet Averde. Es gelte für clie Einzelkirchen, ihrem
eigenen Untergang zuschreiten zu wellen wie Christus seiner
Kreuzigung. In der Trennung* offenbart sich nach dem AATort

Gardiners nur unser Stolz. Alle sind schuldig. Paulus misst in
seiner Erörterung* der korinthischen Spaltungen allen gleiche
Schuld am Verderben der Kirche bei. AVas aber dort in Korinth
eine blosse Baumschule Avar, hat sich seither zu einem grossen
AVald mit starken Bäumen ausgewachsen. Sein Ideal ist ein
kirchlicher „Völkerbund", nicht schwächer, aber auch nicht
bindender als es der politische ist.

Auch Professor D. John M. Shaw (Unierte Kirche Kanadas)
aus Halifax sieht in einem föderativen Verband den Weg zur
Union. Er möchte für das gemeinsame Bekennen zurückgreifen
auf die zentralen Glaubensgedanken des Neuen Testaments. In



— 273 —

den Verfassungsfragen vertritt er das Prinzip der zweckmässigen
Anpassungsmöglichkeit.

Bischof D. Adolf Küry, der Redaktor dieser Zeitschrift, vertritt

auch eine Einheit, die nach dem Beispiel der alten Kirche
nicht Uniformität, sondern Vereinigung mannigfaltiger Teile
bedeutet. Von einer wirklichen Vereinigung könne aber erst dann
gesprochen Averden, wenn eine allgemeine Interkommunion zur
Tatsache geworden sei. Dazu wäre jedoch die gegenseitige
Anerkennung des geistlichen Amtes und eine gemeinsame Basis
in der Lehre Grundvoraussetzung.

Der Redner führt aus : „Dass kirchliche Union nicht
Uniformität des religiösen und kirchlichen Lebens bedeuten kann,
ist wohl selbstverständlich. Ist die Kirche der Leib Christi, so

ist damit ausgesagt, dass sie ein lebendiger Organismus ist. Die
Schilderung seiner Mannigfaltigkeit durch den Apostel Paulus
(1 Kor. 12, 4 ff., und Röm. 12, 4 ff.) trifft nicht nur für
die Einzelgemeinde, sondern insbesondere auch für die Gesamtkirche

zu. Die einzelnen Glieder mit ihren besonderen
Funktionen und Aufgaben stehen im Dienste der Gesamtheit. Kein
Glied geht in das andere über, sondern jedes behält seine Eigenart

im kirchlichen Leben. Es ist ausgeschlossen, dass von einem
ZAveig der Kirche Konzessionen verlangt werden können, dass

zu Kompromissen genötigt werden darf, dass irgendeine Kirche
auf das verzichten muss, was sie als besonderes Charisma
erhalten zu haben glaubt.

In der alten Kirche herrschte in der Einheit solche
Mannigfaltigkeit. In der apostolischen Zeit befanden sich Juden- und
heidenchristliche Gemeinden in der einen Kirche nebeneinander.
Welche Gegensätze, und Avie erhaben kam die Einheit in der
Kollekte des Apostels Paulus für die Heiligen in Jerusalem zum
Ausdruck Der hl. Ignatius von Antiochien, der Morgenländer,
fühlte sich mit den Brüdern im Westen, in Rom, eins, obschon
dort der Episkopat noch nicht so ausgeprägt war wie im Osten.
Und der hl. Cyprian, dieser begeisterte Befürworter der Einheit
der Kirche, beanspruchte für den Bischof das Recht der Freiheit

der eigenen Willensentscheidung in der Kirchenverwaltung
mit der Begründung, dass der Bischof für sein Verhalten nur
Gott verantwortlich sei (Ep. 72). Die grossen ökumenischen
Synoden sicherten den Provinzialkirchen ihre Sonderrechte zu,
und bis zum Jahre 1054 herrschte zwischen Osten und Westen

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft i, 1927. 18



— 274 —

Einheit, obschon dort die Christologie, hier die Heilslehre im
Mittelpunkt der Frömmigkeit und des theologischen Denkens
standen, dort die kollegiale episkopale Verfassung anerkannt
blieb, während hier der Primat sich auszubilden begann, dort
die Liturgie in der alten Richtung ausgebildet wurde, Avährend
sie hier eigene Wege ging.

Die wiedervereinigte Kirche der Zukunft Avird noch reicher
an Mannigfaltigkeit und Verschiedenheit der einzelnen
Teilkirchen sein. Ihnen muss die Freiheit gewahrt bleiben, ihre
besonderen Gaben in den Dienst der Allgemeinheit zu stellen,
nicht um zu trennen, sondern um den Brüdern anderer
Gemeinschaften Anregung und Bereicherung zur Vertiefung ihrer
religiösen und kirchlichen Auffassung zu geben. Das ist notwendig.

Die verschiedenen Typen der Kirche sind in der besonderen

religiösen Einstellung der Völker, in nationaler, kultureller

Eigenart begründet. Das muss respektiert werden. Die
Kirchen des Ostens z. B. machen auf den Abendländer den
Eindruck einer geschlossenen Einheit, der Kenner weiss aber,
wie das religiöse und kirchliche Leben sich in jedem Volk in
eigenartiger Weise auswirkt.

Es ist natürlich ausgeschlossen, jetzt für die unierte Kirche
ein Minimum von Grundsätzen aufzustellen. Gott wird die führen,
die guten AVillens sind. Aber das darf ausgesprochen werden:
die Christenheit wird dem Ziele nahe sein, wenn Angehörige
aller Kirchen vor denselben Altar treten können, um einmütig
nicht bloss aus persönlichem Empfinden heraus, sondern innerlich

genötigt durch den Geist ihrer eigenen Kirche, als Brüder
im Herrn niederzuknien, um das heilige Opfermahl der Gemeinschaft

mit Christus und den Brüdern zur Verherrlichung Gottes
zu feiern. Sobald wir dieses Ziel ins Auge fassen, spüren wir,
wie weit wir davon entfernt sind, und Avie beschwerlich der
Weg dahin ist. Wissen wir doch, dass weder die Kirchen des

Ostens alle durch Interkommunion miteinander verbunden sind,
noch weniger die des Westens. Es darf hier gewiss der Wunsch
ausgesprochen werden, dass unsere Konferenz den kirchlichen
Gruppen, die einander innerlich näher stehen, zum starken
Impuls werde, dieser Frage nachzugehen. Interkommunion setzt
die gegenseitige Anerkennung des geistlichen Amtes und eine
gemeinsame Basis in der Lehre voraus. Diese Dinge, die sich
in den kirchlichen Kämpfen zu unüberwindlich erscheinenden



— 275 —

Gegensätzen ausgebildet haben, müssen an Schärfe einbüssen,
wenn an sie vom Gesichtspunkt der Interkommunion, der
völligen communicatio in sacris, herangetreten wird.

Als eine Vorarbeit zu dieser Einheit betrachtet Bischof
Küry die sorgfältige Entfernung der aus dem gegenseitigen
Misstrauen entstandenen Vorurteile. Er fordert eine Aufklärungsarbeit

in dieser Richtung, die auch die tiefern Schichten des
Kirchenvolks erreiche.

Unter diesem Gesichtspunkt verweist er auf die
grundlegenden Sätze der Erklärung der Utrechter Union, in der die
altkatholischen Bischöfe schon 1889 Wegleitungen zur
Vorbereitung der kirchlichen Einigung gaben: „Wir hoffen, dass
es den Bemühungen der Theologen gelingen wird, unter
Festhaltung an dem Glauben der ungeteilten Kirche, eine Verständigung

über die seit den Kirchenspaltungen entstandenen
Differenzen zu erzielen. AVir ermahnen die unserer Leitung
unterstellten Geistlichen, in der Predigt und bei dem Unterrichte
die wesentlichen christlichen Glaubenswahrheiten, zu welchen
sich die kirchlich getrennten Konfessionen gemeinsam bekennen,
in erster Linie zu betonen, bei der Besprechung der noch
vorhandenen Gegensätze jede Verletzung der Wahrheit und der
Liebe sorgfältig* zu vermeiden und die Mitglieder unserer
Gemeinden durch AVort und Beispiel anzuleiten, Andersgläubigen
gegenüber sich so zu verhalten, wie es dem Geiste Jesu Christi
entspricht, der unser Aller Erlöser ist."

Zum Schluss erinnert er an die Bedeutung und Kraft des

gemeinsamen Gebets und schliesst: „AVir wollen die Gedanken
des Verständigungswillens, der gegenseitigen Anerkennung,
Ilochschätzung* und Liebe als erste Vorbereitung des Christenvolkes

der Gnade des allmächtigen Gottes empfehlen. Möchte
es uns gelingen, sie in ein Gebet zu fassen und alle Konfessionen,

die sich in dieser Konferenz zu gemeinsamer Beratung
und zu gemeinsamem Gebet zusammengefunden haben, zu
veranlassen, es jeweilen an Pfingsten in allen Kirchen und
Kapellen zu beten. AVas Avir hier im Gebet zusammen am stärksten

empfunden haben, dass uns der Geist der Verständigung
und der Liebe verbindet, das wird dann auch das ganze Christenvolk

in geweihter Stunde erleben. So wird es möglich, beflissen

zu sein, ,Einigkeit des Geistes zu erhalten durch das Band des

Friedens' (Eph. 4, 3). Das gemeinsame Gebet möge der erste



— 276 —

Schritt werden zum gemeinsamen Niederknien vor demselben
Altar."

Dr. phil. G. F. Barbour (Unierte Freikirche von Schottland),
ein Laie, weist hin auf den providentiellen Charakter der
kirchlichen Unterschiede. „Die Unterschiede sind von Gott gegeben,
nicht, um zu trennen, sondern um zu bereichern" (Oldham). Er
will die Einheit auf dem Prinzip der Freiheit und der Liebe
aufbauen.

Die beiden letzten Redner sprachen nicht speziell zum Tagesthema

:

Der norwegische Bischof Dr. Peter Hognestad befürwortete
die bedingungslose Interkommunion, regen Gastbesuch unter
den Kirchen und Gottesdienstaustausch. Ein glücklicher
Gedanke ist seine Anregung zu einer Zeitschrift „Ecclesia", in
der die einzelnen Kirchen alle zum Wort kommen sollten, um
einander so gegenseitig näher kennen lernen zu können.

Der Georgier Dr. Gregor Peradse spricht auf Einladung der
Konferenzleitimg kurz über seine georgisch-orthodoxe Kirche.

Die folgenden Tage der dritten KonferenzAvoche, der 16.

und 17. August, waren wieder der Sektionsarbeit geAvidmet. Die
Vollversammlung trat am Mittwoch, 18. August, zur Beratung
der Berichte der zweiten Themenreihe zusammen. In dieser
Sitzung Avurde zuerst auf Antrag des Präsidenten ein
Ernennungskomitee von 7 Mitgliedern erwählt, das die Liste des

neuen Fortsetzungsausschusses (30 Mitglieder) vorbereiten sollte.
Miss Lucy Gardner verliest eine Erklärung der weiblichen

Konferenzdelegierten, die stärkere Heranziehung der Frauen
für die zukünftige Arbeit verlangt.

Erzbischof Soderblom legt eine Deklaration der lutherischen
Delegierten vor, die an anderer Stelle dieses Heftes zum
Abdruck gelangt.

Bischof Brent teilt den Entwurf einer Präambel mit, der
nach etlichen Anregungen revidiert und ergänzt werden soll.

Darauf erstattet Bischof Headlam Bericht über die Arbeit
der V. Sektion, die sich mit dem kirchlichen Amt beschäftigte.
Der Bericht wird durchberaten und entgegengenommen.

In der ersten Donnerstagssitzung ehrt Professor Fornerod
im Namen der kirchlichen Behörden von Lausanne die Prediger
der öffentlichen Gottesdienste, Bischof Brent, Erzbischof Soderblom,

Professor Monod durch Überreichung von Gedenkgaben.



— 277 —

Der Erzbischof von Syrien, Severius A. Barsaum, überbringt
die Grüsse des orthodoxen Patriarchates von Antiochien.

Erzbischof Germanos verliest im Namen der orthodoxen
Delegierten eine Deklaration, die an anderer Stelle dieses
Heftes zur Wiedergabe gelangt.

Lord Sands legt einen Vorschlag für die Wahl des neuen
Fortsetzungsausschusses vor.

Darauf berichtet Bischof Cannon über die Ergebnisse der
Arbeit der VI. Sektion, die die Sakramente behandelte. Professor
Monod gibt dazu eine Ergänzung. Er hat, als die Diskussion
der Sektion die fast unüberwindlichen Schwierigkeiten, die einer
Einigung in diesem Punkt entgegenstehen, ans Licht treten
liess, für sich einige Thesen, die ihm für eine Verständigung
wegleitend zu sein schienen, aufgeschrieben, die dann von
Professor Heiler gegengezeichnet Avurden. Er sieht in der
Tatsache, dass sie beide, Heiler, der römisch-katholisch erzogene
und in seiner Grundanschauung katholisch denkende Lutheraner,
und er, der calvinistische und, wie er sagt, vielleicht als Quäker
anzusprechende Reformierte, ihre Namen unter dasselbe Dokument

setzen konnten, ein verheissungsvolles Zeichen für eine
zukünftige Verständigung auf Grund einer Diskussion, die ins
Lebendige eingreift. Er geht aus von der gemeinsamen
religiösen Erfahrung der Christenheit, die persönlich erlebt wird
in der Erfahrung der Gegenwart des Herrn: „Nicht ich lebe,
sondern Christus lebt in mir", und Gemeinschaftserfahrung
wird in der Gemeinschaft der Heiligen: „Wo zwei oder drei
in meinem Namen versammelt sind, da bin ich mitten unter
ihnen!"

Auf Grund dieser Wirklichkeit stellt er folgende Thesen auf:
1. Das Evangelium zeigt uns Jesus Christus sichtbar in

Palästina.
Die Kirche ist ein zweites „heiliges Land", in welchem

Jesus Christus unsichtbar in den Seelen seine geistige Gegenwart

durch die christlichen Einrichtungen offenbart.
2. Im sakramentalen Leben der Kirche finden wir

erweitert und verherrlicht die beiden Gebote wieder, von denen

unser Herr sagt, dass in ihnen das vollkommene Gesetz

zusammengefasst sei: „Liebe Gott, liebe deinen Nächsten!"
3. Die Liebe Gottes gibt der einzelnen Seele eine unendliche

Weite und führt sie schon hier ins ewige Leben ein. Die



— 278 —

Liebe des Nächsten setzt schon hier an die Stelle des
Lebenskampfes die brüderliche Zusammenarbeit im Dienst des König-
tumes Gottes. Endlich, im mystischen Reich der Kirche, des

Leibes Jesu Christi, erweitern und verklären die Sakramente
der Taufe und des Abendmahls, durch die Gnade, das erste
und das ZAveite Gebot.

4. Die Taufe ist das göttliche Siegel, das, jedem Menschen
im Namen Jesu Christi aufgeprägt, einen Ruf an die Seele,
eine Verheissung auf Entfaltung anbietet oder verspricht.

Das Abendmahl ist das mystische Pfand und die Speise der
menschlichen Vereinigung im Namen des Bluts, das der Herr
für alle Geschlechter der Menschen vergossen hat. Das ist ein

unaufhörlicher Ruf zum Dienst und zur Aufopferung.
5. Ethisch gesprochen bedeutet die Taufe — das Sakrament

der Persönlichkeit —: „Du bist ein Gotteskind — werde es!"
Ethisch gesprochen bedeutet das Abendmahl: „Du bist der
Bruder Jesu Christi und der Brüder — lebe danach!"

So vereinigten das Sakrament der Wiedergeburt und das
Sakrament der Gemeinschaft alle Jünger unseres Heilandes und
legten das katholische Fundament zu einem Avahren Christentum.

6. Folglich mussten die Christen in aller Welt, wenn sie
den Dogmen, Riten, Bekenntnissen die schuldige Achtung
erwiesen, ihre Herzen demütig und brüderlich hinrichten auf
eine wirkliche Interkommunion. „Daran wird jedermann
erkennen, dass ihr meine Jünger seid, wenn ihr Liebe habt
untereinander."

Am Nachmittag spricht Bischof Krikoris Balakian im
Namen der armenisch-apostolischen Kirche für eine Konföderation
der Kirchen nach dem Beispiel des schweizerischen Bundesstaates.

Er betont das Prinzip der Arbeitsgemeinschaft.
Darauf legt Erzbischof Soderblom Bericht ab über die

Arbeit der VII. Sektion zum Thema : Die Einheit der Christenheit

und die Stellung der bestehenden Kirchen zu ihr. Einen
Bericht in englischer Sprache erstattet der Bischof von Armagh
und in deutscher Sprache der Generalsuperintendent Dibelius.

Wichtig ist die Anmerkung von Professor Balanos zu
Absatz 1 des Berichts: „Wir (Orthodoxen) verstehen unter Union
eine Gleichförmigkeit im Dogma. Da uns eine solche, wenigstens

unter den jetzigen Verhältnissen, als unmöglich erscheint,
denke ich, wir sollten für jetzt unsere Aufmerksamkeit auf die



— 279 -
Kirchen-Gemeinschaft (koinonia ton ekklesion) lenken und unsere
Studien über das Gemeinsame und Verschiedene fortsetzen in
der Hoffnung, dass später eine Avirkliche Kirchen- Union möglich
werde.u

Der Bericht VII wird durchberaten. Anschliessend kommen
die Berichte der Sektionen III und IV in revidierter Form zur
zweiten Lesung.

Am Donnerstagabend wurde in ausserordentlicher Sitzung
über die Fortsetzung der Arbeit beraten. Bischof Brent erstattet
Bericht über die Tätigkeit des Fortsetzungsausschusses. Die
Daten sind in der Einleitung im Wesentlichen aufgeführt. Bischof
Brent verzichtet auf Detailangaben. Der Bericht Avird durch
einen Zusatz, der die Arbeit Bischof Brents würdigt, ergänzt
und dann angenommen. — Für die AVeiterführung des Werkes
Averden keine absolut bindenden Leitlinien aufgestellt. Es Avird

nur angeregt, dass sich der Fortsetzungsausschuss in Sektionen
teilen solle, die leichter die verschiedenen Aufgaben bewältigen
können.

In der Freitagmorgensitzung (18. August) legt Bischof Brent
die Präambel vor, die den Berichten der Konferenz
vorangestellt werden soll. Die Präambel gelangt in diesem Heft an
anderer Stelle zum Abdruck. Sie wird angenommen.

Die Delegierten der reformierten Kirchen der Schweiz,
Frankreichs, Elsass-Lothringens, Belgiens und der Waldenser-
kirche Italiens geben durch Professor Choisy, die Quäker durch
Carl Heath eine Erklärung ab. Der Anglikaner Athelstan Riley
(Laie) spricht sein Freundschaftsbekenntnis zur orientalischen
Kirche aus. Alle diese Erklärungen sind in diesem Heft
wiedergegeben.

Darauf wird der IL Bericht (Evangelium) endgültig beraten
und entgegengenommen.

Am Nachmittag wird der revidierte Bericht III (Kirche)
nach gründlicher Beratung gutgeheissen.

Die Diskussion des revidierten Berichts IV wird begonnen.
In der Samstagmorgensitzung (19. August) erfährt die

Präambel die endgiltige Fassung.
Die Berichte I, II, III, IV, V, VI kommen in die letzte

Beratung und werden entgegengenommen.
Eine heftige Diskussion entspinnt sich am Nachmittag über

den Bericht VII. Dr. Morehouse möchte ihn ablehnen und einfach



— 280 —

an den Fortsetzungsausschuss verweisen. Der überlegenen Güte
Bischof Brents gelingt es, einen Vermittlungsantrag durchzubringen,

der dahin geht: Bericht VII sei wie die andern Berichte
von der Konferenz entgegenzunehmen, aber dem Fortsetzungsausschuss

zu nochmaliger Überarbeitung zuzustellen. Diesem
Antrag schliesst sich die Opposition an.

Dr. Morehouse stellt den Zusatzantrag, dass der Präsident
der Konferenz beauftragt wird, einen Vorschlag für eine
Kommission, die endgültig über den Bericht beschliesst, zu machen.

Der Antrag wird angenommen.
Es wird ferner angeregt, dass in Zweifelsfällen vorläufig

der englische Text der Dokumente als der authentische
angesehen werden solle.

Bischof Brent dankt ausführlich allen, die der Konferenz
gedient und an ihr teilgenommen haben. Abschiedsansprachen
von Bischof Temple von Manchester, Mrs. W. E. Sanford aus
Kanada, Erzbischof Germanos und Professor Benjamin Unruh
beschliessen die Konferenzverhandlungen.

Bischof Brent entlässt die Versammlung mit Gebet und Segen.
Ich habe absichtlich zurückhaltend berichtet. Über die

Konferenz zu urteilen, ist wohl heute noch nicht an der Zeit. Es

gilt vorerst, denen, die nicht anwesend waren, ein möglichst
objektives Bild der Aussprache zu vermitteln, ein Bild, an
dem sie sich ein selbständiges Urteil bilden können. Ich habe
den Nachdruck auf die Aussprache, nicht auf die Formulierang
und Feilung der Berichte gelegt und nicht auf das „Geschäftliche",

weil in der Aussprache der Keim zur Weiterarbeit
gesucht werden muss und, weil auch die Berichte nur von dorther
verständlich werden.

Auch der Aussenstehende und vielleicht skeptisch Eingestellte

möge sich klar darüber sein, dass nur aus dem
Eindringen in die lebendigen Hintergründe des in Lausanne
gepflegten „Gesprächs" ein wirkliches Urteil über die Konferenz

gewonnen werden kann. Wer sie nach ihrem „Erfolg" beurteilt,
wird von vorneherein Wesentliches an ihr missverstehen.

Wer aber etwas von der Wahrheit herausspürt, die in dem

Abschiedswort Bischof Brents: „Keiner kann wieder sein, wie
er vorher war", lag, der dürfte dem tiefer liegenden Wert der
Konferenz nahe gekommen sein.

Eknst Gaugler.


	Bericht über die Weltkonferenz über Glauben und Verfassung : Lausanne, 3.-21. August 1927

