
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 17 (1927)

Heft: 1

Artikel: Das Schisma in Sowjetrussland

Autor: Trubetzkoy, Gregor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404016

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404016
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


11

Das Schisma in Sowjetrussland.

i.
Als die Bolschewiken auf gewaltsame Weise die Staatsmacht

an sich gerissen hatten, trat für die orthodoxe Kirche
in Russland eine Zeit schwerer Prüfungen ein. Die Verfolgungen,
unter welchen Kultusdiener und Gläubige zu leiden hatten, sind
allbekannt. Genau die Trauerliste der zu Tode Gemarterten,
Umgebrachten, Eingekerkerten und Verbannten festzustellen, ist
jedoch unmöglich. Nach offiziellen Zahlangaben desW.Z.I.K. (des
bolschewistischen „Allrussischen Zentralen Exekutivkomitees")
haben bis 1922 20 Bischöfe und 1414 Priester den Märtyrertod
gefunden. Es ist unnütz, darauf hinzuweisen, wie sehr diese
Statistik hinter der Wirklichkeit zurückbleibt*).

Als es sich herausstellte, dass Todesstrafe und Meuchelmord
ihr Ziel nicht erreichten und dass das Märtyrerblut nur zum
Segen der Kirche floss, änderten die Bolschewiken ihre Taktik.
Nicht nur Glaubensbekenner und Märtyrer fanden sich unter
den Bischöfen und Priestern, sondern auch ehrgeizige und
gewissenlose Männer, die die Bolschewiken darauf brachten, wie
die Zersetzung in den Schoss der Kirche selbst hineinzutragen sei.

Im Jahre 1921 wurde ein sehr grosses Gebiet Russlands von
einer ausserordentlichen Missernte heimgesucht. 30 Millionen
Menschen litten an Hunger. Die drohende Not des Volkes fand
gleich einen lebhaften Widerhall beim Patriarchen Tychon. Er
wandte sich mit einem Aufruf um Hilfe an alle Völker der Welt ;

gleichzeitig lud er die sämtlichen Gemeinden seiner Herde zu Geld-

') Vgl. folgende Angaben des aus Sowjetrussland im Sommer 1924

geflüchteten „Bischofs" der „erneuerten" Kirche, Nikolaus von Kaschin
(Nikolaus Solowej), über die Anzahl der anlässlich der Enteignung kirchlicher

Wertsachen erschossenen und zu Tode gefolterten Geistlichen der
orthodoxen Kirche in Sowjetrussland:

an Weltgeistlichen umgebracht 2691
« Mönchen 1962
« Nonnen und Novizen 3447

Summa 8110



— 12 —

Sammlungen ein. Ja, er lud sie sogar ein, allen wertvollen
Kirchenschmuck, mit Ausnahme der geweihten Kirchengefässe,
für die Hungernden hinzuopfern, unter der alleinigen Bedingung,
dass die Verausgabung unter Kontrolle seitens der Spender
geschehe. Darüber lag bereits eine Verständigung mit der Regierung
vor. Das verhinderte aber die Regierung nicht, auf Anstiften
der Verräter aus den Reihen des Klerus selbst den Sinn dieses

Vertrages zu ändern und die Forderung einer zwangsweisen
Enteignung kirchlicher Wertgegenstände aufzustellen, indem das

ganze Kirchengut zum Volkseigentum erklärt werden sollte ').
Die erwähnten Helfershelfer der Bolschewiken, mit den Pfarrern
Krasnitzky und Wedensky an ihrer Spitze, klagten den
Patriarchen Tychon der Verheimlichung der Kirchenwerte, der
Widerspenstigkeit gegen die staatlichen Behörden und einer
aufwieglerischen Tätigkeit unter dem Klerus und den Laien an,
um sie gegen die Staatsmacht zur Auflehnung zu bewegen 2>

Bei Durchführung dieser gewaltsamen Enteignung kam es

zu Zusammenstössen zwischen Vertretern der Regierung und
der Kirche. Priester und Laien legten Protest ein, wurden ins
Gefängnis geworfen und vor Gericht gebracht. Vor einem solchen
Gerichte trat der Patriarch selbst als Zeuge auf. Er nahm die

ganze Schuld auf sich, indem er erklärte, die Auslieferung
geweihter Gegenstände nicht gebilligt zu haben und die alleinige
Verantwortlichkeit dafür zu tragen. Daraufhin wurde er
verhaftet. Der Petrograder Metropolit Benjamin wurde gleichfalls
von einen ihm nahestehenden und von ihm besonders geschätzten
Propst A. Wedensky verleumdet und verraten. Dieser begleitete
die zur Verhaftung ausgesandten Leute. Nach einem empörenden
Gerichtsverfahren wurden der Metropolit und noch mehrere, die
sein Los mutig teilten, hingerichtet.

Wedensky und zwei andere Pfarrer gleichen Schlages
besuchten den Patriarchen in seiner Haft und drangen auf ihn
ein, damit er sein Amt niederlege und ihnen die Obergewalt
überlasse. Der Patriarch ging darauf nicht ein, ernannte zu

') I. Der Aufruf des Patriarchen, gedruckt in der Berliner russischen
Zeitung „Rul" in der Nummer vom 25. August 1921 (Nr. 234).

II. Hirtenbrief des Patriarchen Tychon, gedruckt in der Belgrader
russischen Zeitung „Nowoje Wremja" in der Nummer vom 7. Juni 1922

(Nr. 333).
2) Propst A. N. Wedensky: „Cerkowj Patriarcha Tychona" (russisch:

Die Kirche des Patriarchen Tychon). Moskau 1923, Seiten 76/77.



— 13 -
seinem zeitweiligen Stellvertreter den Metropoliten Agathangelos
von Jaroslaw, seinen Besuchern aber gab er bloss den Auftrag,
die Akten der Kirchenverwaltung dem Metropoliten nach seiner
Ankunft in Moskau zu übergeben. Metropolit Agathangelos
wurde aber in Jaroslaw verhaftet und nach Sibirien verbannt.

Wedensky und seine Gesinnungsgenossen schreckten aber
nicht vor Betrug zurück und erklärten, der Patriarch habe
ihnen die kirchliche Gewalt übertragen. Danach errichteten
sie eine Obere Kirchenverwaltung („W. Z. U.")*), indem sie sich
mehrere ebenso gewissenlose Männer zugesellten, darunter die
Bischöfe Antonin und Leonidas. Ferner unternahmen sie mit
Hilfe der Bolschewiken eine energische „Reinigung" des
geistlichen Standes. Wer die „ W. Z. U." nicht anerkannte, wurde seines
Amtes verlustig erklärt. Die Gefängnisse füllten sich mit
Bischöfen und Priestern, die standhaft blieben und dem Unrecht
sich nicht fügen wollten, und bald wurden sie, ohne jegliche
Rücksicht auf Alter und Gesundheitszustand, nach verschiedenen
entlegensten Verbannungsorten abtransportiert.

Die Verfolgungen blieben nicht ohne Wirkung auf die
Schwachen und Kleinmütigen. Es fanden. sich Bischöfe und
Priester, die sich der neuen eigenmächtigen Kirchenverwaltung
unterwarfen. Hervorzuheben ist, dass es dem Metropoliten
Agathangelos von Jaroslaw, der wegen seiner Weigerung, die

„W. Z. U." anzuerkennen und die kirchliche Gewalt mit den

abgefallenen Pfarrern zu teilen, verhaftet und verbannt wurde,
vor seiner Verhaftung gelang, einen Hirtenbrief an seine Herde
zu senden. In diesem Brief wies er darauf hin, dass er der
Möglichkeit beraubt sei, die Ausübung seines Amtes als
Stellvertreter des Patriarchen anzutreten. Er verdammte die neue,
eigenmächtig entstandene Verwaltung als antikanonisch und
verbot den Gläubigen auf jegliche Weise, Gemeinschaft mit
ihr zu üben. Jedem orthodoxen Bischöfe der russischen Kirche
überliess der Metropolit durch dieses Rundschreiben, zeitweilig
seine Diözese selbständig zu verwalten den allgemeinen
kirchlichen Kanones und Satzungen gemäss, bis in der Kirche wieder
die normale Ordnung hergestellt sei2).

') Wir werden auch weiterhin diese landläufige Kürzung gebrauchen
die der russischen Bezeichnung dieses eigenmächtig entstandenen Kirchenorgans

entspricht („Wysscheje Zerkownoje Uprawlenije").
') „Hirtenbrief des Metropoliten Agathangelos von Jaroslaw, des

Stellvertreters Sr. Heiligkeit des Patriarchen."



— 14 —

Der Hirtenbrief des Metropoliten Agathangelos erreichte
Moskau, die Pfarrer aber, die ihn in den Kirchen vorlasen,
wurden verhaftet, der gedruckte Text wurde von den Wänden
heruntergerissen und vernichtet.

Ein zuvorlässiger Berichterstatter teilt darüber mit, was
der Metropolit Agathangelos für seine Standhaftigkeit im Dienste
der Kirche erleiden musste :

«Der Stellvertreter des Patriarchen Tychon, Metropolit
Agathangelos, ist in das Narymische Gebiet1) verbannt worden
und befindet sich in einer entlegenen Ansiedelung, etwa 200 Werst
(ungefähr 200 Kilometer) vom Dorfe Kopyschewo. Nach seiner
Verhaftung in Jaroslaw verblieb der Metropolit vom August
bis zum 28. Dezember im Gefängnis des „G. P. U." auf der
Lubjanka2) in Erwartung von Untersuchung und Gericht.
Bevor dies aber geschah, wurde er auf Befehl des „G. P. U."
ins Narymsche Gebiet unter Aufsicht der lokalen Tscheka
gesandt. Es ist der Erwähnung wert, dass kurz vor des

Metropoliten Verhaftung, da er noch in Jaroslaw war, sich eine
Deputation der „Lebendigen Kirche" bei ihm meldete, die ihm
ihren Beistand und Erhaltung seiner Metropolie unter der
Bedingung zusprach, dass er die Dogmen der Lebendigen Kirche
anerkenne und Anteil an ihrer Arbeit nähme. Der Metropolit
weigerte sich und wurde bald darauf verhaftet. Die
Vikarbischöfe der Diözese Jaroslaw wurden sogleich nach dem
Metropoliten in Haft genommen und nach Befehl aus Moskau ohne

Gerichtsspruch niedergeschossen. Die Abhaltung des
Gottesdienstes in der Verbannung ist dem Metropoliten verboten. Er
ist ungefähr 70 Jahre alt, trägt aber geduldig alle Entbehrungen
und lebt von einer kargen Ration, die ihm nicht immer
regelmässig vom lokalen Sowjet ausgehändigt wird. Noch ehe er
den Ort seiner Verbannung erreichte, musste der Greis unterwegs

viele Schmähungen und Peinigungen erleiden, da ihn die

Bolschewiken, ohne Zweifel zum Spotte, mit einer Gruppe
gemeiner Verbrecher von Etappe zu Etappe, von Gefängnis zu
Gefängnis wandern liessen3).»

') In Sibirien.
') Strasse in Moskau, dadurch berühmt, dass die Zentrale der Tscheka

(jetzt „G. P. U." genannt) dort ihren Sitz hat.
s) Die Strafzeit des Metropoliten Agathangelos ist nun abgelaufen, und

er ist in seine Diözese zurückgekehrt.



— 15 —

II.
Als der Patriarch Tychon aus dem Gefängnis befreit wurde,

legte er in einem Hirtenbriefe das Antikanonische der Gründung
des unbefugten Kirchenorganes bloss, welches nach der
Obergewalt in der Kirche trachtete. Er überführte diejenigen des

Betruges, die behaupteten, dass er sie bevollmächtigt hätte. Die
diesbezügliche Stelle des Hirtenbriefes ist besonders beachtenswert,

da der Patriarch hier die Fälschung und den Missbrauch,
die mit seinem Namen getrieben wurden, blosslegt. Er beruft
sich vor allem auf den Wortlaut des Beschlusses, welchen er
den Priestern Wedensky, Bjelkoff und Kalinowsky einhändigte,
als sie ihn in der Haft besuchten: „Die unten Genannten,
d. h. die Priester, die die Erklärung unterzeichnet haben, sind
hiermit beauftragt, die Akten der Synode zu empfangen und
mit Beistand des Sekretärs Numeroff dem hoch würdigsten
Metropoliten Agathangelos nach seiner Ankunft in Moskau zu
übergeben." Um diese Zeit konnte man die Verhaftung des

Metropoliten nicht voraussehen, jedoch fügt der Patriarch hinzu, dass

unter keinen Umständen „die Vollmachten, die mit der Bischofswürde

zusammenhängen, Presbytern übertragen werden dürfen".
Ferner sagt er gegen die Behauptungen Wedenskys und Bischof
Antonins — als hätten sie die Verwaltung der Kirche gemäss
eines Übereinkommens mit dem Patriarchen angetreten l) und
als habe „der Patriarch Tychon seine Gewalt restlos der Oberen

Kirchenverwaltung übergeben"2) — folgendes:
„Nun erklären wir feierlich vor allen Menschen von dieser

heiligen Kanzel aus, dass alle diese so kategorischen Erklärungen
über unser Einverständnis und unsere Übergabe der Rechte
und Pflichten des Patriarchen der russischen Kirche an die
Oberste KirchenVerwaltung, bestehend aus den Bischöfen
Antonin und Leonidas und den Priestern Wedensky, Krasnitzky,
Kalinowsky und Bjelkoff nichts anderes sind als Lügen und

Betrug und dass die Obigen die Kirchengewalt eigenmächtig,
auf unbefugte Weise, ohne jegliche kanonische Bevollmächtigung
an sich gerissen haben8)."

') Erklärungen Wedenskys in der Moskauer Zeitung „Prawda",
21. V. 1922; Zeitschrift „Die Lebendige Kirche" (russisch), Nr. 4—6, Seite 9.

') Erklärung Bischof Antonins in der Moskauer Zeitung „Iswestjija",
16. VI. 1922.

3) Hirtenbrief Sr. Heiligkeit des Patriarchen Tychon, Moskau, Donskoy-
kloster, des Jahres 1923, am 15. Juli.



— 16 —

Die Behauptung der Anführer der Kirchenspaltung, als
hätten sie die Gewalt vom Patriarchen erhalten, ist so wenig
stichhaltig, dass die Antikanonizität der neuen kirchlichen
Verfassung sogar von ihren Anhängern, die in ihr leitende
Stellungen einnehmen, nicht geleugnet wird. So können wir in der
Broschüre eines angesehenen Mitgliedes der neuen Kirche, des
Prof. Titlinoff1) lesen: <Zweifellos ist, dass die Gruppe von
Geistlichen, die nach der Abdankung des Patriarchen2) die
Obere Kirchenverwaltung bildete, keine Vollmachten vom
Patriarchen dazu besass. Der Patriarch hatte sie bloss als Vermittler
zur Übergabe der Akten beauftragt, was bei weitem nicht eine
Übergabe der Obergewalt bedeutet. Die Führer der „Lebendigen
Kirche" haben selbst die Gewalt ergriffen. Sie taten es in
revolutionärer Weise, ohne die kanonische Ordnung zu
berücksichtigen, ja — um es offen herauszusagen — im Widerspruch
mit der kanonischen Ordnung. Bedeutet aber diese
Antikanonizität die Unannehmbarkeit der neuen kirchlichen Gewalt
und verdient die Gruppe von Personen, die diese unkanonische
Handlung begangen hat, vom kirchlichen Standpunkt aus
eine unbedingte Verdammung ?» Der Autor führt weiter aus, dass
kanonische Normen nicht Dogmen sind und Änderungen zulassen.

„Es ist wahr,"* schreibt er, „dass das Kirchenrecht kein gesetz-
mässiges Verfahren für die Änderung der kanonischen Ordnung
angibt, die Betrachtung des Wohles der Kirche ist jedoch auch
kanonisch." Hier ist ein innerer Widerspruch hervorzuheben:
Sicher hat die kanonische Ordnung das Wohl der Kirche zum
Zwecke, aber gerade deshalb setzt sie auch einen gesetzmässigen
Weg zur Änderung der kanonischen Verfassung voraus, nicht aber
einen revolutionären und willkürlichen. — Das Wohl der Kirche
ist immerfort das leitende Prinzip für den Patriarchen Tychon
gewesen. Für das Wohl der Kirche war er im Bereich der
Politik zu den weitesten Zugeständnissen und grössten persönlichen

Opfern bereit, auf dem Gebiete der kanonischen Ordnung
aber und der Glaubenslehre war er unerschütterlich. Dafür hat
er gelitten ; dafür liebte ihn das Volk.

Die Urheber der kirchlichen Wirren behaupten, dass es in
Anbetracht der Ansichten, die die leitenden Kreise der Geist-

') „Die Neue Kirche" („Nowaja Cerkowj") (russisch), Seite 55. Verlag
Petrograd-Moskau, 1923.

2) Zu bemerken, dass eine Abdankung seitens des Patriarchen Tychon
nie stattgefunden hat.



— 17 —

lichkeit beherrschten, keinen anderen Weg zur Umgestaltung
der kirchlichen Ordnung gab als den revolutionären. Dies ist
in Wirklichkeit grundfalsch.

Als erste Zeichen einer Abschwächung der kirchlichen
Disziplin kamen gewisse Freiheiten vor, die hie und da von
einzelnen Priestern bei Abhaltung des Gottesdienstes eigenmächtig
vorgenommen wurden. Dies veranlasste den Patriarchen zu
einem besonderen Hirtenbriefe, in welchem er vor solcherlei
Freiheiten warnte und die Notwendigkeit einer ehrfürchtigen
Beobachtung gegenüber den überlieferten Formen des Gottesdienstes
hervorhob. Er fügte noch folgendes hinzu: „Obwohl es einerseits

unrichtig ist, sich den Gottesdienst als etwas Leblos-Erstarrtes
und Endgültig-Festgesetztes vorzustellen, da doch die Kirche
von Gottes Gnade durchweht ist und die Weisheit des heiligen
Geistes sie stets mit neuen heilsspendenden Lebensformen
versieht, so dürfen andererseits keine Änderungen und Neuerungen
des Gottesdienstes als Werk einzelner Personen und einzelner
Gemeinschaften stattfinden. Es ist dies Angelegenheit der ganzen
Kirche, und zuerst muss es in deren tiefstem Schoss heranreifen,
wird dann von dem Bewusstsein der gesamten Kirche geprüft
und angenommen, um nachher von den zuständigen Organen
verwirklicht zu werden ; als solches Organ erscheint in unserer
russischen Kirche das Provinzialkonzil."

Die gleichen Gedanken, nur in Anwendung auf alle Seiten
des kirchlichen Lebens wurden vom Metropoliten Agathangelos
in seiner Eigenschaft als Stellvertreter des Patriarchen geäussert.
Indem er die willkürlichen und unrechtmässigen Handlungen
der Glieder des „W. Z. U." verurteilte, erklärte der Metropolit
folgendes: „Die Notwendigkeit gewisser Änderungen und
Umgestaltungen in der kultischen Praxis und in den Riten wird von
uns nicht geleugnet. Einige Fragen dieser Art sind Gegenstand
der Beratung des allrussischen Kirchenkonzils vom Jahre 1918

gewesen, blieben aber wegen seines vorzeitigen Abschlusses ')
ungelöst. Gewiss aber können Änderungen und kirchliche
Reformen nur von der kirchlichen Gesamtheit ausgehen2)."

Auf diese Weise setzten die verwaltenden Bischöfe dem Wege
der Revolution, der der Kirche so fremd ist, denjenigen eines

') Dieser vorzeitige Abschluss des Kirchenkonzils wurde von den
Bolschewiken verursacht, die dasselbe gewaltsam unterdrückten.

2) Der Hirtenbrief des Metropoliten Agathangelos vom 5./18. Juni (des
18. Juni nach dem neuen Stil) 1922, Nr. 214.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1927. 2



— 18 —

gesetzmässig und frei erwählten Konzils entgegen. Der erste
Weg bedeutet Vergewaltigung, der zweite folgt dem Grundsatz
der Liebe und Geistesfreiheit, die dem Wesen der Kirche selbst
als des Leibes Christi entsprechen. Weil aber unter den
gegenwärtigen Umständen von Geistesfreiheit in Russland nicht
gesprochen werden kann, stand es der Kirchenobrigkeit nicht frei,
ein regelrecht erw*ähltes Konzil einzuberufen. Ist denn ein
Kirchenkonzil möglich, wo so viele hohe Geistliche ihre Stand-
haftigkeit im Glauben in Kerker und Verbannung büssen?

Aus dem Gesagten können vorläufig folgende Schlüsse

gezogen werden:
Die Kirchenspaltung hat keinerlei religiöse oder dogmatische

Begründung, und die Revolution in der Kirche findet keine
moralische Berechtigung in angeblicher geistiger Verknöcherung der
verwaltenden Bischöfe oder in irgendwelchem Widerstand ihrerseits

gegen vernünftige Reformpläne. Als Anlass zur Spaltung
diente eine Spezialfrage, doch die wahren Wurzeln der Spaltung
lagen tiefer. Der Patriarch stand für die kanonische Freiheit
der Kirche ein und wachte über die geheiligten Kultusgegenstände;

die Abtrünnigen aber zeigten unverhohlen ihre
Gleichgültigkeit den kirchlichen Heiligtümern gegenüber und wendeten
zuerst Verleumdung, dann Fälschung und Betrug an, um die
Gewalt des Patriarchen, da er noch verhaftet war, an sich zu
reissen. — So entstand die Scheidung zwischen den „Tychonowzy"
(den Anhängern des Patriarchen Tychon) und der „Lebendigen
Kirche", im Grunde aber zwischen der orthodoxen Kirche, die
unverändert verbleibt, und lügnerischen Prätendenten, die ihre
Taten mit einer vorgespiegelten Ideologie zu verdecken suchten.
Ein religiöses oder moralisches Pathos hatten sie nicht,
konnten es auch nicht haben. Streberische Opportunitäts-
politiker, wie sie waren, kümmerten sie sich um keine Glaubensfragen

und nahmen sich einfach vor, der Sowjetregierung* im
Rahmen der Kirche dienlich zu sein. In der kanonischen
Ordnung, im Gottesdienst, in der Ethik gab es für sie nichts
Feststehendes. Sie nahmen in ihr Programm „die Revision und
Änderung aller Seiten des kirchlichen Lebens" auf, die „von
den gegenwärtigen Lebensverhältnissen gebieterisch verlangt
werden" ; mit anderen Worten : Sie setzten sich kein bestimmtes
Ideal vor, sondern strebten nach Anpassung des Glaubens an
die in Sowjetrussland entstandenen Verhältnisse. Diese Bewe-



— 19 —

gung ging von der sogenannten „weissen", d.h. Weltgeistlichkeit
aus und zeichnete sich durch Feindseligkeit gegen den Mönchstand

und den Episkopat aus. Es wurde deshalb der
kanonischen Ordnung zuwider bestimmt, verheiratete Priester zu
Bischöfen zu ordinieren. Dieses geschah, um dem Ehrgeize
solcher Persönlichkeiten wie Alexander Wedenskys den Weg zur
Macht zu bahnen. Das niedrige sittliche Niveau der Leiter des
Schismas ist an sich selbst für den Geist der neuen kirchlichen
Gestaltung bezeichnend. Einer der bedeutendsten Anführer der
Bewegung war derselbe Wedensky, der ehemals dem
Metropoliten Benjamin von Petrograd nahestand; dieser letztere
hatte sich über seinen Erfolg als Prediger gefreut und grosse
Hoffnungen auf ihn gesetzt. Wedensky ist ein zweifellos
begabter Mensch, recht belesen, aber doch von oberflächlicher
Bildung. Dessen ungeachtet, legte er sich den phantastischen
Titel eines Doktors der Theologie der projektierten (ob
verwirklichten ist uns unbekannt) theologischen Hochschule der
„erneuerten" Kirche bei. Der Ehrgeiz dieses Mannes scheint
masslos zu sein. Dieser Leidenschaft opferte er alles, und
ihretwillen verriet er auch seinen Wohltäter und Lehrer, den
Metropoliten Benjamin. Seine Schriften legen unter der Maske einer
Glaubensverkündigung Zeugnis von einem schamlosen Zynismus
ab. Ein anderes Oberhaupt des Schismas, der Pfarrer Krasnitzky,
der zur Zeit des Zaren ein Mitglied der äussersten Rechten war,
wurde unter den Bolschewiken zu ihrem Geheimagenten,
informierte sie und erteilte ihnen Weisungen im Bereich der
kirchlichen Politik. Dieser Mann hat sich, gleich dem längst zur
Ruhe gesetzten Bischof Antonin, den Ruf eines durchaus
prinzipienlosen Menschen erwrorben *).

III.
Es herrschte keine Eintracht unter den Leitern des Schisma.

Antonin nahm eine scharfe Stellung ein gegen die Pfarrer-

*) Interessante biographische Angaben über Krasnitzky \mä Antonin
und die Rolle des „G. P. U." in kirchlichen Angelegenheiten findet man in
dem Artikel N. Bespaloffs: „Die Aufwiegelung zur Kirchenspaltung"
(russische Zeitung „Dny", vom 80. September 1925, früher in Berlin
herausgegeben). Bespaloff ist ein ehemaliger Agent des „G. P. U.", der seine
Verirrungen bereut hat und ins Ausland geflüchtet ist. Gegenwärtig Mitglied
der Sozialrevolutionären Partei.



— 20 —

Strömung und den verheirateten Episkopat. Als Krasnitzky
einmal am Altar während der Messe zu ihm mit dem Gruss :

„Christus ist unter uns" herantrat, gab ihm Antonin zurück :

„Christus ist nicht unter uns." Nur das gemeinsam begangene
Böse und der Kampf gegen diejenigen, die der Kirche treu
geblieben waren, vereinte sie. Als es mit Hilfe der Bolschewiken

allen diesen Abtrünnigen gelungen war, sich der äusseren
Gewalt zu bemächtigen und sie sich mit dem Beistande der
Tscheka-Mitglieder daran setzten, die standhaft gebliebenen
Bischöfe und Priester zu verfolgen, traten nach und nach die
Schwachen und Kleinmütigen unter der Geistlichkeit zu ihnen
über. Nun kam es darauf an, sich nach einer ideologischen
Begründung umzusehen, und da es an einem gemeinsamen festen
Halt fehlte, so entstand eine ganze Reihe von religiösen
Verbänden im Dienste der Bolschewiken : die „Lebendige Kirche",
die „kirchliche Wiedergeburt", der „Bund apostolischer kirchlicher

Gemeinden" und andere. Die Vertreter dieser verschiedenen

Strömungen hielten gemeinsam ihre Sitzungen in „W.Z.U."
ab, wobei ihnen von ihren Gönnern, den Bolschewiken,
empfohlen wurde, zu einer Verständigung untereinander zu kommen.

Nähere und sehr interessante Angaben über diese Periode
der Kirchenspaltung findet man in der kleinen, schon zitierten
Schrift des Prof. Titlinoff. Anfangs nahm die „W.Z.U." sich

vor, «loyale Beziehungen mit der Sowjetregierung in die Wege
zu leiten, die Kirche von dem Vorwurfe gegenrevolutionärer
Gesinnung zu reinigen, die hervorragendsten Vertreter der
reaktionären Geistlichkeit ihres Einflusses auf die kirchlichen
Angelegenheiten zu berauben und überall den Anhängern der
neuen Bewegung die Leitung der Diözesen zu übergeben. Zur
Organisation der kirchlichen Bewegung selber beeilte sich die

„Lebendige Kirche" ihre erste Konferenz einzuberufen, welche
als Vorstufe zum Kirchenkonzil dienen sollte.»

<Diese Konferenz der „Lebendigen Kirche" kam tatsächlich
in der ersten Hälfte August (1922) in Moskau zustande. Es

war ihr aber beschieden, dass sie eine ganz andere Rolle spielen
sollte als diejenige, die von ihren Initianten ins Auge gefasst
wurde. Statt eine Einigung unter den Vertretern der „Erneuerung"

zu bewirken, gab die Konferenz den ersten Anstoss zu
einer inneren Spaltung unter ihnen und wurde zum Wendepunkt

der Kirchenkrise.»



— 21 —

«Schon die ersten Schritte des Verbandes der „Lebendigen
Kirche" machten es klar, dass die kirchlichen Reformationsbewegungen

ihrem Wesen nach nicht ganz gleichartig seien und
dass deren Träger in vielen Hinsichten sich voneinander
unterscheiden. Innerhalb der „Lebendigen Kirche" traten ziemlich
scharf zwei Strömungen hervor : die eine, mehr gemässigt, was
Taktik anbetrifft, und reicher an Ideen in bezug auf die
bevorstehenden kirchlichen Massregeln ; die andere radikaler in ihrer
Handlungsweise und mit grösserem revolutionären Schwung,
zu gleicher Zeit mehr ins Praktische gerichtet und von
Klasseninteressen durchströmt. Den ersteren kam es nicht so sehr darauf
an, eine sofortige Lösung der entstandenen kirchlichen Lage zu
finden, als die Aussichten einer kommenden christlich-kirchlichen
Arbeit zu studieren, wobei die Kirche aus Stillstand und
Erstarrung auf die freie Bahn religiöser und sozialer Betätigung
treten sollte. Zu gleicher Zeit vermieden sie es nach Möglichkeit,

die innere kirchliche Spaltung zu verschärfen, mit der
alten Tradition schroff zu brechen, und überliessen alle zu
weitgehenden Massnahmen dem künftigen Konzil. Die zweite
Strömung neigte dazu, die Kirchenrevolution hauptsächlich
als einen Kampf des Pfarrerstandes gegen den monastischen
Episkopat zu betrachten, um die Emanzipation des niederen
Klerus von der bischöflichen Gewalt durchzuführen. Die
ideologischen Aufgaben traten bei ihnen zurück vor der
Ausnutzung des errungenen Sieges über das alte Regime und
manchmal sogar vor der Rachsucht wegen erlittener Unbilden
und Ungerechtigkeiten In der Reformierung des äusseren
Wesens der Kirche waren sie geneigt, recht weit zu gehen, und
zwar ohne viel Rücksicht auf das Konzil. Vieles von dem, was,
nach der Meinung ihrer massigeren Genossen, von der
Entscheidung des Konzils abhängen sollte, hielten sie für sofort
realisierbar. Auf der Augustkonferenz bekam die zweite, radikale

Strömung ein merkliches Übergewicht, was auch schliesslich

einen Bruch in den kirchlich-revolutionären Kreisen
hervorrief. >

«Mittelpunkt des Interesses der Konferenz wurde der Kampf
gegen den Mönchstand und die Sicherung des Kirchenregimentes
in den Händen der „weissen" Geistlichkeit. Die schädliche
Einwirkung des Mönchstandes auf die Geschicke der Kirche, alle
seine historischen Mängel und Sünden wurden stark hervor-



— 22 —

gehoben, und es hing an wenigem, dass über das Institut des
Mönchtums selbst eine endgültige Verdammung ausgesprochen
wurde. Die Konferenz forderte, dass alle städtischen Klöster
in Pfarrkirchen umgewandelt würden. Die Dorfklöster sollten
entweder in Arbeitsgenossenschaften, nach dem allgemeinen
Muster, oder in Fürsorgeanstalten umgewandelt, die Mönche
aber verpflichtet werden, die entsprechenden Fächer zu erlernen.
Die neue kirchliche Obrigkeit wurde ersucht, alle Bischöfe und
Mönche, die sich der Erneuerung widersetzten, sofort ihrer
Ämter zu entheben und auch weiterhin die Gegner der
Neuerungen unverzüglich ihres Amtes verlustig zu erklären. Zur
„Gesundung" des Episkopates wurde vorgeschlagen, nicht allein
den verwitweten, sondern auch den verheirateten Priestern
unverzüglich den Weg zur Bischofswürde freizugeben, ohne die
Entscheidungen eines Lokalkonzils darüber abzuwarten. Die
durchgreifendsten Massregeln zur Erledigung aller kirchlichen
Reaktionäre wurden empfohlen. Diejenigen Kirchengemeinderäte,
welche gegen die Erneuerung waren, sollten aufgelöst und
durch neue ersetzt werden, aus Personen bestehend, die vom
Pfarrer unter seiner Verantwortung empfohlen würden. Den
Gegnern dieser Anordnung wurden Strafen bis zur
Exkommunikation angedroht. In der Besprechung* der künftigen inneren
Kirchenordnung wurde sogar der Grundsatz angenommen, dass

nur derjenige Laie eine Rechtsbefähigung in Kirchenfragen
geniessen dürfe, der die Prinzipien der „Lebendigen Kirche"
ins Leben setzt.»

«Es fällt auf, dass in den Taten dieser August-Konferenz
alle Extreme der in ihr herrschenden Strömung zum Vorschein
kamen. Das Überwiegen der Klasseninteressen über Ideen, der
Mangel an Toleranz, die Neigung zum gewaltsamen Vorgehen
im Kampf um die Reform : alles dies tritt in den Entschlüssen
der Konferenz hervor. Das Hauptsächlichste ist aber, dass die
Ursünde der kirchlichen Erneuerungsbewegung, ihre gänzliche
Absonderung* von dem kirchlichen Volke, hier in vollem Masse

zutage trat. Trotz ihrer Reden von der Arbeitsgemeinschaft
der Gläubigen wollte es der „Lebendigen Kirche" offensichtlich

gar nicht gelingen, die Laien unter ihren Einfluss zu
bringen. Satzungen, wie zum Beispiel von der Auflösung
widerspenstiger Kirchengemeinderäte, von der Bildung neuer
Gemeinderäte aus „empfohlenen" Mitgliedern, von der Anerken-



— 23 -
nung der Rechte eines orthodoxen Laien nur in bezug auf
Anhänger der „Lebendigen Kirche"*, von der Kürzung des
Anteils der Laien an der künftigen Kirchenverwaltung — alles
dies musste die neue Kirchenbewegung von dem gläubigen
Volke noch weiter entfernen und sie ohne alle Grundlage
lassen. Die Gemässigteren und prinzipieller Eingestellten unter
den Reformatoren verstanden die Gefahr dieser Richtung und
fassten nach Misslingen ihrer Versuche auf der Tagung selbst
den sofortigen Entschluss, sich von der „linken" Strömung
abzusondern und unter einem neuen Banner sich zu sammeln.»

«An der Spitze dieser protestierenden Strömung stand
derselbe Bischof Antonin, welcher die erste kirchliche Umwälzung,
die gegen den Patriarchen Tychon gerichtet war, angeführt
hatte. Unter seiner Leitung bildete sich um den 20. August 1922
der neue kirchliche Verband : „Kirchliche Wiedergeburt", der
sich von der „Lebendigen Kirche" trennte und ein neues
Programm aufstellte, das sowohl in ideologischer wie in taktischer
Hinsicht der einseitigen auf „kirchlichen Klassenkampf"
eingestellten Richtung der „Lebendigen Kirche" als Korrektiv
entgegentrat. »

«In der „Kirchlichen Wiedergeburt" trat das Kirchenleben

in eine neue, viel mehr versprechende Phase ihrer
Entwickelung ein. Kurz nach dem Umsturz fühlten die Neuerer
keinen festen Boden unter den Füssen, da ihnen die wichtigste
Grundlage fehlte — die Einheit mit der Masse des gläubigen
Volkes, ohne die an kirchliche Reformen nicht zu denken ist.
Sobald eine Kirche vom Staate getrennt steht, vermag eine
kirchliche Organisation nur insofern zu existieren, als sie sich
auf die Anerkennung des kirchlichen Volkes stützt. Der kirchliche

Umsturz kam nicht von unten, sondern von oben her, und
solange die Gemeinden ausserhalb der Bewegung blieben,
schwebte dieselbe in der Luft. Die in der neuen Bewegung
eingetretene Krise liess sogleich alles Fehlerhafte in der
Handlungsweise der „Lebendigen Kirche" ans Licht treten. Das

gläubige Volk, das die ersten Neuerer feindselig empfangen
hatte, wurde dagegen von der „Kirchlichen Wiedergeburt"
massenweise angezogen. Scheinbar war der Einsatz, den die
„Lebendige Kirche" auf den „weissen" Klerus gestellt hatte,
verloren. Für die kirchliche Revolution wie für eine
Staatsumwälzung gibt es nur einen sicheren Trumpf : den Volksglauben.»



— 24 —

«Die Züge, die die Gruppe „Kirchliche Wiedergeburt" im
Vergleich mit der „Lebendigen Kirche " auszeichnen, sind : die
Annäherung an das gläubige Volk und die Betonung ideeller
Losungen der kirchlichen Revolution. Trotzdem hindert uns
diese innere Entzweiung der kirchlichen Bewegung nicht, sie
als Ganzes, nur in verschiedenen Stadien der Entwickelung
Begriffenes anzusehen ; denn die Grundsätze der „Lebendigen
Kirche" und der „Kirchlichen Wiedergeburt" sind die gleichen.
Die Gruppe der „Wiedergeburt" trat aus der „Lebendigen Kirche"
aus, aber die revolutionäre Tat, den Ausgangspunkt aller
kirchlichen Ereignisse, verleugnete sie nicht. Die Hauptaufgabe der
Umgestaltung der Kirche nach evangelischen und apostolischen
Grundsätzen blieb unverändert. Auch auf die sozialen Losungen
wurde nicht verzichtet; sie wurden sogar besonders
hervorgehoben. Bei solcher Problemstellung erschienen die Gründe
der Divergenz zweifellos mehr taktisch als wesentlich. Jede
Revolution sucht nach Wegen, findet sie aber nicht sogleich.
Die kirchliche Bewegung, die anfangs den Weg der „Lebendigen

Kirche" einschlug, lenkte dann auf den der „Wiedergeburt"

ab, weil sie in dieser Richtung einen festeren Boden
zu spüren glaubte1).»

Wir haben diesen langen Auszug aus dem Aufsatze eines

Verteidigers der „Lebendigen Kirche" angeführt, um uns des

Verdachtes einer parteiischen Darlegung ihrer Entstehungsgeschichte

zu erwehren. Es ist äusserst interessant zu sehen,
wie die Bolschewiken die Bedeutung der kirchlichen Spaltung
und ihrer Grundströmungen einschätzten.

Sie verhielten sich den Erneuerern und Anhängern der
„Lebendigen Kirche" gegenüber mit unverhehlter Verachtung,
gaben ihnen immer zu verstehen, w*elche Dienste von ihnen
erwartet wurden und dass sie sich nicht mit Redensarten
würden abfinden lassen. Bald nach dem Schluss der Tagung
der „Lebendigen Kirche" trat Bucharin auf der Werkstatt „Der
BolscheAvik" mit einer grossen Rede auf, in welcher er seine
Zuhörer auf die grosse Bedeutung der kirchlichen Front für die
Bolschewiken aufmerksam machte. Er wies darauf hin, dass

die Konferenz der „Lebendigen Kirche" die auf sie seitens der
Sowjetregierung gehegten Hoffnungen getäuscht habe. Es fehle

') Siehe Titlinoff „Nowaja Cerkowj'- (russisch) („Die Lebendige Kirche''),
Seiten 14—17, 20/21, 24'25.



— 25 —

den Anhängern der „Lebendigen Kirche" an Vertrauen und
Achtung des gläubigen Volkes, welches in ihnen bloss Abtrünnige

und Ketzer sehe.
Bucharin meinte, dass es für die Sowjetregierung nicht

angebracht sei, sich mit den Antonius herumzutreiben, die ihr
doch von keinem Nutzen sein können, und dass der Kampf
gegen die kirchliche Gegenrevolution auf ein anderes Geleise
gebracht werden solle. Da er in der Tätigkeit der Neuerer
„spiessbürgerliche Angewohnheiten" erblickte, hielt er die
Liquidation der jetzigen „W. Z. U." für wünschenswert.

Die Kirchen sollen als Nester der Reaktion überall
abgetragen, der Kampf gegen die Kirche soll dem Genossen Dzjer-
zinsky anvertraut, der Bürger Bjelawin1) muss hingerichtet
werden.

Eine ebenso entschiedene Kritik, wenn auch in weniger
scharfer Form, erschien in der „Iswestija"2), welche dabei
den Standpunkt des „Herrn im Hause" geltend machte.

<Die Bewegung der „Lebendigen Kirche" hat die Volksmassen

keineswegs ergriffen, vielmehr hat sie das Streben zum Abfall von
der Kirche begünstigt, t

Weiter wird über das Programm der „Wiedergeburt"
ironisiert. „Der Kultus muss verständlicher und billiger gemacht
werden." „Schade, dass der Bischof Antonin eine ungefähre Übersicht

der Kosten dem Programm nicht beigelegt hat." f.Die
Kommunisation des kirchlichen Lebens nach „urchristlichem"
Vorbilde, gemeinschaftliche Willensäusserungen »... « Im Zeitalter
eines hohen Aufschwunges der Produktion empfiehlt der Bischof
Antonin eine Rückkehr zum Verbrauchskommunismus der
Sklaverei. Entweder muss man selbst dumm sein oder seine Leser
für ebenso dumm halten. Ich wiederhole aber, es ist bloss eine
stilistische Verzierung, eine betäubende Einleitung zu zaghaften
Schlussfolgerungen: die kanonische Ordnung ist hie und da

zu verändern, der Mönchstand soll bleiben und sogar seinen

Vorrang bewahren, der Kultus soll einfacher und billiger werden
usw. Und zum Schluss die schon erwähnte soziale „Mimicry" :

') Bjelawin ist der weltliche Name des Patriarchen Tychon. Wie stark
die nichtbolschewistische kirchliche Bewegung um diese Zeit war (1922),
geht schon daraus hervor, dass im Monat Mai allein, und dabei nur in
4 Goxivernements, 412 Untersuchungen betreffs sogenannter kirchlicher
Gegenrevolution eingeleitet wurden.

2) Moskauer Zeitung. Offizielles Organ der Sowjets.



— 26 —

der Verband erkennt das moralische Recht des sozialen
Umsturzes an und stellt sich selber als Ziel die moralische
Aufklärung der Volksmassen betreffs der Errungenschaften und
Ergebnisse der Revolution. Prachtvoll gesagt; die Revolution
aber und die Sowjetregierung bedürfen am wenigsten solcher
theoretischer Willensäusserungen seitens der Kirche. Es wäre
genug, wenn die Kirche „ernstlich und auf lange" alle
Gegenrevolution aufgäbe. Was aber das Streben nach einer
wirklichen Annäherung der Vertreter der Kirche an die Revolution
angeht, so gibt es nur einen Weg : sieh nicht mehr zur Kirche
zu zählen und eigenen und fremden Ohren nicht mehr mit
bewussten und unbewussten Lügen zu schmeicheln.»

«Der neugebildete Bund der „Wiedergeburt" hat vor der
„Lebendigen Kirche" bloss scheinbare Vorteile. Sein Wesen
bleibt aber dasselbe: ein armseliger, feiger Liberalismus, nur
mit dem Unterschiede, dass die „Lebendige Kirche" sich auf
das Kleinbürgertum einstellt, die „Wiedergeburt" auf die
bäuerische Dummheit. Eitel sind die Hoffnungen, durch einen solchen
Liberalismus die Autorität der Kirche im Ansehen der Menge
zu heben. Zweifellos bleibt der Hang zu weiterer Zersplitterung
noch da. Diese Zersplitterung und neue radikalere Gestaltungen
werden noch weiter gehen und zur Sektenbildung führen. Die
Aufgabe einer wirklichen, nicht bischöflichen Wissenschaft,
besonders einer Sozialrevolutionären Wissenschaft ist es, sorgfältig
alle Neugestaltungen dieses Neuerungsgeistes in der Kirche zu
verfolgen und ihre Grundlagen sowohl wie ihre inneren
Widersprüche aufzudecken, um den endgültigen Zusammenbruch des

kirchlich-religiösen Obskurantismus herbeizuführen ').»
Es ist nicht zu leugnen, dass der bolschewistische Autor

in seiner verächtlichen Schätzung der neuen kirchlichen
Strömungen und in der Entlarvung ihrer Heuchelei und „Mimicry"
recht hat. Er selbst weist ohne Umstände darauf hin, wo „die

') J. Flerowsky, «Der Kirchliche ,,Nep-Trust" und die Kommunisation
des Lebens» („Iswestija" 1922, Nr. 220). Nach den Angaben des Autors
hat er den ersten Teil seines Titels einem offiziellen Dokument entnommen.
— «So wird die „Lebendige Kirche" von ihren ehemaligen Anhängern
bezeichnet, die sich, wie der Petrograder Erzbischof Nikolaus, Priester
Wedensky und andere, gegenwärtig dem von Bischof Antonin gegründeten
und geleiteten Bund der „Kirchlichen Wiedergeburt" angeschlossen haben.»

(„Nep" ist eine abgekürzte Bezeichnung für Neue ökonomische
Politik, die in 1921 eingeschlagen wurde. Dieser neue Kurs bedeutete eine
Abweichung vom primitiven bolschewistischen Rigorismus.)



— 27 —

Aufgabe einer eigentlichen, nicht bischöflichen, speziell
revolutionären Wissenschaft" liegt. Diese Aufgabe ist die Zersetzung
jeglichen Glaubens. Die Bolschewiken begrüssten die Kirchenwirren

und waren bereit, den Oberhäuptern der Spaltung
Vorschub zu leisten, insofern sich dieselben zu Werkzeugen für
eine solche „Wissenschaft" eigneten. Der Verfasser des Artikels
hatte auch recht, als er die kurze Dauer der „Lebendigen
Kirche" und „Kirchlichen Wiedergeburt" voraussah, die seinen
Worten nach nur als Etappen auf dem Wege zur Zersetzung
erscheinen würden. Diese beiden Strömungen, von denen im
Anfange des Jahres 1923 Prof. Titlinoff als von Grundlagen
des kirchlichen Erneuertums gesprochen hatte, bestehen gegenwärtig

nicht mehr.
Krasnitzky ist noch immer an der Spitze der „Lebendigen

Kirche", Antonin an derjenigen der „Kirchlichen Wiedergeburt".
Beide Verbände führen ein jämmerliches Dasein. Gemäss den
Angaben des P. d'Herbigny, S. J., der Moskau im Oktober 1925

besuchte, „ist Krasnitzky als ungläubiger Mensch erkannt
worden, ohne moralisches Gewicht und innere Würde. Der
ehemalige Metropolit Antonin hat jetzt weder Prestige noch
Einfluss1)." Die „Iswestija" führten ein Urteil des Erzpriesters
Krassotin über Antonin an, wo Antonin ein „Possenreisser, der
sich auf religiösen Fragen spezialisiert hat", und ein „Clown"
genannt wird.

Der Mohr hat seine Schuldigkeit getan, der Mohr kann
gehen. Wir sollen nicht vergessen, dass die August-Konferenz
der „Lebendigen Kirche" eine Art konstituierender Versammlung

gewesen war. Sie hat eine „Reinigung" der Kirche
vorgenommen, indem sie sich der Bischöfe, der Priester und der
Gemeinderäte, die „sich gegen die Erneuerungsbewegung
widersetzten", auf radikale Weise entledigte. Dieselbe Konferenz
nahm den Satz an, dass «nur der Laie einer allgemeinen
Rechtsfähigheit geniessen dürfe, der die Prinzipien der „Lebendigen
Kirche" ins Leben bringt». Alle diese Beschlüsse waren nötig,
um die Wahlen in das „Konzil" in das richtige Geleis zu bringen
und sich eine folgsame Mehrheit zu sichern.

Paris. Fürst Gregor Trubetzkoy.
(Schluss folgt.)

J) Michel d'Herbignv, S. J. „L'aspect religieux de Moscou en Octobre
1925" (Seiten 216—221).


	Das Schisma in Sowjetrussland

