Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 17 (1927)

Heft: 1

Artikel: Das Schisma in Sowjetrussland
Autor: Trubetzkoy, Gregor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404016

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404016
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Schisma in Sowjetrussland.

1.

Als die Bolschewiken auf gewaltsame Weise die Staats-
macht an sich gerissen hatten, trat fiir die orthodoxe Kirche
in Russland eine Zeit schwerer Prifungen ein. Die Verfolgungen,
unter welchen Kultusdiener und Gliaubige zu leiden hatten, sind
allbekannt. Genau die Trauerliste der zu Tode Gemarterten,
Umgebrachten, Eingekerkerten und Verbannten festzustellen, ist
jedoch unmoéglich. Nach offiziellen Zahlangaben des W.Z.1. K. (des
bolschewistischen ,Allrussischen Zentralen Exekutivkomitees)
haben bis 1922 20 Bischofe und 1414 Priester den Martyrertod
gefunden. Es ist unniitz, darauf hinzuweisen, wie sehr diese
Statistik hinter der Wirklichkeit zurtickbleibt ?).

Als es sich herausstellte, dass Todesstrafe und Meuchelmord
ihr Ziel nicht erreichten und dass das Mértyrerblut nur zum
Segen der Kirche floss, dnderten die Bolschewiken ihre Taktik.
Nicht nur Glaubensbekenner und Mirtyrer fanden sich unter
den Bischofen und Priestern, sondern auch ehrgeizige und ge-
wissenlose Ménner, die die Bolschewiken darauf brachten, wie
die Zersetzung in den Schoss der Kirche selbst hineinzutragen sei.

Im Jahre 1921 wurde ein sehr grosses Gebiet Russlands von
einer ausserordentlichen Missernte heimgesucht. 30 Millionen
Menschen litten an Hunger. Die drohende Not des Volkes fand
gleich einen lebhaften Widerhall beim Patriarchen Tychon. Er
wandte sich mit einem Aufruf um Hilfe an alle Vélker der Welt;
gleichzeitig lud er die simtlichen Gemeinden seiner Herde zu Geld-

1) Vgl. folgende Angaben des aus Sowjetrussland im Sommer 1924
gefliichteten ,Bischofs“ der ,erneuerten“ Kirche, Nikolaus von Kaschin
(Nikolaus Solowej), iiber die Anzahl der anlisslich der Enteignung kirch-
licher Wertsachen erschossenen und zu Tode gefolterten Geistlichen der
orthodoxen Kirche in Sowjetrussland:

an Weltgeistlichen umgebracht . . . . 2691
« Monchen . . . . . . . . . . . 1962
« Nonnen und Novizen . . . . . . 3447

Summa 8110



— 12 —

sammlungen ein. Ja, er lud sie sogar ein, allen wertvollen
Kirchenschmuck, mit Ausnahme der geweihten Kirchengefisse,
fur die Hungernden hinzuopfern, unter der alleinigen Bedingung,
dass die Verausgabung unter Kontrolle seitens der Spender ge-
schehe. Dariiber lag bereits eine Verstindigung mit der Regierung
vor. Das verhinderte aber die Regierung nicht, auf Anstiften
der Verriiter aus den Reihen des Klerus selbst den Sinn dieses
Vertrages zu éndern und die Forderung einer zwangsweisen
Enteignung Kkirchlicher Wertgegenstiinde aufzustellen, indem das
ganze Kirchengut zum Volkseigentum erklirt werden sollte ).
Die erwihnten Helfershelfer der Bolschewiken, mit den Pfarrern
Krasnitzky und Wedensky an ihrer Spitze, klagten den Patri-
archen Tychon der Verheimlichung der Kirchenwerte, der
Widerspenstigkeit gegen die staatlichen Behoérden und einer
aufwieglerischen Tatigkeit unter dem Klerus und den Laien an,
um sie gegen die Staatsmacht zur Auflehnung zu bewegen %)

Bei Durchfihrung dieser gewaltsamen Enteignung kam es
zu Zusammenstossen zwischen Vertretern der Regierung und
der Kirche. Priester und Laien legten Protest ein, wurden ins
Geféngnis geworfen und vor Gericht gebracht. Vor einem solchen
Gerichte trat der Patriarch selbst als Zeuge auf. Er nahm die
ganze Schuld auf sich, indem er erklirte, die Auslieferung ge-
weihter Gegenstéinde nicht gebilligt zu haben und die alleinige
Verantwortlichkeit dafiir zu tragen. Daraufhin wurde er ver-
haftet. Der Petrograder Metropolit Benjamin wurde gleichfalls
von einen ihm nahestehenden und von ihm besonders geschitzten
Propst A. Wedensky verleumdet und verraten. Dieser begleitete
die zur Verhaftung ausgesandten Leute. Nach einem empdrenden
Grerichtsverfahren wurden der Metropolit und noch mehrere, die
sein L.os mutig teilten, hingerichtet.

Wedensky und zwei andere Pfarrer gleichen Schlages be-
suchten den Patriarchen in seiner Haft und drangen auf ihn
ein, damit er sein Amt niederlege und ihnen die Obergewalt
tiberlasse. Der Patriarch ging darauf nicht ein, ernannte zu

1) 1. Der Aufruf des Patriarchen, gedruckt in der Berliner russischen
Zeitung ,Rul® in der Nummer vom 25. August 1921 (Nr. 234).

II. Hirtenbrief des Patriarchen Tychon, gedruckt in der Belgrader
russischen Zeitung ,Nowoje Wremja“ in der Nummer vom 7. Juni 1922
(Nr. 333).

) Propst A. N. Wedensky: ,Cerkowj Patriarcha Tychona®“ (russisch:
Die Kirche des Patriarchen Tychon). Moskau 1923, Seiten 76/77.



— 13 —

seinem zeitweiligen Stellvertreter den Metropoliten Agathangelos
von Jaroslaw, seinen Besuchern aber gab er bloss den Auftrag,
die Akten der Kirchenverwaltung dem Metropoliten nach seiner
Ankunft in Moskau zu {Ubergeben. Metropolit Agathangelos
wurde aber in Jaroslaw verhaftet und nach Sibirien verbannt.

Wedensky und seine Gesinnungsgenossen schreckten aber
nicht vor Betrug zuriick und erklirten, der Patriarch habe
ihnen die kirchliche Gewalt iibertragen. Danach errichteten
sie eine Obere Kirchenverwaltung (,W. Z. U.%) 1), indem sie sich
mehrere ebenso gewissenlose Méinner zugesellten, darunter die
Bischofe Antonin und Leonidas. Ferner unternahmen sie mit
Hilfe der Bolschewiken eine energische ,Reinigung“ des geist-
lichen Standes. Wer die , W. Z.U.“ nicht anerkannte, wurde seines
Amtes verlustig erklart. Die Gefdngnisse flllten sich mit Bi-
schofen und Priestern, die standhaft blieben und dem Unrecht
sich nicht fiigen wollten, und bald wurden sie, ohne jegliche
Riicksicht auf Alter und Gesundheitszustand, nach verschiedenen
entlegensten Verbannungsorten abtransportiert,

Die Verfolgungen blieben nicht ohne Wirkung auf die
Schwachen und Kleinmiitigen. Es fanden ,sich Bischife und
Priester, die sich der neuen eigenmichtigen Kirchenverwaltung
unterwarfen. Hervorzuheben ist, dass es dem Metropoliten
Agathangelos von Jaroslaw, der wegen seiner Weigerung, die
,W.Z. U.* anzuerkennen und die kirchliche Gewalt mit den
abgefallenen Pfarrern zu teilen, verhaftet und verbannt wurde,
vor seiner Verhaftung gelang, einen Hirtenbrief an seine Herde
zu senden, In diesem Brief wies er darauf hin, dass er der
Moglichkeit beraubt sei, die Ausiibung seines Amtes als Stell-
vertreter des Patriarchen anzutreten. Er verdammte die neue,
eigenméichtig entstandene Verwaltung als antikanonisch und
verbot den Gliaubigen auf jegliche Weise, Gemeinschaft mit
ihr zu iiben. Jedem orthodoxen Bischofe der russischen Kirche
iiberliess der Metropolit durch dieses Rundschreiben, zeitweilig
seine Diozese selbstindig zu verwalten den allgemeinen kirch-
lichen Kanones und Satzungen geméss, bis in der Kirche wieder
die normale Ordnung hergestellt sei?).

1) Wir werden auch weiterhin diese landliufige Kiirzung gebrauchen
die der russischen Bezeichnung dieses eigenmiichtig entstandenen Kirchen-
organs entspricht (,Wysscheje Zerkownoje Uprawlenije®). '

%)  Hirtenbrief des Metropoliten Agathangelos von Jaroslaw, des Stell-
vertreters Sr. Heiligkeit des Patriarchen.”



I

Der Hirtenbrief des Metropoliten Agathangelos erreichte
Moskau, die Pfarrer aber, die ihn in den Kirchen vorlasen,
wurden verhaftet, der gedruckte Text wurde von den Winden
heruntergerissen und vernichtet,

Ein zuvorlissiger Berichterstatter teilt dartiber mit, was
der Metropolit Agathangelos fiir seine Standhaftigkeit im Dienste
der Kirche erleiden musste:

¢«Der Stellvertreter des Patriarchen Tychon, Metropolit
Agathangelos, ist in das Narymische Gebiet!) verbannt worden
und befindet sich in einer entlegenen Ansiedelung, etwa 200 Werst
(ungefiahr 200 Kilometer) vom Dorfe Kopyschewo. Nach seiner -
Verhaftung in Jaroslaw verblieb der Metropolit vom August
bis zum 28. Dezember im Gefingnis des ,G. P. U.“ auf der
Lubjanka ) in Erwartung von Untersuchung und Gericht.
Bevor dies aber geschah, wurde er auf Befehl des ,G. P. U.“
ins Narymsche Gebiet unter Aufsicht der lokalen Tscheka ge-
sandt. Es ist der Erwiahnung wert, dass kurz vor des Metro-
politen Verhaftung, da er noch in Jaroslaw war, sich eine
Deputation der .,Lebendigen Kirche“ bei ihm meldete, die ihm
ihren Beistand und Erhaltung seiner Metropolie unter der Be-
dingung zusprach, dass er die Dogmen der Lebendigen Kirche
anerkenne und Anteil an ihrer Arbeit ndhme. Der Metropolit
weigerte sich und wurde bald darauf verhaftet. Die Vikar-
bischofe der Didzese Jaroslaw wurden sogleich nach dem Metro-
politen in Haft genommen und nach Befehl aus Moskau ohne
Gerichtsspruch niedergeschossen. Die Abhaltung des Gottes-
dienstes in der Verbannung ist dem Metropoliten verboten. Er
ist ungefiithr 70 Jahre alt, trigt aber geduldig alle Entbehrungen
und lebt von einer kargen Ration, die ihm nicht immer regel-
missig vom lokalen Sowjet ausgehéindigt wird. Noch ehe er
den Ort seiner Verbannung erreichte, musste der Greis unter-
wegs viele Schmihungen und Peinigungen erleiden, da ihn die
Bolschewiken, ohne Zweifel zum Spotte, mit einer Gruppe ge-
meiner Verbrecher von Etappe zu Etappe, von Gefingnis zu
Gefiangnis wandern liessen ?).»

1) In Sibirien.
2) Strasse in Moskau, dadurch beriihmt, dass die Zentrale der Tscheka
(jetzt ,G.P.U.“ genannt) dort ihren Sitz hat.

%) Die Strafzeit des Metropoliten Agathangelos ist nun abgelaufen, und
er ist in seine Diodzese zuriickgekehrt.



— 15 —

IL.

Als der Patriarch Tychon aus dem Gefiangnis befreit wurde,
legte er in einem Hirtenbriefe das Antikanonische der Grindung
des unbefugten Kirchenorganes bloss, welches nach der Ober-
gewalt in der Kirche trachtete. Er tberfiihrte diejenigen des
Betruges, die behaupteten, dass er sie bevollmiichtigt hitte. Die
diesbeziigliche Stelle des Hirtenbriefes ist besonders beachtens-
wert, da der Patriarch hier die Félschung und den Missbrauch,
die mit seinem Namen getrieben wurden, blosslegt. Er beruft
sich vor allem auf den Wortlaut des Beschlusses, welchen er
den Priestern Wedensky, Bjelkoff und Kalinowsky einhandigte,
als sie ihn in der Haft besuchten: ,Die unten Genannten,
d. h. die Priester, die die Erkldrung unterzeichnet haben, sind
hiermit beauftragt, die Akten der Synode zu empfangen und
mit Beistand des Sekretirs Numeroff dem hochwiirdigsten Metro-
politen Agathangelos nach seiner Ankunft in Moskau zu iiber-
geben.* Um diese Zeit konnte man die Verhaftung des Metro-
politen nicht voraussehen, jedoch fiigt der Patriarch hinzu, dass
unter keinen Umstéinden ,die Vollmachten, die mit der Bischofs-
wiirde zusammenhéingen, Presbytern {ibertragen werden diirfen“.
Ferner sagt er gegen die Behauptungen Wedenskys und Bischof
Antonins — als hiitten sie die Verwaltung der Kirche geméss
eines Ubereinkommens mit dem Patriarchen angetreten!) und
als habe ,der Patriarch Tychon seine Gewalt restlos der Oberen
Kirchenverwaltung tibergeben“ ?) — folgendes:

wNun erkliaren wir feierlich vor allen Menschen von dieser
heiligen Kanzel aus, dass alle diese so kategorischen Erklirungen
iber unser Einverstindnis und unsere Ubergabe der Rechte
und Pflichten des Patriarchen der russischen Kirche an die
Oberste Kirchenverwaltung, bestehend aus den Bischofen
Antonin und Leonidas und den Priestern Wedensky, Krasnitzky,
Kalinowsky und Bjelkoft nichts anderes sind als Liigen und
Betrug und dass die Obigen die Kirchengewalt eigenméchtig,
auf unbefugte Weise, ohne jegliche kanonische Bevollméchtigung
an sich gerissen haben 3).“

1) Erklirungen Wedenskys in der Moskauer Zeitung ,Prawda“,
21. V. 1922; Zeitschrift ,Die Lebendige Kirche“ (russisch), Nr.4—6, Seite 9.

‘ ) Erklirung Bischof Antonins in der Moskauer Zeitung ,Iswestjija“,
16. VI. 1922.

8) Hirtenbrief Sr. Heiligkeit des Patriarchen Tychon, Moskau, Donskoy-
kloster, des Jahres 1923, am 15. Juli.



— 1B —

Die Behauptung der Anfiihrer der Kirchenspaltung, als
hitten sie die Gewalt vom Patriarchen erhalten, ist so wenig
stichhaltig, dass die Antikanonizitit der neuen Kkirchlichen Ver-
fassung sogar von ihren Anhéngern, die in ihr leitende Stel-
lungen einnehmen, nicht geleugnet wird. So kénnen wir in der
Broschiire eines angesehenen Mitgliedes der neuen Kirche, des
Prof. Titlinoff!) lesen: «Zweifellos ist, dass die Gruppe von -
Geistlichen, die nach der Abdankung des Patriarchen?) die
Obere Kirchenverwaltung bildete, keine Vollmachten vom Patri-
archen dazu besass. Der Patriarch hatte sie bloss als Vermittler
zur Ubergabe der Akten beauftragt, was bei weitem nicht eine
Ubergabe der Obergewalt bedeutet. Die Fiihrer der ,Lebendigen
Kirche“ haben selbst die Gewalt ergriffen. Sie taten es in revo-
lutiondrer Weise, ohne die kanonische Ordnung zu beriick-
sichtigen, ja — um es offen herauszusagen — im Widerspruch
‘mit der kanonischen Ordnung. Bedeutet aber diese Anti-
kanonizitit die Unannehmbarkeit der neuen kirchlichen Gewalt
und verdient die Gruppe von Personen, die diese unkanonische
Handlung begangen hat, vom Kkirchlichen Standpunkt aus
eine unbedingte Verdammung ?» Der Autor fihrt weiter aus, dass
kanonische Normen nicht Dogmen sind und Anderungen zulassen.
»Es ist wahr,“ schreibt er, ,dass das Kirchenrecht kein gesetz-
missiges Verfahren fiir die Anderung der kanonischen Ordnung
angibt, die Betrachtung des Wohles der Kirche ist jedoch auch
kanonisch.“ Hier ist ein innerer Widerspruch hervorzuheben:
Sicher hat die kanonische Ordnung das Wohl der Kirche zum
Zwecke, aber gerade deshalb setzt sie auch einen gesetzméssigen
Weg zur Anderung der kanonischen Verfassung voraus, nicht aber
einen revolutionédren und willkiirlichen. — Das Wohl der Kirche
ist immerfort das leitende Prinzip fiur den Patriarchen Tychon
gewesen. Fir das Wohl der Kirche war er im Bereich der
Politik zu den weitesten Zugestindnissen und grossten person-
lichen Opfern bereit, auf dem Gebiete der kanonischen Ordnung
aber und der Glaubenslehre war er unerschiitterlich. Dafiir hat
er gelitten; dafiir liebte ihn das Volk.

Die Urheber der kirchlichen Wirren behaupten, dass es in
Anbetracht der Ansichten, die die leitenden Kreise der Geist-

1) ,Die Neue Kirche* (,Nowaja Cerkowj“) (russisch), Seite 55. Verlag
Petrograd-Moskau, 1923.

#) Zu bemerken, dass eine Abdankung seitens des Patriarchen Tychon
nie stattgefunden hat.



— 17 —

lichkeit beherrschten, keinen anderen Weg zur Umgestaltung
der kirchlichen Ordnung gab als den revolutioniiren. Dies ist
in Wirklichkeit grundfalsch.

Als erste Zeichen einer Abschwiichung der kirchlichen Dis-
ziplin kamen gewisse Freiheiten vor, die hie und da von ein-
zelnen Priestern bei Abhaltung des Gottesdienstes eigenméchtig
vorgenommen wurden. Dies veranlasste den Patriarchen zu
einem besonderen Hirtenbriefe, in welchem er vor solcherlei
Freiheiten warnte und die Notwendigkeit einer ehrfiirchtigen Be-
obachtung gegeniiber den iiberlieferten Formen des Gottesdienstes
hervorhob. Er fiigte noch folgendes hinzu: ,Obwohl es einer-
seits unrichtig ist, sich den Gottesdienst als etwas Leblos-Erstarrtes
und Endgiiltig-Festgesetztes vorzustellen, da doch die Kirche
von Gottes Gnade durchweht ist und die Weisheit des heiligen
Geistes sie stets mit neuen heilsspendenden Lebensformen ver-
sieht, so diirfen andererseits keine Anderungen und Neuerungen
des Gottesdienstes als Werk einzelner Personen und einzelner
Gemeinschaften stattfinden. Es ist dies Angelegenheit der ganzen
Kirche, und zuerst muss es in deren tiefstem Schoss heranreifen,
wird dann von dem Bewusstsein der gesamten Kirche gepriift
und angenommen, um nachher von den zustidndigen Organen
verwirklicht zu werden; als solches Organ erscheint in unserer
russischen Kirche das Provinzialkonzil.“

Die gleichen Gedanken, nur in Anwendung auf alle Seiten
des kirchlichen Lebens wurden vom Metropoliten Agathangelos
in seiner Eigenschaft als Stellvertreter des Patriarchen geédussert.
Indem er die willkiirlichen und unrechtméissigen Handlungen
der Glieder des ,W.Z. U.“ verurteilte, erkliarte der Metropolit
folgendes: ,Die Notwendigkeit gewisser Anderungen und Um-
gestaltungen in der kultischen Praxis und in den Riten wird von
uns nicht geleugnet. Einige Fragen dieser Art sind Gegenstand
der Beratung des allrussischen Kirchenkonzils vom Jahre 1918
gewesen, blieben aber wegen seines vorzeitigen Abschlusses?)
ungelost. Gewiss aber konnen Anderungen und kirchliche Re-
formen nur von der kirchlichen Gesamtheit ausgehen 2%).“

Auf diese Weise setzten die verwaltenden Bischiofe dem Wege
der Revolution, der der Kirche so fremd ist, denjenigen eines

) Dieser vorzeitige Abschluss des Kirchenkonzils wurde von den Bol-
schewiken verursacht, die dasselbe gewaltsam unterdriickten.

?) Der Hirtenbrief des Metropoliten Agathangelos vom 5./18. Juni (des
18. Juni nach dem neuen Stil) 1922, Nr. 214.

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1927. 2



— 18 —

gesetzmiissig und frei erwahlten Konzils entgegen. Der erste
Weg bedeutet Vergewaltigung, der zweite folgt dem Grundsatz
der Liebe und Geistesfreiheit, die dem Wesen der Kirche selbst
als des Leibes Christi entsprechen. Weil aber unter den gegen-
wirtigen Umstinden von Geistesfreiheit in Russland nicht ge-
sprochen werden kann, stand es der Kirchenobrigkeit nicht frei,
ein regelrecht erwihltes Konzil einzuberufen. Ist denn ein
Kirchenkonzil moglich, wo so viele hohe Geistliche ihre Stand-
haftigkeit im Glauben in Kerker und Verbannung biissen ?

Aus dem Gesagten konnen vorliaufig folgende Schliisse ge-
zogen werden:

Die Kirchenspaltung hat keinerlei religiose oder dogmatische
Begriindung, und die Revolution in der Kirche findet keine mora-
lische Berechtigung in angeblicher geistiger Verknocherung der
verwaltenden Bischoéfe oder in irgendwelchem Widerstand ihrer-
seits gegen verninftige Reformpline. Als Anlass zur Spaltung
diente eine Spezialfrage, doch die wahren Wurzeln der Spaltung
lagen tiefer. Der Patriarch stand fir die kanonische Freiheit
der Kirche ein und wachte iiber die geheiligten Kultusgegen-
stinde; die Abtriinnigen aber zeigten unverhohlen ihre Gleich-
giiltigkeit den kirchlichen Heiligtlimern gegeniiber und wendeten
zuerst Verleumdung, dann Filschung und Betrug an, um die
Gewalt des Patriarchen, da er noch verhaftet war, an sich zu
reissen, — So entstand die Scheidung zwischen den , Tychonowzy*“
(den Anhéingern des Patriarchen Tychon) und der ,Lebendigen
Kirche“, im Grunde aber zwischen der orthodoxen Kirche, die
unveridndert verbleibt, und liignerischen Pritendenten, die ihre
Taten mit einer vorgespiegelten Ideologie zu verdecken suchten.
Ein religioses oder moralisches Pathos hatten sie nicht,
konnten es auch mnicht haben. Streberische Opportunitéits-
politiker, wie sie waren, kiimmerten sie sich um keine Glaubens-
fragen und nahmen sich einfach vor, der Sowjetregierung im
Rahmen der Kirche dienlich zu sein. In der kanonischen Ord-
nung, im Gottesdienst, in der Ethik gab es fir sie nichts Fest-
stehendes, Sie nahmen in ihr Programm ,die Revision und
Anderung aller Seiten des kirchlichen Lebens“ auf, die ,von
den gegenwirtigen Lebensverhiltnissen gebieterisch verlangt
werden*; mit anderen Worten: Sie setzten sich kein bestimmtes
Ideal vor, sondern strebten nach Anpassung des Glaubens an
die in Sowjetrussland entstandenen Verhiltnisse. Diese Bewe-



19 —

gung ging von der sogenannten ,weissen“, d.h. Weltgeistlichkeit
aus und zeichnete sich durch Feindseligkeit gegen den Monch-
stand und den Episkopat aus. Es wurde deshalb der kano-
nischen Ordnung zuwider bestimmt, verheiratete Priester zu
Bischofen zu ordinieren. Dieses geschah, um dem Ehrgeize sol-
cher Personlichkeiten wie Alexander Wedenskys den Weg zur
Macht zu babnen, Das niedrige sittliche Niveau der Leiter des
Schismas ist an sich selbst fir den Geist der neuen kirchlichen
Gestaltung bezeichnend. Einer der bedeutendsten Anfihrer der
Bewegung war derselbe Wedensky, der ehemals dem Metro-
politen Benjamin von Petrograd nahestand; dieser letztere
hatte sich tiber seinen Erfolg als Prediger gefreut und grosse
Hoffnungen auf ihn gesetzt. Wedensky ist ein zweifellos be-
gabter Mensch, recht belesen, aber doch von oberflichlicher
Bildung. Dessen ungeachtet, legte er sich den phantastischen
Titel eines Doktors der Theologie der projektierten (ob ver-
wirklichten ist uns unbekannt) theologischen Hochschule der
serneuerten Kirche bei. Der Ehrgeiz dieses Mannes scheint
masslos zu sein. Dieser Leidenschaft opferte er alles, und ihret-
willen verriet er auch seinen Wohltiter und Lehrer, den Metro-
politen Benjamin. Seine Schriften legen unter der Maske einer
Glaubensverkiindigung Zeugnis von einem schamlosen Zynismus
ab. Ein anderes Oberhaupt des Schismas, der Pfarrer Krasnitzky,
der zur Zeit des Zaren ein Mitglied der dussersten Rechten war,
wurde unter den Bolschewiken zu ihrem Geheimagenten, in-
formierte sie und erteilte ihnen Weisungen im Bereich der kirch-
lichen Politik. Dieser Mann hat sich, gleich dem lingst zur
Ruhe gesetzten Bischof Antonin, den Ruf eines durchaus prin-
zipienlosen Menschen erworben?).

II1.

Es herrschte keine Eintracht unter den Leitern des Schisma.
Antonin nahm eine scharfe Stellung ein gegen die Pfarrer-

1) Interessante biographische Angaben iiber Krasnitzky und Antonin
und die Rolle des ,G.P.U.“ in kirchlichen Angelegenheiten findet man in
dem Artikel N. Bespaloffs: ,Die Aufwiegelung zur Kirchenspaltung® (rus-
sische Zeitung ,Dny“, vom 30. September 1925, friiher in Berlin heraus-
gegeben). Bespaloff ist ein ehemaliger Agent des ,G.P.U.%, der seine Ver-
irrungen bereut hat und ins Ausland gefliichtet ist. Gegenwiirtig Mitglied
der sozialrevolutionéiren Partei.



stromung und den verheirateten Episkopat. Als Krasnitzky
einmal am Altar wihrend der Messe zu ihm mit dem Gruss:
»Christus ist unter uns“ herantrat, gab ihm Antonin zuriick:
»Christus ist nicht unter uns.“ Nur das gemeinsam begangene
Bose und der Kampf gegen diejenigen, die der Kirche treu
geblieben waren, vereinte sie. Als es mit Hilfe der Bolsche-
wiken allen diesen Abtriinnigen gelungen war, sich der dusseren
Gewalt zu beméchtigen und sie sich mit dem Beistande der
Tscheka-Mitglieder daran setzten, die standhaft gebliebenen
Bischofe und Priester zu verfolgen, traten nach und nach die
Schwachen und Kleinmiitigen unter der Geistlichkeit zu ihnen
tiber. Nun kam es darauf an, sich nach einer ideologischen
Begriindung umzusehen, und da es an einem gemeinsamen festen
Halt fehlte, so entstand eine ganze Reihe von religiosen Ver-
binden im Dienste der Bolschewiken: die ,Lebendige Kirche®,
die ,kirchliche Wiedergeburt“, der ,Bund apostolischer kirch-
licher Gemeinden“ und andere. Die Vertreter dieser verschie-
denen Stréomungen hielten gemeinsam ihre Sitzungen in ,W.Z.U.“
ab, wobei ihnen von ihren Gonnern, den Bolschewiken, emp-
fohlen wurde, zu einer Verstindigung untereinander zu kommen.

Néahere und sehr interessante Angaben iliber diese Periode
der Kirchenspaltung findet man in der kleinen, schon zitierten
Schrift des Prof. Titlinoff. Anfangs nahm die ,W.Z. U.“ sich
vor, <loyale Beziehungen mit der Sowjetregierung in die Wege
zu leiten, die Kirche von dem Vorwurfe gegenrevolutionéirer Ge-
sinnung zu reinigen, die hervorragendsten Vertreter der reak-
tiondren Geistlichkeit ihres Einflusses auf die kirchlichen An-
gelegenheiten zu berauben und iiberall den Anhiingern der
neuen Bewegung die Leitung der Didzesen zu iibergeben. Zur
Organisation der kirchlichen Bewegung selber beeilte sich die
,Lebendige Kirche“ ihre erste Konferenz einzuberufen, welche
als Vorstufe zum Kirchenkonzil dienen sollte.»

«Diese Konferenz der ,Lebendigen Kirche“ kam tatséchlich
in der ersten Halfte August (1922) in Moskau zustande. Es
war ihr aber beschieden, dass sie eine ganz andere Rolle spielen
sollte als diejenige, die von ihren Initianten ins Auge gefasst
wurde. Statt eine Einigung unter den Vertretern der ,Erneue-
rung“ zu bewirken, gab die Konferenz den ersten Anstoss zu
einer inneren Spaltung unter ihnen und wurde zum Wende-
punkt der Kirchenkrise.»



«Schon die ersten Schritte des Verbandes der ,Lebendigen
Kirche“ machten es klar, dass die Kkirchlichen Reformations-
bewegungen ihrem Wesen nach nicht ganz gleichartig seien und
dass deren Tréiger in vielen Hinsichten sich voneinander unter-
scheiden. Innerhalb der ,Lebendigen Kirche® traten ziemlich
scharf zwei Stromungen hervor: die eine, mehr gemiissigt, was
Taktik anbetrifft, und reicher an Ideen in bezug auf die bevor-
stehenden kirchlichen Massregeln; die andere radikaler in ihrer
Handlungsweise und mit grosserem revolutionidren Schwung,
zu gleicher Zeit mehr ins Praktische gerichtet und von Klassen-
interessen durchstrémt. Den ersteren kam es nicht so sehr darauf
an, eine sofortige Losung der entstandenen kirchlichen Lage zu
finden, als die Aussichten einer kommenden christlich-kirchlichen
Arbeit zu studieren, wobei die Kirche aus Stillstand und Er-
starrung auf die freie Bahn religioser und sozialer Betitigung
treten sollte. Zu gleicher Zeit vermieden sie es nach Moglich-
keit, die innere kirchliche Spaltung zu verschérfen, mit der
alten Tradition schroff zu brechen, und {berliessen alle zu
weitgehenden Massnahmen dem kiinftigen Konzil. Die zweite
Stromung neigte dazu, die Kirchenrevolution hauptsidchlich
als einen Kampf des Pfarrerstandes gegen den monastischen
Episkopat zu betrachten, um die Emanzipation des niederen
Klerus von der bischoflichen Gewalt durchzufiihren. Die ideo-
logischen Aufgaben traten bei ihnen zurtick vor der Aus-
nutzung des errungenen Sieges Uber das alte Regime und
manchmal sogar vor der Rachsucht wegen erlittener Unbilden
und Ungerechtigkeiten ... In der Reformierung des &usseren
Wesens der Kirche waren sie geneigt, recht weit zu gehen, und
zwar ohne viel Riicksicht auf das Konzil. Vieles von dem, was,
nach der Meinung ihrer miissigeren Genossen, von der Ent-
scheidung des Konzils abhéngen sollte, hielten sie fiir sofort
realisierbar. Auf der Augustkonferenz bekam die zweite, radi-
kale Strémung ein merkliches Ubergewicht, was auch schliess-
lich einen Bruch in den kirchlich-revolutioniren Kreisen her-
vorrief.»

«Mittelpunkt des Interesses der Konferenz wurde der Kampf
gegen den Monchstand und die Sicherung des Kirchenregimentes
in den Handen der ,weissen“ Geistlichkeit. Die schéidliche Ein-
wirkung des Monchstandes auf die Geschicke der Kirche, alle
seine historischen Méngel und Stinden wurden stark hervor-



B g

gehoben, und es hing an wenigem, dass liber das Institut des
Monchtums selbst eine endgiiltige Verdammung ausgesprochen
wurde. Die Konferenz forderte, dass alle stadtischen Kloster
in Pfarrkirchen umgewandelt wiirden. Die Dorfkloster sollten
entweder in Arbeitsgenossenschaften, nach dem allgemeinen
Muster, oder in Firsorgeanstalten umgewandelt, die Monche
aber verpflichtet werden, die entsprechenden Facher zu erlernen.
Die neue kirchliche Obrigkeit wurde ersucht, alle Bischife und
Monche, die sich der Erneuerung widersetzten, sofort ihrer
Amter zu entheben und auch weiterhin die Gegner der Neue-
rungen unverziiglich ihres Amtes verlustig zu erkliaren. Zur
,Oesundung* des Episkopates wurde vorgeschlagen, nicht allein
den verwitweten, sondern auch den verheirateten Priestern un-
verziglich den Weg zur Bischofswiirde freizugeben, ohne die
Entscheidungen eines Lokalkonzils dariiber abzuwarten. Die
durchgreifendsten Massregeln zur Erledigung aller kirchlichen
Reaktionidre wurden empfohlen. Diejenigen Kirchengemeinderiite,
welche gegen die Erneuerung waren, sollten aufgelést und
durch neue ersetzt werden, aus Personen bestehend, die vom
Pfarrer unter seiner Verantwortung empfohlen wiirden. Den
Gegnern dieser Anordnung wurden Strafen bis zur Exkom-
munikation angedroht. In der Besprechung der kiinftigen inneren
Kirchenordnung wurde sogar der Grundsatz angenommen, dass
nur derjenige Laie eine Rechtsbefihigung in Kirchenfragen
geniessen diirfe, der die Prinzipien der ,Lebendigen Kirche*
ins Leben setzt.»

. . <ls fillt auf, dass in den Taten dieser August-Konferenz
alle Extreme der in ihr herrschenden Stromung zum Vorschein
kamen. Das Uberwiegen der Klasseninteressen iiber Ideen, der
Mangel an Toleranz, die Neigung zum gewaltsamen Vorgehen
im Kampf um die Reform: alles dies tritt in den Entschliissen
der Konferenz hervor. Das Hauptsichlichste ist aber, dass die
Ursiinde der kirchlichen Erneuerungsbewegung, ihre gédnzliche
Absonderung von dem kirchlichen Volke, hier in vollem Masse
zutage trat. Trotz ihrer Reden von der Arbeitsgemeinschaft
der Glaubigen wollte es der ,Lebendigen Kirche“ offensicht-
lich gar nicht gelingen, die Laien unter ihren Einfluss zu
bringen. Satzungen, wie zum Beispiel von der Auflosung wider-
spenstiger Kirchengemeinderite, von der Bildung neuer Ge-
meinderiite aus ,empfohlenen“ Mitgliedern, von der Anerken-



— 93 —

nung der Rechte eines orthodoxen Laien nur in bezug auf
Anhidnger der ,Lebendigen Kirche“, von der Kiirzung des An-
teils der Laien an der kiinftigen Kirchenverwaltung — alles
dies musste die neue Kirchenbewegung von dem gldubigen
Volke noch weiter entfernen und sie ohne alle Grundlage
lassen. Die Gemiissigteren und prinzipieller Eingestellten unter
den Reformatoren verstanden die Gefahr dieser Richtung und
fassten nach Misslingen ihrer Versuche auf der Tagung selbst
den sofortigen Entschluss, sich von der ,linken“ Stréomung
abzusondern und unter einem neuen Banner sich zu sammeln.s»
¢«An der Spitze dieser protestierenden Stromung stand der-
selbe Bischof Antonin, welcher die erste kirchliche Umwilzung,
die gegen den Patriarchen Tychon gerichtet war, angefiihrt
hatte. Unter seiner Leitung bildete sich um den 20. August 1922
der neue kirchliche Verband: ,Kirchliche Wiedergeburt“, der
sich von der ,Lebendigen Kirche“ trennte und ein neues Pro-
gramm aufstellte, das sowohl in ideologischer wie in taktischer
Hinsicht der einseitigen auf ,kirchlichen Klassenkampf“ ein-
gestellten Richtung der ,Lebendigen Kirche“ als Korrektiv
entgegentrat.» _ ‘

. «In der ,Kirchlichen Wiedergeburt* trat das Kirchen-
leben in eine neue, viel mehr versprechende Phase ihrer Ent-
wickelung ein. Kurz nach dem Umsturz fiithlten die Neuerer
keinen festen Boden unter den Fiissen, da ihnen die wichtigste
Grundlage fehlte — die Einheit mit der Masse des gliubigen
Volkes, ohne die an kirchliche Reformen nicht zu denken ist.
Sobald eine Kirche vom Staate getrennt steht, vermag eine
kirchliche Organisation nur insofern zu exXistieren, als sie sich
auf die Anerkennung des kirchlichen Volkes stiitzt. Der kirch-
liche Umsturz kam nicht von unten, sondern von oben her, und
solange die Gemeinden ausserhalb der Bewegung blieben,
schwebte dieselbe in der Luft. Die in der neuen Bewegung
eingetretene Krise liess sogleich alles Fehlerhafte in der Hand-
lungsweise der ,Lebendigen Kirche* ans Licht treten. Das
gliubige Volk, das die ersten Neuerer feindselig empfangen
hatte, wurde dagegen von der ,Kirchlichen Wiedergeburt“
massenweise angezogen. Scheinbar war der Einsatz, den die
»Lebendige Kirche“ auf den ,weissen“ Klerus gestellt hatte,
verloren. Fir die kirchliche Revolution wie fiir eine Staats-
umwilzung gibt es nur einen sicheren Trumpf: den Volksglauben.»



— 24 —

«Die Ziige, die die Gruppe ,Kirchliche Wiedergeburt“ im
Vergleich mit der ,Lebendigen Kirche“ auszeichnen, sind: die
Annédherung an das gliubige Volk und die Betonung ideeller
Losungen der Kkirchlichen Revolution. Trotzdem hindert uns
diese innere Entzweiung der Kkirchlichen Bewegung nicht, sie
als Ganzes, nur in verschiedenen Stadien der Entwickelung
Begriffenes anzusehen; denn die Grundsitze der ,Lebendigen
Kirche“ und der ,Kirchlichen Wiedergeburt“ sind die gleichen.
Die Gruppe der , Wiedergeburt“ trat aus der ,L.ebendigen Kirche*
aus, aber die revolutionire Tat, den Ausgangspunkt aller kirch-
lichen Ereignisse, verleugnete sie nicht. Die Hauptaufgabe der
Umgestaltung der Kirche nach evangelischen und apostolischen
Grundsétzen blieb unveridndert. Auch auf die sozialen Losungen
wurde nicht verzichtet; sie wurden sogar besonders hervor-
gehoben. Bei solcher Problemstellung erschienen die Griinde
der Divergenz zweifellos mehr taktisch als wesentlich. Jede
Revolution sucht nach Wegen, findet sie aber nicht sogleich.
Die kirchliche Bewegung, die anfangs den Weg der ,Leben-
digen Kirche“ einschlug, lenkte dann auf den der ,Wieder-
geburt* ab, weil sie in dieser Richtung einen festeren Boden
zu spliren glaubte?).»

Wir haben diesen langen Auszug aus dem Aufsatze eines
Verteidigers der ,l.ebendigen Kirche“ angefithrt, um uns des
Verdachtes einer parteiischen Darlegung ihrer Entstehungs-
geschichte zu erwehren. Es ist dusserst interessant zu sehen,
wie die Bolschewiken die Bedeutung der kirchlichen Spaltung
und ihrer Grundstrémungen einschétzten.

Sie verhielten sich den Erneuerern und Anhédngern der
,Lebendigen Kirche“ gegeniiber mit unverhehlter Verachtung,
gaben ihnen immer zu verstehen, welche Dienste von ihnen
erwartet wurden und dass sie sich nicht mit Redensarten
wiirden abfinden lassen. Bald nach dem Schluss der Tagung
der ,Lebendigen Kirche® trat Bucharin auf der Werkstatt ,Der
Bolschewik® mit einer grossen Rede auf, in welcher er seine
Zuhorer auf die grosse Bedeutung der kirchlichen Front fiir die
Bolschewiken aufmerksam machte. Er wies darauf hin, dass
die Konferenz der ,Lebendigen Kirche“ die auf sie seitens der
Sowjetregierung gehegten Hoffnungen getdauscht habe. Es fehle

) Siehe Titlinoff ,,Nowaja Cerkowj“ (russisch) (,,Die Liebendige Kirche*),
Seiten 14—17, 20/21, 24/25.



—_ 95

den Anhéingern der ,Lebendigen Kirche* an Vertrauen und
Achtung des gliubigen Volkes, welches in ihnen bloss Abtriin-
nige und Ketzer sehe.

Bucharin meinte, dass es fiir die Sowjetregierung nicht an-
gebracht sei, sich mit den Antonins herumzutreiben, die ihr
doch von keinem Nutzen sein konnen, und dass der Kampf
gegen die kirchliche Gegenrevolution auf ein anderes Geleise
gebracht werden solle. Da er in der Titigkeit der Neuerer
»spiessbiirgerliche Angewohnheiten“ erblickte, hielt er die Liqui-
dation der jetzigen ,W.Z.U.“ fur wiinschenswert.

Die Kirchen sollen als Nester der Reaktion iiberall abge-
tragen, der Kampf gegen die Kirche soll dem Genossen Dzjer-
zinsky anvertraut, der Bilirger Bjelawin!) muss hingerichtet
werden.

Eine ebenso entschiedene Kritik, wenn auch in weniger
scharfer Form, erschien in der ,Iswestija“?), welche dabei
den Standpunkt des ,Herrn im Hause“ geltend machte.

¢ Die Bewegung der , Lebendigen Kirche‘ hat die Vollksmassen
keineswegs ergriffen, vielmehr hat sie das Streben zum Abfall von
der Kirche begiinstigt.»

Weiter wird tiber das Programm der ,Wiedergeburt® iro-
nisiert. ,,Der Kultus muss verstdndlicher und billiger gemacht
werden.* ,Schade, dass der Bischof Antonin eine ungefihre Uber-
sicht der Kosten dem Programm nicht beigelegt hat.“ «Die
Kommunisation des kirchlichen Lebens nach ,urchristlichem* Vor-
bilde, gemeinschaftliche Willensdusserungen» ... «Im Zeitalter
eines hohen Aufschwunges der Produktion empfiehlt der Bischof
Antonin eine Rickkehr zum Verbrauchskommunismus der Skla-
verel. Entweder muss man selbst dumm sein oder seine Leser
fiir ebenso dumm halten. Ich wiederhole aber, es ist bloss eine
stilistische Verzierung, eine betiubende Einleitung zu zaghaften
Schlussfolgerungen: die kanonische Ordnung ist hie und da
zu verindern, der Moénchstand soll bleiben und sogar seinen
Vorrang bewahren, der Kultus soll einfacher und billiger werden
usw. Und zum Schluss die schon erwéihnte soziale ,Mimiery“:

') Bjelawin ist der weltliche Name des Patriarchen Tychon. Wie stark
die michtbolschewistische kirchliche Bewegung um diese Zeit war (1922),
geht schon daraus hervor, dass im Monat Mai allein, und dabei nur in

4 Gouvernements, 412 Untersuchungen betreffs sogenannter kirchlicher
Gegenrevolution eingeleitet wurden.

) Moskauer Zeitung. Offizielles Organ der Sowjets.



—_ 26 —

der Verband erkennt das moralische Recht des sozialen Um-
sturzes an und stellt sich selber als Ziel die moralische Auf-
klirung der Volksmassen betreffs der Errungenschaften und
Ergebnisse der Revolution. Prachtvoll gesagt; die Revolution
aber und die Sowjetregierung bediirfen am wenigsten solcher
theoretischer Willenséiusserungen seitens der Kirche. Es wiire
genug, wenn die Kirche ,ernstlich und auf lange“ alle Gegen-
revolution aufgibe. Was aber das Streben nach einer wirk-
lichen Ann&éherung der Vertreter der Kirche an die Revolution
angeht, so gibt es nur einen Weg: sich nicht mehr zur Kirche
zu zihlen und eigenen und fremden Ohren nicht mehr mit be-
wussten und unbewussten Liigen zu schmeicheln.»

«Der neugebildete Bund der ,Wiedergeburt hat vor der
sLebendigen Kirche“ bloss scheinbare Vorteile. Sein. Wesen
bleibt aber dasselbe: ein armseliger, feiger Liberalismus, nur
mit dem Unterschiede, dass die ,Lebendige Kirche“ sich auf
das Kleinbiirgertum einstellt, die ,Wiedergeburt“ auf die baue-
rische Dummbheit. Eitel sind die Hoffnungen, durch einen solchen
Liberalismus die Autoritit der Kirche im Ansehen der Menge
zu heben. Zweifellos bleibt der Hang zu weiterer Zersplitterung
noch da. Diese Zersplitterung und neue radikalere Gestaltungen
werden noch weiter gehen und zur Sektenbildung fithren. Die
Aufgabe einer wirklichen, nicht bischéflichen Wissenschaft, be-
sonders einer sozialrevolutioniren Wissenschaft ist es, sorgfiltig
alle Neugestaltungen dieses Neuerungsgeistes in der Kirche zu
verfolgen und ihre Grundlagen sowohl wie ihre inneren Wider-
spriiche aufzudecken, um den endgiiltigen Zusammenbruch des
kirchlich-religiosen Obskurantismus herbeizufiihren ?).»

Es ist nicht zu leugnen, dass der bolschewistische Autor
in seiner verichtlichen Sch#étzung der neuen kirchlichen Stro-
mungen und in der Entlarvung ihrer Heuchelei und ,Mimicry“
recht hat. Er selbst weist ohne Umstinde darauf hin, wo ,die

1) J. Flerowsky, «Der Kirchliche ,,Nep-Trust“ und die Kommunisation
des Lebens» (,,Iswestija® 1922, Nr. 220). Nach den Angaben des Autors
hat er den ersten Teil seines Titels einem offiziellen Dokument entnommen.
— «So wird die ,,Lebendige Kirche' von ihren ehemaligen Anhingern be-
zeichnet, die sich, wie der Petrograder KErzbischof Nikolaus, Priester
Wedensky und andere, gegenwiirtig dem von Bischof Antonin gegriindeten
und geleiteten Bund der ,,Kirchlichen Wiedergeburt* angeschlossen haben.»

(,Nep* ist eine abgekiirzte Bezeichnung fiir Neue 06konomische

Politik, die in 1921 eingeschlagen wurde. Dieser neue Kurs bedeutete eine
Abweichung vom primitiven bolschewistischen Rigorismus.)



— 27 —

Aufgabe einer eigentlichen, nicht bischoflichen, speziell revo-
lutionéiren Wissenschaft“ liegt. Diese Aufgabe ist die Zersetzung
jeglichen Glaubens. Die Bolschewiken begriissten die Kirchen-
wirren und waren bereit, den Oberhduptern der Spaltung Vor-
schub zu leisten, insofern sich dieselben zu Werkzeugen fir
eine solche , Wissenschaft“ eigneten. Der Verfasser des Artikels
hatte auch recht, als er die kurze Dauer der ,Lebendigen
Kirche“ und ,Kirchlichen Wiedergeburt“ voraussah, die seinen
Worten nach nur als Etappen auf dem Wege zur Zersetzung
erscheinen wiirden. Diese beiden Stromungen, von denen im
Anfange des Jahres 1923 Prof. Titlinoff als von Grundlagen
des kirchlichen Erneuertums gesprochen hatte, bestehen gegen-
wirtig nicht mehr.

Krasnitzky ist noch immer an der Spitze der ,Lebendigen
Kirche“, Antonin an derjenigen der ,Kirchlichen Wiedergeburt®.
Beide Verbinde fiihren ein jaimmerliches Dasein. (GGeméss den
Angaben des P. d’'Herbigny, S.J., der Moskau im Oktober 1925
besuchte, ,ist Krasnitzky als unglidubiger Mensch erkannt
worden, ohne moralisches Gewicht und innere Wiirde. Der
ehemalige Metropolit Antonin hat jetzt weder Prestige noch
Einfluss!).“ Die ,Iswestija“ filhrten ein Urteil des Erzpriesters
Krassotin tiber Antonin an, wo Antonin ein ,Possenreisser, der
sich auf religiosen Fragen spezialisiert hat“, und ein , Clown*
genannt wird. '

Der Mohr hat seine Schuldigkeit getan, der Mohr kann
gehen. Wir sollen nicht vergessen, dass die August-Konferenz
der ,Lebendigen Kirche“ eine Art konstituierender Versamm-
lung gewesen war. Sie hat eine ,Reinigung“ der Kirche vor-
genommen, indem sie sich der Bischoife, der Priester und der
Gemeinderite, die ,sich gegen die Erneuerungsbewegung wider-
setzten“, auf radikale Weise entledigte. Dieselbe Konferenz
nahm den Satz an, dass <nur der Laie einer allgemeinen Rechts-
fahigheit geniessen diirfe, der die Prinzipien der ,Lebendigen
Kirche“ ins Leben bringt». Alle diese Beschliisse waren noétig,
um die Wahlen in das ,Konzil“ in das richtige Geleis zu bringen
und sich eine folgsame Mehrheit zu sichern.

Paris. Fiirst GREGOR TRUBETZKOY.

(Schluss folgt.)

) Michel d’Herbigny, S.J. ,I’aspect religieux de Moscou en Octobre
1925¢ (Seiten 216—221),




	Das Schisma in Sowjetrussland

