
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 17 (1927)

Heft: 4

Artikel: Dokumente zur Lausanner Konferenz über Glauben und Verfassung

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404025

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404025
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


19c

Dokumente zur Lausannes Konferenz
über Glauben und Verfassung.

A. Die von der Konferenz entgegengenommeneu Berichte.

Präambel.

Wir Vertreter vieler christlicher Gemeinschaften der Welt,
vereint in dem gemeinsamen Bekenntnis des Glaubens an Jesus

Christus, den Sohn Gottes, unsern Herrn und Heiland, um unter
der Führung des heiligen Geistes zu erwägen, worin wir
übereinstimmen und worin wir uns unterscheiden, nehmen
nachstehende Reihe von Berichten entgegen, welche Material zur
Erwägung* für die hinter uns stehenden Kirchen in ihrem
gemeinsamen Streben nach Einheit enthalten.

Diese Konferenz ist einberufen, um Angelegenheiten des
Glaubens und der Kirchenverfassung* zu erwägen. Sie betont
mit Nachdruck, dass sie die Bedingungen künftiger
Wiedervereinigung nicht zu definieren versucht. Ihr Zweck besteht
darin, die augenscheinliche Höhenlage grundlegender
Übereinstimmung innerhalb der Konferenz und die schwerwiegenden
Punkte der verbleibenden Nicht-Übereinstimmung* zusammenzustellen,

sowie auch bestimmte Gedankenreihen anzuregen,
die in Zukunft auf ein höheres Mass von Übereinstimmung
abzielen können.

Jeder Verhandlungsgegenstand wurde zuerst in einer
Vollsitzung diskutiert. Er wurde dann an eine der Sektionen
überwiesen, deren jede mehr als hundert Mitglieder umfasste,
und in welche die ganze Konferenz geteilt wurde. Nach gründlicher

Diskussion in Untersektionen wurde der Bericht schliesslich
von der Sektion, der er zugewiesen war, aufgesetzt und einmütig
oder mit grosser Stimmenmehrheit angenommen. Er wurde
zweimal zu weiterer Diskussion einer Vollsitzung der Konferenz
vorgelegt. Dann wurde er in seiner gegenwärtigen Form an
die Kirchen weitergegeben.

Internat, kirchl. Zeitschrift, lieft 4, 1927. 13



— 194 —

Obwohl wir anerkennen, dass die Berichte weder erschöpfend
sind, noch jedes Mitglied der Konferenz in allen Einzelheiten
befriedigen, unterbreiten wir sie den Kirchen zu einer so

eingehenden Erwägung, wie sie während unserer kurzen Sitzungsperiode

nicht vorgenommen werden konnte. Wir empfehlen
ferner, dass das ganze Material einem kleinen Ausschuss

befähigter Männer übergeben werden sollte, welche die
verschiedenen Gruppen — Orthodoxe, Evangelisch-Lutherische,
Presbyterianer, Methodisten, Anglikaner usw. — vertreten, und die
mit der Aufgabe betraut werden, diese Vorschläge sorgfältig* im
Lichte der Diskussionen zu prüfen und darüber den Kirchen
zu berichten. Wir danken Gott und freuen uns über die erreichte
Übereinstimmung; auf unserer Übereinstimmung bauen wir auf.
Wo die Berichte Verschiedenheiten verzeichnen, rufen wir die
christliche Welt zu einer wiederholten ernsten Erwägung der
jetzt vorhandenen und vertretenen widerstreitenden Meinungen
und zu tatkräftiger Anstrengung* auf, um die Wahrheit nach
Gottes Sinn zu erreichen, welche die Grundlage der Einheit der
Kirche sein sollte.

Der Ruf zur Einheit.

Gott will Einheit. Unsere Anwesenheit auf dieser Konferenz
bezeugt unseren Wunsch, unsern Willen an seineu Willen zu
binden. Wie immer wir die Anfänge von Entzweiungen
rechtfertigen mögen, so beklagen wir doch deren Fortdauer und
müssen von nun an in Busse und Glauben dafür arbeiten, unsere
zerbrochenen Mauern wieder aufzubauen.

Gottes Geist ist in unserer Mitte gewesen. Er war es, der
uns hierher rief. Seine Gegenwart hat sich in unseren
Gottesdiensten, unseren Beratungen und in unserer brüderlichen
Gemeinschaft geoffenbart. Er hat uns gegen einander aufgeschlossen.
Er hat unsern Horizont erweitert, unser Verständnis belebt und

unsere Hoffnung ermuntert. Wir haben es gewagt, und Gott hat
unser Wagnis gerechtfertigt. Wir können niemals wieder
dieselben wie früher werden. Unsere tiefe Dankbarkeit muss ihren
Ausdruck finden in der starken Anstrengung-, den hier gewonnenen
Gesichtskreis den kleineren Heimatgruppen mitzuteilen, mit denen

unser Schicksal verflochten ist.



— 195 —

Mehr als die halbe Welt wartet auf das Evangelium. Daheim
und draussen wenden sich unübersehbare Massen in Verwirrung
von der Kirche ab, weil sie als Korporation keine Kraft besitzt.
Unsere Missionen betrachten als eine Notwendigkeit, was wir
als einen Luxus anzusehen geneigt sind. Das Missionsfeld
revoltiert bereits voll Ungeduld über die Teilungen in der
westlichen Kirche und macht kühne Unternehmungen in der
Richtung* auf Einheit nach eignem Recht.

Wir Mitglieder der Kirche, die in dieser Konferenz vertreten
sind, können unsern geistlichen Kindern nicht erlauben, uns
zu überholen. Wir müssen uns zu der Aufgabe rüsten, deren
erste Anfänge Gott so reich gesegnet hat, und Seite an Seite
mit den Christen arbeiten, die für eine einheimische Kirche
wirken, bis unser gemeinsames Ziel erreicht ist.

Manche von uns, Pioniere in dieser Arbeit, sind in unserm
Streben nach Einheit alt geworden. Auf die Jugend müssen
wir unsern Blick richten, damit sie die Fackel der Einheit aus
unsern Händen nimmt. Wir Männer haben sie viele Jahre
hindurch zu lange allein getragen. Den Frauen sollte von nun
an ihr Anteil an Verantwortlichkeit eingeräumt werden. Und
so wird die gesamte Kirche in den Stand gesetzt werden, zu
tun, was keine ihrer Abteilungen auszuführen hoffen kann.

Es war Gottes deutlicher Ruf, der uns versammelte. Mit
dem Glauben, den er hier durch seine Führung in uns erweckt
hat, schreiten wir vorwärts.

II.
Kundgebung der Weltkonferenz an die Christenheit — das Evangelium.

Die Weltkirchenkonferenz für Glauben und Verfassung ist
vom 3. bis 21. August 1927 in Lausanne versammelt gewesen
und hat der Botschaft der Kirche Jesu Christi an die Welt den

folgenden einmütigen Ausdruck gegeben:
1. Die Botschaft der Kirche an die Welt ist und bleibt das

Evangelium.
2. Das Evangelium ist die Freudenbotschaft von der

Erlösung, die Gott der sündigen Menschheit in Jesus Christus für
Zeit und Ewigkeit schenkt.

3. In einer durch das Walten des Geistes Gottes in der
Menschheit, insonderheit durch seine Offenbarung im Alten
Bunde, vorbereiteten Welt kam das ewige Wort Gottes in der



— 196 —

Fülle der Zeit ins Fleisch und ward Mensch : Jesus Christus,
der Gottessohn und der Menschensohn, voller Gnade und
Wahrheit.

4. Er hat uns durch sein Leben und seine Lehre, seinen
Bussruf, seine Verkündigung des Kommens des Reiches Gottes
und des Gerichtes, sein Leiden und Sterben, seine Auferstehung
und Erhöhung zur Rechten des Vaters und durch die Sendung*
des Heiligen Geistes Vergebung der Sünden gebracht und die
Fülle des lebendigen Gottes und seine unergründliche Liebe
gegen uns geoffenbart. Er beruft uns durch den höchsten Erweis
dieser Liebe am Kreuz zu einem neuen Leben des Glaubens
und der opferbereiten Hingabe zum Dienste für Ihn und zum
Dienste an den Menschen.

5. Jesus Christus stellt als der Gekreuzigte und Lebendige,
als der Heiland und Herr auch im Mittelpunkt des weltweiten
Evangeliums seiner Apostel und seiner Kirche. Und weil er
selbst das Evangelium ist, ist das Evangelium als die Botschaft
der Kirche an die Welt mehr als eine philosophische Theorie,
mehr als ein theologisches System, mehr als ein Programm
irdischer Wohlfahrt. Das Evangelium ist vielmehr die Gabe
der neuen Welt Gottes an diese alte Welt der Sünde und des

Todes und damit der Sieg über Sünde und Tod, die Offenbarung
des ewigen Lebens in Ihm, der alles, was Kind heisst im Himmel
und auf Erden, zu einer einzigen, Gott dienenden, Gott anbetenden
und Gott preisenden Gemeinschaft der Heiligen vereint.

6. Das Evangelium ist der prophetische Weckruf zur Umkehr
zu Gott an die Sünder, und es ist die Freudenbotschaft der
Rechtfertigung und Heiligung der Christusgläubigen. Es ist der
Trost der Leidenden, und es ist den Gebundenen die Bürgschaft
der herrlichen Freiheit der Kinder Gottes. Das Evangelium
bringt Frieden und Freude in die Herzen, wirkt in uns
Selbstverleugnung, brüderliche Dienstbereitschaft und barmherzige
Liebe, es steckt der strebenden Jugend die höchsten Ziele,
gibt Kraft dem Schaffenden, Erquickung dem Müden und die
Krone des Lebens dem Märtyrer.

7. Das Evangelium ist die Kraftquelle der sozialen Erneuerung
und gibt den einzigen Weg* an, auf welchem die Menschheit
Befreiung von dem sie jetzt verwüstenden Klassenhass und Rassen-

hass, wie auch Veredelung des Volkslebens sowie Freundschaft
und Frieden unter den Völkern finden kann. Zu alledem ist



— 197 —

das Evangelium auch für die nichtchristliche Welt in Ost und
West die gnadenreiche Einladung, einzugehen in die Freude
des lebendigen Herrn.

8. In liebevollem Verständnis für das Elend unseres
Zeitalters, für seinen Drang nach intellektueller Ehrlichkeit, nach
sozialer Gerechtigkeit und nach neuer Geistigkeit nimmt sich
die Kirche durch dieses alte Evangelium der Nöte der Menschen
von heute an und stillt das gottgewollte Verlangen der
Emporstrebenden. So ist das Evangelium heute wie ehedem der einzige
Weg des Heils, und heute wie ehedem ist es Christi Ruf, der
durch seine Kirche an die Menschen ergeht: „Kommet her zu
Mir Wer Mir nachfolgt, der wird nicht wandeln in der
Finsternis, sondern wird das Licht des Lebens haben."

III.
Das Wesen der Kirche.

Die Konferenz berichtet, dass sie in der Lage war, zu einer
sachlichen Übereinstimmung in folgenden Punkten zu gelangen :

I.

Gott, der uns das Evangelium zur Rettung der Welt gegeben
hat, hat seiner Kirche verordnet, durch Leben und Wort dessen
erlösende Macht zu bezeugen. Die Kirche des lebendigen Gottes
ist allein in seinem Willen gegründet, nicht im Willen, Beschluss
oder Glauben von Menschen, seien es Einzelpersonen oder
Gemeinschaften, obwohl er ihren Willen als sein Werkzeug benutzt.
Jesus Christus ist das Haupt dieser Kirche, der Heilige Geist
ihr beständiges Leben.

IL
Die Kirche als die Gemeinschaft der Gläubigen in Christo

Jesu ist nach dem Neuen Testament das Volk des Neuen Bundes ;

der Leib Christi, der Tempel Gottes, erbaut auf dem Grunde
der Apostel und Propheten, da Jesus Christus selbst der Eckstein

ist.
III.

Die Kirche ist das von Gott erwählte Werkzeug, durch
welches Christus durch den Heiligen Geist die Menschen im
Glauben mit Gott versöhnt, indem er ihren Willen seiner
unbeschränkten Herrschaft unterwirft, sie durch die Gnadenmittel



— 198 —

heiligt und sie im Dienst der Liebe vereinigt, damit sie seine

Zeugen und Mitarbeiter seien für die Ausbreitung seines Regiments
auf Erden, bis dass sein Reich kommt in Herrlichkeit.

IV.
Da nur ein Christus ist, ein Leben in ihm und ein Heiligor

Geist, der in alle Wahrheit leitet, so ist nur und kann nur sein
eine Kirche, die heilige, katholische und apostolische Kirche.

V.

Die Kirche auf Erden besitzt gewisse Kennzeichen, an
denen sie von Menschen erkannt werden kann. Solche Zeichen
waren seit den Tagen der Apostel mindestens die folgenden :

1. Der Besitz und die Anerkennung des Wortes Gottes,
gegeben in der Heiligen Schrift und der Kirche wie dem
einzelnen ausgelegt durch den Heiligen Geist a).

2. Das öffentliche Bekenntnis des Glaubens an Gott, wie er
in Christo Mensch geworden ist und sich offenbaret hat.

3. Die Annahme des Auftrags Christi, aller Kreatur das

Evangelium zu predigen.
4. Der Gebrauch der Sakramente.
5. Ein Amt für den Hirtendienst, die Predigt des Wortes und

die Verwaltung der Sakramente.
6. Gemeinschaft im Gebet, Gottesdienst, allen Gnadenmitteln,

Heiligung des Lebens und Arbeit der Liebe.

VI.
In bezug auf die Ausdehnung und die Art, in welcher die

Kirche, die wir so beschrieben, in den bestehenden Kirchen ihren
Ausdruck findet, gehen wir auseinander. Unsere Abweichungen
betreffen hauptsächlich :

1. das Wesen der sichtbaren und der unsichtbaren Kirche,
ihre Beziehung zueinander und die Zahl der Glieder einer
jeden b);

2. die Bedeutung der Trennungen in der Vergangenheit und
Gegenwart c).

Wie wir aber auch über diese Punkte denken, so sind wir
überzeugt, es ist der Wille Christi, dass das eine Leben des

einen Leibes vor der Welt offenbar werden sollte. Das Evangelium
zweifelnden, sündigen und verwirrten Menschen nahe zu bringen,



— 199 —

dazu ist geeintes Zeugnis nötig. Daher dringen wir mit höchstem
Ernst darauf, dass alle Christen in Erfüllung des Gebets des
Herren, „dass sie alle eins seien", sich aufs neue an Gott
hingeben, damit unter dem Beistand seines Geistes der Leib Christi
aufgebaut, seine Glieder in Glauben und Liebe geeint und Hindernisse,

die der Offenbarung ihrer Einheit in Christo entgegenstehen,
beseitigt werden mögen, damit die Welt glaube, dass der Vater
ihn gesandt hat.

Wir vereinigen uns im Gebet, die Zeit möge nicht ferne
sein, wann alle Knie sich in dem Namen Jesu beugen und
alle Zeugen bekennen sollen, class Jesus Christus der Herr sei
zur Ehre Gottes des Vaters.

Anmerkungen.

a) Manche sind der Meinung, dass diese Auslegung in der
Überlieferung der Kirche gegeben sei; andere, dass sie durch
das unmittelbare Zeugnis des Geistes zu Herz und Gewissen
des Gläubigen; andere, dass sie durch beides zusammen geschehe.

b) Zum Beispiel:
1. Manche glauben, dass die unsichtbare Kirche allein im

Himmel ist ; andere schliessen in sie alle wahren Gläubigen auf
Erden ein, ob sie in einer organisierten Kirche sich befinden oder
nicht.

2. Manche glauben, dass die sichtbare Gestalt der Kirche
von Christus selbst bestimmt und daher unveränderlich ist;
andere, dass die eine Kirche unter der Leitung des Heiligen
Geistes sich in mannigfaltigen Bildungen gestalten mag.

3. Manche glauben, dass die eine oder aridere der bestehenden
Kirchen die allein wahre Kirche ist; andere, dass die Kirche,
wie wir sie beschrieben haben, in einigen oder allen bestehenden
Kirchengemeinschaften zusammen genommen zu finden ist.

4. Manche sind überzeugt, indem sie die anderen christlichen
Körperschaften als Kirchen anerkennen, dass nach derVorsehung
Gottes und der Lehre der Geschichte eine besondere Form des

Amtes für die Wohlfahrt der Kirche als notwendig erwiesen
ist ; andere halten dafür, dass keine Form von Kirchenverfassung
ihrem Wesen nach vorzuziehen ist ; noch andere, dass überhaupt
keine Verfassung notwendig ist.

c) Eine Auffassung geht dahin, dass keine Trennung im
Christentum jemals ohne Sünde aufgekommen ist. Eine andere



— 200 —

Auffassung behauptet, dass die Trennungen das unvermeidliche
Ergebnis verschiedener Gaben des Geistes und verschiedenen
Verständnisses der Wahrheit waren. Zwischen diesen
Auffassungen steht eine dritte, deren Anhänger auf die Trennungen
der Vergangenheit in Busse und Trauer zurückschauen, zugleich
mit dem lebendigen Gefühl für Gottes Gnade, die trotz der
Trennungen und sogar durch sie seine Sache in der Welt
gefördert hat.

IV.
Das gemeinsame Glaubensbekenntnis der Kirche.

Wir Mitglieder der Weltkonferenz für Glauben und
Kirchenverfassung*, die wir aus allen Teilen der Welt zur Förderung
der christlichen Einigkeit zusammengekommen sind, haben uns
voll tiefer Dankbarkeit gegen Gott in gemeinsamem Gebet

zusammengefunden, vor Gott, unserem himmlischen Vater, und
seinem Sohn Jesus Christus, unserem Heiland, in der Gemeinschaft
des Heiligen Geistes.

Unter Anerkennung der Tatsache der Lehrunterschiede
der einzelnen Kirchen sind wir eins in gemeinsamem christlichem
Glauben, welcher verkündigt ist in der Heiligen Schrift, welcher
bezeugt und bewahrt ist in dem ökumenischen Bekenntnis, das
den Namen des Nicaenums trägt, sowie in dem apostolischen
Bekenntnis, und welcher ununterbrochen sich lebendig erweist
in der geistlichen Erfahrung der Kirche Christi.

Festhaltend am Zeugnis dieser Bekenntnisse, welche unser
gemeinsames Erbgut von der alten Kirche her sind, glauben
wir, dass der Heilige Geist, der die Kirche in alle Wahrheit
leitet, sie fähig macht, die Wahrheiten der Offenbarung auch
in neuen Formen auszudrücken, wie sie durch neue Aufgaben
der Zeit erfordert werden.

Schliesslich möchten wir unser feierliches und einmütiges
Bekenntnis dafür ablegen, dass keinerlei äussere und schriftliche
Glaubensregel befriedigen kann ohne die innere und persönliche
Erfahrung der Einheit mit Gott in Christo.

Zusatz.
1. Es muss bemerkt werden, dass die Orthodoxe Kirche

des Ostens das Nicaenische Glaubensbekenntnis nur in seiner
uninterpolierten Form, ohne die Klausel des filioque, annehmen
kann und dass das Apostolische Glaubensbekenntnis zwar in



— 201 —

den Formularen dieser Kirche nicht gebraucht wird, aber im
Einklang* mit ihrer Lehre steht.

2. Ebenso muss bemerkt werden, class einige von den auf
der Konferenz vertretenen Kirchen mit der Schrift die Tradition
verbinden und dass andere ausdrücklich die Glaubensbekenntnisse

der Schrift unterordnen ; andere Kirchen iegen das
Hauptgewicht auf ihre Sonderbekenntnisse, und einzelne Kirchen
machen gar keinen Gebrauch von Glaubensbekenntnissen.

3. Es ist selbstverständlich, dass der Gebrauch der
Bekenntnisse durch die zuständigen Stellen in jeder Kirche
festgesetzt werden muss, und dass die einzelnen Kirchen nach wie
vor einen freien Gebrauch von ihren Sonderbekenntnissen
machen werden.

V.

Das kirchliche Amt.

I.
Die Vertreter der Kirchen, welche hier versammelt sind,

sind glücklich, zu berichten, dass sie sich selbst in wesentlichem
Einklang finden in folgenden fünf Sätzen :

1. Das Amt ist eine Gabe Gottes durch Christus an Seine
Kirche und ist wesentlich für Existenz und Gedeihen der Kirchen.

2. Das Amt ist dauernd autorisiert und wirksam gemacht
durch Christus und seinen Geist.

3. Die Aufgabe des Amtes besteht darin, den Menschen
die rettenden und heiligenden Wohltaten Christi durch Hirtendienst,

Predigt des Evangeliums und Verwaltung der Sakramente
mitzuteilen, die wirksam werden durch Glauben.

4. Das Amt ist mit Regierung und Disziplin der Kirche,
entweder ganz oder doch teilweise, betraut.

5. Menschen, befähigt für die Ausübung des Amtes, berufen
durch den Geist und angenommen durch die Kirche, werden
durch einen Ordinations-Akt unter Gebet und Handauflegung
beauftragt, die Funktion dieses Amtes zu üben.

IL
In den vielen christlichen Gemeinschaften, in welche das

Christentum im Lauf der Geschichte zerteilt ist, sind mannigfache
Formen des Amtes entstanden, gemäss den Umständen dieser
verschiedenen Gemeinschaften und ihren Überzeugungen hin-



— 202 —

sichtlich der Absicht der Stiftung Christi und der Geltung des

Neuen Testaments. Diese Gemeinschaften sind nach Gottes
Vorsehung offenkundig und überreich durch den Heiligen Geist
verwendet worden in seinem Werk, „die Welt zu erleuchten,
die Sünder zu bekehren, die Heiligen zu vollenden". Aber die

Differenzen, die hinsichtlich der Autorität und der Funktionen
dieser mannigfachen Formen des Amtes entstanden sind, waren
und sind noch der Anlass zu mancherlei Zweifeln, Fragen und
Missverständnissen.

III.
Diese Schwierigkeiten betreffen die Natur des Amtes (ob

es eines ist oder aus verschiedenen ordines besteht); die Natur
der Ordination und der dadurch übertragenen Gnade, die
Funktion und Autorität der Bischöfe und die Natur der
apostolischen Sukzession. Wir glauben, dass der erste Schritt
zur Überwindung dieser Schwierigkeiten in der offenen
Anerkennung liegt, dass sie bestehen und in der klaren Definition
ihrer Natur. Wir fügen daher unserm Bericht anhangsweise
eine solche Feststellung bei und empfehlen sie der sorgsamen
Erwägung der Kirchen, welche wir vertreten.

IV.
Durch diese Differenzen sind die Schwierigkeiten der

Interkommunion in verschiedenen Gemeinschaften geschaffen worden,
die die gläubigen Seelen beunruhigen und verletzen, während
auf dem Missionsfelde, wo die Kirche ihre erste Aufgabe erfüllt,
das Evangelium jeder Kreatur zu predigen, die jungen Kirchen
den Mangel an Einheit als ein sehr ernstes Hindernis für die

Förderung des Evangeliums empfinden. Demzufolge ist die

Schaffung eines Amtes, das in jedem Teil der Kirche anerkannt
ist als in der ganzen Kirche gültig, ein dringendes Bedürfnis.

V.

Die Konferenz hat nicht Zeit gehabt, um alle Punkte der
Differenz hinsichtlich des geistlichen Amtes mit der Sorgfalt
und Geduld zu betrachten, die allein zu einer völligen
Verständigung führen könnten. Die gleiche Bemerkung gilt ebenso

für die Vorschläge zur Verfassung der geeinten Kirche.
Es sind gewisse Anregungen mit Bezug auf die Möglichkeit

kirchlicher Organisation gemacht worden, die wir der Erwägung



— 203 —

der Kirchen unterbreiten in der sichern Hoffnung, dass das
gemeinsame Studium dieser Fragen von den Gliedern der in dieser
Konferenz vertretenen Kirchen fortgesetzt werden wird :

1. in Anbetracht der Stellung, welche das bischöfliche Amt,
die Synoden der Presbyter und die Gemeinde der Gläubigen
alle an ihrem Teil, in der Verfassung der alten Kirche gehabt
haben, und 2. in Anbetracht der Tatsache, dass bischöfliche,
presbyteriale und kongregationalistische Verfassung* sämtlich
heutzutage und seit Jahrhunderten von grossen Gemeinschaften
im Christentum vertreten sind, und 3. in Anbetracht der
Tatsache, class bischöfliche, presbyteriale und kongregationalistische
Verfassungen alle von vielen als wesentlich für eine gute
Ordnung der Kirche erachtet sind, erkennen wir an, dass
diese verschiedenen Elemente unter Bedingungen, die weiterer
Erforschung bedürfen, alle ihren besonderen Platz in der
Lebensordnung einer wiedervereinigten Kirche haben müssen,
und dass jede separierte Gemeinschaft, indem sie sich des

überschwänglichen Segens Gottes erinnert, der ihrem Amte in
der Vergangenheit zuteil geworden ist, glücklich sein sollte,
dem gemeinsamen Leben der vereinigten Kirche ihre eigenen
geistlichen Schätze zuzuführen.

Falls diese Anregung aufgenommen und danach gehandelt
werden sollte, ist es wesentlich, dass die Annahme irgendeiner
besonderen Form der Ordination als der regelmässigen und
ordentlichen Methode der Einführung in das Amt der Kirche
für die Zukunft nicht ausgelegt werden dürfte als einschliessend
die Annahme irgendeiner besonderen Theorie über Ursprung,
Charakter oder Funktion irgendeines Amtes in der Kirche.
Ebensowenig die Annahme irgendeines ungünstigen Urteils
über die Geltung der Ordination in solchen Zweigen der
allgemeinen Kirche, welche selbst des Glaubens sind, gültige und
apostolische Ordnungen unter anderen Formen der Ordination
bewahrt zu haben; ebensowenig eine Ablehnung oder
Diskreditierung eines Amtes am Wort und Sakrament in Vergangenheit

oder Gegenwart, welches gebraucht und gesegnet ist durch
den Geist Gottes.

Es wird anerkannt, dass, insoweit der Heilige Geist jedem
Gläubigen geschenkt wird und jeder Gläubige einen direkten
und unmittelbaren Zugang zu Gott durch Jesus Christus hat
und weil besondere Gaben des Heiligen. Geistes wie Lehre,



— 204 —

Predigt und Seelsorge den Schatz sowohl der Kirche als auch
des einzelnen Individuums bilden, es notwendig und gut ist,
dass die Kirche völligeren Gebrauch machen sollte von solchen
Gaben für die Entwicklung ihres gemeinsamen Lebens und
Wirkens und für die Ausbreitung des Reiches Jesu Christi,
unseres Herrn.

VI.
Im besonderen teilen wir die Überzeugung, die wiederholt

in dieser Konferenz ausgedrückt wurde, dass es, wenn wir auch
die Lösung der Fragen des Glaubens und der Verfassung, in
denen gegenwärtig eine Verständigung noch nicht erreicht ist,
in der Schwebe lassen müssen, doch für uns nicht allein als

Individuen, sondern als „Kirchen möglich sein wird, uns in der
Tätigkeit brüderlichen Dienstes zu vereinigen, welchen Christus
seinen Jüngern" aufgetragen hat. Wir empfehlen daher unsern
Kirchen die Erwägung* der Schritte, die unmittelbar praktisch
ausführbar sind, um eine bestehende Einheit in solchem Dienst
zu wirksamcrem Ausdruck zu bringen.

VII.
Zum Schluss wünschen wir unseren Dank gegen den

allmächtigen Gott auszusprechen für den grossen Fortschritt, der
in den letzten Jahren zur gegenseitigen Annäherung der Kirchen
aneinander gemacht worden ist, und unsere Überzeugung, weiterwirken

zu müssen im Vertrauen darauf, dass wir unter dem
Segen Gottes fähig* sein Averden, die Probleme zu lösen, die vor
uns stehen.

A. Folgendes ist die Ansicht der Orthodoxen Kirche :

„Die Orthodoxe Kirche, indem sie das Amt betrachtet als
in der Kirche durch Christus selbst eingesetzt und als den

Leib, welcher durch ein besonderes Charisma das Organ ist,
durch welches die Kirche ihre Gnadenmittel (wie die Sakramente)
verbreitet, und indem sie glaubt, dass das Amt in seiner
dreifachen Form der Bischöfe, Presbyter und Diakonen einzig auf
die ununterbrochene Nachfolge der Apostel zurückgeht, bedauert,
ausser Stande zu sein, hinsichtlich des Amtes zu irgendwelcher
Übereinstimmung mit vielen der auf dieser Konferenz vertretenen
Kirchen kommen zu können, aber sie bittet Gott, dass Er durch
seinen Heiligen Geist zur Einigung auch hinsichtlich dieses

schwierigen Punktes führen wolle."



— 205 —

B. Im westlichen Christentum bestehen auch deutliche
Unterschiede.

Eine Hauptrichtung schliesst folgende Punkte ein:
a) den Glauben, dass es stets verschiedene Grade des Amtes

gegeben habe, jeden mit seiner eigenen Funktion;
b) dass die Ordination ein sakramentaler Akt auf Grund gött¬

licher Einsetzung und darum unentbehrlich sei und das
spezielle Charisma für das besondere Amt mit sich bringe ;

c) dass Bischöfe, welche ihr Amt durch Nachfolge von den
Aposteln erhalten haben, die notwendigen Vermittler der
Ordination seien;

d) dass die apostolische Sukzession, so verstanden, notwendig
sei für die Autorität des Amtes, die sichtbare Einheit der
Kirche und clie Gültigkeit der Sakramente.

Eine andere Grundansicht, die in vielen auf der Konferenz
vertretenen Kirchen gilt, ist diese :

a) dass es wesentlich nur ein Amt gebe, das von Wort und
Sakrament ;

b) dass die in diesen Kirchen bestehenden Ämter dem Neuen
Testament gemäss und durch ihre Früchte bewährt seien
und in der Kirche gebührende Autorität hätten und, dass
die von ihnen verwalteten Sakramente wirksam seien;

c) dass keine besondere Form des Amtes als Glaubenssatz
anzunehmen nötig wäre;

d) dass die Gnade, welche Menschen zum Amt befähigt,
unmittelbar von Gott gegeben werde und in der Ordination
nur anerkannt, nicht mitgeteilt werde.

Weiter erinnern wir daran, dass es Ansichten betreffs des

Amtes gibt, welche zwischen den beschriebenen Typen eine

Mittelstellung haben. Zum Beispiel halten manche Vertreter
des bischöflichen Systems die apostolische Sukzession in dem
oben beschriebenen Sinne nicht für ein vitales Element der
bischöflichen Verfassung, oder sie verwerfen sie geradezu.

Andere betrachten den bischöflichen Episkopat nicht als
wesentlich. Solche, welche dem presbyterialen System der
Kirchenverfassung anhängen, glauben, dass das apostolische
Amt übertragbar ist und übertragen ist durch Presbyter, die
zu solcher Absicht ordnungsmässig zusammengetreten sind.



— 206 —

Solche, welche die kongregationalistische Auffassung
vertreten, definierten ihr Amt als früher wie heute übertragen
nach dem Vorgänge und Beispiel des Neuen Testaments.

VI.
Die Sakramente.

Wir sind der Überzeugung, dass es dem Ziel, das wir auf
dieser Konferenz im Auge haben, nicht entspricht, wenn wir
uns bei der Erörterung* der Sakramente — von einigen werden
sie als Mysterien bezeichnet — auf Einzelheiten einlassen. Der
Zweck dieser Feststellung ist daher, zu zeigen, dass es einen
gemeinsamen Weg zum Verständnis und eine gemeinsame
Schätzung von Sakramenten auch bei solchen geben kann, die
sonst in deren Auffassung und Auslegung voneinander abweichen.

Wir bezeugen die Tatsache, dass die christliche Welt ganz
offenbar einen wachsenden Sinn für die Bedeutung und den
Wert der Sakramente zeigt, und möchten unsere Meinung
dahin aussprechen, dass diese Bewegung* gefördert und gepflegt
werden muss als ein Mittel zur Vertiefung des Lebens und der
Erfahrung der Kirchen. In diesem Zusammenhang erkennen wir
an, dass die Sakramente in einer besonderen Beziehung zum
sozialen Leben, zur Gemeinschaft der Kirche stehen und dass
die Gnade durch den heiligen Geist übermittelt wird, der aus
dem Meinen, wie Jesus sagt, „nimmt" und dies der Seele gibt.

Wir stimmen darin überein, dass Sakramente auf göttlicher
Stiftung beruhen und dass die Kirche sie dankbar als göttliche
Gaben gebrauchen soll.

Wir halten dafür, dass zum Sakrament ein äusseres Zeichen
und eine innere Gnade gehören, und dass die Sakramente
Gnadenmittel sind, durch welche Gott unsichtbar in uns wirkt.
Wir erkennen auch an, dass Gott seine Gnade spenden kann,
ohne an seine Sakramente gebunden zu sein.

Die Orthodoxe Kirche und andere halten dafür, dass es

sieben Sakramente gebe, und dass zu ihrer gültigen Verwaltung
die richtige Form, die richtige Materie und ein richtiges Amt
notwendig sind. Andere können nur die Taufe und das Abendmahl

als Sakramente anerkennen. Andere wiederum, obschon
sie dem sakramentalen Grundsatz hohen Wert beimessen, machen
von den äussern Zeichen der Sakramente keinen Gebrauch,



— 207 —

sondern halten daran fest, dass alle geistigen Gaben durch
unmittelbaren Kontakt mit Gott durch seinen Geist gegeben werden.
Auf dieser Konferenz betonen wrir diese beiden Sakramente,
weil sie die Sakramente sind, die ganz allgemein von den
Mitgliedern unserer Konferenz anerkannt werden.

Wir glauben, dass wir durch die mit Wasser im Namen
des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes zur
Vergebung der Sünden vollzogene Taufe durch einen Geist zu einem
Leibe getauft werden. Mit dieser Feststellung beabsichtigen wir
nicht, die Unterschiede in Auffassung, Auslegung und Gebrauch
der Taufe zu verwischen, die unter uns bestehen.

Wir glauben, class in der Heiligen Kommunion unser Herr
gegenwärtig* ist und dass wir Gemeinschaft mit Gott unserem
Vater in seinem Sohne Jesus Christus haben, unserem lebendigen
Herrn, der „unser eines Brot" ist, das gegeben ist für das Leben
der Welt und das Leben all der Seinen erhält, und dass wir
in der Gemeinschaft mit allen anderen stehen, die mit ihm
vereinigt sind. Wir stimmen darin überein, dass das Sakrament
des Abendmahls die heiligste gottesdienstliche Handlung der
Kirche ist, in Avelcher der erlösende Tod des Herrn zur
Erinnerung gebracht und verkündigt wird, und dass es ein Lob-
und Dankopfer und ein Akt feierlicher Hingabe ist.

Es gibt unter uns verschiedene Ansichten, besonders in
bezug auf 1. die Art und Weise der „Realpräsenz", 2. die
Auffassung des Gedächtnismahles und des Opfers, 3. das Verhältnis
der Elemente zu der Gnade, die übermittelt wird, und 4. die

Beziehung des Amtsträgers, der das Sakrament verwaltet, zu
der Gültigkeit und Wirksamkeit des richtig vollzogenen Ritus.

Wir schliessen diese Feststellung mit dem Gebetswunsch,
dass die Unterschiede, welche gegenwärtig noch die volle
Abendmahlsgemeinschaft verhindern, beseitigt werden mögen.

B. Erklärungen einzelner Kirchen und Gruppen.

I.

Erklärung des Erzbischofs von Upsala, im Auftrage der Evangelisch-
Lutherischen Mitglieder der Konferenz.

Wir, die Mitglieder dieser Konferenz, die der Evangelisch-
Lutherischen Gemeinschaft angehören, wünschen die
nachfolgende Erklärung der Konferenz vorzulegen:



— 208 —

Unsere Teilnahme an dieser Konferenz beweist mehr, als
irgendeine Feststellung es zu tun vermöchte, wie tief wir die

Spaltungen in der Kirche bedauern und wie tiefgehend wir die

Notwendigkeit der Einheit unter den Christen empfinden. Als
evangelische Lutheraner halten wir es für unsere heilige Pflicht,
für die Einheit der Kirche im Glauben und in der Hoffnung
und, ganz besonders in diesen traurigen Notzeiten, in dienender
Liebe an der Menschheit zu arbeiten. Natürlich ist es für die
Einheit der Kirche nach unseren Bekenntnissen nicht notwendig,
dass menschliche Überlieferungen, Ritualien oder Zeremonien
überall die gleichen sein sollten; jedoch besteht diese Einheit
in der Übereinstimmung bezüglich der Lehre des Evangeliums
und der Verwaltung der Sakramente.

Es ist natürlich nur in der Richtung, welche die
ökumenischen Glaubensbekenntnisse zeigen, möglich, der bestehenden
geistigen Arbeit klaren und deutlichen Ausdruck zu geben. Es

ist eine grosse und schwere Aufgabe, deren Schwierigkeit uns
nicht abschrecken muss, die wir aber auch keinesfalls leicht
nehmen dürfen. Die laufenden Diskussionen sind zum grossen
Teil wichtig und aufklärend, und wir wünschen, dass sie bis
zum Schluss der Konferenz so bleiben mögen. Aber wir fragen
uns, ob es möglich ist und ob es sich mit der Würde der
Konferenz verträgt und der Christenheit würdig ist, die hier über
die grundlegenden Prinzipien des Glaubens und der Verfassung
abgefassten Formeln als endgültige Normen auszusprechen.

1. Deinentprechend lautet unser Entscheid, dass die
Konferenz in ihrer öffentlichen Proklamation die grosse Bedeutung
dieser Zusammenkunft, jene tiefgehende geistige Einheit, die wir
mit Dank zu Gott anerkennen, den ernsthaften vorhandenen
Willen zur Einheit, den Wert und die Notwendigkeit sorgfältiger
und brüderlicher Besprechung und die Fortsetzung der hier
begonnenen Arbeiten stark betonen sollte.

2. Demnach sollten keine endgültigen Voten über die hier
formulierten Propositionen abgegeben werden; sie sollten als
Material für spätere Erörterungen der Proklamation beigefügt
werden.

3. Um eine eingehende und sachgemässe Besprechung
sicherzustellen und um den Arbeiten dieser Konferenz den
gewünschten Erfolg zu verleihen, sollte das ganze Material ebenfalls

an eine kleine Kommission überwiesen werden, die sich



— 209 -
aus den Vertrauensmännern der Delegation der verschiedenen
Gruppen zusammensetzt, nämlich der Orthodoxen, der
Evangelisch-Lutherischen, der Reformierten und Presbyterianer
(Calvinisten), der Anglikaner, der Methodisten, der Baptisten,
der Kongregationalisten usw. Diese Kommission sollte
verpflichtet werden, diese Propositionen im Lichte der Diskussionen
Avährend dieser Konferenz sorgfältig zu prüfen und die Punkte
der Übereinstimmungen und Divergenzen in Lehre und Praxis
genau festzustellen.

4. Ebenso sollten Kommissionen in den verschiedenen
Gemeinschaften bestellt werden behufs sorgfältigen Studiums der
Propositioneit und zur Berichterstattung an die Kommissionsvereinigung,

welche die Resultate ihrer Arbeiten einer späteren
Konferenz Aerlegen sollte.

II.
Erklärung des Erzbischofs Germanos, des Vertreters des Oeku-
menischen Patriachates im Auftrage der Abgeordneten der ortho¬

doxen Kirche des Ostens.

Als vor neun Jahren das Organisationskomitee der
Weltkonferenz über Glauben und Verfassung seine Einladung*
übermittelte, entsprach die Orthodoxe Kirche bereitwilligst derselben,
indem sie im Jahre 1920 Vertreter ihrer orthodoxen Partikularkirchen

an die Präliminarkonferenz nach Genf sandte. Diese
Delegation der Orthodoxen Kirche legte der Konferenz eine in
allgemeinen Ausdrücken vereinbarte Erklärung" der Lehre ihrer
Kirche in Sachen des Glaubens und der Verfassung vor und
empfahl als daraus gezogene Schlussfolgerung, dass, bevor über
die Wiedervereinigung der Kirchen in Glauben und Verfassung
diskutiert werde, eine Kirchenliga zwecks gegenseitiger
Mitarbeit an den sozialen und sittlichen Problemen der Christenheit

ins Leben gerufen werden sollte. Ferner, als die Orthodoxe

Kirche kürzlich eingeladen Avurde, durch ihre Vertreter
an der gegemvärtigen Konferenz teilzunehmen, da beeilte sie
sich, ihre Delegationen an dieselbe zu schicken, obwohl viele
ihrer Partikularkirehen in solch harter Bedrängnis sich befinden,
dass sogar ihre ureigenen Existenzen bedroht sind.

Demgemäss haben wir, die unterzeichneten Delegierten der
Orthodoxen Kirche, angefeuert von einem aufrichtigen Gefühl
der Liebe und beseelt von dem Wunsche, eine Verständigung

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1927 14



— 210 —

herbeizuführen, an jeder Versammlung teilgenommen behufs
Förderung engerer Brüderlichkeit und Gemeinschaft unter den
Vertretern der verschiedenen Kirchen und zum allgemeinen
Wohl und Gedeihen der gesamten Christenheit. Aber, während
Avir unseren Anteil an den allgemeinen Arbeiten der Konferenz
nahmen, teils durch die Übernahme von Ansprachen, wie im
Programm vorgesehen, und teils durch Eingreifen in die öffentlichen

Debatten soAvie durch Beteiligung an den Sektionsarbeiten,
haben Avir zu unserm Bedauern daraus den Schluss ziehen

müssen, dass die Grundlagen für die Begründung der clem Votum
der Konferenz unterstellten Berichte unvereinbar sind mit den

Prinzipien der Orthodoxen Kirche, die Avir vertreten.
Daher halten Avir es für eine Gewissenssache, dass wir, den

ersten Bericht ausgenommen, davon absehen müssen, zugunsten
der zwei Berichte, die jetzt fertig vorliegen, unsere Voten
abzugeben. Hnvohl Avil* Orthodoxen sowohl in den verlesenen
Dokumente!!, in den Ansprachen und in den Debatten Avie in den
in drei Sektionen geinachten Feststellungen klar und deutlich
die Gesichtspunkte und Auffassungen der Orthodoxen Kirche
in bezug auf die unter Diskussion stehenden Verhandlungsgegenstände

dargetan haben, so halten Avir es dennoch für wichtig,
hierbei gewisse Punkte näher spezifizieren zu müsse]*, um die
Differenzen zu markieren, die uns Aen anderen Mitgliedern der
Konferenz scheiden. Während z. B. der Bericht über die
Botschaft der Kirche, da or auf dem Boden der Lehre der 'neiligen
Schrift abgefasst ist, mit der orthodoxen Auffassung übereinstimmt

und von uns angenommen werden kann, verhält es sich
anders mit den beiden anderen Berichten über das Wesen der
Kirche und das gemeinschaftliche Glaubensbekenntnis der Kirche.
Die Abfassung dieser beiden letzteren Berichte wurde auf der
Grundlage eines Kompromisses zwischen, nach unserem
Dafürhalten, sich widerstreitenden Ideen und Meinungen ausgeführt,
um zu einer rein äusserlichen Übereinstimmung in der obigen
Niederschrift zu gelangen.

Allein, in Sachen des Glaubens und des Gewissens gibt es

keinen Raum für Kompromisse, Avie schon öfters zu anderen
Zeiten von Vertretern der Orthodoxen Kirche festgestellt und
betont worden ist. Für uns können nicht zwei verschiedene
Ansichten belegt werden durch und zwei verschiedene
Auffassungen abgeleitet Averden von ein und denselben Worten



— 211 —

einer nur im allgemeinen gebilligten Feststellung*. Noch können
wir Orthodoxe hoffen, dass eine Übereinstimmung, die durch
solche Feststellungen erzielt wurde, lange andauern Avird.

Dass das Abfassungskomitee das Vorhandensein dieser
Unstimmigkeit empfunden hat, geht aus den Arielen Notizen hervor,
die es in den Berichten angebracht hat und die volle Freiheit
geAVähren in Sachen, die Avenigstens Avir Orthodoxe für
grundlegend ansehen. So z. B. können wir Orthodoxe nicht eine
geeinte Kirche verstehen, in der einige ihrer Mitglieder der
Ansicht huldigen, dass es nur eine Quelle der göttlichen
Offenbarung gibt, nämlich die hl. Schrift, jedoch andere behaupten,
dass die apostolische Überlieferung die notAvendige Ergänzung
der hl. Schrift ist. Während die in dem Bericht jeder Kirche
zugestandene volle Freiheit, ihr eigenes Glaubensbekenntnis zu
gebrauchen, diese Bekenninisse in sich selbst mindenvertig
gestalten Avurde, Avurde anderseits nichts als Verwirrung entstehen
in bezug auf die eine gemeinsame Auffassung des Glaubens der
einen geeinten Kirche. Die Orthodoxe Kirche hält hartnäckig
an clem Prinzip fest, dass die Grenzen der individuellen Glaubensfreiheit

bestimmt sind durch die von der Gesamtkirche
gegebenen Definitionen, welche Definitionen Avir für jedes Individuum
verbindlich erachten. Dieser Grundsatz gilt nicht nur für uns,
die hier gegeiiAvärtigen Mitglieder der Orthodoxen Kirche,
sondern hat auch ihre Gültigkeit für alle diejenigen, die in Zukunft
mit ihr in Glauben und Verfassung vereinigt Averden mögen.
Überdies erhalten die Symbole, Avelche von der geeinten Kirche
angenommen werden mögen, ihre Bedeutung (nach unserer
Auffassung als Orthodoxe) nicht nur durch die Tatsache, dass sie

historische Zeugen des Glaubens der Urkirche sind, sondern
hauptsächlich weil die Kirche deren Gültigkeit in ihren
ökumenischen Konzilien bestätigt und bekräftigt hat. Es sollte für
uns unnötig sein, zu bemerken, dass die Orthodoxe Kirche als
ein ökumenisches Symbolum nur das Glaubensbekenntnis von
Nicaea-Konstantinopolis anerkennt und annimmt.

Was für uns bezüglich des ökumenischen Symbolums gilt,
hat auch seine Gültigkeit in bezug auf die dogmatischen Definitionen

der sieben ökumenischen Konzilien, deren Autorität zu

untergraben kein Orthodoxer berechtigt ist.
Daher ist es die Auffassung der orthodoxen Kirche, dass

Wiedervereinigung nur auf der Grundlage des gemeinsamen



— 212 —

Glaubens und Bekenntnisses der alten, ungeteilten Kirche der
sieben ökumenischen Konzilien und der ersten acht Jahrhunderte

stattfinden kann.
ObAvohl die Berichte der drei anderen Sektionen noch nicht

vorliegen, so geht doch aus den Debatten hervor, class

Zustimmung zu denselben nur durch vage Phraseologie oder durch
Kompromisse antithetischer Meinungen erlangt werden kann.
So z. B. können Avir nicht begreifen, wie Übereinstimmung
zwischen ZAvei Auffassungen möglich gemacht werden könnte, die
darin übereinstimmen, dass die Existenz des geistlichen Amtes
der Kirche durch den Willen Christi bewerkstelligt wird, aber
in der Frage sich unterscheiden, ob dieses geistliche Amt in
seinen drei Abstufungen als Bischof, Priester und Diakon von
Christus selbst eingesetzt Avorden sei. Gleicherweise halten wir
dafür, dass kein praktischer Wert einer über die Notwendigkeit
der Sakramente in der Kirche vereinbarten Formel zukommt,
wenn ein fundamentaler Unterschied zwischen den Kirchen
besteht nicht nur in bezug auf ihre Zahl, sondern auch hinsichtlich
ihrer allgemeinen Bedeutung, ihrer besonderen Wesensnatur und
ihrer besonderen Wirkungen.

Dieser Sachlage gemäss können wir nicht an eine
Wiedervereinigung denken, die auf einige wenige gemeinsame Punkte
einer Verbalfeststellung* beschränkt ist; denn avo die Totalität
des Glaubens fehlt, da kann es, nach der Orthodoxen Kirche,
keine communio in sacris geben.

Noch können wir hier jenen ökonomischen Grundsatz an-
Avenden, den die Orthodoxe Kirche in vergangenen Zeiten unter
ganz verschiedenen Umständen angewendet hat im Falle jener,
die zu ihr kamen mit der Absicht, sich mit ihr zu Aereinigen.

Während wir, die unterzeichneten orthodoxen Vertreter,
davon abstehen müssen, irgendwelchen Berichten, mit
Ausnahme desjenigen über die Botschaft der Kirche, den A\*ir

annehmen und über den wir unser Votum abzugeben bereit sind,
unsere Zustimmung zu geben, wünschen wir demgemäss zu

erklären, dass das Äusserste, was wir nach unserm Urteil tun
können, darin besteht, dass wir mit anderen Kirchen in der
sozialen und sittlichen Sphäre auf einer Basis christlicher Liebe
in Arbeitsgemeinschaft treten. Ferner Avünschen wir beizufügen,
dass Avir als orthodoxe Delegierte mit Genugtuung einer teil-
Aveisen Wiedervereinigung jener Kirchen entgegensehen würden,



— 213 —

Avelche dieselben Grundsätze als Präzedenzfall für eine
allgemeine Wiedervereinigung mit uns teilen: insofern es für unsere
Orthodoxe Kirche auf diese Weise leichter sein dürfte, über
Wiedenereinigung* mit den Kirchen zu diskutieren, die so in
eine einzige Kirche Aereinigt Avorden Avaren und einen einzigen
Glauben hatten, als mit vielen Kirchen mit verschiedenen
j laubensansichten.

Indem Avir klarstellen, dass avìi* zu unserem Entscheid nur
durch die Befolgung unserer Gewissenszusprüche gelangt sind,
bitten Avir die Konferenz zu versichern, dass wir hier viel
Herzensberuhigung* aus der Erfahrung finden durften, dass Avir,
obwohl getrennt durch dogmatische Differenzen, eins sind mit
unsern Brüdern hier im Glauben an unsern Herrn und Heiland,
Jesus Christus. Indem Avir erklären, dass wir in Zukunft nicht
aufhören werden, unsere ganze Arbeitskraft einer innigeren
Annäherung der Kirchen zu Avidmen, fügen wir bei, dass wir
unaufhörlich Gott bitten werden, er möge durch die Mitwirkung

seines hl. Geistes alle bestehenden Hindernisse aus dem
Wege räumen und uns zu jener Einigkeit führen, für welche
der Gründer und Lenker unserer Kirche zu seinem göttlichen
Vater gebetet hat: „dass sie alle eins sein mögen, wie wir eins
sind".

III.
Erklärung des Delegierten Atheistan Riley, des Vertreters

einer Sektion des englischen Kirchenbundes.
Ich wünsche klarzustellen, dass meine Stellungnahme im

Aveitesten Masse derjenigen unserer orthodoxen Freunde
entspricht. Ich glaube, dass die Kirche Englands, in der ich
getauft Avurde, den katholischen Glauben und Verfassung hervorhebt.

An diese bin ich gebunden, und ich habe mich bemüht,
dieselben hier zu behaupten in all den freundschaftlich
geführten Diskussionen, an denen in Lausanne teilzunehmen, ich
das Vorrecht hatte. Ich glaube, dass allen Getauften hierdurch
der Charakter der Mitgliedschaft der katholischen Kirche
verliehen worden ist, und ich bekenne, dass viele diese aus der
Taufe fliessende Gnade zu guten Werken benützt haben, die
mich tief beschämen. Aber ich glaube an eine heilige katholische

und apostolische Kirche und glaube nicht, dass sie
in „Kirchen" gespalten werden kann oder gespalten ist,
die weit verschiedene und selbst entgegengesetzte Ansichten



— 214 —

haben über das, Avas ich als Fundamentalfragen zu betrachten
gebunden bin. Ich glaube, dass diese Konferenz unter Gottes
gütiger Führung* viel zur christlichen Einheit beitragen wird,
wenn wir uns zum gegenseitigen Meinungsaustausch zusammengefunden

haben, ohne irgendwie etwas zu kompromittieren,
das Avir für wirklich grundlegend halten.

In Christus geliebte Brüder! Glauben Sie mir, wenn ich
sage, dass mein Herz sich Ihnen zuwendet, das Herz eines

grossen Sünders zu Gottesmenschen —- das Herz eines Mannes,
dessen höchster Ehrgeiz es ist, der Letzte im Himmel zu sein
und die Reihen zu schliessen. Glauben Sie mir, wenn ich sage,
dass es mein sehnlichster Wunsch ist, Sie mit mir in Glauben,
Verfassung und Gottesdienst Aereint zu sehen. Aber ich kann
Ihnen nicht gestatten, sich über meine Stellungnahme falsche
Vorstellungen zu machen. Die Wiedervereinigung der Christenheit

kann nie und nimmer durch ZAveideutigkeit der Sprache
oder GedankeiiAerschleierung bcAverkstelligt Averden.

IV.
Erklärung von Prof. Choisy (Genf) und A. Bertrand (Paris),

im Auftrag von AÜerzchn reformierten Mitgliedern der Konferenz
(aus der Schweiz, Frankreich, Italien, Holland und Belgien).

Wir anerkennen, in Übereinstimmung mit der Erklärung
unserer lutherischen Brüder, als Gaben Gottes den brüderlichen

Geist, Aen dem die Konferenz unaufhörlich beherrscht
ist, und den Willen zur christlichen Einheit, der sich in der
Kommunion und im Gebet kundgetan hat. Sie sind dankbar
für die geistige Einheit, die sich Avährend ihrer Arbeiten, mehr
als man zu hoffen wagte, offenbart hat.

Wie wichtig auch die Bemühungen sind, um diese Einheit
in genauen Formulierungen auszudrücken, glauben sie doch,
dass die geschichtliche Bedeutung der Konferenz in der
Tatsache besteht, dass die Kirchen sich entschlossen gezeigt haben,
die Grundlage ihrer Einheit von jetzt an in der Person ihres
Meisters und Erlösers zu suchen, der als Gegenstand des Glaubens

über ihren partikularen Bekenntnissen steht.
Diejenigen unserer Zeitgenossen, die ohne Hoffnung und

ohne Gott leben, verstehen die Bedeutung unserer Verhandlungen
über die Jahrhunderte überdauernden Formen nicht, in die
Glauben und christliches Leben gefasst sind. Sie sind begierig



— 215 —

zu erfahren, ob die Kirchen, die sich auf Christus berufen,
fähig sind, einer durch Hass zerrissenen Welt das Beispiel der
geistigen Einheit zu geben, die sich in der Liebe verwirklicht.
Sie gedenken, sich Christus erst hinzugeben, Avenn sie die Kirchen
vom Leben Christi leben sehen.

Möge die Gnade Gottes, die uns die ersten Schritte zur
sichtbaren Einheit erlaubt hat, bcAvirken, dass die Konferenz
von Lausanne das Ende der Uneinigkeit und der Anathème
ZAvischen den Kirchen bedeute.

V.

Erklärung des Delegierten Carl Heath im Auftrag der
Gesellschaft der Freunde (Quäker).

Wir, die Avir einen freieren Weg des praktischen Christentums

einschlagen, als es Avahrscheinlich den meisten der hier
Gegemvärtigen annehmbar ist, empfinden, dass es geAvisse

Dinge gibt, über die von uns gesprochen Averden muss, ehe
diese Konferenz zu Ende geht.

Wir freuen uns darüber, dass das Organisationskomitee
dieser Konferenz entschieden hat, es seien die Sektionsberichte
den Kirchen zur Avciteren Beratung vorzulegen und nicht als
definitive Feststellungen der Übereinstimmung anzunehmen.
Denn, gleich Avie unsere Freunde der Orthodoxen Kirche, können
wir sie uns nicht zu eigen machen, obwohl AAir sie herzlich
zum Studium entgegennehmen. Wir Avollen keinesAvegs die
Wichtigkeit der von uns bearbeiteten Probleme verkleinern, aber
Avir glauben, dass „die Einheit der Christen niemals bestand,
noch jemals bestehen Avird oder bestehen kann in der
Gleichförmigkeit der Gedanken oder Ansichten, sondern in der christlichen

Liebe". Und Avir glauben, dass eine korporative Praxis

der Gegenwart Gottes, eine korporative Erkenntnis Christi
in unserer Mitte, eine gemeinsame Erfahrung des Waltens des

lebendigen Geistes das im höchsten Grade wirkliche Sakrament
einer heiligen Gemeinschaft ausmachen.

Auf dieser Konferenz zu Lausanne hat sich die Frage über
Kirchenverfassung in unserm täglichen Verkehr miteinander in
Gott nicht erhoben. Wir Avissen, dass wir in den Banden der
Liebe des lebendigen Christus miteinander verbunden sind.
Denn wir haben uns in dem Leben zusammengefunden, und
wir fühlen und wissen, dass das Sakrament der Vereinigung



— 216 —

in Gott etwas ist, das man erfahren haben muss, und nicht
etwas, das man nur wissen muss oder ursprünglich in Symbolen
oder Ritualien besteht, so nützlich auch diese Dinge für viele
sein mögen, um ihre Gedanken auf die höchsten Dinge in der
Kirche zu konzentrieren. Wir, die wir einen sehr freien Weg
in der Praxis einschlagen, sind vollständig sakramentalistisch
in unseren Bemühungen, zu Gott zu gelangen, eingestellt. Jesus
Christus ist das Zentrum eines Evangeliums, das ursprünglich
nicht ein Glaube oder eine Lehre ist, sondern ein Leben.
Indem der Geist Gottes durch sein Wirken in der Welt die
Menschen zu Dienst und Aufopferung antreibt, kann er nicht auf
eine irgendwie vorstellbare Institution beschränkt Averden, denn
der Geist ist Leben, und Leben kann nicht so begrenzt Averden.

Wenn aaìi* die Kirchenordnung festgesetzt haben, werden Avir

keinen grossen Fortschritt gemacht haben mit der ungeheueren
„Menge von Menschen, die sicli langsam aus der Kirche
entfernen", gleichgültig gegenüber der Kirch enVerfassung, aber
lebhaften Anteil nehmend an der Wirklichkeit geistigen Lebens.
Und unter geistigem Leben verstehen Avil* nicht eine
weltumfassende soziale Tätigkeit, sondern eine zunehmende Befreiung*
des Gottesgeistes im Menschen, der in allen menschlichen
Verhältnissen seinen Ausdruck findet.

Gemeinschaften eines frei-religiösen Lebens, Avie die
Gesellschaft der Freunde eine ist, wünschen mit der ganzen Kirche
Jesu Christi eins zu sein. Aber wir fühlen aus tiefstem Herzen
und mit einer gewissen Prägnanz, da Avir danach getrachtet
haben, Einheit in den Definitionen über Glauben und Verfassung

in dieser Konferenz zu finden, avìo es höchst Avichtig ist,
dass Avir die Freiheit, in der Gott die Menschen durch seinen
Geist von Wahrheit zu Wahrheit führt, nicht aus den Augen
verlieren sollten. Es gibt eine Freiheit Gottes, die Avir

beanspruchen. Und Avil* tun das, nicht avcü avìi* einer rechten
Verfassung oder Disziplin im geistigen Leben uns zu entziehen
Avünschen. Sondern es entspringt vielmehr einem tiefinnerlichen
Gefühl, dass die Venvirklichung dieser Freiheit der dynamischen
Macht und der lebendigen Anziehungskraft der Kirche wesenseigen

ist, wenn sie der Not steuern und das Herz des jungen
und starken Menschenlebens in der heutigen Welt erreichen soll.


	Dokumente zur Lausanner Konferenz über Glauben und Verfassung

