Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 17 (1927)

Heft: 3

Artikel: Das lutherische Hochkirchentum
Autor: Heiler, Friedrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404024

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404024
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 165 —

Das lutherische Hochkirchentum.

Lutherisches Hochkirchentum — ist dieser Begriff nicht schon
in sich widerspruchsvoll? Ist nicht das Hochkirchentum etwas
dem Luthertum Wesensfremdes, dessen Ideal aus der angli-
kanischen Kirche importiert ist? Blicken wir niither zu, so ent-
decken wir die Richtungsgegensiitze, die man in der angli-
kanischen Kirche als high church (ritualistisch-katholisch), low
church (puritanisch-evangelisch) und broad church (rationalistisch-
freisinnig) bezeichnet, in &hnlichen Formen auch in den luthe-
rischen Landeskirchen. Schon aus diesem Grunde ist es sinnvoll,
von einer hochkirehlichen Richtung des Luthertums zu sprechen.
Sinnvoller freilich wiire es, nicht von lutherischem Hochkirchen-
tum, sondern lediglich von ,lutherischer Kirche“ zu sprechen.
Denn die lutherische Kirche ist ihrer Idee nach Hochkirche;
die grossten lutherischen Theologen und Kirchenménner waren
hochkirchlich, katholisch und 6kumenisch eingestellt. Der be-
deutendste lutherische Scholastiker, Johannes Gerhard, hat seine
Apologie der evangelischen Kirche gegentiber der romischen
als Confessio Catholica bezeichnet; einer der grossten Lutheraner
des 19. Jahrhunderts, Wilhelm Lohe, redet von der ,wahrhaft
katholischen, hier auf Erden lutherisch zubenannten Kirche 1)%.
Trotzdem also die lutherische Kirche schon an sich katholisch
und hochkirchlich ist, konnen wir auf den Terminus ,hoch-
kirchlich“ nicht gut verzichten, vor allem deshalb nicht, weil
die kleine Minoritit, welche heute in Deutschland die genuine
Kirchentradition des Luthertums verficht, sich als ,Hochkirch-
liche Vereinigung“ konstituiert hat und ihrer Zeitschrift den
Titel ,, Hochkirche“ gegeben hat. Es ist oft notig, an Ausdriicken
festzuhalten, die besser nie gepréigt worden wéren. Hat sich
~doch die Bezeichnung ,lutherische“ Kirche eingebiirgert, trotz-
dem Luther selbst die Benennung von evangelischen Kirchen
nach seinem Namen als ein Unding verworfen hat.

‘ ') Agende fiir christliche Gemeinden lutherischen Bekenntnisses,
Nordlingen 1884, 3, VI ' ‘



— 166 —

Die hochkirchliche Richtung im Luthertum wird zumeist
mit dem Schlagwort ,katholisierend“ und ,romanisierend“
abgetan. Man vergisst dabei, dass das Wort ,katholisch“ ein
gemeinchristlicher Name, und zwar cin Ehrenname ist, den
seit dem Apostelschiiler Ignatius von Antiochien alle Kirchen-
viiter und auch die Reformatoren und reformatorischen Theo-
logen gebraucht haben und der heute wieder sich seinen Platz
in der ganzen Christenheit zu erobern begonnen hat. Als auf
der Tagung des Weltbundes fir Freundschaftsarbeit der Kirchen
in Stockholm ein schwedischer Pfarrer dem schwedischen luthe-
rischen Erzbischof einen anwesenden rémisch-katholischen Geist-
lichen mit der Bemerkung vorstellte, das sei der einzige Katholik
in der Versammlung, antwortete Soderblom schr bezeichnend:
,Sie irren sich, dieser Herr ist hier der einzige romische
Katholik, denn wir alle sind katholisch. Auch das Schlagwort
Jromanisierend“ ist recht ungliicklich fiir die Charakteristik
des Hochkirchentums. Denn schr vieles im hochkirchlichen
Programm, was so bezeichnet wird, ist gar nicht romisch, son-
dern einfach altkirchlich oder mittelalterlich oder allgemein
menschlich. Kultische Feierlichkeit ist nicht katholisch oder
romisch, wir finden sie vielmehr in allen Tempeln des Ostens;
sie ist michts anderes als ein elementarer und natiirlicher Aus-
druck geistiger und iisthetischer Kultur, ja, mehr als das, ein
Ehren des Schopfers durch alles Geschaffene.

Aber ganz abgesehen von der Unrichtigkeit solcher Schlag-
worte ist es sachlich falsch, in der heutigen hochkirchlichen
Bewegung nur eine Anniherung an die réomische Kirche zu
erblicken. Sie ist im tiefsten Grunde eine Erneucrung des alten,
echten Luthertums. Nichts ist im heutigen Protestantismus so
viel genannt und zugleich so wenig bekannt als Luther und
das alte Luthertum. Man projiziert die Tendenzen des modernen
Protestantismus in Luther hinein und schafft sich so ein Luther-
bild nach seinen eigenen Wiinschen, wobei man freilich zumeist
mit Bedauern beifiigt, dass Luther seine eigenen Grundgedanken
nicht konsequent genug durchgefithrt habe und darum noch
die ,katholischen Eierschalen“ an sich trage. Aber gerade
diese ,katholischen Eierschalen“ machen den wirklichen Luther
aus, denn dieser ist mit dem ganzen alten Luthertum vom Neu-
protestantismus durch einen Abgrund getrennt. Luther stand
mit beiden Fissen auf dem Boden der altkirchlichen Uber-



— 167 —

lieferung; auch wollte er gar keine neue Kirche griinden,
sondern nur dem evangelischen Rechtfertigungsglauben in der
alten Kirche Raum schaffen und so sie von innen aus reinigen
und von ihren Entartungen befreien. Nur seine Ausstossung
aus der alten Kirche wie die Weigerung des Papstes und der
deutschen Bischofe, das Evangelium bekennen und predigen
zu lassen, notigte ihn dazu, mit notdirftigen Mitteln einen
selbstiindigen Kirchenbau aufzurichten. Kampf und Verfolgung
dringten ihn in eine polemische Haltung, verfithrten ihn zu
Einseitigkeiten auf kirchlichem Gebiete und verwickelten ihn
in Widerspriiche, so dass er seine prophetische Sendung nicht
voll und rein durchfithren konnte. Aber sein Ziel war nimmer-
mehr eine ,protestantische® oder ,lutherische Kirche¥, sondern
eine erneuerte, vom Sauerteig des Evangeliums der gratia sola
durchdrungene katholische Kirche. Wer Luther wirklich grind-
lich und vorurteilsfrei studiert, fallt von einem Staunen ins
andere, wenn ihm immer wieder Luthers Katholizitiit entgegen-
tritt. Ein romischer Katholik konnte es sogar ohune sonderliche
Miuhe fertighringen, einen ,katholischen Katechismus® heraus-
zugeben, der ausschliesslich aus Lutherzitaten zusammen-
gesetzt war,

Was Luther urspriinglich wollte, das hat klaren Ausdruck
in der Confessio Augustana gefunden. Sie ist die Bekenntnis-
urkunde des Luthertums, und es ist nur bedauerlich, dass
spater noch andere Bekenntnisschriften hinzutraten, welche
cinzelne Grundsiitze der Awgustana verdunkelten. Diese Be-
kenntnisschrift ist das laute Echo von Luthers Predigt der
gratia sola; Tuthers Rechtfertigungsglaube ist hier in klare und
monumentale Formeln gebracht. Aber zugleich offenbart sie
den entschiedenen Willen, an der katholischen Tradition und
Gemeinschaft unverbriichlich festzuhalten. Sie ist kein pro-
testantisches Dokument, sondern ein Iirenikon im eminenten
Sinne des Wortes und zieht darum keinen Trennungsstrich
gegeniiber der katholischen Kirche. Die Differenzen zwischen
den Artikeln der Augustana und denen des tridentinischen
Konzils sind erstaunlich gering; sie sind in der Tat durchaus
einer Harmonisierung fihig, wie schon einer der roémisch-
kKatholischen Vorkampfer der Wiedervereinigung, Domkapitular
Seltmann von Breslau, hervorgehoben hat!). Wo darum im

) Zur Wiedervereinigung der getrennten Christen in Deutschland. 1903.




— 168 —

Luthertum die Confessio Augustana in ihrem urspriinglichen
Sinne festgehalten wird, da kann keine antikatholische Haltung
aufkommen.

Als Interpreten der Augsburgischen Konfession reden zu
uns die lutherischen Kirchenordnungen des 16. Jahrhunderts.
Wie die Auvgustana, so offenbaren auch sie ebenso den Willen
zur Reinheit der evangelischen Lehre wie zum Festhalten an
der katholischen Tradition. Was nicht im Widerspruch zum
Evangelium der Rechtfertigungsgnade zu stehen scheint, wird
hier dankbar erhalten und weiter gepflegt.

Die weiteren Interpreten der Ilutherischen Bekenntnis-
schriften sind die lutherischen Dogmatiker, ein Chemnitz,
Johannes Gerhard, Hollazius, die leider der heutigen Theologen-
generation fast unbekannt sind. Zu Unrecht werden sie als
trockene Scholastiker hingestellt, Sie waren vielmehr Ménner
von lebendiger Frommigkeit, umfassender theologischer Kenntnis
und gedanklicher Schirfe. Bei allem Eifer fiir die Reinheit des
Lvangeliums sahen auch sie in der lutherischen Kirche keine
Neuerung, sondern die Fortsetzung der alten Kirche.

Erst im 18. Jahrhundert trat im Luthertum eine verhingnis-
volle Wendung ein. In unterirdischen Kanilen begann der
reformierte Puritanismus einzustrémen und den Sinn fir luthe-
rische Kirchlichkeit zu zersetzen. Die subjektive Erlebnisreligion
des Pietismus begann die Objektivitit des Dogmas, des Kirchen-
amtes und der Sakramente aufzulosen. Endlich begann der
Rationalismus, der lingst vor der eigentlichen Aufklarungszeit
einsetzte, den kirchlichen Bekenntnisglauben zu zernagen. Ver-
nunftglaube und Vernunftmoral traten schliesslich an die Stelle
des Rechtfertigungsglaubens und der Rechtfertigungsethik, cine
Vernunfttheologie an die Stelle der theologia crucis, die dirre
Aufklirungspredigt an die Stelle des alten reichen Gottesdienst-
lebens. Auf der ganzen Linie vollzog sich so unbemerkt eine
Entkatholisierung und damit eine Degeneration des Luthertums;
der Neuprotestantismus, der eine uwercBacic sic allo ysvos dar-
stellt, zieht herauf. Als der Rationalismus iiber alle christ-
lichen Konfessionen sein Leichentuch gebreitet hatte, schien
der Triumph des Neuprotestantismus vollendet zu sein.

Da erfolgte ganz ungeahnt in der ,Erweckungsbewegung*
des 19. Jahrhunderts eine Renaissance des Luthertums. Der
Heilsglaube der Schrift entriss dem Vernunftglauben des Ratio-



— 169 —

nalismus und dem Gefiihlsglauben der Schleiermacherschen
Romantik auf kurze Zeit die Vorherrschaft, Diese Erweckungs-
bewegung stellte jedoch nicht nur den heilsgeschichtlichen
Glauben der Schrift, sondern auch die Kirche der Schrift auf
den Leuchter. Zu derselben Zeit, da die Oxfordbewegung der
anglikanischen Kirche ein neues Gesicht gab, erblithte im
deutschen Luthertum eine hochkirchliche Bewegung. Sie hatte
keinen dramatischen Verlauf wie jene, man redete auch nicht
von ihr als einer eigentlichen Bewegung, aber sie bedeutete
nichts Geringeres als eine Wiederbelebung des Kirchengedankens,
der im Luthertum entartet war. Die grossen Lutheraner des
19. Jahrhunderts waren Herolde der Kirche, so der geniale
Berliner Staats- und Kircheunrechtslehrer Fr. Jul. Stahl (1 1861),
ein wahrhafter Vorldufer der o¢kumenischen Bewegung von
heute, so der Marburger Theologe A. F. C. Vilmar (1 1868), ein
Vorkimpfer des kirchlichen Amtsbegriffs und Verteidiger kirch-
licher Sitte, so der Griinder des Ncuendettelsauer Diakonissen-
hauses, Wilhelm Lohe (71872), der grosste lutherische Seelsorger
und praktische Liturgiker des 19. Jahrhunderts, so der mecklen-
burgische Oberkirchenrat Th. Kliefoth ( 1888), der gelehrte
Theoretiker der lutherischen Liturgie und kraftvolle praktische
Kirchenmann, und endlich Theodosius Harnack (7 1889), der
grossere Vater des grossen Adolf von Harnack, der kongeniale
Ausleger von ,Luthers Theologie“, dessen Werk mit Recht
socben eine Auferstchung erlebt hat. Alle diese tief frommen
Ménner, die durchaus altkirchlich, katholisch und ¢kumenisch
dachten, blieben in ihrer Wirksamkeit ohne nachhaltigen Einfluss
auf den deutschen Protestantismus; zum Teil sind sie heute
vollkommen vergessen; und wo, wie bei Liohe, ihr Einfluss sich
bis in die Gegenwart erstreckt, da beschriankt er sich auf einen
kleinen Kreis. Neuendettelsau ist in der deutschen Kirche ein ein-
sames Eiland; G. v. Zezschwitz, die jahrzehntelang als Neuen-
dettelsauer Diakonisse gedient hat, sah in der Tatsache, dass
Loéhes kirchliches Reformwerk auf seinen urspriinglichen Aus-
gangspunkt beschrinkt blieb, ein Zeichen fiir die Unfdhigkeit
des deutschen Luthertums zu einer hochkirchlichen Erneuerung
und ging deshalb zur romisch-katholischen Kirche iiber.
Wenn in Deutschland aus der kirchlichen Renaissance des
vorigen Jahrhunderts keine grosse Bewegung hervorging wie
in England, so liegt das daran, dass die Einfliisse, welche von



— 170 —

Rationalismus, Pietismus und Schleiermacherscher Romantik
ausgingen, stiirker waren als die des lutherischen Hochkirchen-
tums. So siegte der Neuprotestantismus bis in die Kreise der
sogenannten positiven Lutheraner hinein. Auch dort, wo der
theologische Liberalismus entschieden abgelehnt wird, ist die
kirchliche Tradition des alten Luthertums stark erschiittert.
Der Neuprotestantismus hat die Entkatholisierung des Altpro-
testantismus, d. h. die Entwertung von Bekenntnis, kirchlichem
Amtund Sakrament sich zum Programm gesetzt. ,, Wir wiinschen,
dass uns der Schwung Luthers iiber Luther hinausfiihre* — in
diesem Worte eines Marburger Theologen ist am klarsten das
Verhiiltnis des Neuprotestantismus zu ILuther und Luthertum
ausgesprochen. Der Neuprotestantismus verficht einen schranken-
losen Individualismus, der alle objektiven Bindungen sprengt;
er zerstort den Kirchengedanken, indem er in der Kirche eine
menschliche Vercinigung sieht, in welcher nach demokratischer
Weise die Majoritiit herrschen soll; er verabsolutiert die Protest-
haltung, indem er im Katholizismus und im alten Luthertum
als ciner katholischen Grosse nur den Stoff sieht, der sich ihm
fir diese Protesthaltung der stindigen Reaktion und Reduktion
bietet. Auch die ,dialektische Theologic“, welche hiufig als
Ernecuerung des reformatorischen Glaubens gepriesen wird, ist
in Wirklichkeit nur der letzte Auslidufer dieses modernen Pro-
testantismus; hinter den machtvollen Reden vom , Wort“ und der
,Offenbarung® verbirgt sich zumeist eine eisige Skepsis — kein
Wunder, dass eine hervorragende romisch-katholische Konver-
titin diese Richtung geradezu als ,theologische Form des Atheis-
mus* angesprochen hat. Die radikale protestantische Ableh-
nung der Kirche als gittlicher Ieilsanstalt wird durch dic
schroffe Kritik der Dialektiker nur besiegelt.

Gegen diese Entwicklung des Protestantismus stemmt sich
mit aller Macht die hochkirchliche Bewegung der Nachkriegs-
zeit. Wie die anglikanischen Oxford-Theologen sich auf die
hochkirchliche Theologenschule des 17. Jahrhunderts beriefen,
die sich an den Namen von Erzbischof Laud kniipft, und ihr
Recht durch den Appeal to Antiquity bekriftigten, so rufen die
evangelischen Hochkirchlichen die altlutherische Tradition zum
Zeugnis auf: allererst die Confessio Augustana, dann die Kirchen-
ordnungen und Liturgien des Reformationsjahrhunderts und
schliesslich die lutherischen Renaissancetheologen des 19. Jahr-



— 171 —

hunderts, zumal Lohe, der ihnen als ,grosses Vorbild* vor
Augen schwebt!). Dabei gliedern sie sich in zwei Gruppen,
die eine Zeitlang getrennt arbeiteten, aber jetzt sich wieder
zu gemeinsamer Arbeit zusammengefunden haben: eine konser-
vative, traditionelle, statische Gruppe, welche die altlutherische
Kirchentradition, allerdings in neuzeitlicher Anpassung, zu
repristinieren versucht; sie ist vorwiegend liturgisch einge-
stellt und ist von der 1918 gegriindeten Hochkirchlichen Ver-
einigung vertreten. Neben ihr steht eine fortschrittliche, dyna-
mische, radikal katholische Gruppe (zu welcher sich der Schreiber
dieser Zeilen rechnet), welche wohl in engem Kontakt mit der
altlutherischen Tradition arbeitet, sich stindig in Luther und
das altlutherische Schrifttum versenkt, aber sich nicht sklavisch
an die lutherische Tradition kettet; sie ist vorwiegend dogma-
tisch und okumenisch eingestellt und durch den , Hechkirchlich-
tokumenischen Bund® vertreten, der im Herbst 1924 sich von
der ,Hochkirehlichen Vereinigung¥ losléste, sich aber im Februar
1927 wieder mit ihr zu einer Arbeitsgemeinschaft verband.
Gerade der Umstand, dass dic lutherische Tradition sich bisher
nirgends in den lutherischen Kirchen durchsetzen konnte, gibt
dieser radikalen Gruppe das Recht und den Mut zur Neuschop-
fung. Ihre Berithrung mit der Gesamtkirche des Ostens und
Westens ergibt eine weitere Perspektive als sie die Reforma-
toren, die altlutherischen und ein Teil der lutherischen Renais-
sance-Theologen des vorigen Jahrhunderts besessen haben. Diese
radikal katholischen Hochkirchler suchen darum keine Repri-
stination,sondern eine Neugestaltung der katholisch-6kumenischen
Tradition unter dem reformatorischen Grundprinzip der gratia
sola, wie sie das alte Luthertum nur unvollkommen durchitihren
konnte. Vieles an der katholischen Tradition, was den Theo-
logen und Kirchenminnnern des Reformationsjahrhunderts be-
denklich erschien, erscheint ihnen als unbedenklich. Ihre Stel-
lung zum Werk der Reformation ist eine dhnliche wie die von
Hurrell Froude, dem eigentlichen Anreger der Oxford—Bewegung
und Berater Newmans: ,Die Reformation ist ein falsch ein-
gerenktes Glied; es muss nochmals gebrochen werden, um wieder
zurechtgebracht zu werden 2).“

1y Zilz, Was hat Liohe der Gegenwart zu sagen? Hochkirche 1925,
226; wvgl. 195.

3) Vgl. Heiler, Die hochkirchliche Bewegung in der anglikanischen
Kirche. ,Die Hochkirche“ 1927, 172.




— 172 —

Das Fundament des lutherischen Hochkirchentums ist der
Glaube an den géttlichen Ursprung, das gottliche Wesen und
das gottliche Recht der Kirche. Die Kirche ist das o@ue Xgtorov,
der fortlebende Christus. Dieser Kirchenglaube ist Ausfluss und
Konsequenz des Inkarnationsglaubens, wie denn auch umge-
kehrt die Gebrochenheit des Glaubens an die Gottheit Christi
der tiefste Grund fiir die Negation des Kirchenglaubens im Neu-
protestantismus ist. In wundervoller Kraft offenbart sich der
Glaube an die permanente Inkarnation des Gottessohnes in der
Kirche bei den lutherischen Renaissance-Theologen des 19, Jahr-
hunderts. Aus den Schriften von Stahl, Vilmar, Lohe, Kliefoth
und Theod. Harnack lassen sich prachtvolle ,Hymnen an die
Kirche* zusammenstellen, die sich in vielem mit dem bekannten
dichterischen Meisterwerk der katholisch fihlenden Hugenotten-
nachkommin Gertrud v. Le Fort vergleichen lassen. Sie alle
wussten und verkiindeten, dass die Kirche, und zwar auch in
ihrer sichtbaren Erscheinung, ,ein Wunderwerk ihres Herrn und
Meisters* ist!). In wuchtigen, lapidaren Formeln legt Theod.
Harnack theologisches Zeugnis ab von dem goéttlichen Cha-
rakter der Kirche als der dauernden Fleischwerdung des
Gottessohnes:

»Die Kirche ist threm Wesen nach die von Christo geschaffene Stitte
und Gestalt seiner Wirksamkeit in der Welt, der von ihm erzeugte leben-
dige Organismus seines wirkenden Geistes, das 7rdigmwucee Christi (Eph.
1, 23), der in ihr wohnt und die Fiille seiner Gnade und Wahrheit in ihr
offenbart.*

»Die Kirche ist nichts anderes als die Ausgestaltung seiner fortge-
setzten Wirksamkeit in der Welt, als sein Leib, mit dem er so enge und
innig verbunden ist, dass der Apostel sogar einmal (1. Kor. 12, 12) statt
cwue Xotoror geradezu Xgpioros setzen kann.*

»Die Kirche ist eine heilige, von den Weltpotenzen giinzlich unab-
hingige und fiir sie unerreichbare, lediglich durch die absolute Machtvoll-
kommenheit und Gnadengegenwart Christi in der Welt bestehende, mithin
das Prinzip des Lebens in sich tragende, objektive Macht, die als solche
iiber den einzelnen steht, welche zu ihr gehoren ?).¢

Die Kirche ist also flir das echte Luthertum gottgestif-
tete Heilsanstalt. Sie ist nicht erst Ausfluss des Rechtferti-
gungsglaubens, indem sie lediglich die Gemeinschaft der im
Glauben Gerechtfertigten darstellt, sondern sie ist Grund und
Voraussetzung fiir allen Rechtfertigungsglauben dadurch, dass

1} Lohe, Agende fiir christliche Gemeinden lutherischen Bekennt-
nisses, VII. '

%) Praktische Theologie, I, 73, 66 1.



— 1713 —

sie die Ausspenderin der gottlichen Gnade ist. Schon Luther
sagt: ,Die Kirche ist die Mutter, so einen jeglichen Christen
zeuget und trigt durch das Wort Gottes!).“ Er wiederholt in
aller Schiirfe das alte eyprianische , Extra ecclesiam nulla salus®,
wenn er von der Kirche sagt: ,In dieser muss ein jeder sich
finden lassen und derselben eingeleibet sein, wer da will selig
werden und zu Gott kommen, und wird ausser ihr niemand
selig®).“ ,Luther vertritt“ nach den Worten von Theod. Har-
nack 3) ,den Wesensbestand und die irdisch-geschichtliche Reali-
tat der Kirche als der gottgesetzten Bewahrerin und Verwal-
terin dieser gottlichen Geheimnisse.* | Mit den Gnadenmitteln
hielt er zugleich das Wesentliche der Kirche fest und verhin-
derte sowohl die Verflichtigung des Glaubens ins rein Subjektive
als auch die Auflosung des Kirchenbegriffs in das rein Unsicht-
bare.“ Es gibt keinen direkten Zugang zu Christus unter Um-
gehung der kirchlichen Gnadenvermittlung in einem schopfe-
rischen individuellen Erlebnis, wie der Neuprotestantismus lehrt,
sondern Rechtfertigung und Heiligung werden durch das kireh-
lich Gnadenmittelamt vermittelt, das dreifach ist: Lehramt,
Priesteramt und Hirtenamt.

Die Kirche besitzt ein gottliches Lehramt. Sie ist von Gott
beauftragt, durch das unverfilschte Gotteswort alle Welt zu
lehren und zum Glauben zu fithren, und sie hat fiir diese Auf-
gabe die Verheissung gottlicher Leitung. Dieses unverfilschte
Gotteswort ist fixiert im Kkirchlichen Dogma und Bekenntnis.
Keiner unter den Lutheranern hat die Bedeutung des Dogmas
fiir das Gnadenmittelamt der Kirche schoner verdolmetscht als
Vilmar:

yDie gesamte Lehre der Kirche, wie sie vom heiligen Geist geleitet,
in den 1800 Jahren zum Erlebnis der Welt geworden ist, muss hell und
klar und fest in eines jeden Bewusstsein und Uberzeugung stehen, vom
Apostolischen Symbolum bis herab zur Augsburgischen Konfession . . .
Alle diese Lehren und Bekenntnisse und Sitze sind nicht dazu da, als
Antiquititen und Reliquien im hintersten Kirchenschrein aufbewahrt und
nur zu gewissen Zeiten den Neugierigen gezeigt zu werden, sie gehoren
zum innersten Leben und Beruf der Kirche, und es wird keine Kirche der
Zukunft sein ohne eine kirchliche Lehre der Vergangenheit, ohne eine
Kirche der Geschichte, in welcher der heilige Geist ohne Unterlass regiert
und personlich gewaltet hat. Zum Mass des vollkommenen Alters unseres

1) Erl. 21, 101.
%) Erl. 9, 2. Aufl., 285 f.
%) Praktische Theologie, I, 129 f.



— 174 —

Herrn Jesu Christi wird nur der gelangen, welcher mit seinem Leib hat
wachsen wollen und gewachsen ist durch alle Jahrhunderte *).%

In dieser Einstellung héalt die genuine lutherische Kirche
am dreifachen Symbolum (Apostolikum, Nicinum und Athana-
sianum) fest; im Niciinum sieht sie einen ,consensus ccclesiac,
der iiber alle Schranken der Konfessionen hinweg die Christen-
heit vor dem Throne des dreieinigen Gottes in der Sendung
des ewigen Sohnes eint® 2).

Das kirchliche Gnadenmittelamt umfasst neben dem Lehr-
amt ein Priesteramt. Wohl legt das Luthertum allen Nachdruck
auf das ,konigliche Priestertum® aller Gliaubigen, aber es ver-
meidet hicrin jenes Extrem, dem Luther selber bisweilen in
seinen ,individualistischen Extravaganzen“ erlegen ist. Der
Sinn des allgemeinen Priestertums wird in der berithimten Stelle
des Petrusbriefes (2, 5; 9) deutlich genug angegeben; seine
Aufgabe besteht darin, ,geistliche Opfer darzubringen“, ,die
Tugenden dessen zu verkinden, der euch berufen hat“. Sie
besteht jedoch nicht in der allgemeinen Ausiibung des Predigt-
amtes, des Schliisselamtes und der Sakramentsverwaltung., Das
Luthertum hat von jeher innerhalb des ,allgemeinen Priester-
tums® ein Amtpriestertum anerkannt, indem es die Spendung
der Sakramente einem besonderen ministerium porrvigendi sacra-
menta vorbehalten hat?®). Bis zum heutigen Tage liegt — von
gelegentlichen Abweichungen abgesehen — die Sakraments-
verwaltung ausschliesslich in den Hinden der ordinierten Geist-
lichen, was sinnlos wiire, wenn das ,allgemeine Priestertum®
die Berechtigung zu allen kirchlichen Funktionen in sich schlosse.

Der dritte Zweig des kirehlichen Gnadenmittelamtes ist das
Hirtenamt, dem die Schlisselgewalt anvertraut ist, d.h. die
Vollmacht, unbussfertige Stinder aus der Gemeinschaft der Kirche
auszuschliessen und bussfertige aufzunehmen. Das Hirtenamt
weist insofern eine Gliederung auf, als die Kirchenleitung gegen-
iiber dem einfachen Pfarramt ein ,Pastorat mit erweiterten
Befugnissen® darstellt.

Dieses dreifache Gnadenmittelamt ist nach lutherischer
Auffassung gottlichen Ursprunges; seine Vollmacht entspringt
nicht der Gemeinde, sondern stammt von Christus selber; eben

') Zur neuesten Kulturgeschichte Deutschlands, II, 194.
) Veit, Neue Kirchliche Zeitschrift, 1926, 5.
% Conf. August., art. 5.



— 17 —

deshalb sind schon nach der Apologie der Augsburgischen Kon-
fession (zu Art. 8) die Diener der Kirche ,Stellvertreter Christi“.
In der energischen Geltendmachung der gittlichen Linsetzung
des kirchlichen Amtes sind sich die grossen lutherischen Theo-
logen und Kirchenrechtslehrer eins!). Der lutherische Amts-
begrift steht in scharfem Gegensatz zu dem vom Neuprotestan-
tismus ilibernommenen Kkongregationalistischen Prinzip, nach
welchem das Kirchliche Amt der Gemeinde entspringt und von
ihr den Dienern der Kirche {ibertragen wird. Die Lehrer,
Priester und Hirten sind nach dieser Auffassung nur Funktio-
nire, Organe der Gemeinde und ausschliesslich dieser verant-
wortlich. Fir die lutherischen Kirchen ist jedoch das kirchliche
Amt nicht eine Gemeindeschopfung, sondern gottliche Einsetzung
und darum qduris divini, eine Auffassung, die tibrigens auch vom
alten Calvinismus geteilt wurde.

Dieser gottlich-rechtliche Charakter des kirchlichen Amtes
wird sinnenféllig in seiner Fortpflanzung von ciner christlichen
Generation zur anderen mittels der sakramentalen Handauf-
legung. Stahl schreibt dariiber sehr klar:

»Christus hat dieses Amt verordnet, und er hat es selbst gestiftet,
indem er die Apostel erwiihlte und cinsetzte, sie dann im Sinne ihrer Ein-
setzung und Sendung auch wieder andere cinsetzten und verordneten fiir
das Lehr- und Hirtenamt — die Altesten und Bischéle — und mit dem
Befehl, dass auch sie wiederum also fortfahren sollten ... Dieses von Christus
cestiftete Amt besteht denn auch in soleher ununterbrochenen Folge von
seiner Stiftung her und hat nie wieder aufgehdrt in der christlichen Kirche.
Die christliche Gemeinde war niemals, auch nicht fiir die Zeit eines Augen-
blickes, ohne dieses iber sie gesetzte Amt und ist auch begrifflich gar
nicht denkbar als eine, die das Amt nicht iiber sich hiitte und erst
sclber iiber sich setzte. Das Amt leitet daher seine Vollmachten und sein
Ansehen nirgend und in keiner Hinsicht von der Gemeinde her, sondern
durchaus und unmittelbar von seiner gottlichen Stiftung. Diese Ermiich-
tigung von oben und diese ununterbrochene Herleitung des Amtes von
der personlichen Stiftung Christi selbst stellt sich darin dar, dass das Amt
empfangen wird durch diec Handauflegung derer, die im Amte sind und
die die gleiche von ihren Vorgingern erhalten haben¥).“

Das alte Tertullianische Axiom: Ecclesia ab apostolis, apostoli
a Christo, Christus a Deo (De praeser. 37) wird so im Luthertum
getreu festgehalten; auch das Luthertum erkennt somit in der
successio apostolica dasKennzeichen fiir den gottlichen Ursprung des
Kirchenamtes. Der Unterschied des lutherischen Amtsbegriftes
1} Vgl. Stahl, Die lutherische Kirche und die Union, 1859; Vilmar,

Die Lehre vom geistlichen Amt, Marburg 1870.
*) Die lutherische Kirche und die Union, 276 f.



— 176 —

von dem altkatholischen, orientalischen und anglikanischen
liegt nur darin, dass die Differenzierung des einen Kirchenamtes
in die dreifache Stufenfolge: Diakonat, Presbyterat, Episkopat
als turis humani und darum als nicht absolut wesentlich {fiir
die Kirchenverfassung betrachtet wird. Diese lutherische Auf-
fassung stiitzt sich auf die historisch unanfechtbare Tatsache,
dass Im neutestamentlichen Zeitalter Bischofsamt und Pres-
byteramt noch identisch waren und dass erst in der nach-
apostolischen Zeit, obgleich noch um die Wende des ersten
Jahrhunderts die ,Differenzierung® des Presbyteramtes nach
oben und die Verkniipfung des Bischofsamtes mit dem Apostel-
amt erfolgte. Diese urspriingliche Ungeteiltheit von Presbyterat
und Episkopat gibt den hochkirchlichen Lutheranern die Uber-
zeugung, dass auch dort, wo das alte Bischofsamt in den Wirren
der Reformation verloren ging?!), ein legitimes kirchliches Amt
besteht und die Ordination und Sakramentsspendung giltig ist.
(zleichwohl wiinschen die lutherischen Hochkirchler — und zwar
nicht erst die heutigen, sondern bereits die grossen Renaissance-
theologen des vorigen Jahrhunderts — dass das Bischofsamt
und die apostolische Nachfolge im wollern altkirchlichen Sinne
wieder hergestellt und so die lutherische Kirchenverfassung
mit der katholisch-6kumenischen in volle Ubereinstimmung
gebracht werde. Schon Stahl hatte mit ernsten Worten auf die
»Verletzung jenes tief inneren Gesetzes der Kirchenverfassung®
hingewiesen, welche die Preisgabe des Episkopats und die Ein-
fihrung des landesherrlichen Kirchenregiments bedeute, und den
Ruf nach Wiederherstellung des altkirchlich-6kumenischen
Bischofsamtes laut werden lassen 2). In iihnlicher Weise erblickte
auch Vilmar im Summepiskopat des Landesherrn einen j,unver-
sohnlichen Widerspruch® zum ,Grundbekenntnis® der luthe-
rischen Kirche, der Augustana3?). Fir Vilmar war das Bischofs-
amt noch mehr als cin bloss menschlich-geschichtliches Diffe-
renzierungsprodukt aus dem urspringlich einheitlichen Hirten-

) Das Bischofsamt mit der apostolischen Sukzession wire niemals dem
deutschen Luthertum verloren gegangen, wenn nicht die Bischofe der da-
maligen Zeit der Predigt des Evangeliums feindselig gegeniibergetreten
wiren. So entstand die Notwendigkeit, ein geistliches At ohne Hilfe der
Bischofe aufzurichten, und so kam es, dass die Landesherren als ,Not-
bischiofe“ die dussere Leitung der Kirche iibernahmen.

) Die lutherischen Kirchen und die Union, 309 ff.

%) Zur neuesten Kulturgeschichte Deutschlands, II, 61.



amt; er sah viclmehr in dieser Graduierung eine gottgewollte
Analogiebildung zu dem im urchristlichen Zeitalter bestchenden
Apostelamt ). Aber abgeschen daven, dass die Scheidung von
Priester- und Bischofsamt und diec Verkniipfung des letzteren
mit der apostolischen Nachfolge im engeren Sinne als gott-
gewollte Entwicklung anerkannt werden muss, erfordert allein
die Bedeutung des Bischofsamtes als des ,6kumenischen Organs
seine rasche Wiedereinfithrung. Als Vorbild muss fiir die luthe-
rischen Kirchen einmal die schwedische Kirche gelten, welche
das bischofliche Amt samt der apostolischen Nachfolge unver-
andert bewahrt hat, dann aber jene lutherischen Landes-
kirchen wie die estnische und litauische, deren Bischiéfe vom
schwedischen Erzbischof die Konsekration empfangen und so
ihren Kirchen die apostolische Sukzession im Vollsinne iiber-
mittelt haben. Der starke Widerstand gegen das Bischofsamt
in Deutschland, der zur Ablehnung der diesbeziiglichen Antriige
in der preussischen Synode gefiihrt hat, beruht auf der Ver-
kennung des eigentlich lutherischen Standpunktes durch den
Krypto-Calvinismus, der in den deutschen Landeskirchen heute
die Oberhand besitzt. Der Neuprotestantismus ist freilich durch
ein Bischofsamt mit apostolischer Sukzession ins Herz getroffen;
denn diese Nachfolge ist die lauteste Bekriiftigung jenes bei allen
Neuprotestanten so verpénten Glaubens an die gottliche Her-
kunft des Kirchenamtes, das nach Newmans gewaltigen Worten
whicht aus dem Blute noch aus dem Willen des Fleisches noch
aus dem Willen des Mannes, sondern aus Gott geboren® ist?).

Wie das Gnadenmittelamt gottlichen Ursprunges ist, so sind
fiir die genuin lutherische Auffassung die Sakramente Instru-
mente und Organe der gottlichen Gnade. Aller individualistische
Subjektivismus, der in den Wirkungen der Sakramente nur
Ausstrahlungen personlicher Erlebnisse sieht, wie alle spiritua-
listische Abstraktion, die der sinnenfilligen Stiitzen entraten
will, sind dem Luthertum in seinem Dringen auf die Objekti-
vitit der gottlichen Gunadenmitteilung unertriglich. Das, was
die moderne Theologie in ihrer oberflichlichen Phraseologic
als ,Sakramentsmagie“ und ,Superstition“ sechilt, ist nicht nur
urchristlich und katholisch, sondern zugleich gut lutherisch.

) Lehre vom geistlichen Amt, 53 ff.
) Vgl. Heiler, Die hochkirchliche Bewegung in der anglikanischen
Kirche, Hochkirche 1927, 105.

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 8, 1927. 12



— 178 —

Stahl spricht in kraftvoller Weise den realistischen Sakraments-

begriff des Luthertums aus:

»sDie Sakramente sind Gnadenmittel, Werkzeuge (instrumenta, organa),
durch welche Gott eine Gnade, ein <himmlisches Gut> wirklich mitteili.
Sie sind nicht bloss Sinnbilder, Mittel, welche die Vorstellung und Ver-
sicherung solcher Gnade in unserem Bewusstsein erzeugen. Es ist nimlich
ihre Wirkung, dass sie die im Lvangelinm allgemein verheissene Gnade
dem Individuwm zuteilen (applicant), das ist nicht bloss die Verheissung ihm
auch persdnlich zusagen, sondern das Verheissene selbst gewithren 1).¢

Wie nach Thomas von Aquin?) die Kirche ,per sacramenta
fubricata® ist, so hat nach Stahl ,die ganze rcale Wirkung der
Kirche ihr Zentrum“ im Sakramentsglauben, besonders im
Glauben an das Abendmahl?). Bei den lutherischen Renaissance-
theologen des 19. Jahrhunderts tritt uns das Prinzip des Sakra-
mentalismus mit derselben Wucht entgegen wie bei den Oxford-
theologen des Anglikanismus.

Kern und Stern des lutherischen Sakramentsglaubens ist
das heilige Abendmahl. Das reformierte Christentum und der
Neuprotestantismus werden nicht miide in der Klage, dass
Luther in seiner Abendmahlslehre sich der katholischen ,,Sakra-
mentsmagie* noch nicht habe entwinden koénnen. Doch gerade
durch seinen leidenschaftlichen Kampf fiir die Realprisenz
Christi im Altarsakrament hat Luther sich ein unvergiingliches
Verdienst fiir die Kirche Christi erworben. Die 400. Wiederkehr
seines Streitgesprichs mit den Schweizern in Marburg (1529)
bietet weit mehr Anlass zu einer Jubelfeier als andere Daten
der Reformationsgeschichte. Dadurch, dass Luther unerschiit-
terlich an dem Hoc est corpus mewm festhielt, hat er das Mysterium
der gottlichen Herablassung in das Fleisch Christi wie in die
Seele des Sunders, dic Inkarnation des Gottessohnes wie die
Heiligung und Christuseinigung der Gliubigen, geschiitzt, jenes
Mysterium, welches das reformierte Christentum geschwiicht
und der Neuprotestantismus vollig aufgelost hat. Fiir das
Luthertum gilt unverriickt das Axiom: Finitum capax est infiniti.
Derselbe Gottessohn, der in der Inkarnation in eine begrenzte
geschichtliche Personlichkeit herabstieg, der im Akt der Recht-
fertigung und Heiligung sich mit dem siindigen Menschen aufs
innigste eint, senkt sich in der Eucharistie bis in die leblose

") Die lutherische Kirche und die Union, 91.
2y S. Th. III, q 64 a 2.
%) Die lutherische Kirche und die Union, 150.



— 179 —

Kreatur von Brot und Wein herab — wusque in panem. Alle
drei Formen der gottlichen Selbstherablassung und Selbstent-
dusserung gehoren aufs engste zusammen. Als unentwegter
Anwalt des Inkarnationsdogmas musste Luther auch die Real-
prisenz verfechten, und alle wahren Lutheraner sind ihm darin
gefolgt. Wie in der Kirche iiberhaupt, so sehen sie ganz beson-
ders im Sakrament des Abendmahls die Fortsetzung der Mensch-
werdung Gottes. ,Gleich wie der Sohn Gottes“, sagt Stahl,
»Fleisch und Blut annahm, um uns gleich zu werden, auf dass
er uns erlosen kénne, also verbindet er nun wiederum sein
Fleisch und Blut dem Brot und Wein, um sie uns gleich zu
machen, auf dass er sie uns mitteilen, wir sie aufnehmen
konnen!). Wenn das lutherische Eucharistiedogma der Augustana
invariata — quod corpus et sanguis Christi vere adsint et distri-
buantur?®) — Im heutigen Luthertum so wenige Bekenner hat,
so beruht das auf der Gebrochenheit des Glaubens an die
Gottheit Christi. Um die Erweckung und Kriftigung dieses vom
Neuprotestantismus zersetzten christlichen Zentraldogmas und
um nichts anderes geht es darum bei dem Bemiithen der Hoch-
kirchler um die zentrale Stellung des Altarsakraments im Leben
der Kirche. Darum machen sie sich auch das Bekenntnis der
Augustana zu eigen: ,Retinetur enim apud nos Missa et summa
reverentia celebratur®).“

Nichst dem Sakrament der Eucharistie richtet sich die
Arbeit der Hochkirchlichen auf die Pflege des dritten luthe-
rischen Sakraments, der Beichte und Absolution. Das urspriing-
liche Luthertum hat die Beichte keineswegs abgeschafft, sondern
aufs sorgsamste gepflegt. Luther selbst hat sie eifrig geiibt
und aufs wirmste empfohlen. Das Augsburgische Bekenntnis
tordert ausdriicklich ihre Beibehaltung?). Das Entscheidende
bei der lutherischen Beichte ist jedoch nicht die subjektive
Entlastung in der Aussprache, sondern die objcktive Versiche-
rung der Heilsgewissheit durch den Priester als Gottes Stell-
vertreter. Die Absolution ist nach den Worten der Augustana
»die Stimme Gottes selber?®)“. Kliefoth interpretiert die Be-
kenntnisurkunde richtig, wenn er sagt:

1) Die lutherische Kirche und die Union, 147.
3 Art. 10.

%) Art. 24, abusus 3.

1) Art. 11.

%) Art. 25, abusus 4.



— 180 —

yAuch unszere Kirche nimmt das <an Gottes statts des Thomas von
Aquin, und zwar in ungleich vollerem Sinn auf: Die Stimmme, welche in
der Absolution Vergebunyg der Stinden zuspricht, ist Gottes eigene Stiinme,
der Diener leiht nur seinen Mund, ist nur Instrument, also ist der Diener
als Bote an Gottes statt, und die Absolution erfolgt nicht allein aus Gottes
Befehl, sondern auch durch Gottes eigenes Wort 1).%

Wihrend sich in der Absolutionsauifassung die lutherische
Beichtlehre enge mit der romischen beriihrt, wahrt das luthe-
rische Bussinstitut die christliche Freiheit, indem jeder Zwang
vermieden ist und keine vollstindige Stindenaufzihlung verlangt
wird. Luthers Grundsatz ist: [Die Beichte aufs allerhochste
preisen..., aber niemand dazu dringen?.“ Welch grosser
Segen dieser Institution erspriesst, dafiir gibt es keinen bered-
teren Zeugen als Luther selber.

wIch will mir die heimliche Beicht von niemand lassen nehmen, und
wollte sie nicht um der ganzen Welt Schiitze geben; denn ich weiss, was
Stirke und Trost sie mir gegeben hat. Es weiss niemand, was die heim-
liche Beicht vermag, denn der mit dem Teufel oft fechten und kidmpfen
muss. Ich wire lingst von dem Teulel {iberwunden und erwiirgt worden,
wenn mich diese Beicht nicht crhalten hiitte 3).¢

Diese Hochschiitzung der DBeichte durch Luther erkliirt
die intensive PHege derselben im Reformationsjahrhundert.
Dann aber trat ein Stillstand ein, und im 18. Jahrhundert wurde
das DBeichtivstitut stiickweise abgebrochen. ,Unser gegenwér-
tiger Zustand*, sagte schon vor Jahrzehnten Kliefoth, ,ist nicht
Fortschritt, sondern Zurickgesunkensein von einer einstigen
Hohe geschichtlicher Entwicklung, Verschleuderung kirchlichen
Erbes, Verarmung der Kirche an einst von ihr besessenen pida-
gogischen Mitteln... Die lutherische Kirche darf nicht ruhen,
bevor sie sich nicht des Reichtums ihres geschichtlichen Erbes
vollstiindig wieder bemiichtigt hat*)“. In der Tat haben die
lutherischen Restaurationstheologen des vorigen Jahrhunderts,
ganz besonders Lohe, sich um die Wiederbelebung des luthe-
rischen Beichtinstituts bemiiht. Lohe, der von dem Grundsatz
ausging: ,Die schlechteste Privatbeichte ist noch besser als
die allgemeine“, (ibte eine intensive Beichtseelsorge aus; fast
alle Glieder seiner Gemeinde benutzten die Privatbeichte ?).

) Yon Beichte und Absolution, Liturgische Abhandlungen, II, 302.

2) Erl. 27. 328

%) Erl. 28, 249.

1) Liturgische Abhandlungen, I, 491.

®) Eichner, W Lohe. Hochkirche 1924, 182; Zilz, Was uns Lohe zu
sagen hat, Hochkirche 1925, 228.



— 181 —

Dennoch gelang es ihm nur in den Neuendettelsauer Diakonissen-
anstalten, die Beichte heimisch zu machen. Die heutigen Hoch-
Kirchler haben einen neuen Anlauf genommen, um dieses genuin
lutherische Institut wieder herzustellen,

Das alte Luthertum erkennt nur die drei Sakramente der
Taufe, des Abendmahls und der Absolution an. Dennoch schreibt
es sakramentalen Charakter auch der Konfirmation und Ordina-
tion zu, indem es mit der priesterlichen Handauflegung eine
Mitteilung gottlicher Gnade verbindet — Dewus largitur gratiam
per impositionem manuum?*). ks ist darum durchaus sinnvoll,
auf lutherischem Boden wieder zur Siebenzahl der Sakramente
zuriickzukehren — trotz Luthers Polemik dagegen, der in dieser
Frage wie in anderen — um mit Kliefoth zu reden — indivi-
dualistischen Extravaganzen® verfiel. Goethe sagt mit Recht:
.,Der Protestant hat zu wenig Sakramente.* Aber es be-
steht kein Zweifel, dass die Belebung der Hauptsakramente
ganz von selbst die Schiitzung und Ubung der sekundiren Sakra-
mente nach sich ziehen wird,.

Die hohe Wertung des Sakraments im alten ILuthertum
zeigt uns deutlich, dass der lutherische Gottesdienst zugleich
Wortgottesdienst und Mysteriengottesdienst ist. Er gleicht nicht
einem Kreise, der nur einen Mittelpunkt hat (das Wort), sondern
einer Ellipse, die zwei Brennpunkte besitzt (Wort und Sakra-
ment). Letzten Endes sind freilich Wort und Sakrament eins,
einmal weil beide einen und denselben Inhalt haben: Gottes sich
selbst herablassende, siindenvergebende Liebe, dann aber weil
das , Wort* fiir das Luthertum etwas Sakramentales ist, withrend
umgekehrt das Sakrament — nach alter, augustinischer Auf-
fassung — das wverbum wvisibile darstellt. Darum ist auch die
Konsekrationsformel beim Abendmahl nicht nur das gottliche
Wort, welches die irdischen Iilemente zu Tragern gottlicher
Realitiat macht, sondern zugleich eine ,helle Predigt“, die gross-
artigste Verkilindigung des Rechtfertigungsgeheimnisses; die
»ganze Summa des Evangeliums“ ist nach Luther in den Kon-
sekrationsworten zusammengezogen.

Die Harmonie zwischen Wort und Sakrament, die im alten
Luthertum bestand, wurde in spiiterer Zeit zerstort; der Sakra-
mentsgottesdienst sank zu einem Anhéngsel des Wortgottes-

) Chemnitz, bei Kliefoth, Liturgische Abhandlungen, I, 415.



— 182 —

dienstes herab. Schon in der zweiten Hilfte des 17. Jahrhunderts
vernechmen wir die Klage lutherischer Schriftsteller, dass die
Leute in die Kirche gingen, nicht um den Gottesdienst zu be-
suchen, sondern um eine Predigt zu horen?). Durch die Los-
Issung des sonntiglichen Hauptgottesdienstes von der Sakra-
mentsfeier wurde nicht nur das Abendmahl zuriickgedringt,
auch die Predigt verlor ihren Mysteriencharakter und verfiel
mehr und mehr einer Rationalisierung. Das Grundthema der
reformatorischen Verkiindigung, die gratia sola, wird heute so
selten auf lutherischen Kanzeln behandelt, dass eine hervor-
ragende romische Konvertitin sagen konnte, sie habe fast nie
in protestantischen Kirchen von der Gnade predigen héren —
dem articulus stantis et cadentis ecclesiae! Und selbst die Kon-
vertitin Gertrud v. Zezschwitz, frither Neuendettelsauer Diako-
nisse, die von einem hochkirchlich-lutherischen Zentrum her-
kam, bekennt: ,Als Protestantin habe ich nie soviel reden
horen von Gnade wie als Katholikin?).“

Dieser Verfall von Predigt- wie Sakramentsgottesdienst er-
klirt den Radikalismus, mit dem die heutigen Hochkirchler
die Forderung stellen: Der sonntigliche Hauptgottesdienst muss
wieder Abendmahlsgottesdienst werden, auch wenn nur ein
kleiner Teil der Gemeinde zur Kommunion geht. Dartiber hin-
aus fordert die radikal katholische Gruppe die Moglichkeit der
tiglichen Kommunion, wiec sie schon Léhe auf seinem Sterbe-
lager geiibt hat. Auch dabei handelt es sich nicht um eine
blosse Kopie romischer oder anglikanischer Vorbilder, sondern
um die Wiederaufnahme alter, lutherischer Gewohnheiten;
wurde doch mnoch im 17. Jahrhundert in St. Sebald in Niirn-
berg tiglich Friihmesse mit Abendmahlsfeier gehalten. Nur da-
durch, dass die Eucharistie in den Mittelpunkt des Gottesdienstes
tritt, kann das darniederliegende gottesdienstliche Leben neu
erweckt werden und die anthropozentrische Gottesdienstauffas-
sung durch die christozentrische beseitigt werden.

Fir die Form des Gottesdienstes gilt im Luthertum der
Grundsatz: Freiheit von aller gesetzlichen Uniformitit, aber
zugleich Orientierung an der Kklassischen altkirchlichen Tra-
dition. Jede territoriale Kirche hat das Recht auf selbstéindige

) P. Graff, Geschichte der Auflésung der gottesdienstlichen Formen

in der evangelischen Kirche bis zum Eintritt der Aufklirung 1921.
?) Warum katholisch? Begriindung meines Ubertritts. 1922, 7.



— 183 —

Gestaltung des Gottesdienstes. Daher die grosse Mannigfaltig-
keit von Gottesdienstordnungen im Reformationsjahrhundert *),
die an sich kein Fehler ist, vielmehr die Mannigfaltigkeit der
vornizinischen Kirche widerspiegelt. Aber trotz dieser Viel-
gestaltigkeit bewahren die lutherischen Liturgien im Aufbau
und in den wichtigsten Stiicken den Zusammenhang mit der
abendliindischen, ja, der 6kumenischen Tradition. Die heutigen
hochkirchlichen Liturgieentwiirfe schliessen sich wic die Litur-
gien des Reformationsjahrhunderts an die romische Messe und
das romische Stundengebet an. In vier Punkten gehen sie jedoch
tiber die meisten Liturgicn des Reformationsjahrhunderts hin-
aus. Sie enthalten 1. ein Opfergebet bei der Darbringung der
Elemente; 2. eine Epiklese vor der Konsekration (die Hochkirch-
lichen halten jedoch an der abendléndischen Tradition fest,
indem sie die eigentliche konsekratorische Wirkung den werba
ipsissima des Herrn zuschreiben); 3. ein Gebet nach der Kon-
sckratron, in dem der Opfercharakter der Iucharistie zum Aus-
druck kommt; 4. ein Gebet, in dem die universelle communio
sanctorum ausgesprochen wird, und zwar ebenso die Gemein-
schaft mit den vollendeten Gliedern des Leibes Christi wie die
Firbitte fir die Entschlafenen, die noch des Eingangs in die
volle Gottesherrlichkeit harren.

Das lutherische Hochamt (in Skandinavien sagt man bis
heute higmdssa) ist in seinem zugleich evangelischen wie alt-
kirchlichen Gehalt eine grossartigere Predigt als die des besten
Wortverkiinders. Vermag es schon in seiner traditionellen Gestalt
die Herzen emporzuheben in die Hohen christlichen Glaubens
und Liebens, so erst recht, wenn es erginzt ist durch jene
wundervollen Stiicke der altkirchlichen Liturgie, welche pro-
testantischer Ubereifer zu rasch beseitigt hatte. In gleicher
Weise bietet das Stundengebet (Mette und Vesper), wie es bis ins
17. Jahrhundert hinein allgemein gebriauchlich war und von Lohe
wieder aufgenommen wurde, den biblischen Lese- und Gebetsstoff
in Formen, welche durch die jahrhundertelange Ubung der Kirche
geheiligt sind. Die heutigen Hochkirchler schliessen sich noch
enger an das romische Stundengebet an, vor allem haben sie der
auf Benedikt zuriickgehenden rémischen Complet, diesem Hohen-
lied biblischer Glaubenszuversicht, wieder Eingang verschafft.

1) Vgl. L. Fendt, Der lutherische Gottesdienst im 16. Jahrhundert, 1923.



— 184 —

Der tiigliche Gottesdienst, bestehend aus Mette, Eucharistie
und Vesper, wie er in der Sebalduskirche in Nirnberg noch im
17. Jahrhundert stattfand und wie ihn (unter Beifiigung von
Prim, Sext und Complet) die hochkirchliche Bewegung bel
,Exerzitien” erneuert hat, ist nicht etwas Eintdéniges, sondern
etwas unendlich Mannigfaltiges. Das Kirchenjahr bringt einen
steten Wechsel in den Psalmen, Antiphonen, Hymnen, Lesungen
und Orationen. Es ist ja die Abwandlung der ganzen Heilsge-
schichte, des ganzen Corpus Christi mysticum. Lohe und Theod.
Harnack haben crgreilende Preislieder auf das Kirchenjahr
gesungen. ,Das Kirchenjahr®, sagt letzterer, ,ist auch ein
Dom, ein domus Dei, und als solcher ein Abbild der Geschichte
des Herrn und seines Wirkens bis zur Zukunft und der Ge-
schichte der Kirche bis zu ihrer Vellendung?).“

Das lutherische Kirchenjahr unterscheidet sich vom ro-
mischen nur durch eine ,biblische Reduktion®. BSein Festkreis
ist ein dreifachier: neben den Herrenfesten, zu denen urspriing-
lich manchenorts auch das Fronleichnamsfest gehirte, stehen
die Marienfeste. Luther zihlt, was dic wenigsten Protestanten
wissen, zu den grossten Mariensidngern; jahraus jahrein hat er
an den Marienfesten gepredigt und das Lob derer gesungen,
die den Gottessohn geboren. Seine Marienverehrung hiilt sich
jedoch strenge in den Grenzen des Inkarnations- und Recht-
fertigungsglaubens; nicht der regina coeli und advocata nostra
gilt sein Lob, sondern der demiitigen Magd, welche der Herr
erwithlt hat, dem Urbild des Rechtfertigungsglaubens. Noch
Vilmar empfiehlt das Beten des schriftgemissen Ave Maria,
das ,der strengste Protestant mit dem besten Gewissen sprechen
konne“; ja, er rechnet es mit dem Vater Unser und dem
apostolischen Glaubensbekenntnis zu den ,drei Grundgebeten
der Christenheit“2).

Zu den Marienfesten treten im lutherischen Kirchenjahr
die Heiligentage (Johannes der Téaufer, Apostel, Stephanus,
Laurentius und Maria Magdalena); auch an diesen Tagen
pflegte Luther zu predigen. Es ist aber kein Grund vorhanden,
bei diesen Tagen stehenzubleiben, vielmehr beanspruchen alle
grossen Zeugen Christi (die altkirchlichen, mittelalterlichen,
reformatorischen und nachreformatorischen) einen Platz im

) Praktische Theologie, I, 369.
) Zur neuesten Kulturgeschichte Deutschlands, II, 130 ff.



Kirchenjahr. Loéhes Martyrologium ist hier wegweisend fiir eine
irweiterung des Kirchenjahis.

Es ist cin tiberaus reiches sakramentales und liturgisches
Leben, das sich im alten Luthertum und im lutherischen Hoch-
kirchentum des 19. Jahrhunderts entfaltet. Dic reale Gnaden-
mitteilung durch Wort und Sakrament und die Gebetsgemein-
schaft mit dem ganzen Leibe Christi, allein diese beiden Dinge
bilden das Wesentliche am lutherischen Gottesdienst. Alle ius-
seren Zeremonien sind nebensiichlich. Iis ist ein weitverbreiteter
Irrtum, das eigentliche Ziel der hochkirchlichen Bewegung seien
Weihrauch, Lichter und Messgewinder; und es gibt auch ein-
zelne Hochkirchler, die diesen Irrtum nihren. Die hochkirch-
liche Bewegung ist jedech in ihrem Wesen eine dogmatische
Bewegung,; das erste ist dic rechite Stellung zur Kirche, die aus
dem rechten Glauben an die Gottheit Christi fliesst, die rechte
Stellung zum Amt und zum Sakrament. Alle iiusseren Riten
und Zeremonien hiegegen sind Adiaphora. Im Unterschied von
der romischen Kirche wie vom reformierten Christentum gewiihrt
das Luthertum in diesen Dingen volle Freiheit. Wer Puritaner
ist, d. h. kein Organ fiir dic Symbolkraft des Sinnlichen hat,
moge puritanisech feiern; wer hingegen Ritualist ist, d. h., mit
Symbolsinn begabt, folge seinen Nelgungen. Luther selbst sagt:

»Bilder, Glocken, Messgewand, Kirchenschmuck, Altar, Licht usw.
halte ich frei; wer da will, der mag’s lassen ... Aber ich’s mit den Bilder-
stitrmern nicht halte.“ ,Nicht verdamme ich, dass man die Sakrament
mit Kaseln und andern Ceremonien handelt, sondern, dass man meinet, cs
sei von Noten und miisse also sein..., so doch alle Dinge, die Christus
nicht eingesetzt hat, frei, willkiirlich und unnétig sind, derhalben sie auch
unschiidlich sind.“ ,Ich bin nicht der Meinung, dass durch das Evangelium
alle Kiinste sollten zu Boden geschlagen werden und vergehen, wie etliche

Abergeistliche vorgeben, sondern ich wollte alle Kiinste ... gerne im Dienst
dessen sehen, der sie gegeben und geschaffen hat?).*

Der schwedische Erzbischof Lars Petri schreibt in der

Kirchenordnung von 1571:

yFriiker hatte der Feind behauptet, Zeremonien und Kleidergebriuche
seien fiir das Heil notwendig, obwohl sie gleichgiiltig und bisweilen dem
reinen Evangelium widrig waren. Jetzt greift uns derselbe Feind von der
anderen Seite an und sagt uns, dass wir wegen des Heils ehrwiirdige
Gebriuche abschaffen, kirchliche Bilder zerstoren miissten, obwohl viele von
ihnen Adiaphora sind, d. h. dem Glauben gleichgiiltig, aber dem Christen-
volk lieb geworden sind?).“

) Erxl. 30, 372; 28, 69; 56, 297.
?) Séderblom, Warum bin ich Lutheraner? (Vortrag in Dresden.)
Hochkirche 1925, 202.



— 186 —

Das ist der genuin Ilutherische Standpunkt. Auf dieser
Grundlage erfolgte jedoch keine allgemeine Abschaffung des er-
erbten Zeremoniells, vielmehr wurde dieses zum grossen Teil
beibehalten; ,quamquam apud nos magna ex parte veteres ritus
diligenter servantur® heisst es in der Augustana (Art.21). In
Deutschland waren bis tief ins 18. Jahrhundert hinein Mess-
gewinder beim Ilutherischen Gottesdienst gebriiuchlich; erst
im Zeitalter des Rationalismus wurden sie abgeschafft. In Skan-
dinavien, wo sic nie ganz aufgegeben worden waren, kamen
sie in den letzten Jahrzehnten wieder allgemeiner in Gebrauch;
in Deutschland hatten erst die Hochkirchlichen wieder den Mut
zur Wiederaufnahme dieser alten Sitte. Aber wozu diese Lr-
neuerung von Gewohnheiten, die ausser Gebrauch gekommen
sind und heute nur Anstoss erregen? Der Grund dafiir ist in
erster Linie kein dsthetischer, sondern ein dogmatischer; es
handelt sich nieht um liturgische Spiclereien, sondern um das
Dogma der Realpriisenz Christi im Sakrament. Eben deshalb
wanderten vor 50 Jahren die anglikanischen Ritualisten lieber
ins Getiingnis, als dass sie ihr cucharistisches Zeremoniell preis-
gaben. Der Ritualismus ist eben das sinngemiisse Symbol fiir
die Gegenwart des lebendigen Christus auf dem Altare. Well
der Altar die Stittte ist, da das Golgathaopfer dargestellt wird,
kann er nicht in einem einfachen Tisch bestehen, sondern be-
darf des heiligen Schmuckes und vor allem des Crucifixus, in
dessen Anblick die gliubige Seele ihr 0 crux, ave, spes unica®
sprechen kann. Die im Luthertum vielfach iibliche Elevation
der Elemente ist cine Versinnbildung wvon Christi Erhohung
am Kreuze; der von den Hochkirehlichen geiibte Genuflex ist
der Ausdruck des anbetenden Glaubens ,Mein Herr und mein
Gott*; das Messgewand mit dem Kreuze auf dem Riicken ist
cin Hinweis auf den Opfercharakter des IHerrenmahles und auf
die , Gemeinschaft der Leiden“, in welche der Christ beim hei-
ligen Opfer treten soll. Gewiss ist der Christus, der in Arm-
scligkeit gegenwiirtig war im Stalle zu Bethlehem und am Kreuze
auf Golgatha, auch in seinem Sakrament gegenwiirtig ohne allen
Schmuck und alle kultische Pracht; dennoch verlangen IEhr-
furcht und Dankbarkeit nach einem Ausdruck fiir die Huldigung
des Herzens, welche dem Konig der Konige auch unter der
sakramentalen Demutshiille gebiithrt. Dazu kommt, dass dem
Kind und einfachen Menschen das Mysterium der Realprisenz



— 187 —

Christi nur durch das Medium des Ritualismus nahegebracht
werden kann; die Zeremonien der Kirche sind darum auch
ein piidagogischer Anschauungsunterricht fiir die Unmiindigen
und Schwachen. So steht denn der hochkirchliche Ritualismus
ganz im Dienst des Sakramentsdogmas; er ist ein unzweideu-
tiges Bekenntnis zu dem im Sakrament gegenwiirtigen Christus
und darum ein Protest gegen die Schwiichung des Inkarnations-
glaubens durch den reformierten Puritanismus und gegen seine
Leugnung durch den rationalistischen Freisinn, also ein Akt der
Treue gegeniiber Martin Luther, der 1529 wider die ,Sakra-
mentierer® gestritten. Was an sich ein Adiaphoron ist, wird
durch die dogmatischen Hintergriinde zu etwas Tieferem und
Wichtigerem. Worauf es aber einzig und allein ankommt, das
ist die ,reine Lehre“. Wo diese durch den Ritualismus ver-
dunkelt wird, da wird er zum Iindernis und zur Gefahr. Mit
Recht sagt Lohe: ,Die Kirche bleibt Koénigin auch im Bettler-
gewande. s ist besser, dass alles dahinfalle und nur die reine
Lehre ungefithrdet bleibe, als dass man im Schmuck und in
der Zier herrlicher Gottesdienste wandle, denen Licht und Leben
mangelt, weil die Lehre unrein geworden ist').® Auch ist bei
allen ritualistischen Anderungen im Gottesdienstleben das Wort
Puseys gegeniiber den anglikanischen Ritualisten zu beachten:
,Es ist leichter, das Gewand zu idndern, als das Herz?).“ Auf
die Wandlung des Herzens aus einem rationalistischen in ein
gliubig evangelisches kommt alles an.

Wichtiger als die Pflege schoner Gottesdienste ist darum die
Erweckung des Gebetsgeistes. Der grosste Mangel der modernen
abendlindischen Christenheit ist ihre Unkenntnis, Schwiiche
und Nachliissigkeit im Gebet. Damit freilich die Menschen
beten lernen, miissen sie angeleitet und erzogen, vor allem
muss ihnen Zeit und Raum dazu gegeben werden. Die meisten
Grossstadtmenschen haben keinen Gebetsort, kein ,stilles Kam-
merlein® und konnen in ihrer unruhigen, alltiglichen Umgebung
nicht zur Sammlung kommen. Fir sie bleibt die Kirche als
einziges (Gebetskimmerlein. Sie ermoglicht aber nicht nur Ein-
samkeit und Abgeschiedenheit, sondern schenkt auch Gemein-
schaft. Das Gotteshaus ist heilig durch Wort und Sakrament,

') Drei Biicher von der Kirche. 3. Aufl,, 1904, 125.
%) Heiler, Die hochkirchliche Bewegung in der anglikanischen Kirche.
Hochkirche 1927, 112.



— 188 —

durch Gebet und ILied der Gemeinde. Und sobald ein Mensch
eine Kirche betritt, ist er nicht allein, sondern in der Gemein-
schaft der Heiligen. Darum gilt es, die Kirchen zu o6ffnen.
Im Reformationsjahrhundert standen die lutherischen Kirchen
allgemein offen, erst spéiter begann man, sie ausserhalb der
Goitesdienstzeiten zu verschliessen. Die anglikanischen Kirchen
werden heute allgemein offen gehalten, auch in Schweden und
da und dort in Deutschland hat man damit begonnen. Die For-
derung nach den offenen Kirchen ist {ibrigens keineswegs neu,
schon Vilmar hatte vor mehr als 70 Jahren in eindringlichen
Worten dazu aufgefordert und vor allem die Geistlichen er-
mahnt, ihren Gliubigen mit dem guten Beispiel voranzugehen,
dadurch dass sie selber sich zu stiller Andacht in ihrer Kirche
einfinden 1).

Den stiirksten Anreiz zur Pflege der Privatandacht in der
Kirche geben jedoch die sinnenfilligen Zeichen und Pfinder der
Gegenwart Gottes. Es gilt, die echt lutherische Schiitzung des
Altars zu erneuern. Stahl sagt: ,Der Altar ist das Zeichen desin
die Kirche niedergelegten Mysteriums; er ist das Zeichen, dass
auf Grund des ein- fur allemal geschehenen Opfers hier in gott-
licher Vollmacht das Opfermahl ausgeteilt wird?.% Soderblom
betont: ,Altar heisst Anbetung und Mysterium. Altar und Sakra-
ment des Altares heisst, dass die menschliche Vernunft das
Mysterium des Heils nicht fassen kann. Es gibt in unserm Ge-
meindegottesdienst sowohl wie in unserer Theologie eine Stelle,
wo der Verstand seine Unfihigkeit empfindet und in Anbetung
kniet ®).“

Das Luthertum hat darum die mittelalterlichen Altdre in
den vorreformatorischen Kirchen unangetastet gelassen; ja, es
hat vielfach (wie in Niirnberg, in Marburg und anderswo), die
mittelalterlichen Sakramentshiiuschen stehen gelassen in dem
deutlichen Bewusstsein, dass einmal der Tag kommen muss,
da sie nicht mehr blosse Erinnerungszeichen an vorreformato-
rische Frommigkeit sind, sondern ihrem urspriinglichen Zwecke
wieder dienen. Die Autbewahrung der Eucharistie ist ein uralter
Brauch. Er dient einmal dem Zwecke der Krankenkommu-

1) Zur neuesten Kulturgeschichte Deutschlands, II, 138 f.
%) Die lutherische Kirche und die Union, 327.
) Warum bin ich Lutheraner? Hochkirche 1925, 201.



— 189 —

nion!), zugleich aber bietet die aufbewahrte Kucharistie als Unter-
pfand der wirklichen Gegenwart Christi eine starke Ililfe und
Anregung zum Gebetsleben. Sie ist es, die den romischen Kirchen
ihre starke Anziehungskraft verleiht und vielen Frommen dieser
Kirche, zumal dem Armen von Assisi, eine Quelle ihres heiligen
Lebens wurde?). Die lutherische Dogmatik erhebt zwar den
Einwand: extra wsum mnon est sacramentum ; die Konsekration
bewirke die lcibliche Gegenwart Christi in den Elementen aus-
schliesslich fir den Augenblick des Genusses. Aber gerade diese
theologische Theorie?) hat sich als bedenklich erwiesen, insofern
sie dem reformierten Sakramentsbegrift im Luthertum Tiir und
Tor gedffnet hat, so dass es heute nur mehr wenige Lutheraner
gibt, die mit Luther an die Realpriisenz glauben, Aber ganz
abgeschen davon, lisst sich die in-usw-Lehre auch auf diec An-
dacht zur aufbewahrten Kucharistie anwenden, insofern auch
in ihr ein wsus vorliegt, wenn auch in anderer Form als beim
senuss der Elemente. In der Tat haben auch vereinzelt evan-
gelische Hochkirchler den Mut zur Aufbewahrung des Sakra-
ments aufgebracht. Iis besteht kein Zweifel, dass erst die Reser-
vation des Sakraments, wic sie jetzt auch von den Anglo-
katholiken erkimpft worden ist, den Glauben an die Realprisenz
Christi im Sakrament wieder cinbiirgern wird.

Ein weiteres DMittel zur Pflege des Gebetslebens sind die
Exercitia spivitualia, wie sie die hochkirchliche Bewegung eben-
falls auf ihr Programm gesetzt hat. Der Terminus ist nicht erst
von Ignatius von loyala gepriigt, sondern mittelalterlich. In
England wird dafiv das schone Wort retreats gebraucht, in
Deutschland ist der Ausdruck ,Freizeit® gelilufig, in dem sehr
treffend der bernhardinische Gedanke zum Ausdruck kommt:
otiosum non est vacare Deo, sed negotium negotiorum omnium. In

1) Die hitufige Krankenkommunion ist nur moglich, wenn die Eucha-
ristie aufbewahrt wird und so nicht bei jeder Krankenkommunion die IFeier
der Abendmahlsliturgic notig ist. Auch widerspricht die private Abend-
mahlsfeier dem Gemcinschaftscharakter des Sakraments. Weil die Eucha-
ristie Gemeinschaftsmahl ist, darum werden die in der Euncharvistiefeier der
ganzen Gemeirnde geheiligten Elemente den Kranken in die Hiluser gebracht
— ,denn ein Brot ist’s, so sind wir viele e/n Leib“ (1. Kor. 10, 17).

%) Vgl. Heiler, Der heilige Franz von Assisi und die katholische
Kirche. Sonderheft der Una Sancta, 1926, 38 ff.

%) Diese Theorieist natiirlich unvereinbar mit dem Wortlaut der dugustana
tnvariata: quod corpus et sangnis Christi vere adsint et distribnantur (Art. 10);
daher denn auch die Abénderung dieses Passus in der Variafa.



— 190 —

der Tat bedeutet das zeitweilige vollige Sichzuriickziehen zum
kontemplativen Leben keine Erschlaffung, sondern eine Er-
frischung und Stihlung der ethischen Aktivitit. Die grossten
Kontemplativen der Kirche sind zugleich die grossten Aktiven
gewesen.

Uberaus wichtig fir die Belebung des Gebetsgeistes sind
schliesslich die Orden und Bruderschaften. Luther, der bekannt-
lich einen grimmigen Kampf wider die Moncherei fithrte, hat
selber das Kommen evangelischer Monche geweissagt. Zu der-
selben Zeit, da Puesey durch die Griindung eines Schwestern-
ordens den Grundstein zu dem reichen anglikanischen Ordens-
leben legte, hat Lohe das apostolische Diakonissenideal in die
Wirklichkeit umgesetzt; beide waren dabei von rémisch-katho-
lischen Vorbildern abhiingig. Regelrechte Minnerorden gibt es
auf dem Boden des Luthertums noch nicht; die ,Lutherischen
Benediktiner“ sind eine mehr viélkische Organisation. Dagegen
bestechen zwei Tertiarenorden, der ,Evangelische Humiliaten-
orden®, der aus dem Lohebund hervorgegangen ist (eine ,Ver-
einigung lutherischer Christen fiir apostolisches Leben“ hatte
schon Lohe vorgeschwebt), sowie die ,Evangelischen Franzis-
kanertertiaren“, welche die scheinbar unitberbriickbaren Gegen-
sitze von Franziskus und Luther zu versohnen unternehmen,
indem sie in der Betonung der gratia sola ebenso lutherisch
sind wie in der Stellung zum Sakrament und zur Kirche katholisch
und franziskanisch. Vielleicht ist es gerade dieser Vermiihlung
von Luthertum und Franziskanertum beschieden, ein Werk der
Versohnung zwischen der romischen und lutherischen Christen-
heit zu vollbringen ).

So hat das lutherische Hochkirchentum einen besonderen
okumenischen Beruf. Die lutherische Kirche ist, wie schon Stahl
richtig hervorhob, zur wahren Katholizitiit berufen, ,sie hat eine
weltgeschichtliche Mission im Reiche Gottes, cine Mission des
Friedens und der Gemeinschaft fiir die ganze Christenheit 2).“ Man
rithmt gewohnlich die anglikanische Kirche als Kirche der
via media zwischen romischem Katholizismus und Protestantis-
mus; aber in einem noch hoheren Masse muss das Luthertum
als ,Kirche der Mitte* zwischen Rom und Genf bezeichnet

1) Die ,Regel fiir die Evangelische Franziskanerbruderschaft der Nach-
folge Christi“ ist jetzt im Druck erschienen (Marburg 1927).
) Die lutherische Kirche und die Union, 465.



— 191 —

werden, wie das schon Lohe getan hat!). Denn sie hat drei
Vorziige vor dem Anglikanismus: 1. Sie legt stiirkercn Nach-
druck auf die Lehre als auf die Verfassung. 2. Sie hat den
katholischen Sakramentsgedanken reiner bewahrt als die angli-
kanische Kirche, wie aus einem Vergleich der Confessio Augu-
stana mit den 39 Artikeln deutlich wird. 3. Sic hat wenigstens
im Reformationsjahrhundert die liturgische Traditon treuer be-
wahrt als die anglikanische Kirche; die alten lutherischen
Gottesdienstordnungen haben mehr Elemente von der romischen
Liturgie tbernommen als das Common Prayer Book. auch hat
das Luthertum keinen Bildersturm erlebt wie der Anglikanismus.
Aus diesen Griinden kiime dem Luthertum auf der Lausanner
Weltkonferenz eine Vermittlerrolle zu, wenn es eben noch
genuines Luthertum wire. Aber das heutige Luthertum hat
seine Eigenart grossenteils eingebiisst und ist allzusehr unter
den Einfluss ihm wesensfremder Michte — des reformierten
Puritanismus, des Pietismmus und Rationalismus — geraten und
hat so — selbst in bewusst lutherischen Kreisen — neuprote-
stantisches Gepriige bekommen. | Die Kirche“, so klagte schon
Lohe, ,liegt im Staube und hat die heiligen Sitten der Viter
verlassen, obwohl sie fort und fort zu der Augsburgischen
Konfession und den anderen Bekenntnisbiichern unserer Viiter
hilt?).% Die hochkirchliche Bewegung sucht dem gegeniiber
eine Renaissance des Luthertums herbeizufiihren, indem es das
okumenische, katholische Luthertum der Confessio Augustana
und der alten Kirchenordnungen erneucrt. Gewiss bleibt es
dem Neuprotestantismus unbenommen, seine cigenen Wege zu
gehen; aber man muss von ihm verlangen, dass er séiuberlich
die Begriffe scheide und nicht als rémisch und papistisch
bezeichne, was genuin lutherisch ist, sich auch nicht einen
Luther nach eigenem Gutdiinken schaffe. Vor allem haben jene,
welche das Inkarnationsdogma negieren oder umdeuten, kein
Recht sich gegen die Hochkircehler auf Luther zu berufen;
hat dieser doch in seiner derben Sprache erklirt, dass alle,
,welche die Gottheit Christi anfechten und verleugnen, das
ganze Christentum verliecren und stracks eitel Heiden und
Tirken werden“3). Durch die klare Scheidung von echtem

1y Drei Biicher von der Kirche, 104 ff.

3 Einfiltiger Beichtunterricht fiir evangelische Christen lutherischen
Bekenntnisses, 1881, 53.

%) Weim, 40, I, 441.



198 -

Luthertum und Neuprotestantismus werden nicht nur der Renais-
sance des Luthertums die Wege geebnet, das Luthertum wird
vielmehr zugleich cine o6kumenische Grosse, es fallen jene
Schranken, welche heute zwischen ihm und den alten katho-
lischen Kirchen des Ostens und Westens bestehen. Einem
erneuerten Luthertum kommt eine Fihrerrolle in der dékume-
nischen Bewegung zu. Iis ist kein Zufall, dass der ecigentliche
Triger des Life and Work-Ideals cin Lutheraner ist. Auch isg
es kein Zufall, dass das kontessionelle Problem sclten mit so
grosser Weite, Klarheit und Liebe behandelt worden ist wie
von einem Lutheraner, dem Kirchenrechtslehrer Stahi!). Kr hat
schon vor Jahrzehnten darauf hingewiesen, dass in der Uber-
briickung der konfessionellen Gegensiitze eine ,Mission des
deutschen Volkes* liege. ,Von ihm ist die Kirchentrennung
ausgegangen, in ihm und in ihm allein liegen die Keime der
Wiedervereinicung, so es anders dem Geiste seiner eigenen,
der deutschen Reformation treu bleibt®).* Die deutschen pro-
testantischen Kirchen sind sich heute dieser Mission kaum
bewusst. Wenn aber der hochkirchlich 6kumenische Gedanke
in ihnen einmal eine lebendige Macht geworden ist, dann wird
sich auech jene kithne Prophetie erfiillen, welche vor Jahr-
zehnten der grosse hessische Lutheraner, der heute vergessene
Vilmar, verkiindet hat:

»2Es Kommt die Zeit, dass wir verstehen sollen, was wir bisher kaum
geahnt, geschweige denn erfahren haben, was es heisse, «dass wir alle hin-
ankommen zu ecinerlei Glaube und Erkenntnis des Sohnes Gottes und ein
vollkommener Mann werden, der da sei im Mabe des vollkemmenen Alters
Christi». Es riickt die Zeit heran, dass wir, nicht mehr gewiegt und gewidgt
von allerlei Wind der Lehre, allesamt sollen fassen und begreifen die innerste
W ahrheit des Geheimnisses, dass wir Glieder sind an dem Leib Christi und
dass wir die Orduung dicser Glieder, die Gaben und Amter samt deren
Beruf und Macht, getrichben von der Macht des heiligen Geistes, vollstiindig
verstehen und ins Werk setzen. Ja, es kommt die Zeif, dass es nicht mehr
fromme, ferne Hoffnung, sondern nahe, sclige Gegenwart sein wird: Es ist
etn Hirte und e/ne Herde, in e/nem Sinne, einem Glauben, cinem Lobgesang,
einem Gebete, zu einer zugleich diusseren und inneren Gemeinschaft enge
und fest geschlossen auf dicser Erde und in dresem Leben®).

Friedrich IiEILER.

) Vgl. die hinreissenden Ausfiihrungen iiber ,Die wahre Katholizitdt®
a. a. O. 448 ff.

%) A a. 0. 466.

%) Zur ncuesten Kulturgeschichte Deutschlands, 11, 184 ff.




	Das lutherische Hochkirchentum

