
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 17 (1927)

Heft: 3

Artikel: Das lutherische Hochkirchentum

Autor: Heiler, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404024

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404024
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


165

Das lutherische Hochkirchentum.

Lutherisches Hochkirchentum — ist dieser Begriff nicht schon
in sich widerspruchsvoll Ist nicht das Hochkirchentum etwas
dem Luthertum Wesensfremdes, dessen Ideal aus der
anglikanischen Kirche importiert ist Blicken wir näher zu, so
entdecken wir die Richtungsgegensätze, die man in der
anglikanischen Kirche als high church (ritualistisch-katholisch), low
church (puritanisch-evangelisch) und broad church (rationalistischfreisinnig)

bezeichnet, in ähnlichen Formen auch in den
lutherischen Landeskirchen. Schon aus diesem Grunde ist es sinnvoll,
von einer hochkirchlichen Richtung des Luthertums zu sprechen.
Sinnvoller freilich wäre es, nicht von lutherischem Hochkirchentum,

sondern lediglich von „lutherischer Kirche" zu sprechen.
Denn die lutherische Kirche ist ihrer Ldee nach Hochkirche;
die grössten lutherischen Theologen und Kirchenmänner waren
hochkirchlich, katholisch und ökumenisch eingestellt. Der
bedeutendste lutherische Scholastiker, Johannes Gerhard, hat seine

Apologie der evangelischen Kirche gegenüber der römischen
als Confessio Catholica bezeichnet ; einer der grössten Lutheraner
des 19. Jahrhunderts, Wilhelm Lohe, redet von der „wahrhaft
katholischen, hier auf Erden lutherisch zubenannten Kirche ')".
Trotzdem also die lutherische Kirche schon an sich katholisch
und hochkirchlich ist, können wir auf den Terminus
„hochkirchlich" nicht gut verzichten, vor allem deshalb nicht, weil
die kleine Minorität, welche heute in Deutschland die genuine
Kirchentradition des Luthertums verficht, sich als „Hochkireh-
liche Vereinigung" konstituiert hat und ihrer Zeitschrift den
Titel „Hochkirche" gegeben hat. Es ist oft nötig, an Ausdrücken
festzuhalten, die besser nie geprägt worden wären. Hat sich
doch die Bezeichnung „lutherische" Kirche eingebürgert, trotzdem

Luther selbst die Benennung von evangelischen Kirchen
nach seinem Namen als ein Unding verworfen hat.

*) Agende für christliche Gemeinden lutherischen Bekenntnisses,
Nördlingen 1884, 3, VI.



— 166 —

Die hochkirchliche Richtung im Luthertum wird zumeist
mit dem Schlagwort „katholisierend" und „romanisierend"
abgetan. Man vergisst dabei, dass das Wort „katholisch" ein
gemeinchristlicher Name, und zwar ein Ehrenname ist, den
seit dem Apostelschüler Ignatius von Antiochien alle Kirchenväter

und auch die Reformatoren und reformatorischen Theologen

gebraucht haben und der heute wieder sich seinen Platz
in der ganzen Christenheit zu erobern begonnen hat. Als auf
der Tagung des Weltbundes für Freundschaftsarbeit der Kirchen
in Stockholm ein schwedischer Pfarrer dem schwedischen
lutherischen Erzbischof einen anwesenden römisch-katholischen
Geistlichen mit der Bemerkung* vorstellte, das sei der einzige Katholik
in der Versammlung, antwortete Soderblom sehr bezeichnend:
„Sie irren sich, dieser Herr ist hier der einzige römische
Katholik, denn Avir alle sind katholisch." Auch das Schlagwort
„romanisierend" ist recht unglücklich für die Charakteristik
des Hochkirchentunis. Denn sehr vieles im hochkirchlichen
Programm, was so bezeichnet wird, ist gar nicht römisch,
sondern einfach altkirchlich oder mittelalterlich oder aligemein
menschlich. Kultische Feierlichkeit ist nicht katholisch oder
römisch, wir finden sie vielmehr in allen Tempeln des Ostens;
sie ist nichts anderes als ein elementarer und natürlicher
Ausdruck geistiger und ästhetischer Kultur, ja, mehr als das, ein
Ehren des Schöpfers durch alles Geschaffene.

Aber ganz abgesehen von der Unrichtigkeit solcher Schlagworte

ist es sachlich falsch, in der heutigen hochkirchlichen
Bewegung nur eine Annäherung* an die römische Kirche zu
erblicken. Sie ist im tiefsten Grunde eine Erneuerung* des alten,
echten Luthertums. Nichts ist im heutigen Protestantismus so

viel genannt und zugleich so wenig bekannt als Luther und
das alte Luthertum. Man projiziert die Tendenzen des modernen
Protestantismus in Luther hinein und schafft sich so ein Lutherbild

nach seinen eigenen Wünschen, wobei man freilich zumeist
mit Bedauern beifügt, dass Luther seine eigenen Grundgedanken
nicht konsequent genug durchgeführt habe und darum noch
die „katholischen Eierschalen" an sich trage. Aber gerade
diese „katholischen Eierschalen" machen den wirklichen Luther
aus, denn dieser ist mit dem ganzen alten Luthertum vom
Neuprotestantismus durch einen Abgrund getrennt. Luther stand
mit beiden Füssen auf dem Boden der altkirchlichen Über-



— 167 —

lieferung; auch wellte er gar keine neue Kirche gründen,
sondern nur dem evangelischen Rechtfertigungsglauben in der
alten Kirche Raum schaffen und so sie von innen aus reinigen
und von ihren Entartungen befreien. Nur seine Ausstossung
aus der alten Kirche wie die Weigerung des Papstes und der
deutschen Bischöfe, das Evangelium bekennen und predigen
zu lassen, nötigte ihn dazu, mit notdürftigen Mitteln einen
selbständigen Kirchenbau aufzurichten. Kampf und Verfolgung
drängten ihn in eine polemische Haltung, verführten ihn zu
Einseitigkeiten auf kirchlichem Gebiete und verwickelten ihn
in Widersprüche, so dass er seine prophetische Sendung nicht
voll und rein durchführen konnte. Aber sein Ziel war nimmermehr

eine „protestantische" oder „lutherische Kirche", sondern
eine erneuerte, vom Sauerteig* des Evangeliums der gratia sola

durchdrungene katholische Kirche. Wer Luther wirklich gründlich

und vorurteilsfrei studiert, fällt von einem Staunen ins
andere, wenn ihm immer wieder Luthers Katholizität entgegentritt.

Ein römischer Katholik konnte es sogar ohne sonderliche
Mühe fertigbringen, einen „katholischen Katechismus"
herauszugeben, der ausschliesslich aus Lutherzitaten zusammengesetzt

war.
Was Luther ursprünglich wollte, das hat klaren Ausdruck

in der Confessio Augustana gefunden. Sie ist die Bekenntnisurkunde

des Luthertums, und es ist nur bedauerlich, dass

später noch andere Bekenntnisschriften hinzutraten, welche
einzelne Grundsätze der Augustana verdunkelten. Diese
Bekenntnisschrift ist das laute Echo von Luthers Predigt der
gratia sola; Luthers Rechtfertigungsglaube ist hier in klare und
monumentale Formeln gebracht. Aber zugleich offenbart sie,

den entschiedenen Willen, an der katholischen Tradition und
Gemeinschaft unverbrüchlich festzuhalten. Sie ist kein
protestantisches Dokument, sondern ein Eirenikon im eminenten
Sinne des Wortes und zieht darum keinen Trennungsstrich
gegenüber der katholischen Kirche. Die Differenzen zwischen
den Artikeln der Augustana und denen des tridentinischen
Konzils sind erstaunlich gering; sie sind in der Tat durchaus
einer Harmonisierung fähig, wie schon einer der
römischkatholischen Vorkämpfer der Wiedervereinigung, Domkapitular
Seitmann von Breslau, hervorgehoben hat1). Wo darum im

') Zur Wiedervereinigung der getrennten Christen in Deutschland. 1903.



— 168 —

Luthertum die Confessio Augustana in ihrem ursprünglichen
Sinne festgehalten wird, da kann keine antikatholische Haltung
aufkommen.

Als Interpreten der Augsburgischen Konfession reden zu
uns die lutherischen Kirchenordnungen des 16. Jahrhunderts.
Wie die Augustana, so offenbaren auch sie ebenso den Willen
zur Reinheit der evangelischen Lehre wie zum Festhalten an
der katholischen Tradition. Was nicht im Widerspruch zum
Evangelium der Rechtfertigungsgnade zu stehen scheint, wird
hier dankbar erhalten und weiter gepflegt.

Die weiteren Interpreten der lutherischen Bekenntnisschriften

sind die lutherischen Dogmatiker, ein Chemnitz,
Johannes Gerhard, Hollazius, die leider der heutigen Theologen-
generation fast unbekannt sind. Zu Unrecht werden sie als
trockene Scholastiker hingestellt. Sie waren vielmehr Männer
von lebendiger Frömmigkeit, umfassender theologischer Kenntnis
und gedanklicher Schärfe. Bei allem Eifer für die Reinheit des

Evangeliums sahen auch sie in der lutherischen Kirche keine
Neuerung, sondern die Fortsetzung der alten Kirche.

Erst im 18. Jahrhundert trat im Luthertum eine verhängnisvolle

Wendung ein. In unterirdischen Kanälen begann der
reformierte Puritanismus einzuströmen und den Sinn für
lutherische Kirchlichkeit zu zersetzen. Die subjektive Erlebnisreligion
des Pietismus begann die Objektivität des Dogmas, des Kirchenamtes

und der Sakramente aufzulösen. Endlich begann der
Rationalismus, der längst vor der eigentlichen Aufklärungszeit
einsetzte, den kirchlichen Bekenntnisglauben zu zernagen.
Vernunftglaube und Vernunftmoral traten schliesslich an die Stelle
des Rechtfertigungsglaubens und der Rechtfertigungsethik, eine
Vernunfttheologie an die Stelle der theologia crucis, die dürre
Aufklärungspredigt an die Stelle des alten reichen Gottesdienstlebens.

Auf der ganzen Linie vollzog sich so unbemerkt eine
Entkatholisierung und damit eine Degeneration des Luthertums;
der Neuprotestantismus, der eine psxüßaGic sic dXXo yivoç
darstellt, zieht herauf. Als der Rationalismus über alle christlichen

Konfessionen sein Leichentuch gebreitet hatte, schien
der Triumph des Neuprotestantismus vollendet zu sein.

Da erfolgte ganz ungeahnt in der „Erweckungsbewegung"
des 19. Jahrhunderts eine Renaissance des Luthertums. Der
Heilsglaube der Schrift entriss dem Vernunftgiauben des Ratio-



— 169 —

nalismus und dem Gefühlsglauben der Schleiermacherschen
Romantik auf kurze Zeit die Vorherrschaft. Diese Erweckungs-
bewegung stellte jedoch nicht nur den heilsgeschichtlichen
Glauben der Schrift, sondern auch die Kirche der Schrift auf
den Leuchter. Zu derselben Zeit, da die Oxfordbewegung der
anglikanischen Kirche ein neues Gesicht gab, erblühte im
deutschen Luthertum eine hochkirchliche Bewegung. Sie hatte
keinen dramatischen Verlauf wie jene, man redete auch nicht
von ihr als einer eigentlichen Bewegung, aber sie bedeutete
nichts Geringeres als eine Wiederbelebung* des Kirchengedankens,
der im Luthertum entartet war. Die grossen Lutheraner des
19. Jahrhunderts waren Herolde der Kirche, so der geniale
Berliner Staats- und Kirchenrechtslehrer Fr. Jul. Stahl (f 1861),
ein wahrhafter Vorläufer der ökumenischen Bewegung von
heute, so der Marburger Theologe A. F. C. Vilmar (f 1868), ein
Vorkämpfer des kirchlichen Amtsbegriffs und Verteidiger
kirchlicher Sitte, so der Gründer des Neuendettelsauer Diakonissenhauses,

Wilhelm Lohe (f 1872), der grösste lutherische Seelsorger
und praktische Liturgiker des 19. Jahrhunderts, so der
mecklenburgische Oberkirchenrat Th. Kliefoth (f 1888), der gelehrte
Theoretiker der lutherischen Liturgie und kraftvolle praktische
Kirchenmann, und endlich Theodosius Harnack (f 1889), der
grössere Vater des grossen Adolf von Harnack, der kongeniale
Ausleger von „Luthers Theologie", dessen Werk mit Recht
soeben eine Auferstehung erlebt hat. Alle diese tief frommen
Männer, die durchaus altkirchlich, katholisch und ökumenisch
dachten, blieben in ihrer Wirksamkeit ohne nachhaltigen Einfluss
auf den deutschen Protestantismus; zum Teil sind sie heute
vollkommen vergessen ; und wo, wie bei Lohe, ihr Einfluss sich
bis in die Gegenwart erstreckt, da beschränkt er sich auf einen
kleinen Kreis. Neuendettelsau ist in der deutschen Kirche ein
einsames Eiland ; G. v. Zezschwitz, die jahrzehntelang als
Neuendettelsauer Diakonisse gedient hat, sah in der Tatsache, dass
Löhes kirchliches Reformwerk auf seinen ursprünglichen
Ausgangspunkt beschränkt blieb, ein Zeichen für die Unfähigkeit
des deutschen Luthertums zu einer hochkirchlichen Erneuerung
und ging deshalb zur römisch-katholischen Kirche über.

Wenn in Deutschland aus der kirchlichen Renaissance des

vorigen Jahrhunderts keine grosse Bewegung hervorging wie
in England, so liegt das daran, dass die Einflüsse, welche von



— 170 —

Rationalismus, Pietismus und Schleiermacherscher Romantik
ausgingen, stärker waren als die des lutherischen Hochkirchen-
tums. So siegte der Neuprotestantismus bis in die Kreise der
sogenannten positiven Lutheraner hinein. Auch dort, wo der
theologische Liberalismus entschieden abgelehnt wird, ist die
kirchliche Tradition des alten Luthertums stark eischüttert.
Der Neuprotestantismus hat die Entkatholisierung des

Altprotestantismus, d. h. die Entwertung von Bekenntnis, kirchlichem
Amt und Sakrament sich zum Programm gesetzt. „Wir wünschen,
dass uns der Schwung Luthers über Luther hinausführea — in
diesem Worte eines Marburger Theologen ist am klarsten das
Verhältnis des Neuprotestantismus zu Luther und Luthertum
ausgesprochen. Der Neuprotestantismus verficht einen schrankenlosen

Individualismus, der alle objektiven Bindungen sprengt;
er zerstört den Kirchengedanken, indem er in der Kirche eine
menschliche Vereinigung* sieht, in welcher nach demokratischer
Weise die Majorität herrschen soll; er verabsolutiert die
Protesthaltung, indem er im Katholizismus und im alten Luthertum
als einer katholischen Grösse nur den Stoff sieht, der sich ihm
für diese Protesthaltung* der ständigen Reaktion und Reduktion
bietet. Auch die „dialektische Theologie", welche häufig als

Erneuerung des reformatorischen Glaubens gepriesen wird, ist
in Wirklichkeit nur der letzte Ausläufer dieses modernen
Protestantismus; hinter den machtvollen Reden vom „Wort" und der
„Offenbarung"1 verbirgt sich zumeist eine eisige Skepsis — kein
Wunder, dass eine hervorragende römisch-katholische Konvertitin

diese Richtung geradezu als „theologische Form des Atheismus"

angesprochen hat. Die radikale protestantische Ablehnung

der Kirche als göttlicher Heilsanstalt wird durch die
schroffe Kritik der Dialektiker nur besiegelt.

Gegen diese Entwicklung* des Protestantismus stemmt sich
mit aller Macht die hochkirchliche Bewegung* der Nachkriegszeit.

Wie die anglikanischen Oxford-Theologen sich auf die
hochkirchliche Theologenschule des 17. Jahrhunderts beriefen,
die sich an den Namen von Erzbischof Laud knüpft, und ihr
Recht durch den Appeal to Antiquity bekräftigten, so rufen die

evangelischen Hochkirchlichen die altlutherische Tradition zum
Zeugnis auf: allererst die Confessio Augustana, dann die
Kirchenordnungen und Liturgien des Reformationsjahrhunderts und
schliesslich die lutherischen Renaissancetheologen des 19. Jahr-



— 171 —

hunderts, zumal Lohe, der ihnen als „grosses Vorbild" vor
Augen schwebt '). Dabei gliedern sie sich in zwei Gruppen,
die eine Zeitlang getrennt arbeiteten, aber jetzt sich wieder
zu gemeinsamer Arbeit zusammengefunden haben: eine konservative,

traditionelle, statische Gruppe, welche die altlutherische
Kirchentradition, allerdings in neuzeitlicher Anpassung, zu
repristinieren versucht; sie ist vorwiegend liturgisch eingestellt

und ist von der 1918 gegründeten Hochkirchlichen
Vereinigung vertreten. Neben ihr steht eine fortschrittliche,
dynamische, radikal katholische Gruppe (zu welcher sich der Schreiber
dieser Zeilen rechnet), welche wohl in engem Kontakt mit der
altlutherischen Tradition arbeitet, sich ständig* in Luther und
das altlutherische Schrifttum versenkt, aber sich nicht sklavisch
an die lutherische Tradition kettet; sie ist vorwiegend dogmatisch

und ökumenisch eingestellt und durch den „Hochkirchlich-
ökumenischen Bund" vertreten, der im Herbst 1924 sich von
der „Hochkirchlichen Vereinigung" loslöste, sich aber im Februar
1927 wieder mit ihr zu einer Arbeitsgemeinschaft verband.
Gerade der Umstand, dass die lutherische Tradition sich bisher
nirgends in den lutherischen Kirchen durchsetzen konnte, gibt
dieser radikalen Gruppe das Recht und den Mut zur Neuschöpfung.

Ihre Berührung mit der Gesamtkirche des Ostens und
Westens ergibt eine weitere Perspektive als sie die Reformatoren,

die altlutherischen und ein Teil der lutherischen
Renaissance-Theologen des vorigen Jahrhunderts besessen haben. Diese
radikal katholischen Hochkirchler suchen darum keine Repri-
stination, sondern eine Neugestaltung der katholisch-ökumenischen
Tradition unter dem reformatorischen Grundprinzip der gratia
sola, wie sie das alte Luthertum nur unvollkommen durchführen
konnte. Vieles an der katholischen Tradition, was den Theologen

und Kirchenmännnern des Reformationsjahrhunderts
bedenklich erschien, erscheint ihnen als unbedenklich. Ihre
Stellung zum Werk der Reformation ist eine ähnliche wie die von
Hurrell Froude, dem eigentlichen Anreger der Oxford-Bewegung
und Berater Newmans: „Die Reformation ist ein falsch
eingerenktes Glied ; es muss nochmals gebrochen werden, um wieder
zurechtgebracht zu werden2)."

') Zilz, Was hat Lohe der Gegenwart zu sagen? Hochkirche 1925,
226; vgl. 195.

3) Vgl. Heiler, Die hochkirchliche Bewegung in der anglikanischen
Kirche. „Die Hochkirche" 1927, 172.



— 172 —

Das Fundament des lutherischen Hochkirchentums ist der
Glaube an den göttlichen Ursprung, das göttliche Wesen und
das göttliche Recht der Kirche. Die Kirche ist das aóip« XgiGxov,
der fortlebende Christus. Dieser Kirchenglaube ist Ausfluss und
Konsequenz des Inkarnationsgiaubens, wie denn auch umgekehrt

die Gebrochenheit des Glaubens an die Gottheit Christi
der tiefste Grund für die Negation des Kirchenglaubens im
Neuprotestantismus ist. In wundervoller Kraft offenbart sich der
Glaube an die permanente Inkarnation des Gottessohnes in der
Kirche bei den lutherischen Renaissance-Theologen des 19.
Jahrhunderts. Aus den Schriften von Stahl, Vilmar, Lohe, Kliefoth
und Theod. Harnack lassen sich prachtvolle „Hymnen an die
Kirche" zusammenstellen, die sich in vielem mit dem bekannten
dichterischen Meisterwerk der katholisch fühlenden Hugenotten-
nachkommin Gertrud v. Le Fort vergleichen lassen. Sie alle
wussten und verkündeten, dass die Kirche, und zwar auch in
ihrer sichtbaren Erscheinung, „ein Wunderwerk ihres Herrn und
Meisters" ist1). In wuchtigen, lapidaren Formeln legt Theod-
Harnack theologisches Zeugnis ab von dem göttlichen
Charakter der Kirche als der dauernden Fleisehwerdung des

Gottessohnes:

„Die Kirche ist ihrem Wesen nach die von Christo geschaffene Stätte
und Gestalt seiner Wirksamkeit in der Welt, der von ihm erzeugte lebendige

Organismus seines wirkenden Geistes, das nXijgwpa Christi (Eph.
1, 23), der in ihr wohnt und die Fülle seiner Gnade und Wahrheit in ihr
offenbart."

„Die Kirche ist nichts anderes als die Ausgestaltung seiner
fortgesetzten Wirksamkeit .in der Welt, als sein Leib, mit dem er so enge und
innig verbunden ist, dass der Apostel sogar einmal (1. Kor. 12, 12) statt
awpa XgiGxov geradezu Xgiaiôç setzen kann."

„Die Kirche ist eine heilige, von den Weltpotenzen g'änzlich
unabhängige und für sie unerreichbare, lediglich durch die absolute
Machtvollkommenheit und Gnadengegenwart Christi in der Welt bestehende, mithin
das Prinzip des Lebens in sich tragende, objektive Macht, die als solche
über den einzelnen steht, welche zu ihr gehören a)."

Die Kirche ist also für das echte Luthertum gottgestiftete

Heilsanstalt. Sie ist nicht erst Ausfluss des
Rechtfertigungsglaubens, indem sie lediglich die Gemeinschaft der im
Glauben Gerechtfertigten darstellt, sondern sie ist Grund und
Voraussetzung für allen Rechtfertigungsglauben dadurch, dass

') Lohe, Agende für christliche Gemeinden lutherischen Bekenntnisses,

VII.
s) Praktische Theologie, I, 73, 66 f.



— 173 —

sie die Ausspenderin der göttlichen Gnade ist. Schon Luther
sagt: „Die Kirche ist die Mutter, so einen jeglichen Christen
zeuget und trägt durch das Wort Gottes1)." Er wiederholt in
aller Schärfe das alte cyprianische „Extra ecclesiam nulla salus"-,
wenn er von der Kirche sagt: „In dieser muss ein jeder sich
finden lassen und derselben eingeleibet sein, wer da will selig
werden und zu Gott kommen, und wird ausser ihr niemand
selig2)." „Luther vertritt" nach den Worten von Theod.
Harnack3) „den Wesensbestand und die irdisch-geschichtliche Realität

der Kirche als der gottgesetzten Bewahrerin und Verwalterin

dieser göttlichen Geheimnisse." „Mit den Gnadenmitteln
hielt er zugleich das Wesentliche der Kirche fest und verhinderte

sowohl die Verflüchtigung des Glaubens ins rein Subjektive
als auch die Auflösung des Kirchenbegriffs in das rein Unsichtbare."

Es gibt keinen direkten Zugang zu Christus unter
Umgehung der kirchlichen Gnadenvermittlung in einem schöpferischen

individuellen Erlebnis, wie der Neuprotestantismus lehrt,
sondern Rechtfertigung und Heiligung werden durch das kirchlich

Gnadenmittelamt vermittelt, das dreifach ist: Lehramt,
Priesteramt und Hirtenamt.

Die Kirche besitzt ein göttliches Lehramt. Sie ist von Gott
beauftragt, durch das unverfälschte Gotteswort alle Welt zu
lehren und zum Glauben zu führen, und sie hat für diese
Aufgabe die Verheissung göttlicher Leitung. Dieses unverfälschte
Gotteswort ist fixiert im kirchlichen Dogma und Bekenntnis.
Keiner unter den Lutheranern hat die Bedeutung des Dogmas
für das Gnadenmittelamt der Kirche schöner verdolmetscht als
Vilmar:

„Die gesamte Lehre der Kirche, wie sie vom heiligen Geist geleitet,
in den 1800 Jahren zum Erlebnis der Welt geworden ist, muss hell und
klar und fest in eines jeden Bewusstsein und Überzeugung stehen, vom
Apostolischen Symbolum bis herab zur Augsburgischen Konfession
Alle diese Lehren und Bekenntnisse und Sätze sind nicht dazu da, als
Antiquitäten und Reliquien im hintersten Kirchenschrein aufbewahrt und
nur zu gewissen Zeiten den Neugierigen gezeigt zu werden, sie gehören
zum innersten Leben und Beruf der Kirche, und es wird keine Kirche der
Zukunft sein ohne eine kirchliche Lehre der Vergangenheit, ohne eine
Kirche der Geschichte, in welcher der heilige Geist ohne Unterlass regiert
und persönlich gewaltet hat. Zum Mass des vollkommenen Alters uuseres

>) Eri. 21, 101.

s) Eri. 9, 2. Aufl., 285 f.
3) Praktische Theologie, I, 129 f.



— 174 —

Herrn Jesu Christi wird nur der gelangen, welcher mit seinem Leib hat
wachsen wollen und gewachsen ist durch alle Jahrhunderte ')."

In dieser Einstellung hält die genuine lutherische Kirche
am dreifachen Symbolum (Apostolikum, Nicänum und Athana-
sianum) fest; im Nicänum sieht sie einen „consensus ecclesiae,
der über alle Schranken der Konfessionen hinweg die Christenheit

vor dem Throne des dreieinigen Gottes in der Sendung
des ewigen Sohnes eint" 2).

Das kirchliche Gnadenmittelamt umfasst neben dem Lehramt

ein Priesteramt. Wohl legt das Luthertum allen Nachdruck
auf das „königliche Priestertum" aller Gläubigen, aber es
vermeidet hierin jenes Extrem, dem Luther selber bisweilen in
seinen „individualistischen Extravaganzen" erlegen ist. Der
Sinn des allgemeinen Priestertums wird in der berühmten Stelle
des Petrusbriefes (2, 5 ; 9) deutlich genug angegeben ; seine

Aufgabe besteht darin, „geistliche Opfer darzubringen", „die
Tugenden dessen zu verkünden, der euch berufen hat". Sie
besteht jedoch nicht in der allgemeinen Ausübung des Predigtamtes,

des Schlüsselamtes und der Sakramentsverwaltung*. Das
Luthertum hat von jeher innerhalb des „allgemeinen Priestertums"

ein Amtpriestertum anerkannt, indem es die Spendung
der Sakramente einem besonderen ministerium porrigendi sacramenta

vorbehalten hat3). Bis zum heutigen Tage liegt — von
gelegentlichen Abweichungen abgesehen — die Sakramentsverwaltung

ausschliesslich in den Händen der ordinierten
Geistlichen, was sinnlos wäre, wenn das „allgemeine Priestertum"
die Berechtigung* zu allen kirchlichen Funktionen in sich schlösse.

Der dritte Zweig des kirchlichen Gnadenmittelamtes ist das

Hirtenamt, dem die Schlüsselgewalt anvertraut ist, d. h. die

Vollmacht, unbussfertige Sünder aus der Gemeinschaft der Kirche
auszuschliessen und bussfertige aufzunehmen. Das Hirtenamt
weist insofern eine Gliederung* auf, als die Kirchenleitung gegenüber

dem einfachen Pfarramt ein „Pastorat mit erweiterten
Befugnissen" darstellt.

Dieses dreifache Gnadenmittelamt ist nach lutherischer
Auffassung göttlichen Ursprunges; seine Vollmacht entspringt
nicht der Gemeinde, sondern stammt von Christus selber; eben

') Zur neuesten Kulturgeschichte Deutschlands, II, 194.
2) Veit, Neue Kirchliche Zeitschrift, 1926, 5.
*) Conf. August., art. 5.



— 175 —

deshalb sind schon nach der Apologie der Augsburgischen
Konfession (zu Art. 8) die Diener der Kirche „Stellvertreter Christi".
In der energischen Geltendmachung* der göttlichen Einsetzung
des kirchlichen Amtes sind sich die grossen lutherischen Theologen

und Kirchenrechtslehrer eins1). Der lutherische Amts-
begriff steht in scharfem Gegensatz zu dem vom Neuprotestantismus

übernommenen kongregationalistischen Prinzip, nach
welchem das kirchliche Amt der Gemeinde entspringt und von
ihr den Dienern der Kirche übertragen wird. Die Lehrer,
Priester und Hirten sind nach dieser Auffassung nur Funktionäre,

Organe der Gemeinde und ausschliesslich dieser
verantwortlich. Für die lutherischen Kirchen ist jedoch das kirchliche
Amt nicht eine Gemeindeschöpfung*, sondern göttliche Einsetzung
und darum iuris divini, eine Auffassung, die übrigens auch vom
alten Calvinismus geteilt wurde.

Dieser göttlich-rechtliche Charakter des kirchlichen Amtes
wird sinnenfällig in seiner Fortpflanzung* von einer christlichen
Generation zur anderen mittels der sakramentalen Handauflegung*.

Stahl schreibt darüber sehr klar:
„Christus hat dieses Amt verordnet, und er hat es selbst gestiftet,

indem er die Apostel erwählte und einsetzte, sie dann im Sinne ihrer
Einsetzung und Sendung auch wieder andere einsetzten und verordneten für
das Lehr- und Hirtenamt — die Ältesten und Bischöfe — und mit dem
Befehl, dass auch sie wiederum also fortfahren sollten Dieses von Christus
gestiftete Amt besteht denn auch in solcher ununterbrochenen Folge von
seiner Stiftung her und hat nie wieder aufgehört in der christlichen Kirche.
Die christliche Gemeinde war niemals, auch nicht für die Zeit eines Augenblickes,

ohne dieses über sie gesetzte Amt und ist auch begrifflich gar
nicht denkbar als eine, die das Amt nicht über sich hätte und erst
selber über sich setzte. Das Amt. leitet daher seine Vollmachten und sein
Ansehen nirgend und in keiner Hinsicht von der Gemeinde her, sondern
durchaus und unmittelbar von seiner göttlichen Stiftung. Diese Ermächtigung

von oben und diese ununterbrochene Herleitung des Amtes von
der persönlichen Stiftung Christi selbst stellt sich darin dar, dass das Amt
empfangen wird durch die Handauflegung derer, die im Amte sind und
die die gleiche von ihren Vorgängern erhalten haben2)."

Das alte Tertullianische Axiom: Ecclesia ab apostolis, apostoli
a Christo, Christus a Deo (De praescr. 37) wird so im Luthertum
getreu festgehalten; auch das Luthertum erkennt somit in der
successio apostolica das Kennzeichen für den göttlichen Ursprung des

Kirchen amtes. Der Unterschied des lutherischen Amtsbegriffes

') Vgl. Stahl, Die lutherische Kirche und die Union, 1859; Vilmar,
Die Lehre vom geistlichen Amt, Marburg 1870.

*) Die lutherische Kirche und die Union, 276 f.



— 176 —

von dem altkatholischen, orientalischen und anglikanischen
liegt nur darin, dass die Differenzierung des einen Kirchenamtes
in die dreifache Stufenfolge : Diakonat, Presbytérat, Episkopat
als iuris humani und darum als nicht absolut wesentlich für
die Kirchenverfassung* betrachtet wird. Diese lutherische
Auffassung stützt sich auf die historisch unanfechtbare Tatsache,
dass im neutestamentlichen Zeitalter Bischofsamt und Pres-
byteramfc noch identisch waren und dass erst in der
nachapostolischen Zeit, obgleich noch um die Wende des ersten
Jahrhunderts die „Differenzierung" des Presbyteramtes nach
oben und die Verknüpfung des Bischofsamtes mit dem Apostelamt

erfolgte. Diese ursprüngliche Ungeteiltheit von Presbytérat
und Episkopat gibt den hochkirchlichen Lutheranern die
Überzeugung, dass auch dort, wo das alte Bischofsamt in den Wirren
der Reformation verloren gingl), ein legitimes kirchliches Amt
besteht und die Ordination und Sakramentsspendung gültig ist.
Gleichwohl wünschen die lutherischen Hochkirchler — und zwar
nicht erst die heutigen, sondern bereits die grossen Renaissancetheologen

des vorigen Jahrhunderts — dass das Bischofsamt
und die apostolische Nachfolge im vollen altkirchlichen Sinne
wieder hergestellt und so die lutherische Kirchenverfassung
mit der katholisch-ökumenischen in volle Übereinstimmung
gebracht werde. Schon Stahl hatte mit ernsten Worten auf die

„Verletzung jenes tief inneren Gesetzes der Kirchenverfassung"
hingewiesen, welche die Preisgabe des Episkopats und die
Einführung* des landesherrlichen Kirchenregiments bedeute, und den
Ruf nach Wiederherstellung des altkirchlich-ökumenischen
Bischofsamtes laut werden lassen2). In ähnlicher Weise erblickte
auch Vilmar im Summepiskopat des Landesherrn einen
„unversöhnlichen Widerspruch" zum „Grundbekenntnis" der
lutherischen Kirche, der Augustana8). Für Vilmar wrar das Bischofsamt

noch mehr als ein bloss menschlich-geschichtliches
Differenzierungsprodukt aus dem ursprünglich einheitlichen Hirten-

l) Das Bischofsamt mit der apostolischen Sukzession wäre niemals dem
deutschen Luthertum verloren gegangen, wenn nicht die Bischöfe der
damaligen Zeit der Predigt des Evangeliums feindselig gegenübergetreten
wären. So entstand die Notwendigkeit, ein geistliches Amt ohne Hilfe der
Bischöfe aufzurichten, und so kam es, dass die Landesherren als
„Notbischöfe" die äussere Leitung der Kirche übernahmen.

3) Die lutherischen Kirchen und die Union, 309 ff.
') Zur neuesten Kulturgeschichte Deutschlands, II, 61.



— 177 —

amt; er sah vielmehr in dieser Graduierung eine gottgewollte
Analogiebildung* zu dem im urchristlichen Zeitalter bestehenden
Apostelamtx). Aber abgesehen davon, dass die Scheidung von
Priester- und Bischofsamt und die Verknüpfung des letzteren
mit der apostolischen Nachfolge im engeren Sinne als
gottgewollte Entwicklung anerkannt werden muss, erfordert allein
die Bedeutung des Bischofsamtes als des „ökumenischen Organs"
seine rasche Wiedereinführung. Als Vorbild muss für die
lutherischen Kirchen einmal die schwedische Kirche gelten, welche
das bischöfliche Amt samt der apostolischen Nachfolge unverändert

bewahrt hat, dann aber jene lutherischen Landeskirchen

wie die estnische und litauische, deren Bischöfe vom
schwedischen Erzbischof die Konsekration empfangen und so

ihren Kirchen die apostolische Sukzession im Vollsinne
übermittelt haben. Der starke Widerstand gegen das Bischofsamt
in Deutschland, der zur Ablehnung der diesbezüglichen Anträge
in der preussischen Synode geführt hat, beruht auf der
Verkennung* des eigentlich lutherischen Standpunktes durch den

Krypto-Calvinismus, der in den deutschen Landeskirchen heute
die Oberhand besitzt. Der Neuprotestantismus ist freilich durch
ein Bischofsamt mit apostolischer Sukzession ins Herz getroffen;
denn diese Nachfolge ist die lauteste Bekräftigung jenes bei allen
Neuprotestanten so verpönten Glaubens an die göttliche
Herkunft des Kirchenamtes, das nach Newmans gewaltigen Worten
„nicht aus dem Blute noch aus dem Willen des Fleisches noch
aus dem Willen des Mannes, sondern aus Gott geboren" ist2).

Wie das Gnadenmittelamt göttlichen Ursprunges ist, so sind
für die genuin lutherische Auffassung* die Sakramente Instrumente

und Organe der göttlichen Gnade. Aller individualistische
Subjektivismus, der in den Wirkungen der Sakramente nur
Ausstrahlungen persönlicher Erlebnisse sieht, wie alle spiritualistische

Abstraktion, die der sinnenfälligen Stützen entrateli
will, sind dem Luthertum in seinem Drängen auf die Objektivität

der göttlichen Gnadenmitteilung unerträglich. Das, was
die moderne Theologie in ihrer oberflächlichen Phraseologie
als „Sakramentsmagie" und „Superstition" schilt, ist nicht nur
urchristlich und katholisch, sondern zugleich gut lutherisch.

') Lehre vom geistlichen Amt, 53 ff.
2) Vgl. Heiler, Die hochkirchliche Bewegung in der anglikanischen

Kirche, Hochkirche 1927, 105.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1927. 12



— 178 —

Stahl spricht in kraftvoller Weise den realistischen Sakraments-
begriff des Luthertums aus:

„Die Sakramente sind Gnadenmittel, Werkzeuge (instrumenta, organa),
durch welche Gott eine Gnade, ein «himmlisches Gut» wirklich mitteilt.
Sie sind nicht bloss Sinnbilder, Mittel, welche die Vorstellung' und
Versicherung' solcher Gnade in unserem Bewusstsein erzeugen. Es ist nämlich
ihre Wirkung, dass sie die im Evangelium allgemein verheissene Gnade
dem Individuum zuteilen (applicant), das ist nicht bloss die Verheissung' ihm
auch persönlich zusagen, sondern das Verheissene selbst g'ewähren ')."

Wie nach Thomas von Aquin2) die Kirche „per sacramenta
fabrìcatau ist, so hat nach Stahl „die ganze reale Wirkung der
Kirche ihr Zentrum" im Sakramentsglauben, besonders im
Glauben an das Abendmahl3). Bei den lutherischen Renaissancetheologen

des 19. Jahrhunderts tritt uns das Prinzip des
Sakramentalismus mit derselben Wucht entgegen wie bei den
Oxfordtheologen des Anglikanismus.

Kern und Stern des lutherischen Sakramentsglaubens ist
das heilige Abendmahl. Das reformierte Christentum und der
Neuprotestantismus werden nicht müde in der Klage, dass
Luther in seiner Abendmahlslehre sich der katholischen
„Sakramentsmagie" noch nicht habe entwinden können. Doch gerade
durch seinen leidenschaftlichen Kampf für die Realpräsenz
Christi im Altarsakrament hat Luther sich ein unvergängliches
Verdienst für die Kirche Christi erworben. Die 400. Wiederkehr
seines Streitgesprächs mit den Schweizern in Marburg (1529)
bietet weit mehr Anlass zu einer Jubelfeier als andere Daten
der Reformationsgeschichte. Dadurch, dass Luther unerschütterlich

an dem Hoc est corpus meum festhielt, hat er das Mysterium
der göttlichen Herablassung in das Fleisch Christi wie in die
Seele des Sünders, die Inkarnation des Gottessohnes wie die
Heiligung* und Christuseinigung der Gläubigen, geschützt, jenes
Mysterium, welches das reformierte Christentum geschwächt
und der Neuprotestantismus völlig* aufgelöst hat. Für das

Luthertum gilt unverrückt das Axiom: Finitum capax est infiniti.
Derselbe Gottessohn, der in der Inkarnation in eine begrenzte
geschichtliche Persönlichkeit herabstieg, der im Akt der
Rechtfertigung und Heiligung sich mit dem sündigen Menschen aufs
innigste eint, senkt sich in der Eucharistie bis in die leblose

') Die lutherische Kirche und die Union, 91.
2) S. Th. III, q 64 a 2.
5) Die lutherische Kirche und die Union, 150.



— 179 —

Kreatur von Brot und Wein herab — usque in panem. Alle
drei Formen der göttlichen Selbstherablassung* und Selbstent-
äusserung gehören aufs engste zusammen. Als unentwegter
Anwalt des Inkarnationsdogmas musste Luther auch die
Realpräsenz verfechten, und alle wahren Lutheraner sind ihm darin
gefolgt. Wie in der Kirche überhaupt, so sehen sie ganz besonders

im Sakrament des Abendmahls die Fortsetzung der
Menschwerdung Gottes. „Gleich wie der Sohn Gottes", sagt Stahl,
„Fleisch und Blut annahm, um uns gleich zu werden, auf dass

er uns erlösen könne, also verbindet er nun wiederum sein
Fleisch und Blut dem Brot und Wein, um sie uns gleich zu
machen, auf dass er sie uns mitteilen, wir sie aufnehmen
können%). " Wenn das lutherische Eucharistiedogma der Augustana
invariata — quod corpus et sanguis Christi vere adsint et distri-
buantur*) — im heutigen Luthertum so wenige Bekenner hat,
so beruht das auf der Gebrochenhcit des Glaubens an die
Gottheit Christi. Um die Erweckung und Kräftigung* dieses vom
Neuprotestantismus zersetzten christlichen Zentraldogmas und
um nichts anderes geht es darum bei dem Bemühen der Hoch-
kirchler um die zentrale Stellung des Altarsakraments im Leben
der Kirche. Darum machen sie sich auch das Bekenntnis der
Augustana zu eigen: „Retinetur enim apud nos Missa et summa
reverentia celebratili'3)."

Nächst dem Sakrament der Eucharistie richtet sich die
Arbeit der Hochkirchlichen auf die Pflege des dritten
lutherischen Sakraments, der Beichte und Absolution. Das ursprüngliche

Luthertum hat die Beichte keineswegs abgeschafft, sondern
aufs sorgsamste gepflegt. Luther selbst hat sie eifrig geübt
und aufs wärmste empfohlen. Das Augsburgische Bekenntnis
fordert ausdrücklich ihre Beibehaltung4). Das Entscheidende
bei der lutherischen Beichte ist jedoch nicht die subjektive
Entlastung in der Aussprache, sondern die objektive Versicherung

der Heilsgewissheit durch den Priester als Gottes
Stellvertreter. Die Absolution ist nach den Worten der Augustana
„die Stimme Gottes selber5)". Kliefoth interpretiert die Be

kenntnisurkunde richtig, wenn er sagt :

') Die lutherische Kirche und die Union, 147.
2) Art. 10.
3) Art. 24, abusus 3.

4) Art. 11.
5) Art. 25, abusus 4.



— 180 —

„Auch unsere Kirche nimmt das «an Gottes statt» des Thomas von
Aquin, und zwar in ungleich vollerem Sinn auf: Die Stimme, welche in
der Absolution Vergebung der Sünden zuspricht, ist Gottes eigene Stimme,
der Diener leiht nur seinen Mund, ist. nur Instrument, also ist der Diener
al3 Bote an Gottes statt, und die Absolution erfolgt nicht allein aus Gottes
Befehl, sondern auch durch Gottes eigenes Wort ')."

Während sich in der Absolutionsauffassung die lutherische
Beichtlehre enge mit der römischen berührt, wahrt das
lutherische Bussinstitut die christliche Freiheit, indem jeder Zwang
vermieden ist und keine vollständige Sündenaufzählung verlangt
wird. Luthers Grundsatz ist: „Die Beichte aufs allerhöchste
preisen..., aber niemand dazu dringen2)." Welch grosser
Segen dieser Institution erspriesst, dafür gibt es keinen beredteren

Zeugen als Luther selber.
„Ich will mir die heimliche Beicht von niemand lassen nehmen, und

wollte sie nicht um der ganzen Welt Schätze geben; denn ich weiss, was
Stärke und Trost sie mir gegeben hat. Es weiss niemand, was die heimliche

Beicht vermag, denn der mit dem Teufel oft fechten und kämpfen
muss. Ich wäre läng'st von dem Teufel überwunden und erwürgt worden,
wenn mich diese Beicht nicht erhalten hätte3)."

Diese Hochschätzung der Beichte durch Luther erklärt
die intensive Pflege derselben im Reformationsjahrhundert.
Dann aber trat ein Stillstand ein, und im 18. Jahrhundert wurde
das Beichtinstitut stückweise abgebrochen. „Unser gegenwärtiger

Zustand", sagte schon vor Jahrzehnten Kliefoth, „ist nicht
Fortschritt, sondern Zurückgesunkensein von einer einstigen
Höhe geschichtlicher Entwicklung, Verschleuderung kirchlichen
Erbes, Verarmung der Kirche an einst von ihr besessenen
pädagogischen Mitteln. Die lutherische Kirche darf nicht ruhen,
bevor sie sich nicht des Reichtums ihres geschichtlichen Erbes

vollständig wieder bemächtigt hat4)". In der Tat haben die
lutherischen Restaurationstheologen des vorigen Jahrhunderts,
ganz besonders Lohe, sich um die Wiederbelebung des
lutherischen Beichtinstituts bemüht. Lohe, der von dem Grundsatz
ausging: „Die schlechteste Privatbeichte ist noch besser als
die allgemeine'1, übte eine intensive Beichtseelsorge aus; fast
alle Glieder seiner Gemeinde benutzten die Privatbeichte5).

') Von Beichte und Absolution, Liturgische Abhandlungen, II, 302.
2) Eri. 27. 3.">8.

3) Eri. 28, 249.
4) Liturgische Abhandlungen, II, 491.
6) Eichner, W Lohe. Hochkirche 1924, 182; Zilz, Was uns Lohe zu

sagen hat, Hochkirche 1925, 228.



— 181 —

Dennoch gelang es ihm nur in den Neuendettelsauer Diakonissenanstalten,

die Beichte heimisch zu machen. Die heutigen Hoch-
kirchler haben einen neuen Anlauf genommen, um dieses genuin
lutherische Institut wieder herzustellen.

Das alte Luthertum erkennt nur die drei Sakramente der
Taufe, des Abendmahls und der Absolution an. Dennoch schreibt
es sakramentalen Charakter auch der Konfirmation und Ordination

zu, indem es mit der priesterlichen Handauflegung eine
Mitteilung göttlicher Gnade verbindet —• Deus largitile gratiam
per impositionem manuuml). Es ist darum durchaus sinnvoll,
auf lutherischem Boden wieder zur Siebenzahl der Sakramente
zurückzukehren — trotz Luthers Polemik dagegen, der in dieser
Frage wie in anderen — um mit Kliefoth zu reden —
„individualistischen Extravaganzen" verfiel. Goethe sagt mit Recht:
„Der Protestant hat zu wenig* Sakramente." Aber es
besteht kein Zweifel, dass die Belebung der Hauptsakramente
ganz von selbst die Schätzung und Übung der sekundären Sakramente

nach sich ziehen wird.
Die hohe Wertung des Sakraments im alten Luthertum

zeigt uns deutlich, dass der lutherische Gottesdienst zugleich
Wortgottesdienst und Mysteriengottesdienst ist. Er gleicht nicht
einem Kreise, der nur einen Mittelpunkt hat (das Wort), sondern
einer Ellipse, die zwei Brennpunkte besitzt (Wort und Sakrament).

Letzten Endes sind freilich Wort und Sakrament eins,
einmal weil beide einen und denselben Inhalt haben: Gottes sich
selbst herablassende, sündenvergebende Liebe, dann aber weil
das „Wort" für das Luthertum etwas Sakramentales ist, während
umgekehrt das Sakrament — nach alter, augustinischer
Auffassung — das verbum visibile darstellt. Darum ist auch die
Konsekrationsformel beim Abendmahl nicht nur das göttliche
Wort, welches die irdischen Elemente zu Trägern göttlicher
Realität macht, sondern zugleich eine „helle Predigt", die
grossartigste Verkündigung des Rechtfertigungsgeheimnisses; die

„ganze Summa des Evangeliums" ist nach Luther in den
Konsekrationsworten zusammengezogen.

Die Harmonie zwischen Wort und Sakrament, die im alten
Luthertum bestand, wurde in späterer Zeit zerstört ; der
Sakramentsgottesdienst sank zu einem Anhängsel des Wortgottes-

') Chemnitz, bei Kliefoth, Liturgische Abhandlungen, I, 415.



— 182 -
dienstes herab. Schon in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts
vernehmen wir die Klage lutherischer Schriftsteller, dass die
Leute in die Kirche gingen, nicht um den Gottesdienst zu
besuchen, sondern um eine Predigt zu hören*). Durch die
Loslösung des sonntäglichen Hauptgottesdienstes von der
Sakramentsfeier wurde nicht nur das Abendmahl zurückgedrängt,
auch die Predigt verlor ihren Mysteriencharakter und verfiel
mehr und mehr einer Rationalisierung. Das Grundthema der
reformatorischen Verkündigung, die gratia sola, wird heute so
selten auf lutherischen Kanzeln behandelt, dass eine
hervorragende römische Konvertitin sagen konnte, sie habe fast nie
in protestantischen Kirchen von der Gnade predigen hören —
dem articulus stantis et cadentis ecclesiae! Und selbst die Kon-
vertitiü Gertrud v. Zezscbwitz, früher Neuendettelsauer Diakonisse,

die von einem hochkirchlich-lutherischen Zentrum
herkam, bekennt: „Als Protestantin habe ich nie soviel reden
hören von Gnade wie als Katholikin2).'*

Dieser Verfall von Predigt- wie Sakramentsgottesdienst
erklärt den Radikalismus, mit dem die heutigen Hochkirchler
die Forderung stellen: Der sonntägliche Hauptgottesdienst muss
wieder Abendmahlsgottesdienst werden, auch wenn nur ein
kleiner Teil der Gemeinde zur Kommunion geht. Darüber hinaus

fordert die radikal katholische Gruppe die Möglichkeit der
täglichen Kommunion, wie sie schon Lohe auf seinem Sterbelager

geübt hat. Auch dabei handelt es sich nicht um eine
blosse Kopie römischer oder anglikanischer Vorbilder, sondern
um die Wiederaufnahme alter, lutherischer Gewohnheiten;
wurde doch noch im 17. Jahrhundert in St. Sebald in Nürnberg

täglich Frühmesse mit Abendmahlsfeier gehalten. Nur
dadurch, dass die Eucharistie in den Mittelpunkt des Gottesdienstes

tritt, kann das darniederliegende gottesdienstliche Leben neu
erweckt werden und die anthropozentrische Gottesdienstauffassung

durch die christozentrische beseitigt werden.
Für die Form des Gottesdienstes gilt im Luthertum der

Grundsatz: Freiheit von aller gesetzlichen Uniformität, aber
zugleich Orientierung an der klassischen altkirchlichen
Tradition. Jede territoriale Kirche hat das Recht auf selbständige

') P. Graff, Geschichte der Auflösung der gottesdienstlichen Formen
in der evangelischen Kirche bis zum Eintritt der Aufklärung 1921.

2) Warum katholisch? Begründung meines Übertritts. 1922, 7.



— 183 —

Gestaltung des Gottesdienstes. Daher die grosse Mannigfaltigkeit
von Gottesdienstordnungen im Reformationsjahrhundert *)

die an sich kein Fehler ist, vielmehr die Mannigfaltigkeit der
vornizänischen Kirche widerspiegelt. Aber trotz dieser
Vielgestaltigkeit bewahren die lutherischen Liturgien im Aufbau
und in den wichtigsten Stücken den Zusammenhang mit der
abendländischen, ja, der ökumenischen Tradition. Die heutigen
hochkirchlichen Liturgieentwürfe schliessen sich wie die Liturgien

des Reformationsjahrhunderts an die römische Messe und
das römische Stundengebet an. In vier Punkten gehen sie jedoch
über die meisten Liturgien des Reformationsjahrhunderts hinaus.

Sie enthalten 1. ein Opfergebet bei der Darbringung der
Elemente; 2. eine Epiklese vor der Konsekration (die Hochkirchlichen

halten jedoch an der abendländischen Tradition fest,
indem sie die eigentliche konsekratorische Wirkung* den verba

ipsissima des Herrn zuschreiben); 3. ein Gebet nach der
Konsekratron, in dem der Opfercharakter der Eucharistie zum
Ausdruck kommt ; 4. ein Gebet, in dem clie universelle communio
sanctorum ausgesprochen wird, und zwar ebenso die Gemeinschaft

mit den vollendeten Gliedern des Leibes Christi wie die
Fürbitte für die Entschlafenen, die noch des Eingangs in die
volle Gottesherrlichkeit harren.

Das lutherische Hochamt (in Skandinavien sagt man bis
heute högmässa) ist in seinem zugleich evangelischen wie alt"
kirchlichen Gehalt eine grossartigere Predigt als die des besten
Wortverkünders. Vermag es schon in seiner traditionellen Gestalt
die Herzen emporzuheben in die Höhen christlichen Glaubens
und Liebens, so erst recht, wenn es ergänzt ist durch jene
wundervollen Stücke der altkirchlichen Liturgie, welche
protestantischer Übereifer zu rasch beseitigt hatte. In gleicher
Weise bietet das Stundengebet (Mette und Vesper), wie es bis ins
17. Jahrhundert hinein allgemein gebräuchlich war und von Lohe
wieder aufgenommen werde, den biblischen Lese- und Gebetsstoff
in Formen, welche durch die jahrhundertelange Übung der Kirche
geheiligt sind. Die heutigen Hochkirchler schliessen sich noch

enger an das römische Stundengebet an, vor allem haben sie der
auf Benedikt zurückgehenden römischen Complet, diesem Hohenlied

biblischer Glaubenszuversicht, wieder Eingang verschafft.

') Vgl. L. Fendt, Der lutherische Gottesdienst im 16. Jahrhundert, 1923.



— 184 —

Der tägliche Gottesdienst, bestehend aus Mette, Eucharistie
und Vesper, wie er in der Sebalduskirche in Nürnberg noch im
17. Jahrhundert stattfand und wie ihn (unter Beifügung von
Prim, Sext und Complet) die hochkirchliche Bewegung bei

,Exerzitien' erneuert hat, ist nicht etwas Eintöniges, sondern
etwas unendlich Mannigfaltiges. Das Kirchenjahr bringt einen
steten Wechsel in den Psalmen, Antiphonen, Hymnen, Lesungen
und Orationen. Es ist ja die Abwandlung der ganzen
Heilsgeschichte, des ganzen Corpus Christi mysticum. Lohe und Theod.
Harnack haben ergreifende Preislieder auf das Kirchenjahr
gesungen. „Das Kirchenjahr", sagt letzterer, „ist auch ein

Dom, ein domus Dei, und als solcher ein Abbild der Geschichte
des Herrn und seines Wirkens bis zur Zukunft und der
Geschichte der Kirche bis zu ihrer Vollendung*1)."

Das lutherische Kirchenjahr unterscheidet sich vom
römischen nur durch eine „biblische Reduktion". Sein Festkreis
ist ein dreifacher: neben den Herrenfesten, zu denen ursprünglich

manchenorts auch das Fronleichnamsfest gehörte, stehen
die Marienfeste. Luther zählt, was die wenigsten Protestanten
wissen, zu den grössten Mariensängern ; jahraus jahrein hat er
an den Marienfesten gepredigt und das Lob derer gesungen,
die den Gottessohn geboren. Seine Marienverehrung' hält sich
jedoch strenge in den Grenzen des Inkarnations- und Recht-
fertigungsglaubens ; nicht der regina coeli und advocata nostra
gilt sein Lob, sondern der demütigen Magd, welche der Herr
erwählt hat, dem Urbild des Rechtfertigungsglaubens. Noch
Vilmar empfiehlt das Beten des schriftgemässen Ave Maria,
das „der strengste Protestant mit dem besten Gewissen sprechen
könne" ; ja, er rechnet es mit dem Vater Unser und dem

apostolischen Glaubensbekenntnis zu den „drei Grundgebeten
der Christenheit"2).

Zu den Marienfesten treten im lutherischen Kirchenjahr
die Heiligentage (Johannes der Täufer, Apostel, Stephanus,
Laurentius und Maria Magdalena); auch an diesen Tagen
pflegte Luther zu predigen. Es ist aber kein Grund vorhanden,
bei diesen Tagen stehenzubleiben, vielmehr beanspruchen alle
grossen Zeugen Christi (die altkirchlichen, mittelalterlichen,
reformatorischen und nachreformatorischen) einen Platz im

') Praktische Theologie, I, 369.
2) Zur neuesten Kulturgeschichte Deutschlands, II, 130 ff.



— 185 -
Kirchenjahr. Löhes Martyrologium ist hier wegweisend für eine
Erweiterung des Kirchenjahrs.

Es ist ein überaus reiches sakramentales und liturgisches
Leben, das sich im alten Luthertum und im lutherischen
Hochkirchentum des 19. Jahrhunderts entfaltet. Die reale
Gnadenmitteilung durch Wort und Sakrament und die Gebetsgemeinschaft

mit dem ganzen Leibe Christi, allein diese beiden Dinge
bilden das Wesentliche am lutherischen Gottesdienst. Alle
äusseren Zeremonien sind nebensächlich. Es ist ein weitverbreiteter
Irrtum, das eigentliche Ziel der hochkirchlichen Bewegung* seien
Weihrauch, Lichter und Messgewänder; und es gibt auch
einzelne Hochkirchler, die diesen Irrtum nähren. Die hochkirchliche

Bewegung* ist jedoch in ihrem Wesen eine dogmatische
Bewegung; das erste ist die rechte Stellung* zur Kirche, die aus
dem rechten Glauben an die Gottheit Christi fliesst, die rechte
Stellung' zum Amt und zum Sakrament. Alle äusseren Riten
und Zeremonien hiegegen sind Adiaphora. Im Unterschied von
der römischen Kirche wie vom reformierten Christentum gewährt
das Luthertum in diesen Dingen volle Freiheit. Wer Puritaner
ist, d. h. kein Organ für die Symbolkraft des Sinnlichen hat,
möge puritanisch feiern; wer hingegen Ritualist ist, d. h. mit
Symbolsinn begabt, folge seinen Neigungen. Luther selbst sagt:

„Bilder, Glocken, Messgewand, Kirchenschmuck, Altar, Licht usw.
halte ich frei; wer da will, der mag's lassen... Aber ich's mit den
Bilderbtürmern nicht halte." „Nicht verdamme ich, dass man die Sakrament
mit Kasein und andern Ceremonien handelt, sondern, dass man meinet, es

sei von Xöten und müsse also sein so doch alle Dinge, die Christus
nicht eingesetzt hat, frei, willkürlich und unnötig sind, derhalben sie auch
unschädlich sind." „Ich bin nicht der Meinung, dass durch das Evangelium
alle Künste sollten zu Boden geschlagen werden und vergehen, wie etliche
Abergeistliche vorgeben, sondern ich wollte alle Künste gerne im Dienst
dessen sehen, der sie gegeben und geschaffen hat1)."

Der schwedische Erzbischof Lars Petri schreibt in der
Kirchenordnung* von 1571:

„Früher hatte der Feind behauptet, Zeremonien und Kleidergebräuche
seien für das Heil notwendig, obwohl sie gleichgültig und bisweilen dem
reinen Evangelium widrig waren. Jetzt greift uns derselbe Feind von der
anderen Seite an und sagt uns, dass wir wegen des Heils ehrwürdige
Gebräuche abschaffen, kirchliche Bilder zerstören mussten, obwohl viele von
ihnen Adiaphora sind, d. h. dem Glauben gleichgültig, aber dem Christenvolk

lieb geworden sind2)."

>) Eri. 30, 372; 28, 69; 56, 297.

') Soderblom, Warum bin ich Lutheraner? (Vortrag in Dresden.)
Hochkirche 1925, 202.



— 186 —

Das ist der genuin lutherische Standpunkt. Auf dieser
Grundlage erfolgte jedoch keine allgemeine Abschaffung des
ererbten Zeremoniells, vielmehr wurde dieses zum grossen Teil
beibehalten ; „quamquam apud nos magna ex parte veteres ritus
diligenter servantur"- heisst es in der Augustana (Art. 21). In
Deutschland waren bis tief ins 18. Jahrhundert hinein
Messgewänder beim lutherischen Gottesdienst gebräuchlich; erst
im Zeitalter des Rationalismus wurden sie abgeschafft. In
Skandinavien, wo sie nie ganz aufgegeben worden waren, kamen
sie in den letzten Jahrzehnten wieder allgemeiner in Gebrauch ;

in Deutschland hatten erst die Hochkirchlichen wieder den Mut
zur Wiederaufnahme dieser alten Sitte. Aber wozu diese

Erneuerung* von Gewohnheiten, die ausser Gebrauch gekommen
sind und heute nur Anstoss erregen? Der Grund dafür ist in
erster Linie kein ästhetischer, sondern ein dogmatischer; es

handelt sich nicht um liturgische Spielereien, sondern um das

Dogma dor Realpräsenz Christi im Sakrament. Eben deshalb
wanderten vor 50 Jahren die anglikanischen Ritualisten lieber
ins Gefängnis, als dass sie ihr eucharistisches Zeremoniell
preisgaben. Der Ritualismus ist ebon das sinngemässe Symbol für
die Gegenwart des lebendigen Christus auf dem Altare. Weil
der Altar die Stätte ist, da das Golgathaopfer dargestellt wird,
kann er nicht in einem einfachen Tisch bestehen, sondern
bedarf des heiligen Schmuckes und vor allem des Crucifixus, in
dessen Anblick die gläubige Seele ihr „0 crux, ave, spes unica"
sprechen kann. Die im Luthertum vielfach übliche Elevation
der Elemente ist eine Versinnbildung von Christi Erhöhung
am Kreuze; der von den Hochkirchlichen geübte Genuflex ist
der Ausdruck des anbetenden Glaubens „Mein Herr und mein
Gott" ; das Messgewand mit dem Kreuze auf dem Rücken ist
ein Hinweis auf den Opfercharakter des Herrenmahles und auf
die „Gemeinschaft der Leiden", in welche der Christ beim
heiligen Opfer treten soll. Gewiss ist der Christus, der in
Armseligkeit gegenwärtig war im Stalle zu Bethlehem und am Kreuze
auf Golgatha, auch in seinem Sakrament gegenwärtig ohne allen
Schmuck und alle kultische Pracht; dennoch verlangen
Ehrfurcht und Dankbarkeit nach einem Ausdruck für die Huldigung
des Herzens, welche dem König der Könige auch unter der
sakramentalen Demutshülle gebührt. Dazu kommt, dass dem
Kind und einfachen Menschen das Mysterium der Realpräsenz



— 187 —

Christi nur durch das Medium des Ritualismus nahegebracht
werden kann; die Zeremonien der Kirche sind darum auch
ein pädagogischer Anschauungsunterricht für die Unmündigen
und Schwachen. So steht denn der hochkirchliche Ritualismus
ganz im Dienst des Sakramentsdogmas; er ist ein unzweideutiges

Bekenntnis zu dem im Sakrament gegenwärtigen Christus
und darum ein Protest gegen die Schwächung des Inkarnationsglaubens

durch den reformierten Puritanismus und gegen seine
Leugnung durch den rationalistischen Freisinn, also ein Akt der
Treue gegenüber Martin Luther, der 1529 wider die „Sakra-
mentierer" gestritten. Was an sich ein Adiaphoron ist, wird
durch die dogmatischen Hintergründe zu etwas Tieferem und
Wichtigerem. Worauf es aber einzig* und allein ankommt, das
ist die „reine Lehre". Wo diese durch den Ritualismus
verdunkelt wird, da wird er zum Hindernis und zur Gefahr. Mit
Recht sagt Lohe: „Die Kirche bleibt Königin auch im Bettler-
gewande. Es ist besser, dass alles dahinfalle und nur die reine
Lehre ungefährdet bleibe, als dass man im Schmuck und in
der Zier herrlicher Gottesdienste wandle, denen Licht und Leben
mangelt, weil die Lehre unrein geworden ist1)." Auch ist bei
allen ritualistischen Änderungen im Gottesdienstleben das Wort
Puseys gegenüber den anglikanischen Ritualisten zu beachten :

„Es ist leichter, das Gewand zu ändern, als das Herz-)." Auf
die Wandlung* des Herzens aus einem rationalistischen in ein

gläubig evangelisches kommt alles an.
Wichtiger als die Pflege schöner Gottesdienste ist darum die

Erweckung des Gebetsgeistes. Der grösste Mangel der modernen
abendländischen Christenheit ist ihre Unkenntnis, Schwäche
und Nachlässigkeit im Gebet. Damit freilich die Menschen
beten lernen, müssen sie angeleitet und erzogen, vor allem
muss ihnen Zeit und Raum dazu gegeben werden. Die meisten
Grossstadtmenschen haben keinen Gebetsort, kein „stilles
Kämmerlein" und können in ihrer unruhigen, alltäglichen Umgebung
nicht zur Sammlung kommen. Für sie bleibt die Kirche als

einziges Gebetskämmerlein. Sie ermöglicht aber nicht nur
Einsamkeit und Abgeschiedenheit, sondern schenkt auch Gemeinschaft.

Das Gotteshaus ist heilig durch Wort und Sakrament,

') Drei Bücher von der Kirche. 3. Aufl., 1904, 125.

') Heiler, Die hochkirchliche Bewegung in der anglikanischen Kirche.
Hochkirche 1927, 112.



— 188 —

durch Gebet und Lied der Gemeinde. Und sobald ein Mensch
eine Kirche betritt, ist er nicht allein, sondern in der Gemeinschaft

der Heiligen. Darum gilt es, die Kirchen zu öffnen.
Im Reformationsjahrhundert standen die lutherischen Kirchen
allgemein offen, erst später begann man, sie ausserhalb der
Gottesdienstzeiten zu verschliessen. Die anglikanischen Kirchen
werden heute allgemein offen gehalten, auch in Schweden und
da und dort in Deutschland hat man damit begonnen. Die
Forderung nach den offenen Kirchen ist übrigens keineswegs neu,
schon Vilmar hatte vor mehr als 70 Jahren in eindringlichen
Worten dazu aufgefordert und vor allem die Geistlichen
ermahnt, ihren Gläubigen mit dem guten Beispiel voranzugehen,
dadurch dass sie selber sich zu stiller Andacht in ihrer Kirche
einfinden *).

Den stärksten Anreiz zur Pflege der Privatandacht in der
Kirche geben jedoch die sinnenfälligen Zeichen und Pfänder der

Gegenwart Gottes. Es gilt, die echt lutherische Schätzung des

Altars zu erneuern. Stahl sagt: „Der Altar ist das Zeichen des in
die Kirche niedergelegten Mysteriums; er ist das Zeichen, dass

auf Grund des ein- für allemal geschehenen Opfers hier in
göttlicher Vollmacht das Opfermahl ausgeteilt wird2;." Soderblom
betont: „Altar heisst Anbetung und Mysterium. Altar und Sakrament

des Altares heisst, dass die menschliche Vernunft das

Mysterium des Heils nicht fassen kann. Es gibt in unserm
Gemeindegottesdienst sowohl wie in unserer Theologie eine Stelle,
wo der Verstand seine Unfähigkeit empfindet und in Anbetung
kniet8)."

Das Luthertum hat darum die mittelalterlichen Altäre in
den vorreformatorischen Kirchen unangetastet gelassen; ja, es

hat vielfach (wie in Nürnberg, in Marburg* und anderswo), die
mittelalterlichen Sakramentshäuschen stehen gelassen in dem
deutlichen Bewusstsein, dass einmal der Tag kommen muss,
da sie nicht mehr blosse Erinnerungszeichen an vorreformato-
rische Frömmigkeit sind, sondern ihrem ursprünglichen Zwecke
wieder dienen. Die Aufbewahrung der Eucharistie ist ein uralter
Brauch. Er dient einmal dem Zwecke der Krankenkommu-

') Zur neuesten Kulturgeschichte Deutschlands, II, 138 f.
2) Die lutherische Kirche und die Union, 327.
3) Warum bin ich Lutheraner? Hochkirche 1925, 201.



— 189 —

nion!), zugleich aber bietet die aufbewahrte Eucharistie als Unterpfand

der wirklichen Gegenwart Christi eine starke Hilfe und
Anregung zum Gebetsleben. iSie ist es, die den römischen Kirchen
ihre starke Anziehungskraft verleiht und vielen Frommen dieser
Kirche, zumal dem Armen von Assisi, eine Quelle ihres heiligen
Lebens wurde2). Die lutherische Dogmatik erhebt zwar den
Einwand: extra usum non est sacramentum; die Konsekration
bewirke die leibliche Gegenwart Christi in den Elementen
ausschliesslich für den Augenblick des Genusses. Aber gerade diese
theologische Theorie3; hat sich als bedenklich erwiesen, insofern
sie dem reformierten Sakramentsbegriff im Luthertum Tür und
Tor geöffnet hat, so dass es heute nur mehr wenige Lutheraner
gibt, die mit Luther an die Realpräsenz glauben. Aber ganz
abgesehen davon, lässt sich die in-usu-hehre auch auf die
Andacht zur aufbewahrten Eucharistie anwenden, insofern auch
in ihr ein usus vorliegt, wenn auch in anderer Form als beim
Genuss der Elemente. In der Tat haben auch vereinzelt
evangelische Hochkirchler den Mut zur Aufbewahrung des Sakraments

aufgebracht. Es besteht kein Zweifel, dass erst die Reservation

des Sakraments, wie sie jetzt auch von den
Anglokatholiken erkämpft worden ist, den Glauben an die Realpräsenz
Christi im Sakrament wieder einbürgern wird.

Ein weiteres Mittel zur Pflege des Gebetslebens sind die
Exercitia spiritualia, wie sie die hochkirchliche Bewegung ebenfalls

auf ihr Programm gesetzt hat. Der Terminus ist nicht erst
von Ignatius von Loyala geprägt, sondern mittelalterlich. In
England wird dafür das schöne Wort retreats gebraucht, in
Deutschland ist der Ausdruck „Freizeit" geläufig, in dem sehr
treffend der bernhardinische Gedanke zum Ausdruck kommt:
otiosum non est vacare Deo, sed negotium negotiorum omnium. In

J) Die häufige Krankonkommunion ist nur möglich, wenn die Eucharistie

aufbewahrt wird und so nicht bei jeder Krankenkomniunioii die Feier
der Abendmahlsliturgie nötig ist. Auch widerspricht die private Abcnd-
mahlsfeier dem Gemeinsehaftscharakter des Sakraments. Weil die Eucharistie

Gemeinschaftsmahl ist, darum werden die in der Eucharistiefeier der
ganeen Gemeinde geheiligten Elomento don Kranken in die Häuser gebracht
—¦ „denn ein Brot ist's, so sind wir viele ein Leib" (1. Kor. 10, 17).

2) Vgl. Heiler, Der heilige Franz von Assisi und die katholische
Kirche. Sonderheft der Una Sancta, 1926, 38 ff.

3) Diese Theorie ist natürlich unvereinbar mit dem Wortlaut der Augnstana
invariata : quod corpus et sanguis Christi vere adsiiit et distribuantnr (Art. 10) ;
daher denn auch die Abänderung- dieses Passus in der Variata.



— 190 —

der Tat bedeutet das zeitweilige völlige Sichzurückziehen zum
kontemplativen Leben keine Erschlaffung, sondern eine
Erfrischung und Stählung der ethischen Aktivität. Die grössten
Kontemplativen der Kirche sind zugleich die grössten Aktiven
gewesen.

Überaus wichtig für die Belebung des Gebetsgeistes sind
schliesslich die Orden und Bruderschaften. Luther, der bekanntlich

einen grimmigen Kampf wider die Möncherei führte, hat
selber das Kommen evangelischer Mönche geweissagt. Zu
derselben Zeit, da Puesey durch die Gründung eines Schwesternordens

den Grundstein zu dem reichen anglikanischen Ordensleben

legte, hat Lohe das apostolische Diakonissenideal in die
Wirklichkeit umgesetzt; beide waren dabei von römisch-katholischen

Vorbildern abhängig. Regelrechte Männerorden gibt es

auf dem Boden des Luthertums noch nicht; die „Lutherischen
Benediktiner" sind eine mehr völkische Organisation. Dagegen
bestehen zwei Tertiarenorden, der „Evangelische Humiliaten-
ordena, der aus dem Löhebund hervorgegangen ist (eine
„Vereinigung lutherischer Christen für apostolisches Leben" hatte
schon Lohe vorgeschwebt), sowie die „Evangelischen
Franziskanertertiaren", welche die scheinbar unüberbrückbaren Gegensätze

von Franziskus und Luther zu versöhnen unternehmen,
indem sie in der Betonung* der gratia sola ebenso lutherisch
sind wie in der Stellung zum Sakrament und zur Kirche katholisch
und franziskanisch. Vielleicht ist es gerade dieser Vermählung
von Luthertum und Franziskanertum beschieden, ein Werk der
Versöhnung zwischen der römischen und lutherischen Christenheit

zu vollbringenl).
So hat das lutherische Hochkirchentum einen besonderen

ökumenischen Beruf. Die lutherische Kirche ist, wie schon Stahl
richtig hervorhob, zur wahren Katholizität berufen, „sie hat eine

weltgeschichtliche Mission im Reiche Gottes, eine Mission des

Friedens und der Gemeinschaft für die ganze Christenheit2)." Man
rühmt gewöhnlich die anglikanische Kirche als Kirche der
via media zwischen römischem Katholizismus und Protestantismus

; aber in einem noch höheren Masse muss das Luthertum
als „Kirche der Mitte" zwischen Rom und Genf bezeichnet

*) Die „Regel für die Evangelische Franziskanerbruderschaft der Nachfolge

Christi" ist jetzt im Druck erschienen (Marburg 1927).
2) Die lutherische Kirche und die Union, 465.



— 191 —

werden, wie das schon Lohe getan hat!). Denn sie hat drei
Vorzüge vor dem Anglikanismus: 1. Sie legt stärkeren
Nachdruck auf die Lehre als auf die Verfassung. 2. Sie hat den
katholischen Sakramentsgedanken reiner bewahrt als die
anglikanische Kirche, wie aus einem Vergleich der Confessio Augustana

mit den 39 Artikeln deutlich wird. 3. Sie hat wenigstens
im Reformationsjahrhundert die liturgische Traditoti treuer
bewehrt als die anglikanische Kirche ; die alten lutherischen
Gottesdienstordnungen haben mehr Elemente von der römischen
Liturgie übernommen als das Common Prayer Book, auch hat
das Luthertum keinen Bildersturm erlebt wie der Anglikanismus.
Aus diesen Gründen käme dem Luthertum auf der Lausanne,!*
Weltkonferenz eine Vermittlerrolle zu, wenn es eben noch
genuines Luthertum wäre. Aber das heutige Luthertum hat
seine Eigenart grossenteils eingebüsst und ist allzusehr unter
den Einfluss ihm wesensfremder Mächte — des reformierten
Puritanismus, des Pietismus und Rationalismus — geraten und
hat so — selbst in bewusst lutherischen Kreisen —
neuprotestantisches Gepräge bekommen. „Die Kirche", so klagte schon

Lohe, „liegt im Staube und hat die heiligen Sitten der Väter
verlassen, obwohl sie fort und fort zu der Augsburgischen
Konfession und den anderen Bekenntnisbüchern unserer Väter
hält2)." Die hochkirchliche Bewegung sucht dem gegenüber
eine Renaissance des Luthertums herbeizuführen, indem es das

ökumenische, katholische Luthertum der Confessio Augustana
und der alten Kirchenordnungen erneuert. Gewiss bleibt es

dem Neuprotestantismus unbenommen, seine eigenen Wege zu
gehen ; aber man muss von ihm verlangen, dass er säuberlich
die Begriffe scheide und nicht als römisch und papistisch
bezeichne, was genuin lutherisch ist, sich auch nicht einen

Luther nach eigenem Gutdünken schaffe. Vor allem haben jene,
welche das Inkarnationsdogma negieren oder umdeuten, kein
Recht sich gegen die Hochkirchler auf Luther zu berufen ;

hat dieser doch in seiner derben Sprache erklärt, dass alle,
„welche die Gottheit Christi anfechten und verleugnen, das

ganze Christentum verlieren und stracks eitel Heiden und
Türken werden1'*3). Durch die klare Scheidung von echtem

') Drei Bücher von der Kirche, 104 ff.
2) Einfältiger Beichtunterricht für evangelische Christen lutherischen

Bekenntnisses, 1881, 53.
3) Weim, 40, I, 441.



— 192 --
Luthertum und Neuprotestantismus werden nicht nur der Renaissance

des Luthertums die Wege geebnet, das Luthertum wird
vielmehr zugleich eine ökumenische Grösse, es fallen jene
Schranken, welche heute zwischen ihm und den alten
katholischen Kirchen des Ostens und Westens bestehen. Einem
erneuerten Luthertum kommt eine Führerrolle in der
ökumenischen Bewegung* zu. Es ist kein Zufall, dass der eigentliche
Träger des Life and Work- Ideals ein Lutheraner ist. Auch ist
es kein Zufall, dass das konfessionelle Problem selten mit so

grosser Weite, Klarheit und Liebe behandelt werden ist wie
von einem Lutheraner, dem Kirchenrechtslehrer Stahl '). Er hat
schon vor Jahrzehnten darauf hingewiesen, dass in der
Überbrückung der konfessionellen Gegensätze eine „Mission des

deutschen Volkes" liege. „Von ihm ist die Kirchentrennung
ausgegangen, in ihm und in ihm allein liegen die Keime der
Wiedervereinigung, so es anders dem Geiste seiner eigenen,
der deutschen Reformation treu bleibt2;.*' Die deutschen
protestantischen Kirchen sind sich heute dieser Mission kaum
bewusst. Wenn aber der hochkirchlich ökumenische Gedanke
in ihnen einmal eine lebendige Macht geworden ist, dann wird
sich auch jene kühne Prophetic erfüllen, welche vor
Jahrzehnten der grosse hessische Lutheraner, der heute vergessene
Vilmar, verkündet hat:

„Es kommt die Zeit, dass wir verstehen sollen, was wir bisher kaum
geahnt, geschweige denn erfahren haben, was es heisse, «dass wir alle hin-
ankommen zu einerlei Glaube und Erkenntnis des Sohnes Gottes und ein
vollkommener Mann werden, der da sei im Malie des vollkommenen Alters
Christi». Es rückt die Zeit heran, dass wir, nicht mehr gewiegt und gewägt
von allerlei Wind der Lehre, allesamt sollen fassen und begreifen die innerste
Wahrheit des Geheimnisses, dass wir Glieder sind an dem Leib Christi und
dass wir die Ordnung dieser Glieder, die Gaben und Ämter samt deren
Beruf und Macht, getrieben von der Macht des heiligen Geistes, vollständig
verstehen und ins Werk setzen. Ja, es kommt die, Zeit, dass os nicht mehr
fromme, ferne Hoffnung, sondern nahe, selige Gegenwart sein wird: Es ist
ein Hirte und eine Herde, in einem Sinne, einem Glauben, einem Lobgesang,
einem Gebete, zu einer zugleich äusseren und inneren Gemeinschaft enge
und fest geschlossen auf dit sir Erde und in diesem Leben3)."

Friedrich Heiler.
') Vgl. die hinreissenden Ausführungen über „Die wahre Katholizität"

a. a. 0. 448 ff.

-) A. a. O. 466.
s) Zur neuesten Kulturgeschichte Deutschlands, II, 184 ff.


	Das lutherische Hochkirchentum

