
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 17 (1927)

Heft: 3

Artikel: Die Lehre der russischen Slawophilen von der Kirche

Autor: Arseniew, N. von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404023

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404023
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


156

Die Lehre der russischen Slawophilen von der Kirche.

Die russischen Slawophilen sind aus dem Boden der
orthodoxen morgenländischen Kirche herausgewachsen, sind von
ihrem Geiste durchströmt. Darum ist es besonders fruchtbar,
ihre Lehre von der Kirche zu erforschen, die ja aus dem
innersten Geist der Kirche selbst herausgeboren ist und die
diesen Geist in seinem tiefsten Wesen erfasst und zum
Ausdruck gebracht hat. Die Lehre Chomiakovs (1804—1860) von
der Kirche ist nicht eine bloss individuelle Theorie, sondern
der Geist der Kirche lebt in ihr, sie ist ihr Erzeugnis, Fleisch
von ihrem Fleische, Geist von ihrem innersten Geiste. Daher
auch so wertvoll und massgebend. Denn die Lehre Chomiakovs
von der Kirche ist — so kann man behaupten — in ihren
Hauptlinien massgebend geworden. Oder vielmehr : die russische
Kirche hat immer mehr erkannt, dass es ihm gelang, die
richtigen Worte für das zu finden, was immer für die Kirche
massgebend gewesen ist, was immer ihr innerstes Wesen ausmachte.

Eine Lehre oder vielmehr eine Erfahrung durchströmt die

ganze Chomiakovsche Darstellung des Wesens der Kirche —
die Lehre von dem Wirken des Heiligen Geistes. Darum ist
seine Lehre von der Kirche eine mystische Lehre. Aus diesem
Wirken des Heiligen Geistes erklärt sich alles, fliesst alles
heraus in dem Wesen der Kirche. Der Heilige Geist, der. in
ihr wohnt, ist etwas durchaus Objektives und Absolutes : denn
er ist Gott. Daher ist das innere Leben der Kirche nicht eine
Zusammensetzung von menschlich subjektiven, vorübergehenden
Stimmungen, sie hat in sich ihren objektiven, festgegründeten,
unerschütterlichen göttlichen Gehalt und zugleich, gerade weil
Kundgebung des göttlichen Geistes, hat sie die höchste Freiheit
in sich: denn wo der Geist Gottes ist, da ist Freiheit. Auf diese
Weise verbinden sich innere Festigkeit und Unerschütterlichkeit
— denn der Geist Gottes kann sich nicht verändern („die Merkmale

der Kirche sind : innere Heiligkeit, die keine Beimischung
von Lüge gestattet, denn es lebt in ihr der Geist der Wahrheit



— 157 —

und Unveränderlichkeit : denn unveränderlich ist ihr Schützer
und ihr Haupt — Christus") — und Freiheit. Und auch in der
ganzen Lehre Chomiakovs ergänzen sich in harmonischer Weise;
die feste Begründung in einem objektiv-absoluten Gehalt und
der Geist der Freiheit. Ja noch mehr: dieser Geist der Freiheit
verbindet sich mit der Verehrung für die äusseren Normen und
Formen des kirchlichen Lebens, mit der Verehrung für die
kirchliche Tradition, die aber selbst als Trägerin des Geistes

gewertet wird: denn nur aus dem Heiligen Geist, der in der
Kirche lebt und in ihrer Tradition lebt und in der Schrift
redet und in uns betet und in uns die Werke vollbringt und
uns durch seine Gnade heiligt, hat das gesamte Leben der
Kirche seinen Wert, nur aus ihm erhält es seine Begründung
und Erklärung. Chomiakov erlaubt sich sogar das kühne Wort:
„Die Schrift ist etwas an und für sich Äusserliches, und die
Tradition ist etwas Äusserliches, und das Werk ist etwas
Äusserliches — das Innere in ihnen ist allein der Geist Gottes."
„Darum ist derjenige noch nicht Gott gefällig, der da betet
oder Werke tut oder sich zum Bekenntnis der Kirche bekennt,
sondern derjenige ist Gott gefällig, der Werke tut und den
Glauben bekennt und betet in dem Geiste Christi, der in ihm
wohnt." Nicht aber als Subjektivisierung der Kirche ist das zu
fassen, denn das Leben des göttlichen Geistes in der Kirche
ist etwas durchaus Objektives, oder es ist vielmehr die Realität,
denn es ist das Leben Gottes in seiner Kreatur, die von ihm
geheiligt wird, es ist die Wirklichkeit Gottes.

In diese Wirklichkeit Gottes kann aber nur der ganze
Mensch hineinwachsen mit allen seinen geistigen Kräften *) und

') „Der Geist Gottes, der in der Heiligen Schrift redet, der uns in der
Heiligen Tradition der ökumenischen Kirche lehrt und erleuchtet, kann
nicht durch den Verstand allein begriffen werden. Er ist bloss der Fälle
des menschlichen Geistes fassbar, unter der Einwirkung der Gnade." Vgl. die
folgenden Worte Iwan Kirejewskis (der Philosoph des Slawophilentums und
Freund Chomiakovs, 1806—1855): „Der Hauptcharakter des gläubigen
Denkens besteht in der Bestrebung, alle Teilkräfte der Seele in eine Kraft
zu vereinigen und jenen inneren Mittelpunkt aufzudecken, wo die Vernunft
und der Wille, und das Gefühl und das Gewissen und das Schöne und
das Wahre und das Bewunderungswerte und das Zuersehnende und das
Gerechte und das Barmherzige und der ganze Umfang des Geistes zu
einer lebendigen Einheit zusammenströmt." Dementsprechend schildert
Chomiakov auf folgende Weise das Leben der Kirche, das ein
Hineinwachsen in die göttliche Wahrheit ist: Ausdruck dieses Lebens „ist nicht
bloss der in Worte gefasste oder bloss gedachte Syllogismus, sondern auch



— 158 —

dabei nicht allein, sondern in der Gemeinschaft der Liebe.
Denn das Wesen Gottes ist die Liebe, und nur den Liebenden
macht er sich offenbar. „Man kann aber nicht Gott lieben, den

man nicht gesehen hat, wenn man den Bruder nicht liebt, den

man sieht." (I. Joh. 4, 20.)

Darum, nur indem wir die Brüder lieben, können wir zu
Gott gelangen. Wie auch der Apostel sagt: „...dass ihr, in
der Liebe verwurzelt und begründet, begreifen möget mit allen
Heiligen, welches da sei die Breite und die Länge und die Tiefe
und die Höhe, und die alle Erkenntnis übersteigende Liebe
Christi erkennen möget, damit ihr erfüllet seid von jeder Fülle
Gottes."

Das ist der Sinn der Kirche, das ist der Geist der Liebe,
der in der Kirche wohnt. „Vor allem ist dies Leben (der Kirche)
gegenseitige Liebe in Christo Jesu", sagt Chomiakov. Wir sollen
und können nicht als einzeln dastehende Persönlichkeiten, ohne
die Brüder, gerettet und geheiligt werden. „Wir wissen," schreibt
Chomiakov, „wenn einer von uns fällt, so fällt er allein ; aber
niemand wird allein gerettet: wer gerettet wird, wird gerettet
in der Kirche, wie ihr Glied, in Einheit mit den anderen
Gliedern. Glaubt jemand, so ist er in der Gemeinschaft des Glaubens.

Liebt jemand — so ist er in der Gemeinschaft der Liebe.
Betet jemand — so ist er in der Gemeinschaft des Gebetes
Sage nicht: ,Welches Gebet kann ich dem Lebenden oder dem
Toten zuteil werden lassen, da mein Gebet ja für mich allein
nicht ausreicht?*' Denn da du nicht zu beten verstehst, welchen
Zweck hätte es, dass du auch für dich selbst beten solltest?
Es betet aber in dir der Geist der Liebe... Sage auch nicht:
,Das Gericht Gottes kann schon nicht mehr abgeändert werden'
— denn dein Gebet liegt selbst in den Wegen Gottes, und Gott
hat es vorausgesehen. Wenn du ein Glied der Kirche bist, so

ist dein Gebet notwendig für alle ihre Glieder. Wenn aber die
Hand sagt, dass sie das Blut des übrigen Körpers nicht braucht
und dass sie ihr eigenes Blut ihm nicht geben wird, so wird
die Hand verloren. So bist du auch der Kirche notwendig,
die Kontemplation und das zerknirschte Herz und die aufrichtige Demut
und Knie, die im Gebete gebeugt sind, und die untrügliche Hoffnung, dass
Gott die Wahrheit nicht versagen wird seiner Kirche, die durch das Blut
seines Sohnes erlöst ist; aber mehr als dies alles ist dies Leben gegenseitige

Liebe in Christo Jesu, dem einzigen Spender der Kraft und der
Weisheit und des Wortes des Lebens".



— 159 —

solange du in ihr bist; wenn du aber auf die Gemeinschaft
verzichtest, so stirbst du ab und bist kein Glied mehr... Das
Blut aber der Kirche ist das Gebet für einander, und ihr Atem
ist Lobpreisung des Herrn."

Denn die Kirche ist der grosse Organismus, nicht bloss eine
äussere Institution, sondern der grosse Leib, der mystische Leib
Christi, der grosse Strom des Gnadenlebens, der alle und alles
ergreifen soll. Es wird auf mystische Weise erkannt: „Der
Glaubende kennt die Wahrheit; wer nicht glaubt, kennt sie nicht
oder kennt sie bloss mit einem äusserlichen und unvollkommenen
Wissen." Es ist keine äussere Autorität, vor der man sich beugen
muss, dieser Begriff passt eigentlich nicht hierzu : „Autorität"
ist zu wenig und zu äusserlich für diese mystische Realität;
nein, es ist die innigste Grundlage unseres Lebens, es ist unser
eigenes, höheres Leben, vielmehr das Leben der Gnade, das
in uns ist, das uns ergriffen hat, das uns durchflutet, von dem
wir getragen sind, solange wir uns nicht getrennt haben von
dem Ganzen. Darüber hat Chomiakov wieder beredte Worte
von mystischer Ergriffenheit: „Die Kirche", schreibt er, „ist
keine Autorität, wie Gott keine Autorität, wie Christus keine
Autorität ist, denn ,Autorität' ist etwas für uns Äusserliches.
Nicht Autorität sage ich, sondern Wahrheit und zugleich das
Leben des Christen, sein innigstes Leben; denn Gott, Christus,
die Kirche leben in ihm mit einem Leben, das wirklicher ist
als das Herz, das in seinem Busen schlägt, oder das Blut, das
da fliesst in seinen Adern; aber sie leben in ihm, inwieweit
er selbst das ökumenische Leben der Liebe und der Einheit
lebt, d. h. das Leben der Kirche."

Gibt es aber ein Kriterium der Wahrheit, nach dem man
urteilen könnte, wo die wahre Kirche sich befindet? Kein
äusserliches — bloss das Selbstzeugnis des Geistes, der in der
Kirche wohnt. „Die Kirche und ihre Glieder wissen durch das
innere Wissen des Glaubens die Einheit und Unverständlichkeit
ihres Geistes, der da ist der Geist Gottes." „Die Kirche beweist
sich weder als Schrift, noch als Tradition, noch als Werk,
sondern sie zeugt von sich selbst, wie auch der Geist Gottes, der
in ihr wohnt, von sich selbst in der Schrift zeugt. Die Kirche
fragt nicht: welche Schrift wahr ist und welche Tradition wahr
ist und welches Konzil wahr ist und welches Werk Gott
gefällig ist? Denn Christus kennt sein Eigentum und auch die



— 160 —

Kirche, in der er wohnt, kennt durch innere Erkenntnis und
kann nicht umhin, ihre eigene Lebensäusserung zu kennen."
Die heilige Schrift, die Tradition, das gottgefällige Werk sind
nicht äussere formelle Beweise, sondern Träger des Geistes,
Zeugen von seinem Leben in der Kirche und daher nur
demjenigen verständlich, nur für denjenigen überzeugend, der selbst
an diesem Geiste teilnimmta). Auch die ökumenischen Konzile
sind nicht äussere Gesetzgeber, sondern blosse Zeugen der
Wahrheit : dadurch, dass sie die Wahrheit aussprachen, werden
sie von der Kirche als ökumenisch, d. h. als authentische Zeugen
ihres Glaubens anerkannt.

Es ist eine mystische Lehre von der Kirche, von einer
ergreifenden Erhabenheit, wo das Prinzip der Freiheit und der
grossen Gemeinschaft sich aufs innigste verbinden — in der
freien Gemeinschaft der Liebe („Ssobornostj*'), wo ein jeder
sich hingibt dein Ganzen, nein noch mehr — ein jeder betet
für den andern. „Es ist höchst unrichtig, zu glauben, dass die
Kirche eine erzwungene Einheit oder einen gezwungenen
Gehorsam verlangt. Im Gegenteil — sie verabscheut beides:
denn in den Sachen des Glaubens ist erzwungene Einheit Lüge
und erzwungener Gehorsam ist Tod." Es ist Freiheit der Liebe,
der gemeinsamen Ergriffenheit von demselben Geiste, der
gemeinsamen Verwurzelung in demselben Leben, die Kirche nicht
als äussere Macht, sondern als lebendiger Zusammenklang
aller Brüder, dessen höchster Ausdruck das Gebet der Liebe
ist. „Wir beten, weil wir nicht umhin können, zu beten, und
dieses Gebet aller für jeden einzelnen und jedes einzelnen
für Alle, das immer erbeten wird und immer gespendet wird,
das Flehende und Triumphierende zur gleichen Zeit, das immer
im Namen Christi, unseres Heilands, an seinen Vater und Gott
gerichtet wird, ist wie das Blut, welches zirkuliert im Leibe
der Kirche : es ist ihr Leben, Ausdruck ihres Lebens, das Wort
ihrer Liebe, ewiger Hauch des Geistes Gottes."

Es ist aber keine Verflüchtigung des Kirchengedankens, die
Kirche wird nicht zu einer bloss unsichtbaren Grösse, sie ist

l) „Alle Kennzeichen der Kirche, sowohl die inneren wie die äusseren,
werden nur von ihr allein erkannt und von denen, die von der Gnade
berufen sind, ihre Glieder zu werden." Übrigens „hat es nie und wird es
auch nie in der Kirche einen Widerspruch geben, weder in der Schrift,
noch in der Tradition, noch in dem Werk, denn in allen dreien ist der eine
und unveränderliche Christus."



— 161 —

keine formlose und leblose Abstraktion: denn der Herr ist ja
selbst Fleisch geworden und wohnte unter uns ; wohl aber wird
die Kirche —• in ihrem mystischen Wesen, in ihrer mystischen
Tiefe erfasst. Es ist ein ganz anderes Leben — ein höheres.
Es ist ein ganz anderes Erkenntnisprinzip — der Heilige Geist,
der Geist, der da in unserem Herzen wohnt und ruft: Abba,
lieber Vater. Und in diesen Geist muss man hineingeboren
werden und hineingewachsen in ihn hinein. Nicht durch blosse
Äusserlichkeiten kann man seiner teilhaft werden, sondern
durch innere Teilnahme an ihm, die aber auch im Äusseren
sich kundgibt und den ganzen Menschen ergreift — Leib und
Seele. Das ist der Sinn der Sakramente der Kirche. Das
Objektiv-Göttliche des Geistes, der Gnade Gottes und die
sittliche Freiheit des Menschen verbinden sich hier zu einer
organischen Wechselwirkung. Das Herz des Lebens der Kirche
ist die Eucharistie. „Nur derjenige versteht die Kirche, der
die Eucharistie versteht."

Es ist also nicht — um es noch einmal ausdrücklich
hervorzuheben — etwas bloss Subjektives, das sich verflüchtigen
lässt, sondern etwas unendlich Objektives — dieses Leben des

Heiligen Geistes in uns, in einem jeglichen von uns, aber nicht
in uns, insofern wir einzeln dastehen, sondern in uns, insofern
wir gehören zum grossen Ganzen des Leibes Christi. Es ist
ein Pathos der Ganzheit, ein Pathos der organischen Ganzheit,
des grossen Organismus Christi, der in der Lehre Chomiakovs
von der Kirche weht. Daher ist sie gegen einen oberflächlichen
Rationalismus gefeit. Nur derjenige kann die Kirche verstehen,
der von ihrem Geiste ergriffen ist, von dem Gnadenstrom des

Geistes, der in ihr wohnt. Und da öffnen sich nach und nach
seine Augen, und er sieht eine neue Wirklichkeit — die
Wirklichkeit der Kirche, die Wirklichkeit des Geistes Christi, der
in ihr wohnt, der realer ist, als alle irdischen Realitäten.

Diese organische Auffassung von der Kirche, als von dem

grossen Leibe, der von dem Geiste getragen und durchströmt
wird, hat sich auch in der Gegenwart bewährt — in den
Verfolgungen und Trübsalen, die die russische Kirche gegenwärtig
unter dem Bolschewikenjoche erleidet. Nicht gebrochen ist sie,
sondern innerlich gestärkt ; nicht überwunden, sondern sie über-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1927. 11



— 162 —

windet ihre Gegner — die Sowjetkirche1) und die „atheistische
Front" (bolschewistischer Ausdruck). Die „atheistische Front"
bricht zusammen, hat keinen Erfolg*. Aus den Leiden der
Bekenner und Märtyrer spriesst erneuerter und vertiefter Glauben
hervor. Man will die Kirche verstümmeln — aber sie bleibt
ganz; man versucht, sie zu erdrosseln: sie ist ja als Ganzes

verboten, hat keine Schulen, keine Druckmöglichkeiten, keine
Bildungsanstalten, ihre innere Organisation wird gewaltsam
unterdrückt — aber sie ist lebendig, sieghaft lebendig und macht
sich offenkundig* überall ; man tötet den Leib der einzelnen —
aber es entstehen neue Glieder, und der Zusammenhang, der
gewaltsam zerrissen werden soll, ist noch kräftiger als früher.
Die verfolgte russische Kirche in Sowjetrussland bewährt sich
als ein grosser, mächtiger Organismus, als ein einheitlicher
grosser Leib, alle von den Bolschewiken künstlich eingepflanzten
Schismen verlaufen immer mehr im Sande -), die verfolgte
russische Kirche könnte von sich mit dem Apostel sagen: „Man
hält uns für Sterbende, und siehe wir leben ; man kennt uns
nicht, und doch werden wir erkannt; man betrübt uns, aber
wir freuen uns; wir haben nichts inne und besitzen doch
alles..."

Als kurze Illustration möge hier zum Schlüsse ein Brief
aus dem Süden Sowjetrusslands (von einem Priester geschrieben,
Anfang* 1927), aus dem man die innere Berechtigung der
organischen Auffassung von der Kirche lebendig herausfühlt. „Das
Volk ist von der Bedeutsamkeit des gegenwärtigen historischen
Augenblicks durchdrungen", so schreibt der Verfasser des

Briefes, „und in Sachen des Glaubens legt es einen hohen
Geistesschwung und einen sicheren Instinkt in der Erhaltung
und Verteidigung der geistigen Güter zutage. Seine Rolle ist
in dem Leben unserer Kirche ausschlaggebend. Es bleibt un-
erschüttlich und seelenklar. Die von oben aufgezwungenen

*) Über das von der Sowjetregierung ins Leben gerufene und
unterstützte Schisma s. den Aufsatz von Fürst G. Triibetzkoy „Schisma in
Sowjetrussland" in der „Internationalen Kirchlichen Zeitschrift", 1927, H. 1 und 2.

2) Vgl. die beredten eigenen Geständnisse des von den Sowjets
unterstützten schismatischen Kirchengebildes (eines Werkzeuges der Bolschewiken

in der Februarnummer 1927 ihres Hauptorgans: „Wjestnik Swja-
schennago Sinoda Prawoslawnoj Rossijskoj Cerkwi." Im Laufe des Jahres
1926 allein haben sie 2794 Parochien an die verfolgte orthodoxe Kirche
verloren (denn das Volk wendet sich immer mehr von ihnen ab).



— 163 —

Schismen berühren es nicht. Immer mehr an dem Leben des
Staates sich beteiligend, ist es eifersüchtig und verschlossen,
Avas seinen Glauben betrifft (der jetzt von ihm besonders innig
empfunden wird). Bei der jetzigen Lage, wo die Höheren

die Bischöfe) uns fehlen '), wo die Gemeindevorsteher sich
schwach fühlen, sind die Geschicke unserer Kirche in sicheren
Händen... Wir haben gar keine Kirchenverwaltung*2). Es könnte
scheinen: ein jeder von uns ist Metropolit, es herrsche völliger
Chaos. Und doch, wie ordnungsgemäss und harmonisch verläuft
das Gemeindeleben Nicht nur die Gemeinde, sondern die
ganze Masse der Rechtgläubigen hält fest aneinander, weiss
vorzüglich Bescheid über alles und alle, was die kirchliche
Lehre betrifft. Ohne offizielle Empfehlungen und Approbationen
bildet sich die Reputation eines Geistlichen in unzweideutiger
und sicherer Weise. Es gibt in entlegenen Ecken schon
Volkslieblinge — Männer des Gebets — zu denen das Volk in
Wallfahrten zusammenströmt"3). Wir sehen : wo die offizielle zentrale
Leitung fehlt — denn unmöglich gemacht von den Bolschewiken,
die jegliche Verbindung des Stellvertreters des Patriarchen
(,Verwesers des Patriarchenthrons') mit den Gläubigen, ja der
Bischöfe mit ihren Gemeinden gewaltsam unterbinden — tritt
die Einheit des Geistes als Ersatz für die mangelnde äussere
Verbindung um so stärker auf, und das Band der Kirche wird
noch fester, noch inniger geschlungen4). Unglaubliche
Entfernungen (viele Bischöfe und Priester sind z. B. in den
äussersten Norden Sibiriens verschickt) und — Verbundensein in
der Einheit, Verfolgungen und Einheit, Verbannung, gewaltsame
Trennung der Hirten von der Herde — und Einheit — Einheit

') Mehr als die Hälfte der Bischöfe ist eingekerkert und verbannt!
2) Sie ist gewaltsam unterdrückt von den Bolschewiken.
3) Zuerst abgedruckt in der russischen Kirchenzeitschrift in Polen:

„Woskresnoje Ctenije" (13. März 1927).
*) Als ergänzendes Gegenstück zu dieser Darstellung des Lebens der

Gemeinde lese man in erster Linie den unten nur kurz erwähnten Brief
eines verbannten Bischofs aus dem äussersten Norden Sibiriens und besonders

die mutige Bekenntnisschrift der in Solowki eingekerkerten Bischöfe
(vor ein paar Monaten geschrieben), die sich an die Sowjetregierung wendet
— ein Dokument von überwältigender geistiger Kraft, Mut und reifer Milde
zugleich und von gewaltigem geistigem Brennen, ein Dokument, das
wirklich der erschütternden Tiefe der Erlebnisse dieser verfolgten Kirche
entspricht und das eine Ehrenstelle in der Gesamtgeschichte der christlichen

Kirche einnehmen wird.



— 164 —

des Geistes im Gebet. Ja, das ist ein organisches Ganzes, ein

grosser mystischer Leib, der sich nicht zerstückeln lässt.
Das erhellt mit unwiderstehlicher Beweiskraft auch aus

einem anderen Briefe, von dem ich nur ein ganz kleines
Bruchstück hier anführen will. Der Brief rührt von einem
russischen Bischof her, der in den tiefsten Norden (3° nördlich
noch vom Polarkreis) von den Bolschewiken verbannt wurde
(auch vor kurzem geschrieben): „...Einen grossen Trost",
schreibt der Verbannte, nachdem er die sehr schwere äussere
Lage geschildert hat, in der er sich befindet „finde ich darin,
dass ich jetzt zusammen mit S. in meiner Hütte die heilige
Liturgie vollbringen kann. Nicht in Anwesenheit des Volkes,
aber doch für das Volk, für euch alle, für die ganze Welt.
Und wenn ich das Zeichen des Kreuzes nach den vier Seiten
mache, so habe ich vor mir meine ganze Herde, alle Lieben,
euch alle, die ganze Welt..."

Dasselbe — die Kirche als lebendiger mystischer Organismus,
vom Geiste Gottes getragen •— klingt ja auch aus den Worten
des eucharistischen Gebets der Morgenländischen Kirche heraus.
„Das Deinige von den Deinen, Dir darbringend für alle und
für alles."

N. von Arseniew.


	Die Lehre der russischen Slawophilen von der Kirche

