Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 17 (1927)

Heft: 3

Artikel: Die Kirche, ihr Wesen und ihre Bestimmung
Autor: Gaugler, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404022

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404022
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 136 —

Die Kirche, ihr Wesen und ihre Bestimmung.

Eine gemeinsame Notigung, die Frage nach der Kirche
wieder zu durchdenken, hat uns zu dieser Besprechung zu-
sammengefiithrt!)., Es kann sich deshalb nur darum handeln,
dass wir zu einem Gespriach kommen, bei dem wir uns gegen-
seitig horen. Wenn einzelne Gedanken meiner Darstellung aus-
gesprochen katholisches Gepréige tragen, so will ich auch damit
nur ehrlich sagen, wie ich die Sache sehe. Nichts wire mir
peinlicher, als wenn man daraus einen falschen Anspruch oder
eine andere Absicht ableiten wollte als die eben genannte.
Auch das ferner denkbare Missverstindnis, als spriche ich als
offizieller Vertreter meiner Kirche, sei gleich von Anfang an
abgewehrt. Ich kann nur meine personliche Auffassung mitteilen.
Mehr darf ich nicht versuchen. Ich bemiihe mich nur, auch bei
meinem personlichen Zeugnis, auf die Stimme der Kirche zu horen.

Das Problem der christlichen Kirche beschiiftigt uns heute
nicht von ungefiihr so stark. Es liegt offensichtlich eine beson-
dere ,Stunde“ dafiir vor. Es haben sich vermutlich in unserer
Zeit eine Reihe geistesgeschichtlicher Abliaufe so zueinander
geordnet, dass man nun in der Richtung auf die Kirche hin
miteinander sprechen kann und soll. In der Richtung auf sie
zu, — mehr diirfen wir wohl noch nicht sagen. Aber das ist nach
einer langen Zeit der unbestreitbaren Unklarheit schon viel.

Es ist noch nicht lange her, dass die Kirche vor allem die
Angegriffene war.

Der Historiker sah in ihr zumeist nur das Vorldufige, das
Zwischeneingeschobene, das etwa Paulus oder die pfingstliche
Urgemeinde zwischen die Verkiindigung Jesu und die Erwar-
tung des Reiches gestellt hatte, eine Erscheinung, die die Frag-
wiirdigkeit des sogenannten ,,Paulinismus* oder der umdeutenden
»Gemeindetheologie“ zu teilen hatte.

Aber auch fiir den Propheten iz der Kirche war sie die
scheidende Institution, die ,zwischen der Offenbarung Gottes

') Der Vortrag wurde, auf eine Einladung hin, im ,Theologischen
Kriinzchen®, vor einer Versammlung bernischer reformierter Pfarrer ge-
halten.



- 137 —— ]

in Jesus und uns“ im Wege stand, oder auch ,die Form, in der
sich die Menschen mit Gott abgefunden hatten“ (Kutter). Mit
beissender Satire wurde ihre Ohnmacht aufgedeckt und ihr
Verfehlen zur offentlichen Anzeige gebracht.

Es wire natiirlich eitel, wollten wir unsere Hinwendung
zur Kirche im Sinn einer Reaktion gegen diese prophetische
Kritik auffassen. Israel war nie weniger das Volk Gottes als in
den Zeiten, da es die Propheten nicht ertrug. Die Kirche ist
nicht das Haus Gottes, die Gott wehren will, mit seinem Gericht
bei ihr anzuheben (I. Petri 4, 17). Nur unter dem Festhalten
der Kritik an der konkreten Kirche, diirfen wir in der Richtung
auf die Kirche hin miteinander reden. Wir werden-aoch darauf
stossen, dass uns die Kirche selbst in dieser Spannung erhilt.

Aber, — was ist die Kirche?

Lassen Sie mich zur Beantwortung dieser Frage vorerst
einige Beobachtungen wiedergeben, die scheinbar sehr wenig
geeignet sind, eine exakte Erkenntnis zu fordern. Ich méchte
ausgehen von den verschiedenen Typen mehr gefiithlsméssiger
Einstellung zur Kirche, die sich bei den einzelnen Menschen
und Kirchengruppen aufzeigen lassen. Fiir die unvermeidlichen
Ungerechtigkeiten einzelnen gegentiber, die bei einer so sum-
marischen Ubersicht mit unterlaufen, bitte ich von vornherein
um Nachsicht.

Es gibt unzweifelhaft eine nicht geringe Zahl ernst Suchender,
die noch in einem losen Zusammenhang mit irgendeiner kirch-
lichen Gemeinschaft stehen, die mit der Kirche selbst doch
nichts anzufangen wissen. Wir wollen sie einmal mit einer
ungenau zusammenfassenden Bezeichnung ,die Individualisten“
nennen. Wir werden nachher auf das Wesen des Individualismus
niher eingehen. Empfinden sie nun die Kirche als Hemmung
oder als eine ihre persénliche Frommigkeit zerstérende Erschei-
nung oder auch nur als belangloses traditum, — auf jeden Fall ist
fir sie die Kirche etwas Dingliches, das ausser ihnen steht. Dass
jede echte Beziehung zu Gott, so oder so, auch ein Verhiltnis
zur Kirche in sich trage, ist fiir sie ein vollig abwegiger Gedanke.

Aber auch mit Bewusstsein innerhalb einer Kirche stehende
Menschen, koénnen ihr wesentlich so fremd gegeniiberstehen.
»Die Kirche als solche sagt mir, wenn ich ehrlich sein soll,
nichts“, so habe ich den Ausspruch eines an der Sache des
verkiindigten Wortes lebhaft beteiligten Gliedes der reformierten
Kirche im Gedéichtnis. Es hat in diesem Zusammenhange keine.



— 138 —

wesentliche Bedeutung, wenn ein solches Kirchenmitglied noch
irgend eine Definition der Kirche als Lehrrudiment in sich vor-
findet, auch wenn dieses Lehrrudiment eine sachliche Beteiligung
aller Glieder der Kirche an ihrer Konstitution ausspricht.

Aber auch der, der die Kirche als eine notwendige Insti-
tution, sei es als Erziehungsanstalt, sei es als Vermittlerin des
gottlichen Wortes, sei es sogar als Verwalterin sakramentaler
Gaben bejaht, kann zu ihr noch immer ein nur &dusseres Ver-
hiltnis haben. Sie ist ihm Hilfs- oder gar nur Zweckverband,
sie ist ihm eine Ordnung, die auf Zeit geschaften ist, seine Zu-
gehorigkeit zu ihr ist ihm, mag sie auch noch so unvermeidlich
sein, kein Wesensmerkmal seines Christenstandes selbst.

Ja, ich muss noch einen Schritt weitergehen: auch der,
der die Kirche aus den Glaubigen im Sinne der reformatorischen
Botschaft von der Rechtfertigung des Menschen durch den
Glauben auferbaut sieht, kann noch immer die Kirche aus sich
herausstellen. So gewiss im durchgedachten Sinne diese Schrift-
lehre der articulus stantis et cadentis ecclesiae ist, so gewiss
kann ein glaubender Mensch, wenigstens fiir sein Gefiihl und
seine Erkenntnis, damit noch immer in der Sphéire des indivi-
duellen Verhéltnisses zum Ewigen verharren. Wenn sein Glaube
lebendig ist, so wird er zwar nicht immer diese Verengung er-
tragen. Aber diese Konsequenz beschiiftigt uns hier noch nicht.
Der Charakter des Sekundidren kann an der Vorstellung der
Kirche haften bleiben, schon allein dadurch, dass man die
glaubenden und bekennenden Individuen als das Primére ansieht
und ihre Verbindung zur Kirche als etwas davon Abgeleitetes.

Ganz anders scheint sich dies alles beim rémischen Katho-
liken zu verhalten. Er kann doch, das ist ja gerade das Merk-
mal katholischer Christlichkeit, seinen Christenstand nur in Ver-
bindung mit der Tatsache der Kirche erfassen. So wird in
unzéhligen Umschreibungen der spezifisch katholischen Men-
talitit gelehrt. Wenn wir von den zum Teil abgeschmackten
Verallgemeinerungen der polemischen Literatur absehen, ist
diese Aufstellung auch durchaus richtig. Ja, man darf sogar
sagen, dass in der Gegenwart im katholischen Abendland die
Kirche wieder viel stirker als das, was sie im urchristlichen
Empfinden ist, erfahren wird, nadmlich als das, was jeder
Glaubige mit ist, weil er an Christus glaubt. Und dennoch
kommt man, aufs Ganze gesehen, nicht um den Eindruck herum,
-dass sich die lateinische Christenheit doch nicht einfach i der



— 139 —

Kirche begreife, sondern sich viel eher als unter und von der
Kirche lebend empfinde. Wenn wir das Bild freundlich wenden,
dann ist die Kirche die Mutter, die das Kind ernihrt und er-
zieht, wenn wir's hirter nechmen, dann ist sie der bald mehr
leitende, bald mehr Noten erteilende Lehrer, die Autoritit, und
wenn wir die grausamste Seite aufzeigen wollen, dann stossen
wir auf die Gerichtsbehorde, die zuerst warnt und verweist,
dann aber verstosst, — und zwar auch solche, die nicht vom
Christus lassen wollen (Wittig). Ist da die Kirche, die der
romischkatholische Christ liebt und dennoch fiirchtet, nicht doch
wieder ctwas anderes als das, was wir durch den Glauben
selber mit sind? Ist es unter diesem Gesichtspunkt nicht
bedeutsam, dass sie dort, wo sie am bewusstesten bejaht wird,
bei den selbstindigen Konversionen, vor allem als sicherweisende
Lehrautoritit Bejahung findet. Ich erinnere nur an den spitern
Kardinal, den kundigen Patristiker John Henry Newman und
an den Kierkegaardforscher Theodor Haecker.,

,Autoritit ist aber noch immer etwas Ausserliches“, sagt
demgegeniiber der russische Kirchenphilosoph Alexei Chom-
Jjakow. ,Nein,“ ruft er, ein Wort Guizots zuriickweisend aus,
sweder Gott, noch Christus, noch die Kirche sind die Autoritét.
Sie sind die Wahrheit, sie sind das Leben, das innere Leben
des Christen, sie sind lebendiger in ihm als das Herz, welches
in seiner Brust schlagt®.

Hier im Osten begegnet uns also eine Erfassung der Kirche,
die sie in die Mitte alles religiosen Geschehens stellt. Die
Kirche ist diesen Menschen kein Fremdes, noch eine Anstalt,
noch eine Vereinigung zum Glauben Gekommener, noch eine
Herrin, sondern die Tatsache der erneuerten Menschheit selbst.

,Wir wissen“, sagt der erwihnte Wortfiihrer des kirch-
lichen Ostens, tibrigens ein Laie, ,wenn einer fallt, so fillt er
allein; aber niemand wird allein gerettet. Wer gerettet wird,
wird in der Kirche gerettet, als ihr Glied, in Einheit mit den
andern Gliedern. Glaubt jemand, so ist er in der Gemein-
8chaft des Glaubens. Liebt jemand, so ist er in der Ge-
meinschaft der Liebe. Betet jemand, so ist er in der Gemein-
8chaft des Gebetes.“

Und konsequent entkleidet sein Schiiler Nicolas von Ar-
seniew ,die grosse (lemeinschaft®, wie er die Kirche gerne
nennt, aller juridischen Bestimmungen: ,Christus, die Apostel,
die Kirchenkonzilien sind fiir uns keine Autoritit. Nicht von



— 140 —

Autoritat ist hier die Rede, sondern es ist ein unermesslicher
Strom des Lebens der Gnade, der von Christus ausgeht, und
wo ein jeder als Tropfen, als Welle mitgetragen wird. . . .
Die morgenliandische Kirche glaubt, dass dieser gewaltige Strom
der Gnade alle mitreissen soll, alle umfassen soll, alle Briider,
alle Menschen, alle Kreaturen, die sich nach Erlésung sehnen
von den Banden der Verwesung und des Todes nach der herr-
lichen Freiheit der Kinder Gottes.“ Arseniew nennt das die kos-
mische Einstellung der orientalischen Kirche.

Endlich ein letzter Zeuge, Pawel Florenskij, denkt diese
Linie vollig zu Ende, indem er die Undefinierbarkeit der
Kirche zum Erweis ihrer Lebendigkeit erhebt. Er wendet sich
damit gegen die Kriterien des Abendlandes, die einen Kirchen-
begriff zum Ausgangspunkt wihlen. ,Wir sind nicht imstande,
ein kirchliches Amt anzugeben, von welchem wir sagen kénnen,
dass es in sich die Kirchlichkeit vereinige,“ sagt er; ,wozu
dienten dann auch alle iibrigen Amter und Betitigungen der
Kirche! Auch konnen wir keine Formel und kein Buch an-
geben, das das kirchliche Leben in seiner ganzen Fiille erfasst;—
wozu wiren dann alle tiibrigen Biicher, Formeln und Betiiti-
gungen der Kirche da! Es gibt keinen Begriff der Kirchlich-
keit, aber es gibt die Kirchlichkeit selbst, und fiir jedes leben-
dige Glied der Kirche ist das kirchliche Leben das bestimmteste
und greifbarste, was es kennt“. ,Die Buntheit unvollstindiger
und immer ungeniigender Wortformeln bestéitigt ihrerseits em-
pirisch, was der Apostel schon gesagt hat; ist doch die Kirche
der Leib Christi, die Fiille (0 md7owue) des alles in allem
Erfiillenden (Eph. 1, 23).¢

Wie immer man seine Stellung zu diesen Dokumenten ost-
licher Frommigkeit beziehen muss, eines muss man jedenfalls
einrdumen: die Tatsache der Kirche hat hier gefiihlsméssig
den beteiligtsten Ausdruck gefunden. Wir konnen zwar die
Weichheit der Formulierung, das Verschwommene der Grenz-
setzung nicht tibersehen, aber wir kénnen doch nicht umhin,
zuzugeben, dass wir uns mit diesen letzten Ausserungen in der
Auffassung von der Kirche bewegten, die dem biblischen
Kirchenempfinden am néchsten kommt.

Aber — fiigen wir gleich hinzu — es doch noch nicht erreicht.

Wollen wir diese Weichheit, diese Zerflossenheit der Aus-
sagen iberwinden, so werden wir zu der neutestamentlichen
Beschreibung der Kirche hingedringt. Auf einer andern Ebene,



— 141 -

nun zu exakter Bestimmung und entscheidender Besinnung
aufgerufen, finden wir da Zeugnisse von einer Wucht der Reali-
tat, die wir in unsern Kirchen bisher zumeist nur formalistisch
iibernommen haben, aber noch nicht als ausschlaggebende Wirk-
lichkeit auszudenken wagten.

Vorerst aber miissen wir nochmals bei Erscheinungen ein-
setzen, die mit der Kirche scheinbar gar nichts zu tun haben. Die
Verpflichtung, an die Sache selbst heranzufiihren, nétigt uns dazu.

Wir stehen unzweifelhaft auch heute noch mitten in den
innern Notigungen des Individualismus drin. Es wire zu win-
schen, dass diese Tatsache ernster, nicht wie jetzt oft geschieht,
bloss als Objekt der Polemik oder gar als schon tiberlebt ge-
nommen wiirde. Denn im Individualismus handelt es sich um
nichts anderes als um das Problem des Menschen selbst. Der
Mensch, fiir sich genommen, riickbesonnen auf seine Einzel-
existenz, kann nicht tiber die Moglichkeit hinauskommen, das
Zentrum aller Dinge in sich selbst anzunehmen. Jeder andere
Mittelpunkt kann unter ,gottlosen“ Menschen nur durch Verab-
redung geschaffen werden. In sich selbst aber findet der Mensch
dieses Zentrum in seinem Ich; in ihm erkennt er den xvgtwoc,
den er nicht mit Uberlegung gewihlt oder anerkannt hat, son-
dern in sich vorgefunden hat. Aber zugleich erkennt sich der
Mensch als Ich-xdowec eines Ganzen, eines Organismus, der
es eben dadurch ist, dass alles in ihm aus diesem Ich und zu
diesem Ich hingeordnet ist. Diese Tatsache der im Ich-xdgioc
begriindeten Geschlossenheit der Individualitat ist von eminenter
Bedeutung fur die Erfassung des Wesens der Kirche, die wir
hier vorbereiten mochten.

Vorerst sehen wir aber von hier aus keinen Weg zum
Verstindnis einer Gottesgemeinde. Es ist mit aller nur auf-
bietbaren Eindringlichkeit zu betonen, dass die Kirche niemals
dadurch entsteht, dass sich eine Zahl von Individuen zusammen-
findet, gleichsam summiert, und geschihe es auch zu den reli-
gitsesten Zielen und aus der edelsten Absicht heraus. Dadurch
entsteht immer nur eine Gesellschaft, das Produkt von Gesellen
gleicher Meinung oder gleichen Werks, das Resultat der Dele-
gation der Ich-xwgidrns auf einen einzelnen Ich-xvpioc oder eine
Zahl von solchen.



— 142 —

Etwas anderes entsteht nur, wenn von aussen her eine
vollig andere Person-Realitit dem Ich-xvgioc begegnet. Diese
Moglichkeit der Begegnung ist wiederum ein ausserordentlich
wichtiges Ereignis auf dem Weg zum Verstindnis der Kirche.

Ein Ich-xvgwe kann sich natiirlich analoge Individualitéiten
in beliebig reich gestufter Unterscheidung denken, begrifflich
konstruieren. Er kann sich einen Weltgrund als Sammel-Ich
ausmalen, ihn auf dem Wege der Selbstversenkung selbst . ge-
winnen®. Aber das ist keine Begegnung. Das schafit keine
andere Realitit als die im eigenen Ich schon gegebene. Diecse
Selbstsetzung eines wie immer hoheren oder hochsten Analogons
weist immer nur zuriick auf die schon im Ichbewusstsein vor-
handene Wesenheit,

Aber auch die Begegnung zwischen Ich und gleichem Ich
schafft noch nicht die Kirche. Dadurch, dass ein Ich dem
andern begegnet, kann es innerhalb der Welt des Ichs zu den
bedeutsamsten Wandlungen kommen, aber es kommt noch nicht
zu einem absolut Neuen, zu einer Aufnahme des Ichs in einem
andern, qualitativ hoéhern Ich. Das Ich ist zuletzt, im Tod,
doch immer noch wieder Ich-allein. Das dritte personlich Ge-
meinsame und Einende, das die Gemeinschaft begriindende Du
ist noch nicht gefunden. Darum entsteht auf diesem Boden
keine Kirche. Es kommt im besten Falle zu einer seelischen
Gemeinschaft. Das ist zwar viel, aber doch noch etwas an-
deres. ,Freimaurerei in irgendwelcher Form ist das Héchste,
was hier erreicht wird?).

Die Begegnung, die entweder das Ich zerbricht oder die
Gemeinschaft schafft, kann sich der Mensch nicht selbst ver-
schaffen. Sie geschieht nur, wenn ihm das ganz andere Du,
der ganz andere xvgtoc, Gott, entgegentritt.

Nietzsche hat das gewusst, aber er ist an der Begegnung
zerbrochen. lch denke bei dieser Feststellung nicht an sein
tragisches Ende, sondern an die Schérfe, mit der er den Ge-
danken aussprach, dass er die Wirklichkeit Gottes nicht er-
triige, ohne dass er selbst dieser Gott wiire.

') Eine analoge Hinfiihrung zum Verstéindnis der Kirche von modernen
Gedanken aus, liesse sich auch am Phinomen des Sozialismus aufzeigen.
Der Sozialismus sucht die Gemeinschaft, aber ohne den Christus und findet
sie darum nicht. Aber er ist ein Hinweis, der so wenig iibersehen werden
darf wie der Fingerzeig des Individualismus. Nur durch beide hindurch,
aber einst auch iiber beide hinaus, werden wir uns — wenigstens im Abend-
land — zur Wirklichkeit der Kirche hinfinden.



— 143 —

Tiefer als Nietzsche hat diese Realitit Kierkegaard ge-
kannt. Er hat ,vor Gott gestanden® und ist daran verzweifelt.
Aber, weil er nicht selbst Gott zu sein sich vermass, hat er
die Stimme Gottes, sein Wort gehort, die Stimme dieses andern
Du, die Stimme, die verbindet, weil sie vergibt. Man hat sich
durch die IHeftigkeit des antikirchlichen Kampfes iiber die Be-
deutung von Kierkegaards Grunderkenntnis hinwegtduschen
lassen. Er hat die konkrete Kirche gerichtet, aber die wahre
Kirche geahnt. Er hat von der Kirche kaum gesprochen und
scheinbar nur den einzelnen gekannt, fast entleerend abstrakt
hat er die Begegnung gezeichnet, aber wenn man von seiner
Begegnung aus weitersicht, dann sieht man die Realitit des
entgegenkommenden, vernichtenden und aufrichtenden xvotog,
man sieht in der Richtung auf die wirkliche Kirche hin.

Denn der Gott, den er schaute, ist doch der im Christus
erschienene Gott. Nur hat Kierkegaard, verstért durch seinen
bittern Kampf gegen die konkrete Kirche, nicht weiter zu
denken gewagt. Ein Grosserer, Paulus, hat es getan. Auch der
Apostel ist nur von der ,Begegnung“ aus zu verstehen. Auch
er ist ein ,einzelner“. Aber er ist zugleich der, der mit aller
Klarheit die Kirche erschaute.

Ich habe, verehrte Versammlung, diesen weiten Umweg
gewahlt, um mir die Voraussetzungen fir den Realismus zu
verschaffen, in dem diefolgenden Ausfithrungen zu verstehen sind.

Der Begegnende ist der Vergebende. Er ist der, der die
Verbindung schafft. Vergeben heisst eben nicht nur das, was
man jetzt so oft darunter versteht, nicht nur justificatio forensis.
Vergeben heisst: herstellen, aufnehmen, die Beziehung her-
stellen, wieder ins Vaterhaus aufnehmen. Ja, noch mehr!
Vielleicht heisst Vergeben wirklich nicht mehr. Aber der Ver-
gebende ist mehr als nur der Vergebende, der xvpiog ist mehr
als nur der Beugende ‘und Aufrichtende.

In dieser Tatsache eines ,Mehr* im Christus ist alle Mog-
lichkeit eines Verstindnisses der Kirche begriindet. Bis zur
Begegnung und Erkenntnis der Vergebung kommt jeder, der iiber-
haupt weiss, was Rechtfertigung ist. Aber zugleich wird heute
die FErkenntnis der Begegnung oft wie eine zuriickhaltende
Schranke vor den Augen der Glaubigen aufgerichtet: Bis hierher,
aber nicht weiter! Es ist als ob der xdgios nur in dieser ersten
Begegnung erkannt werden diirfte, und dann nichts anderes
erfolgen konnte, als die ewige Erneuerung dieser Begegnung.



— 144 —

Vielleicht ist es auch so, dass erst jetzt, jenseits der Er-
kenntnis der Reformation, anders als in der lateinischen Kirche,
aber auch anders als dort, wo man bei der Reformation stehen
bleiben méchte, der zvotoc volliger erkannt werden soll. Ver-
zeihen Sie mir diese freimiitige Ausserung! Ich brauche nicht
zu sagen, dass ich sie nicht im Sinn einer Relativierung der
Reformationserkenntnis meine.

Aber ich kann nicht anders, als auch die Zeit zwischen
der Reformation und unsern Tagen als eine Zeit der Eréffnung
und des Hinweises zu erfassen. Und da, von diesem Boden
aus, sehe ich in den Krisen des Individualismus eine Hinwen-
dung zum Verstindnis der Kirche. Der xvowe, dem der Gliu-
bige begegnet, ist der xJgio¢ eines Organismus genau so real,
wie es das eingeschlossene Ich als zvdgios des Individuums ist.
Aber in der Beugung und Aufnahme wird unser in der Luft
schwebendes, verirrtes, verlorenes Ich aufgenommen in die
ewige und einzig in sich gegriindete Individualitit des =xvoioc
Xotworoe. Es wird Kirche.

Denn nichts anderes ist die Kirche als der Leib, der Orga-
nismus des Christus, der ithr Haupt ist.

Beides ist real zu nehmen: die xvowwnc des Christus, auf
die der stosst, der die Begegnung erfihrt und die neue Zu-
gehorigkeit zum Ich-xvgio¢ Christus, aus der heraus der Gliubige
lebt. Das ,meines Herrn Jesu Christi Eigentum sein“, das
Bengel als den Inbegriff seines Christentums bezeichnet hat,
miissen wir uns heute so, kirchlich, ausdeuten. Die Erkenntnis
der Reformation wird dadurch nicht verwischt: die Begegnung
erfolgt durchaus wie im Evangelium als vocatio impii, der
Stand in der Kirche als Teil des Leibes des Christus wird nicht
verdienstlich erworben, und alles, was nachher aus diesem
Kirchenbewusstsein heraus geschieht, wird nicht ,Werk® im
verderblichen Sinn, in dem Paulus diesen Terminus verwendet.

Im Gegenteil: Die Kirche, die als das Weib des Christus
dasteht, was im Wort des Apostels dasselbe bedeutet wie die
Rede vom Leib (Eph. 5, 22), ist, wenn wir diese Beziehung zu
Ende denken, die Empfangende, die, die allezeit ihre Ehre nur
vom Manne empfiangt. So musste nach der damaligen Ordnung
der Gesellschaft das Wort verstanden werden.

Aber allerdings die Werkangst und Heiligungsscheu ge-
wisser Exegeten tritt im Zeugnis des Apostels Paulus von der
Kirche nirgends zu Tage. Der Apostel weiss, dass gerade die



— 145 —

Kirche der Ausdruck dafir ist, dass die Rechtfertigung zugleich
die Beanspruchung des Menschen von seiten Gottes ist. ,Im
Christus Jesus sind wir geschaffen zu guten Werken, die Gott
zuvor bereitet hat, damit wir in ihnen wandeln sollen® (Eph.
2, 19). Der Gliubige, der nun seinen Ich-zdgws im Christus hat,
darf auch nicht weniger sein wollen, als der Herr an ihm haben
will. Die Heiligung in diesem Sinn ist so gut wie im rein reli-
giosen Verstande ganz das Werk dessen, der allein heilig ist
und macht. Aber man darf auch bei diesem Werke dem Herrn
nicht in den Arm fallen wollen, um, wenn es moglich wiire,
noch demiitiger als der Zillner zu werden. Alle Demut liegt
darin, dass wir dem Christus seine Ehre in der Kirche lassen.
Die losgeléste Demut ist die hochste Hybris. Beides ist pau-
linisch, dass wir an uns keine Heiligkeit ablesen konnen, aber
auch, dass wir uns in der Kirche Christi heilig und im Wachsen
seines Werks miteingeschlossen wissen.

Aber auch mit diesen Bestimmungen haben wir den Um-
fang der Aussagen des Neuen Testaments iiber die Kirche
immer noch nicht beschrieben.

Die Zusammenhénge reichen weiter. Der Christus wird
im Kolosserbriefe 1, 15 ff. geoffenbart als der, ,in dem alles
geschaffen ward, im Ilimmel und auf der Erde“, .. als der, ,in
dem alles besteht, .. und auf den hin alles geschaffen ist¥.
Wenn damit die Eigenschaft des Christus als Haupt der Ge-
meinde in unzertrennlichen Zusammenhang gebracht wird, so
ist dies nicht bloss eine fromme Rede. Vielmehr werden hier
die realsten Bezichungen aufgedeckt. Die Kirche wird mit der
Schopfung selbst in Zusammenhang gebracht. In der Schopfung
war es so, dass der Christus der zvgwg alles Krschaffenen war.
Er war der Ich-xigios des ersten Adams, deshalb kann er im
Romerbrief fir die erneuerte Schopfung als der andere Adam,
dem kein weiterer mehr folgt, erscheinen (Rom. 5, 12 f.).

Die Kirche ist von der Schopfung her. Ihre Geschichte
ist die Geschichte des Christus in und mit der Menschheit, seit
der Schopfung. Es ist deshalb eine ungliickliche Beschreibung
der Vorgiinge, wenn man immer wieder von der ,Stiftung®
der Kirche redet und sie bald im Caesarea-Ereignis (Matth. 16,
13 ff.), bald in der Pfingstgeschichte (Apgesch. 2) erzihlt findet.
Die Kirche ist nie gestiftet, sie ist erschaffen und erneuert
worden. Das ist mehr. Die Wiederherstellung des urspriing-
lich gemeinten Verhéltnisses immer noch mit dem Hinweis auf

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1927. . 10



— 146 —

eine noch umfassendere Erneuerung und Vollendung, ist die Sen-
dung des Geistes, der zugleich reale Gegenwart der Beziehung
und Angeld eines zukiinftigen Seinszustandes ist.

Damit sehe ich zweierlei gewonnen:

1. Die Kirche ist nicht bloss (was sie auch ist!) Gemein-
schaft von Menschen. Vom Gemeinschaftsgedanken allein aus
erreicht man die Kirche nie. Theoretisch zugespitzt kann dieser
Gedanke so ausgedriickt werden: wenn Gott es so wollte,
koénnte auch ein einziger die Kirche sein, wenn er am Christus
wire. Ich wehre damit alle soziologischen Begriindungen des
Kirchenproblems ab, sowohl die eines Troltsch, wie die Guar-
dinis. Natiirlich will ich nicht bestreiten, dass die Gemeinschaft
tatsiichlich die Konsequenz der Kirche ist. Die Kirche als
temeinschaft folgt aus dem Wesen des Christus. Die Gemein-
schaft ist aber nicht aus dem Willen der Menschen zur Ge-
meinschaft zu begriinden.

2. Die Kirche kann auch nicht soziologisch begrenzt werden.
Begrenzt ist die gemachte, nicht die geschaffene und schopfe-
risch erneuerte Kirche. Begrenzt ist die Sekte, die Grenze der
Kirche kennt nur Gott. Diese Tatsache ist bedeutsam fiir die
Arbeit der konkreten Kirchen an ,,denen, die draussen sind*. Wir
haben heute ein waches Sensorium fir ,die Kirche ausserhalb
der Kirchenzdune“. Der gewdodhnlich dem Cyprian zugeschrie-
bene Satz: extra ecclesiam nulla salus besteht zu Recht, aber
er wird von den Sekten, auch der grossten unter ihnen, miss-
verstanden. In potentia gehort die ganze Menschheit zur Kirche.
Das gibt der Kirche die Freiziigigkeit in der Liebe, die die
konkreten Kirchen jetzt noch allzuoft verleugnen.

Von allem Gesagten aus begreifen wir nun die Tatsache,
dass das Urchristentum im eminenten und intensivsten Sinne
des Wortes ,kirchlich® war. Der Gliubige dachte Christus
und Kirche immer zugleich. Er konnte niemals ein Heil fiir
sich in Anspruch nehmen. Das individuelle Heil wére nicht
mehr das Heil gewesen. Das Heil bestand ja gerade darin,
dass man nun zum Christus und damit auch zur Kirche gehorte.

Von dieser Voraussetzung aus konnte er aber auch nicht
auf den Gedanken verfallen, dass die Kirche ein ausser ihm
bestehendes, ihm nur zur Vermittlung dienendes, anstaltsmis-
siges Gebilde sei. Er wurde wirklich, wie der erwihnte russische
Zeuge es ausdriickt, nur ,in der Kirche gerettet“. Der Satz
Tertullians: ,Die Kirche ist nichts anderes als der Christus



— 147 —

explicatus, der ausgebreitete, ausgefaltete Christus“ war ihm
noch lebendig und umschrieb fiir ihn sowohl den Heilsvorgang
wie seinen Christenstand. :

Aber erst in der Fortfihrung des hier skizzierten Gedankens
liegen nun die Fragen, die uns oft so grosse Not bereiten.
Nur mit einer gewissen Scheu, in der Erkenntnis, dass hier
leicht mit einem unvorsichtigen Wort etwas zu viel, mit feiger
Zuriickhaltung aber auch zu wenig gesagt werden kann, wage
ich es, nun noch eine Erkliarung tliber die Organe der Kirche
anzufiigen, tiber die Auswirkungen des Organismus, die die
Kirche zugleich so deutlich und so verhiillend versichtbaren,
wie das Gewand der Niedrigkeit den menschlichen Leib, wie
der Leib des Menschen seinen in ihm versteckten Geist: nim-
lich die Amter und die Sakramente.

Sie haben in Ihrer Kirche das Wort Gottes als die Mitte
auch alles Handelns Gottes in der Kirche, ja an der Menschheit
iberhaupt, erfasst. Wenn Sie das in dem Sinn des ,Wortes“
im Eingang des Evangeliums Johannis, womit Sie die Perso-
nalitit und Realitit des Worts bezeugen, nehmen wollen, dann
kann auch der Katholik zustimmen. Dann ist das Wort der
Christus, dessen Organismus in der Kirche sich vollendet. Dann
hat auch die Kirche ihre vornehmste Funktion im Aussprechen
dieses Wortes. Aber dann ist damit auch bezeugt, dass sich
dieses Wort lebendig, in der Mannigfaltigkeit der Moglichkeiten
ausspricht, die ein Organismus hat. Und es ist weiterhin ge-
geben, dass nie eine Formel und nie eine Schrift und nie ein
vereinzelter Amtstriger und nie ein besonderes kirchliches
Handeln an sich selbst das Wort ist, sondern nur, wenn der
Christus darin redet. Der Christus wahrt sich seine Souveréni-
tit nicht einzig tiber ein Erstes oder auch ein Letztes, sondern
iber jeden Augenblick. In diesem Sinne ist jegliche Bindung
Gottes, sowohl die der zugespitzten romischen Sakramenten-
lehre, die Gott gefangen setzt, wie die der falsch verstandenen
protestantischen Lehre von der Schrift, die Gott aufs Papier
presst, unchristlich, un,christ“lich im Sinn der Vergewaltigung
des lebendigen Christus. Nie, keinen Augenblick, diirfen wir
vergessen, dass nur der Christus in der Kirche handeln kann,
und dass der kirchlich handelnde Gldubige -immer noch erst
einer ist, der jetzt am Christus und zu ihm wéchst.

Aber unchristlich im Sinn einer Verheissungsentleerung ist
auch jede Entwertung dessen, was Otinger die ,gliedliche



— 148 —

Handreichung“ genannt hat. Man darf wohl gegeniiber allen
sich endgiiltiz gebenden Regulierungen des Geistwirkens das
Bild vom Wind, der weht, wo er will (Joh. 3, 8) in Erinnerung
rufen, aber man darf doch nicht die Souveriinitiit des Christus
als Willkir auslegen wollen, die mit dem DMenschen spielte.
Der Heiland leidet in der Kirche, die nicht in allem, was sie
tut, ,auf Seine Hiinde sieht“. Aber er holt die geschenkte Liebe
nie zuriick. Es ist viel unsachliches Behaupten und damit viel
unfruchtbarer Argwohn in die Ertrterung dieser heiklen Fragen
eingedrungen. Riumen wir diesen Theologenschutt beiseite,
dann bleibt die Tatsache, dass von Anfang an, das heisst von
der Zeit an, da die Kirche ihrer Erneuerung bewusst geworden
ist, Amt und Sakrament — ich nenne sie absichtlich zusammen!—
ihre tragende Bedeutung erhielten. Wo sie nicht neben dem
Christus, ihn knechtend, — was zwar keiner wirklich kann —
gebraucht werden, da sind sie als Organe unumginglich. Wir
haben nicht zu viel Amter und Sakramente, sondern das, was
wir haben leider noch zu wenig ,gliedlich, zu sehr von uns
aus eingerichtet und noch zu wenig vom Christus-xigiog aus
verwirklicht. Manch ein Uberlasteter Pfarrer diirfte weniger
tun, wenn der Christus allein seine Funktionen bestimmte und
manch ein Beamteter misste sich noch ganz anders einsetzen,
wenn er einmal wiisste, dass er sclbst Stein im Tempel ist.

Die Angstlichkeit, mit welcher viele unter Ihnen und auch
bei uns an diese IFragen herantreten, stammt aus einer Scheu vor
dem im gesteigerten Sinne Sakramentalen, im Sinn, — ja, sagen
wir einmal, wie zumeist der Protestant das ,Katholische“ verstecht.

Was ist dieses ,Katholische“? Soweit ich sehe, umreissen
drei Gedanken den Begriff in seiner polemischen Bedeutung.
Is ist der Glaube an die Wirksamkeit des von Gott gesonderten
,Dings“ und es ist der Gedanke des wirksamen Dazwischen-
tretens einer Institution oder einer institutionell-verobjektivierten
Person zwischen Gott und den glaubenden Menschen. Es ist
vielleicht weiter die fast naturgesetzlich-gedachte, Gott bindende
Kontinuitit des Stromens der Gnade vom historischen Christus
her durch die apostolische Kirche in die heutigquirche herein.
Die Organe sind hier nur noch Kanal und die Gnade kommt
durch die Zeit. Diese Historifizierung der entscheidenden Ge-
schehnisse wird abgelehnt.

Verehrte Herren, wenn das katholisch ist, dann ist der
Katholizismus kraftlos geworden. Ja, dann ist er schuldig. Wenn



— 149 —

Gott nur noch von vorgestern her zu uns sprechen darf, wenn
ihm die erneute Anrede, das heute gesprochene Wort, die Gleich-
zeitigkeit seines Handelns, die Wiederholung des Wortes ver-
wehrt werden sollte, dann ist das eine unchristliche und im
tiefsten Sinn des Wortes unkirchliche Haltung. Es ist nicht zu
verkennen, dass in der konkreten Kirche oft in dieser Richtung
gehandelt worden ist. Aber nicht nur in der réomischen Kirche.
Vorgestriges Christentum ist ein allgemein menschliches Krank-
heitssymptom. Katholisch dem Wesensgehalt des Katholizismus
nach ist solches Handeln nicht. Der dgwgoiousvos, der es durch
sein Amt geworden, ist es ja, weil sein Amt ihn mit dem leben-
digen Christus zusammenschliesst, also, weil sein Amt ja gerade
das heutige Wort des Christus sagen soll und nicht ein los-
geldstes, in sich sicheres Wort. ,Aus dem Munde Christi dringet
es zu uns also. Wo der Beamtete nicht so handeln kann, da
spricht er ,ausseramtlich“, und spriche er vom Altar oder von
der Kanzel.

Und das Sakrament, es ist nur neutestamentlich, wenn es
im Augenblick der Begegnung geschieht. Aber dann ist es real
und hat es die Verheissung. All die scholastischen Formeln, die
zum Teil schuld daran sind, dass auch die Reformatoren noch
an unsachliche Fragestellungen verhaftet blieben, sie reden vom
Sakrament fast nur, wie man zumeist vom Pfingstereignis sprach:
man beschiftigte sich fast aussehliesslich mit den begleitenden
Erscheinungen, an den Flammechen verbrannte der Geist. Nicht,
dass Christus durch menschliche Organe oder gar durch stoft-
liche Vermittlung wirkt, ist schon unchristlich, sondern nur, wenn
ein Mensch oder Ding aus sich selbst Heiliges wirken soll?).
Das neutestamentliche Sakrament ist der handelnde Christus

1) Das lehnt aber selbst die romischkatholische Kirche ab. S. Adam,
Das Wesen des Katholizismus, 1925, S. 38. ,In Wirklichkeit ist das Sakra-
ment nicht und keinen Augenblick auf sich selbst gestellt... Es ist, wie
Thomas darlegt, nichts weiter als die causa instrumentalis des Gnaden-
spenders Christus ... Ja, nach der skotistischen Meinung, die heutzutage
von der Mehrzahl der Theologen vertreten wird, eignet ihm diiberhaupt
kein streng urséchlicher Einfluss, keine ursichliche Mitwirkung im Begna-
digungswerk. Die Gnade stromt vielmehr unmittelbar von Jesus in die
Seele des Gliubigen.“

Vom Standpunkt des Neuen Testamentes aus aber bleibt der Begriff
des Sakramentes, wie die romische Kirche ihn vertritt, vor allem deshalb
gefdhrlich, weil sie sich selbst restlos mit der Kirche Christi identifiziert,
wodurch der Satz zustande kommt, dass, wo die romischkatholische Kirche
handelt, auch Christus handeln muss. Das heisst, dass Christus selbst ge-
bunden wird und seine Souver#nitit verliert.



— 150 —

selbst, an dem das Gerede von ,symbolisch“ und ,real“ abfillt.
Der heutige theologische Begriff von ,symbolisch“ hat mit dem
Neuen Testament gar nichts zu tun. Er konnte dort nur ein-
getragen werden. Aber es ist allerdings sehr wahr, dass von
diesem Sakramentsbegriff aus alles losgeloste, dingliche, da-
zwischentretende Wirken des Sakramentes nicht mehr fest-
gehalten werden kann., Es gilt vom wahren Sakrament und
Amt: Christus est, qui evangelizat, Christus est, qui baptizat.
Das soll aber nicht historistisch, also materialistisch verstanden
werden, sondern im Sinn der Gegenwart des Christus in der
Kirche. Von hier aus wird allerdings viel keckes, selbstsicheres
Handeln der konkreten Kirchen, die allzurasch ihr geschiftiges
Wirken mit dem Werk des Christus in eins setzen, gerichtet.
Der Realismus kirchlichen Handelns ist klar zu betonen, weil
der Christus die Wirklichkeit ist, nicht etwa, weil die Recht-
haberei der Menschen sich fiir Dinge einsetzt, die sie fiir richtig
halten, weil sie an sie gewohnt sind.

Nur andeuten mochte ich im Voriibergehen, dass ich die
alten Definitionen des Sakramentalen und deshalb auch des
Amts fiir ungeniigend halte, weil ich fest glaube, dass es sich
in Taufe, Abendmahl und Weihe urspriinglich um initiatorische
Akte handelte, die viel tiefer fiihrten als unsere heutigen
Applikationsvorstellungen. Aber es scheint mir besser zu sein,
davon jetzt noch nicht mehr zu sagen, da diese Beobachtungen
noch griindlich verarbeitet werden miissen. Wer wissen méchte,
was ich meine, der lese einmal aufmerksam und ohne vor-
gefasste Ansicht Romer 6.

*

Damit haben wir in unserer Betrachtung die Schwellen der
konkreten Kirchen auch schon wieder tiberschritten. Wir kehren
zuriick zu unserm Ausgangspunkt.

Ich wiirde es verstehen, wenn Sie mit einiger Ungeduld
auf diese Auscinandersetzung mit den realen Verhéltnissen
unseres Amtes gewartet hitten, wenn eine unbefriedigte Span-
nung Sie ausrufen liesse: Ja, aber, was sollen wir tun? Wir
stehen in einer ganz bestimmten Kirche, in Verhéltnissen, die
wesentlich auch von der Erde her geschaffen sind. Was sollen
uns da diese prinzipiellen Sitze! Ich wiirde es durchaus be-
greifen, wenn Sie jetzt den Eindruck hitten, ich fliehe aus der
sichtbaren Kirche in die unsichtbare.



— 151 —

Aber ich darf auch ruhig sagen: ganz das Gegenteil ist
hier der Fall. Es lag mir gerade daran, zu dieser Spannung
hinzuleiten. Nichts halte ich fiir verwerflicher als das, was man
die Flucht in die ecclesia invisibilis nennen miisste. Nein, die
Unsichtbare dringt ja immerzu in die konkreten Kirchen herein.
Von der Invisibilis aus kommt immerzu das Gericht iiber die
Visibilis. Das ist die Spannung. Sie soll bleiben. Das prophe-
tische Amt, das uns jetzt in empfindlicher Weise fehlt, wird
einst vor allem diese Spannung aufzuzeigen haben. Da werden
allerdings allerlei Beruhigtheiten aufgeriittelt werden, da wird
cs wieder zu ,brennen anfangen in unsern Herzen“, wenn
der Herr mit uns den Emmausgang zum Brotbrechen geht. Da
wird viel Geistloses nebenabfallen diirfen. Da werden sich aber
auch wieder die Gefisse im Hause Gottes fiillen. Das scheint
mir das erste Gebot der Kirchlichkeit zu sein, dass wir der
nachdringenden Invisibilis Raum geben sollen, Raum in jeder
Wortverkiindigung, Raum in jedem sakramentalen Handeln,
Raum in jeder vermeintlich rein irdischen Handlung. Denn die
Kirche umfasst alles. Darin haben die Quiker recht.

Damit ist die Zentralaufgabe, die uns gestellt ist, schon
umschrieben. Wir sollen nicht nach Programmen, aber in jedem
Augenblick und jeder Angelegenheit am Christus bleiben, der
uns, indem er uns richtet, aufrichtet und aufnimmt, zur Kirche
macht. Wir sollen die Verkehrtheit lernen, den wirklich zu
nehmen, der der Welt der Unwirklichste ist. Wir werden dann
allerdings in der Welt der konkreten Kirche die dialektische
Spannung nie aufgeben kénnen, die wir zu aller Welt einnehmen
miissen. Wir werden vom augenblicklich aufgenommenen Predigt-
wort, vom geschehenden Sakrament, von der einzelnen Bruder-
handlung nicht die Verhiillung abreissen wollen, die driiber
liegt und darin gestehen, dass wir von dieser Handlung nicht
zu sagen wissen, wie Gott sie sieht. Es wird auch Handlungen
geben, fiir die der uns verliehene Geist des Zeugnisses ausreicht,
dass wir von ihnen sagen dirfen: diese Handlung hat keine
Gewissheit der Christusgegenwart. Aber wir werden nicht mehr
sagen koénnen: Christus bekennt sich nicht zu seiner Kirche.
Wir wissen vielmehr sicher, dass der Herr den Acker nicht
verkauft hat, den der Feind mit dem Unkrautlolch durchsite.

Wir leiden heute empfindlich unter der Trennung der Einen
Kirche. Und es wird immer mehr Menschen geben, die darunter
leiden miissen. In Stockholm und Lausanne ist etwas vom



— 152 —

Driingen der Invisibilis spiirbar geworden. Es mag schon sein,
dass wir, da wir ihr Platz machen wollen, uns noch oft so
ungeschickt umwenden, dass wir dann plétzlich doch wieder
dort stehen, wo sie durchkommen wollte. Aber wir danken
den Minnern, die hier illusionslos, aber in der Richtung auf
die Kirche suchen. Es wird vielleicht einmal keine Uniformitiit
zustande kommen, wie sie gewisse Aktivisten erstreben mogen.
Es wird sich dann vielleicht erst recht zeigen, dass ein Orga-
nismus aus verschiedenen Zellgruppen mit besondern Funktionen
fir das Ganze bestehen darf und muss. Die Art des Gewebes
ist im ganzen Leib dieselbe, aber die Organteile sind mannig-
faltige. Die Kirche lebt auch davon.

So lisst sich sagen: die konkreten Kirchen miissen jetzt
noch leiden, leiden unter sich selbst. Aber vielleicht wird sich
dann zuletzt am Leibe des Christus wiederholen, was der Hei-
land, da er auf Erden war, erfuhr: An dem, das er litt, hat
er Gehorsam gelernt (Hebr. 5, 8). Die konkrete Kirche muss
sich auch so immer wieder zuriickfinden zum Christus Jesus,
und zwar dem Gekreuzigten, damit sie ihn nicht selber kreuzigt.
Damit ist ihr auch die Antwort gegeben auf die Frage nach
der einzelnen Tat.

Wir koénnen keine schematischen Antworten geben tiber
das Sakrament, den Kult, das Werk. Die Anweisungen fir die
Lebendige werden nicht in Verpackung abgegeben. Von Fall
zu Fall, in jedem Augenblick erfiillt sich das Geschick der
Kirche, durch dich, durch mich, durch uns, durch alle. Man
darf auch nicht fragen: Ist es die Aufgabe der Kirche, sozial
zu wirken? Wenn dich Christus treibet, dann tust du es in der
Kirche. Man soll nicht fragen: Ist die Form recht, wie sie
predigt, tauft, firmt, — es kommt darauf an, ob die Kirche des
Christus in der Kirche tauft, firmt, predigt, — wenn es nicht
der Christus ist, dann ist es vom Bdsen. Man sollte von den
Antithesen frei werden, mit denen man die Kirche aus einem
Sieb ins andere wirft, von den Gegensatzfragen: Soll die Kirche
erziehen oder darf sie nur zeugen? Wenn der Christus erzieht,
ist es dann nicht auch gezeugt? Wenn aber der Pfaffe zeugt,
dann ist sein Zeugen doch kein paoridpor. Es kommt immer
auf ein Letztes, Unaussprechbares, im Augenblick immer neu
Offenbares an. Diese ewige Erneuerung der wahren Kirche im
Augenblick Seiner Gegenwart darf nie durch etwas anderes
verdunkelt werden.



— 163 —

Ihr Worttiihrer bat mich, auch ein Wort fiber die Zukunft
der Kirche zu sagen. Daraus ist die Wendung ,und ihre Be-
stimmung® in die Themastellung hineingeraten. Es wollte mir
scheinen, dass damit die Begrenzung inne gehalten sei, inner-
halb derer sich ein fruchtbares Gespriich bewegen konne. Die
Bestimmung der Kirche ist aber in dem Gedanken der Leib-
lichkeit Christi schon mit ausgesprochen. Er braucht nur aus-
gefaltet zu werden. Dadurch, dass der Christus uns als sein
aAjpwue an sich zieht, sind wir verklirt, man darf vielleicht
sagen: so weit als die dof« in dieser Zeit aufgenommen werden
kann. Diese Verklirung ist jetzt noch fast erst als Beziehung
erfassbar. Was sie mehr ist, entzieht sich zum mindesten unserer
Beschreibung. Aber die Kirche darf nicht ein frommer Sumpf
werden, der die Wasser in sich zum Gestank werden lisst. Sie
setzt auch in Beziehung. Sie ist die Ausgesonderte, das ist auch
schon eine Beziehung, aber sie ist zugleich Ferment, sie darf
ihre Aussonderung nicht als Freipass der Lieblosigkeit verstehen.
Sie hat dazustehen in der Welt als die, die Beziehung schafft.
Sie ist Instrument und darf den Raum ihres Klangs nicht ver-
engen, auch wenn die Welt ihren Ton nicht héren will. Ihr
Platz ist in der Welt (Joh. 17, 15). Aber ihre Verheissung hat
sie nur als Salz und nur solange als es nicht dumm wird, als
Licht und nur solange als es nicht in sich zuriickgeblendet
wird, solange als es die Leute sehen koénnen und darob den
Vater im Himmel preisen miissen (Matth. 5, 13—16). Die ,Erst-
linge der Kreaturen“ (Jak.1, 18) konnen nicht die Einzigen
bleiben.

So fithrt die Bestimmung der Kirche wieder auf die Linie,
die der Schopfungsgedanke nahelegt. ,Sichtbarlich wird der
Hohepriester alles herausfiihren, durch Auferstehung der Toten,
was im ganzen sich gehort, sagt Otinger in diesem Zusammen-
hang. Und sein Hauptwerk fiihrt diese Gedanken zu Ende:
»Vita Jesu Christi, per quam natura collapsa, h. e. caro rursus
in statum meliorem elevatur, ineipit in vivificatione ecclesiae
et semper ulterius progreditur vivificando.*

So schliesst sich die Schopfung in der Wiederherstellung,
der Anfang in der Vollendung.

Nun konnen wir auch die gefithlsméissigen Aussagen unserer
Einleitung im Licht des biblischen Worts abkliren:

Die Kirche ist weder etwas Dingliches, noch die Heilsan-
stalt, noch die lehramtliche Autoritit. Diese sie absondernden



— 154 —

und zugespitzten Aussagen sind im besten Fall Hinweis auf den,
welchen der owerg, der diddexalog, der xVgog in der Kirche ist
und durch sie in der Welt.

Sie ist aber auch nicht bloss die Versammlung der Gliu-
bigen oder Heiligen oder der Bekennenden, als ob sie sich
aus den einzelnen erst auferbaute. Sie ist ja vor allen ein-
zelnen, Alle die Bestimmungen, die auch tber das Gefiihls-
miissige hinaus, zum Teil aus scharfem Denken und schweren
Kimpfen gewonnen wurden, die in dieser Richtung gehen, ver-
mogen immer nur ein Merkmal der Kirche aufzuzeigen, und
zumeist nicht einmal ein Letztes, das wirklich auch auf alle
Zugehorigen recht passte. Denn, wenn man beispielsweise
sagt: Sie ist die Gemeinschaft der Getauften, will man da die
Quéaker von ihr trennen? Und wenn man sagt, sie sei con-
gregatio sanctorum, in qua Evangelium recte docetur et recte
administrantur sacramenta (Conf. Aug. VII, 1), will man da
die ,Papisten“ alle aus ihr verbannen? Aber selbst die weniger
geschichtlich belasteten augustinischen Aussagen, wie die der
Apologie zur Augustana: ecclesia est societas fidei et Spiritus
Sancti (Apol. Conf. VII et VIII, 5 [Miiller, p. 152]) und die katho-
tholischer klingende: ecclesia est externa communio sacra-
mentorum bedirfen einer biblischen Vertiefung. Auf die augusti-
nischen Aussagen, die Huss wieder aufnahm, die von einer
falschen Auslegung der biblischen Préiidestinationslehre einge-
geben sind, gehe ich gar nicht ein. Alle diese Versuche, die
Kirche gefiihlsmiissig oder begrifflich zu umschreiben, haben
den Wert des Gnomons. Nicht mehr,

So kiimen wir doch in die Nihe der Behauptung von der
Undefinierbarkeit der Kirche, wie sie Florenskij aufgestellt hat.
Ja, und doch wieder in anderm Sinne! Die Kirche ist immer-
zu in ihrer Selbstoffenbarung begriffen. Sie teilt darin das Ge-
schick der Schrift, die von ihr zeugt. So wenig aber die Schrift
in einem System von Aussagen befasst werden kann, eben,
weil sie Offenbarung ist, so wenig kann es die Kirche. Aber
so klar Christus, der rector seripturae in der Schrift von dem
erkannt wird, der von ihm erkannt wurde, so genau wird der
die Kirche erkennen, der in ihr aufgenommen ist. Jedoch wird
diese Erkenntnis die herbe Bestimmtheit der Schriftaussagen
tragen, nicht den weichen Schmelz des russischen Theologen.
Ich vermisse an den orthodoxen Umschreibungen des Kirchen-
gedankens die Spannung, das Gericht, das Christus in der Kirche



— 155 —

ist, die Schirfe der dialektischen Haltung. Aber, wenn wir
diese dialektische Haltung reinlich behaupten, dann diirfen wir
von der Kirche so beteiligt denken wie diese Russen tun, dann
muss jeder Gedanke, jedes Wort und jede Tat Kirche sein.

Und das, meine ich, ist, was wir vor allem wieder lernen
miissten: von der Kirche aus zu denken. Keiner ist sein
eigener xvgios, keiner darf xvgiws des xvgios sein wollen. Der
Weg, der zur Begegnung mit dem Christus fithrt, fiihrt auch
zur Kirche. Nun kann man auch den andern so begegnen,
dass man nicht mehr nur sich selbst begegnet. Darum gilt es
nun zu horchen, das heisst: in allem Reden Hoérer zu bleiben.
Keiner darf nun mehr schlechthin sagen: Ich habe die Wahr-
heit. So wie ich es sehe, ist es richtig. Es rede vielmehr
jeder mit dem Vorbehalt der Kirche. Die Kirche hat die Wahr-
heit, nicht der Einzelne. IThm gebiihrt die gliedliche Demut,
die Demut des Gespridchs. Er weiss, wenn er gesprochen,
muss der andere weiter reden, kliarend, und wieder der Kli-
rung bediirftig, aufnehmend und wieder der Aufnahme bediirftig.
Dieses horchende Reden ist allein ein Sprechen in der Kirche.
Aus dem Gesprdach aber wird die Einigung kommen.

Zu diesem Gespridch gehort aber die Liebe. Mehr und
mehr wird in der Zukunft deutlich werden miissen, dass sie
der wichtigste Faktor des Einigungswerkes ist. Ewig gilt das
Wort Augustins: Ecclesia stat in caritate. Bisher haben wir
uns tiber die ,Sitze“ gestritten. Die Liebe ist stirker als alle
Sétze, nur kann man nicht viel von ihr sagen, ohne Gefahr
zu laufen, ihr selber dadurch Abbruch zu tun, dass man spricht,
wo man handeln soll. Die Liebe ist stirker als das Bekennt-
nis, Sie ist ja die Kraft des Bekannten selber. Er ist die Liebe.
Die Liebe ist so scharfsichtig wie die Siatzemacher. Sie erkennt
ja das Unrecht. Aber ,sie freut sich nicht liber ihm, sie freut
sich vielmehr mit der Wahrheit (I. Kor. 13, 6). Gilt von
ihr aber das oddémors minza*) (1. Kor. 13, 8), so gilt es auch
von der Kirche, die auf ihr ruht.

*) Ich lese so mit den wichtigsten Ostlichen Textzeugen.

Bern. ‘ ERNST (GAUGLER,




	Die Kirche, ihr Wesen und ihre Bestimmung

