
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 17 (1927)

Heft: 3

Artikel: Die Kirche, ihr Wesen und ihre Bestimmung

Autor: Gaugler, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404022

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404022
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 136

Die Kirche, ihr Wesen und ihre Bestimmung.

Eine gemeinsame Nötigung, die Frage nach der Kirche
wieder zu durchdenken, hat uns zu dieser Besprechung
zusammengeführt1). Es kann sich deshalb nur darum handeln,
dass wir zu einem Gespräch kommen, bei dem wir uns gegenseitig

hören. Wenn einzelne Gedanken meiner Darstellung
ausgesprochen katholisches Gepräge tragen, so will ich auch damit
nur ehrlich sagen, wie ich die Sache sehe. Nichts wäre mir
peinlicher, als wenn man daraus einen falschen Anspruch oder
eine andere Absicht ableiten wollte als die eben genannte.
Auch das ferner denkbare Missverständnis, als spräche ich als
offizieller Vertreter meiner Kirche, sei gleich von Anfang an
abgewehrt. Ich kann nur meine persönliche Auffassung mitteilen.
Mehr darf ich nicht versuchen. Ich bemühe mich nur, auch bei
meinem persönlichen Zeugnis, auf die Stimme der Kirche zu hören.

Das Problem der christlichen Kirche beschäftigt uns heute
nicht von ungefähr so stark. Es liegt offensichtlich eine besondere

„Stunde" dafür vor. Es haben sich vermutlich in unserer
Zeit eine Reihe geistesgeschichtlicher Abläufe so zueinander
geordnet, dass man nun in der Richtung auf die Kirche hin
miteinander sprechen kann und soll. In der Richtung auf sie

zu, — mehr dürfen wir wohl noch nicht sagen. Aber das ist nach
einer langen Zeit der unbestreitbaren Unklarheit schon viel.

Es ist noch nicht lange her, dass die Kirche vor allem die
Angegriffene war.

Der Historiker sah in ihr zumeist nur das Vorläufige, das

Zwischeneingeschobene, das etwa Paulus oder die pfingstliche
Urgemeinde zwischen die Verkündigung Jesu und die Erwartung

des Reiches gestellt hatte, eine Erscheinung, die die
Fragwürdigkeit des sogenannten „Paulinismus" oder der umdeutenden
„Gemeindetheologie" zu teilen hatte.

Aber auch für den Propheten in der Kirche war sie die
scheidende Institution, die „zwischen der Offenbarung Gottes

') Der Vortrag wurde, auf eine Einladung hin, im „Theologischen
Kränzchen", vor einer Versammlung bernischer reformierter Pfarrer
gehalten.



— 137 —

in Jesus und uns" im Wege stand, oder auch „die Form, in der
sich die Menschen mit Gott abgefunden hatten" (Kutter). Mit
beissender Satire wurde ihre Ohnmacht aufgedeckt und ihr
Verfehlen zur öffentlichen Anzeige gebracht.

Es wäre natürlich eitel, wollten wir unsere Hinwendung
zur Kirche im Sinn einer Reaktion gegen diese prophetische
Kritik auffassen. Israel war nie weniger das Volk Gottes als in
den Zeiten, da es die Propheten nicht ertrug. Die Kirche ist
nicht das Haus Gottes, die Gott wehren will, mit seinem Gericht
bei ihr anzuheben (I. Petri 4, 17). Nur unter dem Festhalten
der Kritik an der konkreten Kirche, dürfen wir in der Richtung
auf die Kirche hin miteinander reden. Wir werden-fcoch darauf
stossen, dass uns die Kirche selbst in dieser Spannung erhält.

Aber, — was ist die Kirche?
Lassen Sie mich zur Beantwortung dieser Frage vorerst

einige Beobachtungen wiedergeben, die scheinbar sehr wenig
geeignet sind, eine exakte Erkenntnis zu fördern. Ich möchte
ausgehen von den verschiedenen Typen mehr gefühlsmässiger
Einstellung zur Kirche, die sich bei den einzelnen Menschen
und Kirchengruppen aufzeigen lassen. Für die unvermeidlichen
Ungerechtigkeiten einzelnen gegenüber, die bei einer so
summarischen Übersicht mit unterlaufen, bitte ich von vornherein
um Nachsicht.

Es gibt unzweifelhaft eine nicht geringe Zahl ernst Suchender,
die noch in einem losen Zusammenhang mit irgendeiner
kirchlichen Gemeinschaft stehen, die mit der Kirche selbst doch
nichts anzufangen wissen. Wir wollen sie einmal mit einer
ungenau zusammenfassenden Bezeichnung „die Individualisten"
nennen. Wir werden nachher auf das Wesen des Individualismus
näher eingehen. Empfinden sie nun die Kirche als Hemmung
oder als eine ihre persönliche Frömmigkeit zerstörende Erscheinung

oder auch nur als belangloses traditum, — auf jeden Fall ist
für sie die Kirche etwas Dingliches, das ausser ihnen steht. Dass
jede echte Beziehung zu Gott, so oder so, auch ein Verhältnis
zur Kirche in sich trage, ist für sie ein völlig abwegiger Gedanke.

Aber auch mit Bewusstsein innerhalb einer Kirche stehende
Menschen, können ihr wesentlich so fremd gegenüberstehen.
„Die Kirche als solche sagt mir, wenn ich ehrlich sein soll,
nichts", so habe ich den Ausspruch eines an der Sache des

verkündigten Wortes lebhaft beteiligten Gliedes der reformierten
Kirche im Gedächtnis. Es hat in diesem Zusammenhange keine.



— 138 —

wesentliche Bedeutung, wenn ein solches Kirchenmitglied noch
irgend eine Definition der Kirche als Lehrrudiment in sich
vorfindet, auch wenn dieses Lehrrudiment eine sachliche Beteiligung
aller Glieder der Kirche an ihrer Konstitution ausspricht.

Aber auch der, der die Kirche als eine notwendige
Institution, sei es als Erziehungsanstalt, sei es als Vermittlerin des

göttlichen Wortes, sei es sogar als Verwalterin sakramentaler
Gaben bejaht, kann zu ihr noch immer ein nur äusseres
Verhältnis haben. Sie ist ihm Hills- oder gar nur Zweckverband,
sie ist ihm eine Ordnung, die auf Zeit geschaffen ist, seine
Zugehörigkeit zu ihr ist ihm, mag sie auch noch so unvermeidlich
sein, kein Wesensmerkmal seines Christenstandes selbst.

Ja, ich muss noch einen Schritt weitergehen : auch der,
der die Kirche aus den Gläubigen im Sinne der reformatorischen
Botschaft von der Rechtfertigung des Menschen durch den
Glauben auferbaut sieht, kann noch immer die Kirche aus sich
herausstellen. So gewiss im durchgedachten Sinne diese Schriftlehre

der articulus stantis et cadentis ecclesiae ist, so gewiss
kann ein glaubender Mensch, wenigstens für sein Gefühl und
seine Erkenntnis, damit noch immer in der Sphäre des
individuellen Verhältnisses zum Ewigen verharren. Wenn sein Glaube
lebendig ist, so wird er zwar nicht immer diese Verengung
ertragen. Aber diese Konsequenz beschäftigt uns hier noch nicht.
Der Charakter des Sekundären kann an der Vorstellung der
Kirche haften bleiben, schon allein dadurch, dass man die

glaubenden und bekennenden Individuen als das Primäre ansieht
und ihre Verbindung zur Kirche als etwas davon Abgeleitetes.

Ganz anders scheint sich dies alles beim römischen Katholiken

zu verhalten. Er kann doch, das ist ja gerade das Merkmal

katholischer Christlichkeit, seinen Christenstand nur in
Verbindung mit der Tatsache der Kirche erfassen. So wird in
unzähligen Umschreibungen der spezifisch katholischen
Mentalität gelehrt. Wenn wir von den zum Teil abgeschmackten
Verallgemeinerungen der polemischen Literatur absehen, ist
diese Aufstellung auch durchaus richtig. Ja, man darf sogar
sagen, dass in der Gegenwart im katholischen Abendland die
Kirche wieder viel stärker als das, was sie im urchristlichen
Empfinden ist, erfahren wird, nämlich als das, was jeder
Gläubige mit ist, weil er an Christus glaubt. Und dennoch
kommt man, aufs Ganze gesehen, nicht um den Eindruck herum,
dass sich die lateinische Christenheit doch nicht einfach in der



— 139 —

Kirche begreife, sondern sich viel eher als unter und von der
Kirche lebend empfinde. Wenn wir das Bild freundlich wenden,
dann ist die Kirche die Mutter, die das Kind ernährt und
erzieht, wenn wir's härter nehmen, dann ist sie der bald mehr
leitende, bald mehr Noten erteilende Lehrer, die Autorität, und
wenn wir die grausamste Seite aufzeigen wollen, dann stossen
wir auf die Gerichtsbehörde, die zuerst warnt und verweist,
dann aber verstösst, — und zwar auch solche, die nicht vom
Christus lassen wellen (Wittig). Ist da die Kirche, die der
römischkatholische Christ liebt und dennoch fürchtet, nicht doch
wieder etwas anderes als das, was wir durch den Glauben
selber mit sind? Ist es unter diesem Gesichtspunkt nicht
bedeutsam, dass sie dort, we sie am bewusstesten bejaht wird,
bei den selbständigen Konversionen, vor allem als sicherweisende
Lehrautorität Bejahung findet. Ich erinnere nur an den spätem
Kardinal, den kundigen Patristiker John Henry Newman und
an den Kierkegaardforscher Theodor Haecker.

„Autorität ist aber noch immer etwas Äusserliches", sagt
demgegenüber der russische Kirchenphilosoph Alexei Chom-
jakow. „Nein," ruft er, ein Wort Guizots zurückweisend aus,
„weder Gott, noch Christus, noch die Kirche sind die Autorität.
Sie sind die Wahrheit, sie sind das Leben, das innere Leben
des Christen, sie sind lebendiger in ihm als das Herz, welches
in seiner Brust schlägt".

Hier im Osten begegnet uns also eine Erfassung der Kirche,
die sie in die Mitte alles religiösen Geschehens stellt. Die
Kirche ist diesen Menschen kein Fremdes, noch eine Anstalt,
noch eine Vereinigung zum Glauben Gekommener, noch eine
Herrin, sondern die Tatsache der erneuerten Menschheit selbst.

„Wir wissen", sagt der erwähnte Wortführer des
kirchlichen Ostens, übrigens ein Laie, „wenn einer fällt, so fällt er
allein ; aber niemand wird allein gerettet. Wer gerettet wird,
wird in der Kirche gerettet, als ihr Glied, in Einheit mit den
andern Gliedern. Glaubt jemand, so ist er in der Gemeinschaft

des Glaubens. Liebt jemand, so ist er in der
Gemeinschaft der Liebe. Betet jemand, so ist er in der Gemeinschaft

des Gebetes."
Und konsequent entkleidet sein Schüler Nicolas von

Arseniew „die grosse Gemeinschaft", wie er die Kirche gerne
nennt, aller juridischen Bestimmungen: „Christus, die Apostel,
-die Kirchenkonzilien sind für uns keine Autorität. Nicht von



— 140 —

Autorität ist hier die Rede, sondern es ist ein unermesslicher
Strom des Lebens der Gnade, der von Christus ausgeht, und
wo ein jeder als Tropfen, als Welle mitgetragen wird.
Die morgenländische Kirche glaubt, dass dieser gewaltige Strom
der Gnade alle mitreissen soll, alle umfassen soll, alle Brüder,
alle Menschen, alle Kreaturen, die sich nach Erlösung sehnen

von den Banden der Verwesung und des Todes nach der
herrlichen Freiheit der Kinder Gottes." Arseniew nennt das die
kosmische Einstellung der orientalischen Kirche.

Endlich ein letzter Zeuge, Pawel Florenskij, denkt diese
Linie völlig zu Ende, indem er die Undefinierbarkeit der
Kirche zum Erweis ihrer Lebendigkeit erhebt. Er wendet sich
damit gegen die Kriterien des Abendlandes, die einen Kirchen-
begriff zum Ausgangspunkt wählen. „Wir sind nicht imstande,
ein kirchliches Amt anzugeben, von welchem wir sagen können,
dass es in sich die Kirchlichkeit vereinige," sagt er; „wozu
dienten dann auch alle übrigen Ämter und Betätigungen der
Kirche! Auch können wir keine Formel und kein Buch
angeben, das das kirchliche Leben in seiner ganzen Fülle erfasst;—
wozu wären dann alle übrigen Bücher, Formeln und
Betätigungen der Kirche da! Es gibt keinen Begriff der Kirchlichkeit,

aber es gibt die Kirchlichkeit selbst, und für jedes lebendige

Glied der Kirche ist das kirchliche Leben das bestimmteste
und greifbarste, was es kennt". „Die Buntheit unvollständiger
und immer ungenügender Wortformeln bestätigt ihrerseits
empirisch, was der Apostel schon gesagt hat ; ist doch die Kirche
der Leib Christi, die Fülle (rd nXrjgwpa) des alles in allem
Erfüllenden (Eph. 1, 23)."

Wie immer man seine Stellung zu diesen Dokumenten
östlicher Frömmigkeit beziehen muss, eines muss man jedenfalls
einräumen: die Tatsache der Kirche hat hier gefühlsmässig
den beteiligtsten Ausdruck gefunden. Wir können zwar die
Weichheit der Formulierung, das Verschwommene der
Grenzsetzung nicht übersehen, aber wir können doch nicht umhin,
zuzugeben, dass wir uns mit diesen letzten Äusserungen in der
Auffassung von der Kirche bewegten, die dem biblischen
Kirchenempfinden am nächsten kommt.

Aber— fügen wir gleich hinzu — es doch noch nicht erreicht.
Wollen wir diese Weichheit, diese Zerflossenheit der

Aussagen überwinden, so werden wir zu der neutestamentlichen
Beschreibung der Kirche hingedrängt. Auf einer andern Ebene,



— 141 —

nun zu exakter Bestimmung und entscheidender Besinnung
aufgerufen, finden wir da Zeugnisse von einer Wucht der Realität,

die wir in unsern Kirchen bisher zumeist nur formalistisch
übernommen haben, aber noch nicht als ausschlaggebende
Wirklichkeit auszudenken wagten.

Vorerst aber müssen wir nochmals bei Erscheinungen ein
setzen, die mit der Kirche scheinbar gar nichts zu tun haben. Die
Verpflichtung, an die Sache selbst heranzuführen, nötigt uns dazu.

Wir stehen unzweifelhaft auch heute noch mitten in den
innern Nötigungen des Individualismus drin. Es wäre zu
wünschen, dass diese Tatsache ernster, nicht wie jetzt oft geschieht,
bloss als Objekt der Polemik oder gar als schon überlebt
genommen würde. Denn im Individualismus handelt es sich um
nichts anderes als um das Problem des Menschen selbst. Der
Mensch, für sich genommen, rückbesonnen auf seine Einzel-
existenz, kann nicht über die Möglichkeit hinauskommen, das
Zentrum aller Dinge in sich selbst anzunehmen. Jeder andere
Mittelpunkt kann unter „gottlosen" Menschen nur durch
Verabredung geschaffen werden. In sich selbst aber findet der Mensch
dieses Zentrum in seinem Ich ; in ihm erkennt er den xvgwç,
den er nicht mit Überlegung gewählt oder anerkannt hat,
sondern in sich vorgefunden hat. Aber zugleich erkennt sich der
Mensch als Ich-xvgioç eines Ganzen, eines Organismus, der
es eben dadurch ist, dass alles in ihm aus diesem Ich und zu
diesem Ich hingeordnet ist. Diese Tatsache der im Ich-xvgwç
begründeten Geschlossenheit der Individualität ist von eminenter
Bedeutung für die Erfassung des Wesens der Kirche, die wir
hier vorbereiten möchten.

Vorerst sehen wir aber von hier aus keinen Weg zum
Verständnis einer Gottesgemeinde. Es ist mit aller nur
aufbietbaren Eindringlichkeit zu betonen, dass die Kirche niemals
dadurch entsteht, dass sich eine Zahl von Individuen zusammenfindet,

gleichsam summiert, und geschähe es auch zu den
religiösesten Zielen und aus der edelsten Absicht heraus. Dadurch
entsteht immer nur eine Gesellschaft, das Produkt von Gesellen
gleicher Meinung oder gleichen Werks, das Resultat der
Delegation der Ich-xvQiOTijç auf einen einzelnen Ich-xvgioç oder eine
Zahl von solchen.



— 142 —

Etwas anderes entsteht nur, wenn von aussen her eine

völlig andere Person-Realität dem Ich-xvgioç begegnet. Diese
Möglichkeit der Begegnung ist wiederum ein ausserordentlich
wichtiges Ereignis auf dem Weg zum Verständnis der Kirche.

Ein Ich-xvgioç kann sich natürlich analoge Individualitäten
in beliebig reich gestufter Unterscheidung denken, begrifflich
konstruieren. Er kann sich einen Weltgrund als Sammel-Ich
ausmalen, ihn auf dem Wege der Selbstversenkung selbst
„gewinnen". Aber das ist keine Begegnung. Das schafft keine
andere Realität als die im eigenen Ich schon gegebene. Diese
Selbstsetzung eines wie immer höheren oder höchsten Analogons
weist immer nur zurück auf die schon im Ichbewusstsein
vorhandene Wesenheit.

Aber auch die Begegnung zwischen Ich und gleichem Ich
schafft noch nicht die Kirche. Dadurch, dass ein Ich dem
andern begegnet, kann es innerhalb der Welt des Ichs zu den
bedeutsamsten Wandlungen kommen, aber es kommt noch nicht
zu einem absolut Neuen, zu einer Aufnahme des Ichs in einem

andern, qualitativ höhern Ich. Das Ich ist zuletzt, im Tod,
doch immer noch wieder Ich-allein. Das dritte persönlich
Gemeinsame und Einende, das die Gemeinschaft begründende Du
ist noch nicht gefunden. Darum entsteht auf diesem Boden
keine Kirche. Es kommt im besten Falle zu einer seelischen
Gemeinschaft. Das ist zwar viel, aber doch noch etwras
anderes. „Freimaurerei" in irgendwelcher Form ist das Höchste,
was hier erreicht wird1).

Die Begegnung, die entweder das Ich zerbricht oder die
Gemeinschaft schafft, kann sich der Mensch nicht selbst
verschaffen. Sie geschieht nur, wenn ihm das ganz andere Du,
der ganz andere xvgioç, Gott, entgegentritt.

Nietzsche hat das gewesst, aber er ist an der Begegnung
zerbrochen. Ich denke bei dieser Feststellung nicht an sein
tragisches Ende, sondern an die Schärfe, mit der er den
Gedanken aussprach, dass er die Wirklichkeit Gottes nicht
ertrüge, ohne dass er selbst dieser Gott wäre.

') Eine analoge Hinführung zum Verständnis der Kirche von modernen
Gedanken aus, Hesse sich auch am Phänomen des Sozialismus aufzeigen.
Der Sozialismus sucht die Gemeinschaft, aher ohne den Christus und findet
sie darum nicht. Aber er ist ein Hinweis, der so wenig übersehen werden
darf wie der Fingerzeig des Individualismus. Nur durch beide hindurch,
aber einst auch über beide hinaus, werden wir uns — wenigstens im Abendland

— zur Wirklichkeit der Kirche hinfinden.



— 143 —

Tiefer als Nietzsche hat diese Realität Kierkegaard
gekannt. Er hat „vor Gott gestanden" und ist daran verzweifelt.
Aber, weil er nicht selbst Gott zu sein sich vermass, hat er
die Stimme Gottes, sein Wort gehört, die Stimme dieses andern
Du, die Stimme, die verbindet, weil sie vergibt. Man hat sich
durch die Heftigkeit des antikirchlichen Kampfes über die
Bedeutung von Kierkegaards Grunderkenntnis hinwegtäuschen
lassen. Er hat die konkrete Kirche gerichtet, aber die wahre
Kirche geahnt. Er hat von der Kirche kaum gesprochen und
scheinbar nur den einzelnen gekannt, fast entleerend abstrakt
hat er die Begegnung gezeichnet, aber wenn man von seiner
Begegnung aus weitersieht, dann sieht man die Realität des

entgegenkommenden, vernichtenden und aufrichtenden xvgioç,
man sieht in der Richtung auf die wirkliche Kirche hin.

Denn der Gott, den er schaute, ist doch der im Christus
erschienene Gott. Nur hat Kierkegaard, verstört durch seinen
bittern Kampf gegen die konkrete Kirche, nicht weiter zu
denken gewagt. Ein Grösserer, Paulus, hat es getan. Auch der
Apostel ist nur von der „Begegnung" aus zu verstehen. Auch
er ist ein „einzelner"*. Aber er ist zugleich der, der mit aller
Klarheit die Kirche erschaute.

Ich habe, verehrte Versammlung, diesen weiten Umweg
gewählt, um mir die Voraussetzungen für den Realismus zu
verschaffen, in dem die folgenden Ausführungen zu verstehen sind.

Der Begegnende ist der Vergebende. Er ist der, der die
Verbindung schafft. Vergeben heisst eben nicht nur das, wras

man jetzt so oft darunter versteht, nicht nur justificatio forensis.
Vergeben heisst: herstellen, aufnehmen, die Beziehung
herstellen, wieder ins Vaterhaus aufnehmen. Ja, noch mehr!
Vielleicht heisst Vergeben wirklich nicht mehr. Aber der
Vergebende ist mehr als nur der Vergebende, der xvgwç ist mehr
als nur der Beugende und Aufrichtende.

In dieser Tatsache eines „Mehr" im Christus ist alle
Möglichkeit eines Verständnisses der Kirche begründet. Bis zur
Begegnung und Erkenntnis der Vergebung kommt jeder, der
überhaupt weiss, was Rechtfertigung ist. Aber zugleich wird heute
die Erkenntnis der Begegnung oft wie eine zurückhaltende
Schranke vor den Augen der Gläubigen aufgerichtet : Bis hierher,
aber nicht weiter Es ist als ob der xvgioç nur in dieser ersten
Begegnung erkannt werden dürfte, und dann nichts anderes
erfolgen könnte, als die ewige Erneuerung dieser Begegnung.



— 144 —

Vielleicht ist es auch so, dass erst jetzt, jenseits der
Erkenntnis der Reformation, anders als in der lateinischen Kirche,
aber auch anders als dort, wo man bei der Reformation stehen
bleiben möchte, der xvgwç völliger erkannt werden soll.
Verzeihen Sie mir diese freimütige Äusserung Ich brauche nicht
zu sagen, dass ich sie nicht im Sinn einer Relativierung der
Reformationserkenntnis meine.

Aber ich kann nicht anders, als auch die Zeit zwischen
der Reformation und unsern Tagen als eine Zeit der Eröffnung
und des Hinweises zu erfassen. Und da, von diesem Boden

aus, sehe ich in den Krisen des Individualismus eine Hinwendung

zum Verständnis der Kirche. Der xvgioç, dem der Gläubige

begegnet, ist der xvgioç eines Organismus genau so real,
wie es das eingeschlossene Ich als xvgioç des Individuums ist.
Aber in der Beugung und Aufnahme wird unser in der Luft
schwebendes, verirrtes, verlorenes Ich aufgenommen in die

ewige und einzig in sich gegründete Individualität des xvgioç
Xgioxóc. Es wird Kirche.

Denn nichts anderes ist die Kirche als der Leib, der
Organismus des Christus, der ihr Haupt ist.

Beides ist real zu nehmen: die xvgioxrjç des Christus, auf
die der stösst, der die Begegnung erfährt und die neue
Zugehörigkeit zum Ich-xvgioç Christus, aus der heraus der Gläubige
lebt. Das „meines Herrn Jesu Christi Eigentum sein", das

Bengel als den Inbegriff seines Christentums bezeichnet hat,
müssen wir uns heute so, kirchlich, ausdeuten. Die Erkenntnis
der Reformation wird dadurch nicht verwischt : die Begegnung
erfolgt durchaus wie im Evangelium als vocatio impii, der
Stand in der Kirche als Teil des Leibes des Christus wird nicht
verdienstlich erworben, und alles, was nachher aus diesem
Kirchenbewusstsein heraus geschieht, wird nicht „Werk" im
verderblichen Sinn, in dem Paulus diesen Terminus verwendet.

Im Gegenteil: Die Kirche, die als das Weib des Christus
dasteht, was im Wort des Apostels dasselbe bedeutet wie die
Rede vom Leib (Eph. 5, 22), ist, wenn wir diese Beziehung zu
Ende denken, die Empfangende, die, die allezeit ihre Ehre nur
vom Manne empfängt. So musste nach der damaligen Ordnung*
der Gesellschaft das Wort verstanden werden.

Aber allerdings die Werkangst und Heiligungsscheu
gewisser Exegeten tritt im Zeugnis des Apostels Paulus von der
Kirche nirgends zu Tage. Der Apostel weiss, dass gerade die



— 145 —

Kirche der Ausdruck dafür ist, dass die Rechtfertigung zugleich
die Beanspruchung des Menschen von seiten Gottes ist. „Im
Christus Jesus sind wir geschaffen zu guten Werken, die Gott
zuvor bereitet hat, damit wir in ihnen wandeln sollen" (Eph.
2, 19). Der Gläubige, der nun seinen Ich-xvgwç im Christus hat,
darf auch nicht weniger sein wellen, als der Herr an ihm haben
will. Die Heiligung* in diesem Sinn ist so gut wie im rein
religiösen Verstände ganz das Werk dessen, der allein heilig ist
und macht. Aber man darf auch bei diesem Werke dem Herrn
nicht in den Arm fallen wollen, um, wenn es möglich wäre,
noch demütiger als der Zöllner zu werden. Alle Demut liegt
darin, dass wir dem Christus seine Ehre in der Kirche lassen.
Die losgelöste Demut ist die höchste Hybris. Beides ist pau-
linisch, dass wir an uns keine Heiligkeit ablesen können, aber
auch, dass wir uns in der Kirche Christi heilig und im Wachsen
seines Werks miteingeschlossen wissen.

Aber auch mit diesen Bestimmungen haben wir den
Umfang der Aussagen des Neuen Testaments über die Kirche
immer noch nicht beschrieben.

Die Zusammenhänge reichen weiter. Der Christus wird
im Kolosserbriefe 1, 15 ff. geoffenbart als der, „in dem alles
geschaffen ward, im Himmel und auf der Erde", als der, „in
dem alles besteht, und auf den hin alles geschaffen ist".
Wenn damit die Eigenschaft des Christus als Haupt der
Gemeinde in unzertrennlichen Zusammenhang gebracht wird, so

ist dies nicht bloss eine fromme Rede. Vielmehr werden hier
die realsten Beziehungen aufgedeckt. Die Kirche wird mit der
Schöpfung selbst in Zusammenhang gebracht. In der Schöpfung
war es so, dass der Christus der xvgwç alles Erschaffenen war.
Er war der Ich-xvgioç des ersten Adams, deshalb kann er im
Römerbrief für die erneuerte Schöpfung als der andere Adam,
dem kein weiterer mehr folgt, erscheinen (Röm 5, 12 f.).

Die Kirche ist von der Schöpfung her. Ihre Geschichte
ist die Geschichte des Christus in und mit der Menschheit, seit
der Schöpfung. Es ist deshalb eine unglückliche Beschreibung
der Vorgänge, wenn man immer wieder von der „Stiftung"*
der Kirche redet und sie bald im Caesarea-Ereignis (Matth. 16,
13 ff.), bald in der Pfingstgeschichte (Apgesch. 2) erzählt findet.
Die Kirche ist nie gestiftet, sie ist erschaffen und erneuert
worden. Das ist mehr. Die Wiederherstellung des ursprünglich

gemeinten Verhältnisses immer noch mit dem Hinweis auf
Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1927. 10



— 146 —

eine noch umfassendere Erneuerung und Vollendung, ist die
Sendung* des Geistes, der zugleich reale Gegenwart der Beziehung
und Angeld eines zukünftigen Seinszustandes ist.

Damit sehe ich zweierlei gewonnen :

1. Die Kirche ist nicht bloss (was sie auch ist Gemeinschaft

von Menschen. Vom Gemeinschaftsgedanken allein aus
erreicht man die Kirche nie. Theoretisch zugespitzt kann dieser
Gedanke so ausgedrückt werden: wenn Gott es so wollte,
könnte auch ein einziger die Kirche sein, wenn er am Christus
wäre. Ich wehre damit alle soziologischen Begründungen des

Kirchenproblems ab, sowohl die eines Tröltsch, wie die Guardinis.

Natürlich will ich nicht bestreiten, dass die Gemeinschaft
tatsächlich die Konsequenz der Kirche ist. Die Kirche als
Gemeinschaft folgt aus dem Wesen des Christus. Die Gemeinschaft

ist aber nicht aus dem Willen der Menschen zur
Gemeinschaft zu begründen.

2. Die Kirche kann auch nicht soziologisch begrenzt werden.
Begrenzt ist die gemachte, nicht die geschaffene und schöpferisch

erneuerte Kirche. Begrenzt ist die Sekte, die Grenze der
Kirche kennt nur Gott. Diese Tatsache ist bedeutsam für die
Arbeit der konkreten Kirchen an „denen, die draussen sindA Wir
haben heute ein waches Sensorium für „die Kirche ausserhalb
der Kirchenzäune". Der gewöhnlich dem Cyprian zugeschriebene

Satz : extra ecclesiam nulla salus besteht zu Recht, aber
er wird von den Sekten, auch der grössten unter ihnen,
missverstanden. In potentia gehört die ganze Menschheit zur Kirche.
Das gibt der Kirche die Freizügigkeit in der Liebe, die die
konkreten Kirchen jetzt noch allzuoft verleugnen.

Von allem Gesagten aus begreifen wir nun die Tatsache,
dass das Urchristentum im eminenten und intensivsten Sinne
des Wortes „kirchlich" war. Der Gläubige dachte Christus
und Kirche immer zugleich. Er konnte niemals ein Heil für
sich in Anspruch nehmen. Das individuelle Heil wräre nicht
mehr das Heil gewesen. Das Heil bestand ja gerade darin,
dass man nun zum Christus und damit auch zur Kirche gehörte.

Von dieser Voraussetzung aus konnte er aber auch nicht
auf den Gedanken verfallen, dass die Kirche ein ausser ihm
bestehendes, ihm nur zur Vermittlung dienendes, anstaltsmäs-
siges Gebilde sei. Er wurde wirklich, wie der erwähnte russische
Zeuge es ausdrückt, nur „in der Kirche gerettet". Der Satz
Tertullians: „Die Kirche ist nichts anderes als der Christus



— 147 —

explicatus, der ausgebreitete, ausgefaltete Christus" war ihm
noch lebendig und umschrieb für ihn sowohl den Heilsvorgang
wie seinen Christenstand.

Aber erst in der Fortführung des hier skizzierten Gedankens
liegen nun die Fragen, die uns oft so grosse Not bereiten.
Nur mit einer gewissen Scheu, in der Erkenntnis, dass hier
leicht mit einem unvorsichtigen Wort etwas zu viel, mit feiger
Zurückhaltung aber auch zu wenig gesagt werden kann, wage
ich es, nun noch eine Erklärung über die Organe der Kirche
anzufügen, über die Auswirkungen des Organismus, die die
Kirche zugleich so deutlich und so verhüllend versichtbaren,
wie das Gewand der Niedrigkeit den menschlichen Leib, wie
der Leib des Menschen seinen in ihm versteckten Geist : nämlich

die Ämter und die Sakramente.
Sie haben in Ihrer Kirche das Wort Gottes als die Mitte

auch alles Handelns Gottes in der Kirche, ja an der Menschheit
überhaupt, erfasst. Wenn Sie das in dem Sinn des „Wortes"
im Eingang des Evangeliums Johannis, womit Sie die
Personalität und Realität des Worts bezeugen, nehmen wollen, dann
kann auch der Katholik zustimmen. Dann ist das Wort der
Christus, dessen Organismus in der Kirche sich vollendet. Dann
hat auch die Kirche ihre vornehmste Funktion im Aussprechen
dieses Wortes. Aber dann ist damit auch bezeugt, dass sich
dieses Wort lebendig, in der Mannigfaltigkeit der Möglichkeiten
ausspricht, die ein Organismus hat. Und es ist weiterhin
gegeben, dass nie eine Formel und nie eine Schrift und nie ein
vereinzelter Amtsträger und nie ein besonderes kirchliches
Handeln an sich selbst das Wort ist, sondern nur, wenn der
Christus darin redet. Der Christus wahrt sich seine Souveränität

nicht einzig über ein Erstes oder auch ein Letztes, sondern
über jeden Augenblick. In diesem Sinne ist' jegliche Bindung
Gottes, sowohl die der zugespitzten römischen Sakramentenlehre,

die Gott gefangen setzt, wie die der falsch verstandenen
protestantischen Lehre von der Schrift, die Gott aufs Papier
presst, unchristlich, un„christlich im Sinn der Vergewaltigung
des lebendigen Christus. Nie, keinen Augenblick, dürfen wir
vergessen, dass nur der Christus in der Kirche handeln kann,
und dass der kirchlich handelnde Gläubige immer noch erst
einer ist, der jetzt am Christus und zu ihm wächst.

Aber unehristlich im Sinn einer Verheissungsentleerung ist
auch jede Entwertung dessen, was Ötinger die „gliedliche



— 148 —

Handreichung" genannt hat. Man darf wohl gegenüber allen
sich endgültig gebenden Regulierungen des Geistwirkens das

Bild vom Wind, der weht, wo er will (Joh. 3, 8) in Erinnerung
rufen, aber man darf doch nicht die Souveränität des Christus
als Willkür auslegen wollen, die mit dem Menschen spielte.
Der Heiland leidet in der Kirche, die nicht in allem, w*as sie

tut, „auf Seine Hände sieht". Aber er holt die geschenkte Liebe
nie zurück. Es ist viel unsachliches Behaupten und damit viel
unfruchtbarer Argwohn in die Erörterung dieser heiklen Fragen
eingedrungen. Räumen wir diesen Theologenschutt beiseite,
dann bleibt die Tatsache, dass von Anfang an, das heisst von
der Zeit an, da die Kirche ihrer Erneuerung bewusst geworden
ist, Amt und Sakrament — ich nenne sie absichtlich zusammen! —
ihre tragende Bedeutung erhielten. Wo sie nicht neben dem

Christus, ihn knechtend, — was zwar keiner wirklich kann -—

gebraucht werden, da sind sie als Organe unumgänglich. Wir
haben nicht zu viel Ämter und Sakramente, sondern das, was
wir haben leider noch zu wenig „gliedlich", zu sehr von uns
aus eingerichtet und noch zu wenig vom Christus-xi'çtoç aus
verwirklicht. Manch ein überlasteter Pfarrer dürfte weniger
tun, wenn der Christus allein seine Funktionen bestimmte und
manch ein Beamteter musste sich noch ganz anders einsetzen,
Avenn er einmal wusste, dass er selbst Stein im Tempel ist.

Die Ängstlichkeit, mit welcher viele unter Ihnen und auch
bei uns an diese Fragen herantreten, stammt aus einer Scheu vor
dem im gesteigerten Sinne Sakramentalen, im Sinn, — ja, sagen
wir einmal, wie zumeist der Protestant das „Katholische" versteht.

Was ist dieses „Katholische" Soweit ich sehe, umreissen
drei Gedanken den Begriff in seiner polemischen Bedeutung.
Es ist der Glaube an die Wirksamkeit des von Gott gesonderten
„Dings", und es ist der Gedanke des wirksamen Dazwischen-
tretens einer Institution oder einer institutionell-verobjektivierten
Person zwischen Gott und den glaubenden Menschen. Es ist
vielleicht weiter die fast naturgesetzlich-gedachte, Gott bindende
Kontinuität des Strömens der Gnade vom historischen Christus
her durch die apostolische Kirche in die heutige Kirche herein.
Die Organe sind hier nur noch Kanal und die Gnade kommt
durch die Zeit. Diese Historifizierung der entscheidenden
Geschehnisse wird abgelehnt.

Verehrte Herren, wenn das katholisch ist, dann ist der
Katholizismus kraftlos geworden. Ja, dann ist er schuldig. Wenn



— 149 —

Gott nur noch von vorgestern her zu uns sprechen darf, wenn
ihm die erneute Anrede, das heute gesprochene Wort, die
Gleichzeitigkeit seines Handelns, die Wiederholung des Wortes
verwehrt werden sollte, dann ist das eine unchristliche und im
tiefsten Sinn des Wortes unkirchliche Haltung. Es ist nicht zu
verkennen, dass in der konkreten Kirche oft in dieser Richtung
gehandelt worden ist. Aber nicht nur in der römischen Kirche.
Vorgestriges Christentum ist ein allgemein menschliches
Krankheitssymptom. Katholisch dem Wesensgehalt des Katholizismus
nach ist solches Handeln nicht. Der dipwçiopsvoç, der es durch
sein Amt geworden, ist es ja, weil sein Amt ihn mit dem lebendigen

Christus zusammenschliesst, also, weil sein Amt ja gerade
das heutige Wort des Christus sagen soll und nicht ein
losgelöstes, in sich sicheres Wort. „Aus dem Munde Christi dringet
es zu uns also." Wo der Beamtete nicht so handeln kann, da

spricht er „ausseramtlich", und spräche er vom Altar oder von
der Kanzel.

Und das Sakrament, es ist nur neutestamentlich, wenn es

im Augenblick der Begegnung geschieht. Aber dann ist es real
und hat es die Verheissung. All die scholastischen Formeln, die
zum Teil schuld daran sind, dass auch die Reformatoren noch
an unsachliche Fragestellungen verhaftet blieben, sie reden vom
Sakrament fast nur, wie man zumeist vom Pfingstereignis sprach :

man beschäftigte sich fast ausschliesslich mit den begleitenden
Erscheinungen, an den Flämmchen verbrannte der Geist. Nicht,
dass Christus durch menschliche Organe oder gar durch
stoffliche Vermittlung wirkt, ist schon unchristlich, sondern nur, wenn
ein Mensch oder Ding* aus sich selbst Heiliges wirken soll1).
Das neutestamentliche Sakrament ist der handelnde Christus

') Das lehnt aber selbst die römischkatholische Kirche, ab. S. Adam,
Das Wesen des Katholizismus, 1925, S. 38. „In Wirklichkeit ist das Sakrament

nicht und keinen Augenblick auf sich selbst gestellt... Es ist, wie
Thomas darlegt, nichts weiter als die causa instrumentalis des
Gnadenspenders Christus Ja, nach der skotistischen Meinung, die heutzutage
von der Mehrzahl der Theologen vertreten wird, eignet ihm überhaupt
kein streng ursächlicher Einfluss, keine ursächliche Mitwirkung im
Begnadigungswerk. Die Gnade strömt vielmehr unmittelbar von Jesus in die
Seele des Gläubigen."

Vom Standpunkt des Neuen Testamentes aus aber bleibt der Begriff
des Sakramentes, wie die römische Kirche ihn vertritt, vor allem deshalb
gefährlich, weil sie sich selbst restlos mit der Kirche Christi identifiziert,
wodurch der Satz zustande kommt, dass, wo die römischkatholische Kirche
handelt, auch Christus handeln muss. Das heisst, dass Christus selbst
gebunden wird und seine Souveränität verliert.



— 150 -
selbst, an dem das Gerede von „symbolisch" und „real" abfällt.
Der heutige theologische Begriff von „symbolisch" hat mit dem
Neuen Testament gar nichts zu tun. Er könnte dort nur
eingetragen werden. Aber es ist allerdings sehr wahr, dass von
diesem Sakramentsbegriff aus alles losgelöste, dingliche,
dazwischentretende Wirken des Sakramentes nicht mehr
festgehalten werden kann. Es gilt vom wahren Sakrament und
Amt: Christus est, qui evangelizat, Christus est, qui baptizat.
Das soll aber nicht historistisch, also materialistisch verstanden
werden, sondern im Sinn der Gegenwart des Christus in der
Kirche. Von hier aus wird allerdings viel keckes, selbstsicheres
Handeln der konkreten Kirchen, die allzurasch ihr geschäftiges
Wirken mit dem Werk des Christus in eins setzen, gerichtet.
Der Realismus kirchlichen Handelns ist klar zu betonen, weil
der Christus die Wirklichkeit ist, nicht etwa, weil die
Rechthaberei der Menschen sich für Dinge einsetzt, die sie für richtig
halten, weil sie an sie gewöhnt sind.

Nur andeuten möchte ich im Vorübergehen, dass ich die
alten Definitionen des Sakramentalen und deshalb auch des

Amts für ungenügend halte, weil ich fest glaube, dass es sich
in Taufe, Abendmahl und Weihe ursprünglich um initiatorische
Akte handelte, die viel tiefer führten als unsere heutigen
Applikationsvorstellungen. Aber es scheint mir besser zu sein,
davon jetzt noch nicht mehr zu sagen, da diese Beobachtungen
noch gründlich verarbeitet werden müssen. Wer wissen möchte,
was ich meine, der lese einmal aufmerksam und ohne vor-
gefasste Ansicht Römer 6.

Damit haben wir in unserer Betrachtung die Schwellen der
konkreten Kirchen auch schon wieder überschritten. Wir kehren
zurück zu unserm Ausgangspunkt.

Ich würde es verstehen, wenn Sie mit einiger Ungeduld
auf diese Auseinandersetzung mit den realen Verhältnissen
unseres Amtes gewartet hätten, wenn eine unbefriedigte Spannung

Sie ausrufen liesse: Ja, aber, was sollen wir tun? Wir
stehen in einer ganz bestimmten Kirche, in Verhältnissen, die
wesentlich auch von der Erde her geschaffen sind. Was sollen
uns da diese prinzipiellen Sätze! Ich würde es durchaus
begreifen, wenn Sie jetzt den Eindruck hätten, ich fliehe aus der
sichtbaren Kirche in die unsichtbare.



— 151 —

Aber ich darf auch ruhig sagen: ganz das Gegenteil ist
hier der Fall. Es lag mir gerade daran, zu dieser Spannung
hinzuleiten. Nichts halte ich für verwerflicher als das, was man
die Flucht in die ecclesia invisibilis nennen musste. Nein, die
Unsichtbare drängt ja immerzu in die konkreten Kirchen herein.
Von der Invisibilis aus kommt immerzu das Gericht über die
Visibilis. Das ist die Spannung. Sie soll bleiben. Das prophetische

Amt, das uns jetzt in empfindlicher Weise fehlt, wird
einst vor allem diese Spannung aufzuzeigen haben. Da werden
allerdings allerlei Beruhigtheiten aufgerüttelt werden, da wird
es wieder zu „brennen anfangen in unsern Herzen", wenn
der Herr mit uns den Emmausgang zum Brotbrechen geht. Da
wird viel Geistloses nebenabfallen dürfen. Da werden sich aber
auch wieder die Gefässe im Hause Gottes füllen. Das scheint
mir das erste Gebot der Kirchlichkeit zu sein, dass wir der
nachdrängenden Invisibilis Raum geben sollen, Raum in jeder
Wortverkündigung, Raum in jedem sakramentalen Handeln,
Raum in jeder vermeintlich rein irdischen Handlung. Denn die
Kirche umfasst alles. Darin haben die Quäker recht.

Damit ist die Zentralaufgabe, die uns gestellt ist, schon
umschrieben. Wir sollen nicht nach Programmen, aber in jedem
Augenblick und jeder Angelegenheit am Christus bleiben, der
uns, indem er uns richtet, aufrichtet und aufnimmt, zur Kirche
macht. Wir sollen die Verkehrtheit lernen, den wirklich zu
nehmen, der der Welt der Unwirklichste ist. Wir werden dann
allerdings in der Welt der konkreten Kirche die dialektische
Spannung nie aufgeben können, die wir zu aller Welt einnehmen
müssen. Wir werden vom augenblicklich aufgenommenen Predigtwort,

vom geschehenden Sakrament, von der einzelnen
Bruderhandlung nicht die Verhüllung abreissen wollen, die drüber
liegt und darin gestehen, dass wir von dieser Handlung nicht
zu sagen wissen, wie Gott sie sieht. Es wird auch Handlungen
geben, für die der uns verliehene Geist des Zeugnisses ausreicht,
dass wir von ihnen sagen dürfen: diese Handlung hat keine
Gewissheit der Christusgegenwart. Aber wir werden nicht mehr
sagen können: Christus bekennt sich nicht zu seiner Kirche.
Wir wissen vielmehr sicher, dass der Herr den Acker nicht
verkauft hat, den der Feind mit dem Unkrautlolch durchsäte.

Wir leiden heute empfindlich unter der Trennung der Einen
Kirche. Und es wird immer mehr Menschen geben, die darunter
leiden müssen. In Stockholm und Lausanne ist etwas vom



— 152 —

Drängen der Invisibilis spürbar gewerden. Es mag schon sein,
dass wir, da wir ihr Platz machen wollen, uns noch oft so

ungeschickt umwenden, dass wir dann plötzlich doch wieder
dort stehen, we sie durchkommen wellte. Aber wir danken
den Männern, die hier illusionslos, aber in der Richtung auf
die Kirche suchen. Es wird vielleicht einmal keine Uniformität
zustande kommen, wie sie gewisse Aktivisten erstreben mögen.
Es wird sich dann vielleicht erst recht zeigen, dass ein
Organismus aus verschiedenen Zellgruppen mit besondern Funktionen
für das Ganze bestehen darf und muss. Die Art des Gewebes
ist im ganzen Leib dieselbe, aber die Organteile sind mannigfaltige.

Die Kirche lebt auch davon.
So lässt sich sagen: die konkreten Kirchen müssen jetzt

noch leiden, leiden unter sich selbst. Aber vielleicht wird sich
dann zuletzt am Leibe des Christus wiederholen, was der
Heiland, da er auf Erden war, erfuhr: An dem, das er litt, hat
er Gehorsam gelernt (Hebr. 5, 8). Die konkrete Kirche muss
sich auch so immer wieder zurückfinden zum Christus Jesus,
und zwar dem Gekreuzigten, damit sie ihn nicht selber kreuzigt.
Damit ist ihr auch die Antwort gegeben auf die Frage nach
der einzelnen Tat.

Wir können keine schematischen Antworten geben über
das Sakrament, den Kult, das Werk. Die Anweisungen für die
Lebendige werden nicht in Verpackung abgegeben. Von Fall
zu Fall, in jedem Augenblick erfüllt sich das Geschick der
Kirche, durch dich, durch mich, durch uns, durch alle. Man
darf auch nicht fragen: Ist es die Aufgabe der Kirche, sozial
zu wirken Wenn dich Christus treibet, dann tust du es in der
Kirche. Man soll nicht fragen: Ist die Form recht, wie sie

predigt, tauft, firmt, — es kommt darauf an, ob die Kirche des
Christus in der Kirche tauft, firmt, predigt, — wenn es nicht
der Christus ist, dann ist es vom Bösen. Man sollte von den
Antithesen frei werden, mit denen man die Kirche aus einem
Sieb ins andere wirft, von den Gegensatzfragen: Soll die Kirche
erziehen oder darf sie nur zeugen Wenn der Christus erzieht,
ist es dann nicht auch gezeugt? Wenn aber der Pfaffe zeugt,
dann ist sein Zeugen doch kein pagxvgiov. Es kommt immer
auf ein Letztes, Unaussprechbares, im Augenblick immer neu
Offenbares an. Diese ewige Erneuerung* der wahren Kirche im
Augenblick Seiner Gegenwart darf nie durch etwas anderes
verdunkelt werden.



— 153 —

Ihr Wortführer bat mich, auch ein Wort über die Zukunft
der Kirche zu sagen. Daraus ist die Wendung „und ihre
Bestimmung" in die Themastellung hineingeraten. Es wollte mir
scheinen, dass damit die Begrenzung inne gehalten sei, innerhalb

derer sich ein fruchtbares Gespräch bewegen könne. Die
Bestimmung der Kirche ist aber in dem Gedanken der
Leiblichkeit Christi schon mit ausgesprochen. Er braucht nur
ausgefaltet zu werden. Dadurch, dass der Christus uns als sein
nXrjgwpa an sich zieht, sind wir verklärt, man darf vielleicht
sagen: so weit als die óó'Sa in dieser Zeit aufgenommen werden
kann. Diese Verklärung* ist jetzt noch fast erst als Beziehung
erfassbar. Was sie mehr ist, entzieht sich zum mindesten unserer
Beschreibung. Aber die Kirche darf nicht ein frommer Sumpf
werden, der die Wasser in sich zum Gestank werden lässt. Sie
setzt auch in Beziehung*. Sie ist die Ausgesonderte, das ist auch
schon eine Beziehung, aber sie ist zugleich Ferment, sie darf
ihre Aussonderung nicht als Freipass der Lieblosigkeit verstehen.
Sie hat dazustehen in der Welt als die, die Beziehung schafft.
Sie ist Instrument und darf den Raum ihres Klangs nicht
verengen, auch wenn die Welt ihren Ton nicht hören will. Ihr
Platz ist in der Welt (Joh. 17, 15). Aber ihre Verheissung hat
sie nur als Salz und nur solange als es nicht dumm Avird, als
Licht und nur solange als es nicht in sich zurückgeblendet
wird, solange als es die Leute sehen können und darob den
Vater im Himmel preisen müssen (Matth. 5, 13—16). Die „Erstlinge

der Kreaturen" (Jak. 1, 18) können nicht die Einzigen
bleiben.

So führt die Bestimmung der Kirche wieder auf die Linie,
die der Schöpfungsgedanke nahelegt. „Sichtbariich wird der
Hohepriester alles herausführen, durch Auferstehung der Toten,
was im ganzen sich gehört", sagt Ötinger in diesem Zusammenhang.

Und sein Hauptwerk führt diese Gedanken zu Ende:
„Vita Jesu Christi, per quam natura collapsa, h. e. caro rursus
in statum meliorem elevatur, incipit in vivificatione ecclesiae
et semper ulterius progreditur vivificando."

So schliesst sich die Schöpfung in der Wiederherstellung,
der Anfang in der Vollendung.

Nun können wir auch die gefühlsmässigen Aussagen unserer
Einleitung im Licht des biblischen Worts abklären:

Die Kirche ist weder etwas Dingliches, noch die Heilsanstalt,

noch die lehramtliche Autorität. Diese sie absondernden



— 154 —

und zugespitzten Aussagen sind im besten Fall Hinweis auf den,
welchen der Gwxrjg, der ôiôdaxaXoç, der xvgioç in der Kirche ist
und durch sie in der Welt.

Sie ist aber auch nicht bloss die Versammlung der
Gläubigen oder Heiligen oder der Bekennenden, als ob sie sich
aus den einzelnen erst auferbaute. Sie ist ja vor allen
einzelnen. Alle die Bestimmungen, die auch über das Gefühls-
mässige hinaus, zum Teil aus scharfem Denken und schweren
Kämpfen gewonnen wurden, die in dieser Richtung gehen,
vermögen immer nur ein Merkmal der Kirche aufzuzeigen, und
zumeist nicht einmal ein Letztes, das wirklich auch auf alle
Zugehörigen recht passte. Denn, wenn man beispielsweise
sagt : Sie ist die Gemeinschaft der Getauften, will man da die

Quäker von ihr trennen? Und wenn man sagt, sie sei

congregatio sanctorum, in qua Evangelium recte docetur et recte
administrantur sacramenta (Conf. Aug. VII, 1), will man da
die „Papisten" alle aus ihr verbannen? Aber selbst die weniger
geschichtlich belasteten augustinischen Aussagen, wie die der
Apologie zur Augustana : ecclesia est societas fidei et Spiritus
Sancti (Apol. Conf. VII et VIII, 5 [Müller, p. 152]) und die katho-
tholischer klingende: ecclesia est externa communio
sacramentorum bedürfen einer biblischen Vertiefung. Auf die augustinischen

Aussagen, die Huss wieder aufnahm, die von einer
falschen Auslegung der biblischen Prädestinationslehre eingegeben

sind, gehe ich gar nicht ein. Alle diese Versuche, die
Kirche gefühlsmässig oder begrifflich zu umschreiben, haben
den Wert des Gnomons. Nicht mehr.

So kämen wir doch in die Nähe der Behauptung von der
Undefinierbarkeit der Kirche, wie sie Florenskij aufgestellt hat.
Ja, und doch wieder in anderm Sinne Die Kirche ist immerzu

in ihrer Selbstoffenbarung begriffen. Sie teilt darin das
Geschick der Schrift, die von ihr zeugt. So wenig aber die Schrift
in einem System von Aussagen befasst werden kann, eben,
weil sie Offenbarung ist, so wenig kann es die Kirche. Aber
so klar Christus, der rector scripturae in der Schrift von dem
erkannt wird, der von ihm erkannt wurde, so genau wird der
die Kirche erkennen, der in ihr aufgenommen ist. Jedoch wird
diese Erkenntnis die herbe Bestimmtheit der Schriftaussagen
tragen, nicht den weichen Schmelz des russischen Theologen.
Ich vermisse an den orthodoxen Umschreibungen des
Kirchengedankens die Spannung, das Gericht, das Christus in der Kirche



— 155 —

ist, die Schärfe der dialektischen Haltung. Aber, wenn wir
diese dialektische Haltung reinlich behaupten, dann dürfen wir
von der Kirche so beteiligt denken wie diese Russen tun, dann
muss jeder Gedanke, jedes Wort und jede Tat Kirche sein.

Und das, meine ich, ist, was wir vor allem wieder lernen
mussten : von der Kirche aus zu denken. Keiner ist sein
eigener xvgioç, keiner darf xvgwç des xvgwç sein wollen. Der
Weg, der zur Begegnung mit dem Christus führt, führt auch
zur Kirche. Nun kann man auch den andern so begegnen,
dass man nicht mehr nur sich selbst begegnet. Darum gilt es
nun zu horchen, das heisst : in allem Reden Hörer zu bleiben.
Keiner darf nun mehr schlechthin sagen: Ich habe die Wahrheit.

So wie ich es sehe, ist es richtig. Es rede vielmehr
jeder mit dem Vorbehalt der Kirche. Die Kirche hat die Wahrheit,

nicht der Einzelne. Ihm gebührt die gliedliche Demut,
die Demut des Gesprächs. Er weiss, wenn er gesprochen,
muss der andere weiter reden, klärend, und wieder der
Klärung bedürftig, aufnehmend und wieder der Aufnahme .bedürftig.
Dieses horchende Reden ist allein ein Sprechen in der Kirche.
Aus dem Gespräch aber wird die Einigung kommen.

Zu diesem Gespräch gehört aber die Liebe. Mehr und
mehr wird in der Zukunft deutlich werden müssen, dass sie
der wichtigste Faktor des Einigungswerkes ist. Ewig gilt das
Wort Augustins: Ecclesia stat in caritate. Bisher haben wir
uns über die „Sätzea gestritten. Die Liebe ist stärker als alle
Sätze, nur kann man nicht viel von ihr sagen, ohne Gefahr
zu laufen, ihr selber dadurch Abbruch zu tun, dass man spricht,
wo man handeln soll. Die Liebe ist stärker als das Bekenntnis.

Sie ist ja die Kraft des Bekannten selber. Er ist die Liebe.
Die Liebe ist so scharfsichtig wie die Sätzemacher. Sie erkennt
ja das Unrecht. Aber „sie freut sich nicht über ihm, sie freut
sich vielmehr mit der Wahrheit" (I. Kor. 13, 6). Gilt von
ihr aber das oiôinoxs mnrsi*) (I. Kor. 13, 8), so gilt es auch
von der Kirche, die auf ihr ruht.

*) Ich lese so mit den wichtigsten östlichen Textzeugen.

Bern. Ernst Gauglee.


	Die Kirche, ihr Wesen und ihre Bestimmung

