
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 17 (1927)

Heft: 3

Artikel: Zur Weltkonferenz über Glauben und Verfassung in Lausanne

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404021

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404021
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


129

Zur Weltkonferenz über Glauben und Verfassung

in Lausanne.

Die altkatholischen Kirchen begrüssen die Weltkonferenz
über Glauben und Verfassung, die Anfang August in Lausanne
zusammentritt, um der Verständigungsarbeit unter den christlichen

Kirchen zu dienen. Die Führer des Altkatholizismus
haben vom ersten Augenblick an, da sie sich gezwungen sahen,
die kirchliche Organisation an die Hand zu nehmen, Verbindung
mit verwandten Kirchen anzuknüpfen gesucht, was ihnen auch
gelungen ist. Der erste grosse Schritt waren die Bonner
Unionskonferenzen unter Leitung Döllingers in den Jahren 1874 und
1875. Wenn die Konferenzen auch nicht fortgesetzt worden
sind, sie führten doch zum ersten Male seit langem Angehörige der
getrennten Kirchen des Westens und des Ostens zu gemeinsamer
Beratung des Unionsgedankens zusammen. Schon das war ein
bedeutender Erfolg.

Nach der Erstarkung der altkatholischen Kirchen und ihrer
äusseren Einigung in der Utrechter Übereinkunft des Jahres 1889

wurde über die Union seit den 90 er Jahren auf den
internationalen Altkatholikenkongressen beraten. Die Beratungen,
die zwei Kommissionen pflegten, wurden durch den Krieg
unterbrochen.

Freudig wurde es in altkatholischen Kreisen begrüsst, als
die protestantisch-bischöfliche Kirche der Vereinigten Staaten
die kirchliche Union auf die breite Basis der Weltkonferenz
über Glauben und Verfassung brachte. Bald stand das geistige
Haupt des Altkatholizismus, Bischof Dr. E. Herzog, mit dem
eifrigen und unermüdlichen Förderer der Idee der Weltkonferenz,
R. H. Gardiner, in regem Briefwechsel. Nicht nur äussere Dinge
werden in freundschaftlichem Ton besprochen, sondern auch
die Schwierigkeiten, die der Weltkonferenz warten, besonders das
Verhältnis zur römisch-katholischen und zur orthodoxen Kirche.

Internat, kirchl. Zeltschrift, Heft 3, 1927 9



— 130 —

Am 2. August 1915 schrieb R. H. Gardiner an Bischof Herzog
u. a. : „This last winter I have given a good deal of time to
correspondence with the Roman Catholic and Eastern Churches.
Cardinal Gasparri was good enough to write me very cordially
at the direction of the Pope assuring me of the deep interest
of the Pope and himself and promising their prayers.
Correspondence with Russia has been very encouraging. The
Tserkovnia Viedemostik and the Tserkovni Viestnik have both
published articles urging the cooperation of the Russian Church.
It is true that Archbishop Antonius published my letter to him
with a long comment upon it arguing that in the nature of
things there could only be one true Church and that the only
road to unity is unconditional submission to that Church.
Admitting this to be so, it nevertheless seems that the World
Conference ought to be encouraged, for it is not an attempt to
write a new creed or to promote or suggest any compromise
or surrender of any of the faith once delivered to the Saints.
It is simply an attempt to get Christians, who worship the same
Lord, to try and understand and appreciate each other. Not
until they do so, will the prejudices and misunderstandings,
which have been engendered by centuries of division, be so
removed as to make possible directly constructive efforts at
reunion. The more confident, therefore, that a church is that it
possesses the wrhole true faith, the more ready it ought to be
to be willing to state and explain that faith to those who are
in ignorance."

Bischof Herzog antwortete am 18. August 1915: „Vos notices
sur les sentiments que vous avez trouvés chez la Curie Romaine
et chez les Russes m'ont beaucoup intéressé. Quant aux derniers,
nous avons k plusieurs reprises reçu la même réponse : Il n'y
a qu'une seule église; c'est l'église orthodoxe; donc il faut
simplement se soumettre à l'église orthodoxe, si on veut rétablir
l'union de l'église. C'est aussi le langage du Pape. Dans cette
situation un Russe très distingué et bien connu aussi aux Etats-
Unis m'a donné un jour le conseil bienveillant : Adressez-vous
d'abord à l'église episcopale-américaine ; unis avec elle vous
serez plus forts et plus respectés aussi en Orient.

En tout cas je reconnais avec gratitude que c'est l'église
episcopale-américaine chez laquelle j'ai trouvé, depuis 40 ans,
cet esprit chrétien et large de maintenir »the faith once de-



— 131 —

livered to the Saints» et en même temps de tendre une main
fraternelle k ceux «who worship the same Lord»."

Am 20. März 1916 erhielt Bischof Herzog* ausführlichen
Bericht über die Fortschritte der Verhandlungen mit den
Römischkatholiken und russischen Theologen. Er antwortete am 19. April :

„Trois pensées m'ont toujours occupé: 1. Il est difficile de s'unir,
si les professeurs des dogmes ont à décider. 2. Le pape ne peut
plus renoncer aux dogmes du Concile du Vatican. 3. Il n'y a
qu'un seul nom en lequel une union est possible; c'est le nom
dont il s'agit Actes 4."

Gardiner erwiderte darauf am 11. Mai: „Naturally, the
professors of dogmatics have their attention fixed on the superficial
or external side of dogmatics. I had the pleasure yesterday of
a conference with an Archbishop of the Armenian Church who
is in this country and who pointed out, perhaps somewhat in
the same way that Your Grace has, that our difference on
doctrinal questions are largely due to the fact that we have
forgotten that Christianity is a life, and have looked at it too
much from the pureley intellectual point of view.

An Englishman named Will Spens, who has lately published
a very valuable book, «Belief and Practice», points out that
true dogma not only explains, but mediates experience. The
professor of dogmatics perhaps almost inevitably forgets that
dogma ought to mediate experience.

The Roman idea that the dogmas proclaimed by the Pope
are perfectly clear and explicit and never need any explanation
is not, I think, altogether well founded. It would seem, for
instance, quite possible to explain away even the dogma of
papal infallibility in such a way that it could be accepted by
other Communions, for of course we all, at least in all the
Catholic churches, recognize the authority of the Church and
the decisions of the Church must be promulgated by one
mouth. Perhaps we may all come to learn that possibly the
infinite mysteries of God are beyond finite comprehension, and
that while we may study and discuss and pray that we may
be guided to a fuller comprehension, it will never be possible
in this world, at least, to reach a comprehension which shall
be anything like adequate. If we are willing to admit that, it
would seem to follow, that we can not be so positive of the
errors of our brethren with regard to these infinite mysteries.



— 132 —

We must learn, like Saint Peter not to rely on our own power
or holiness."

Die Antwort von Bischof Herzog auf diesen letzten Passus

lautet (15. Juni 1916): „Votre remarque sur la position
romaine d'après les dogmes du Concile du Vatican m'a beaucoup
intéressé. Si j'avais eu — il y a 45 ans — l'espérance que
l'infaillibilité papale pourrait être expliqué un jour dans le sens

que vous indiquez, je serais resté sous la juridiction de
l'hiérarchie romaine. Nous avons beaucoup discuté cette question.
Malheureusement la sentence „Romani Pontificis definitiones
ex sese non antem ex consensu Ecclesiae irreformabiles esseu est

en contradiction avec la doctrine que le pape est l'organe de

l'Eglise, il en est le Seigneur absolu."
Über die ablehnende Haltung des Papstes äussert sich

R. H. Gardiner in einem Brief vom 10. Juli 1919: „I should have
said earlier that the Pope found himself unable to appoint
delegates to the Conference, although he expressed the warmest
personal interest in the matter and promised the continuance
of his prayers. His decision has been a great disappointment
to a good many eminent Roman Catholics in Europe and America
and I think it not impossible that, as our preparation get further
advanced, he may find it expedient to send representatives or,
at any rate, to approve of the presence of individual Roman
Catholics. His refusal, howewer may be an advantage, for it
will remove from the scope of the Conference the question of
Infallibility which is one of the deep divisions between Rome and
the rest of Christendom."

Im selben Brief schildert H. Gardiner den freundlichen
Empfang, der der Delegation im Orient zuteil geworden war.
Bischof Herzog antwertete am 9. August desselben Jahres: „Je
suis heureux de lire que la délégation américaine est contente
de la réception qu'elle a trouvée dans les Eglises orthodoxes
orientales. Vous savez que Rome a changé sa politique envers
les anciennes églises. Aujourd'hui, dans les documents officiels,
il n'est plus question que d'une seule église orientale et à celle-ci
appartiennent exclusivement ceux qui sont soumis à Rome. Je

comprends donc parfaitement la réponse que vos dignitaires
ont reçue au Vatican."

Eingehend wurden in den folgenden Briefen die weiteren
Vorarbeiten der Vorkonferenz in Genf besprochen. Es war eine



— 133 —

grosse und verdiente Ehrung, als Bischof Herzog den Auftrag
erhielt, die Genfer Versammlung zu eröffnen ¦— eine Ehrung
auch für den Altkatholizismus. Bischof Herzog war der letzte
lebende Teilnehmer der Bonner Unionskonferenz des Jahres 1875.
Es ist zu wünschen, dass die Verhandlungen der Lausanner
Konferenz, die beide Männer nicht mehr erleben durften, im selben
edlen und versöhnlichen Geiste geführt werden, der aus ihrem
Briefwechsel spricht.

Die Utrechter Erklärung
der Bischöfe der altkatholischen Kirche

vom 24. September 1889.

1. Wir halten fest an dem altkirchlichen Grundsatze, welchen
Vincentius von Lerinum in dem Satze ausgesprochen hat:

Id teneamus, quod ubique, quod semper, quod ab
omnibus creditum est; hoc est etenim vere proprieque
catholicam.

Wir halten darum fest an dem Glauben der alten Kirche,
wie er in den ökumenischen Symbolen und in den allgemein
anerkannten dogmatischen Entscheidungen der ökumenischen
Synoden der ungeteilten Kirche des ersten Jahrtausends
ausgesprochen ist.

2. Als mit dem Glauben der alten Kirche in Widerspruch
stehend und die altkirchliche Verfassung zerstörend, verwerfen
wir die vatikanischen Dekrete vom 18. Juli 1870 über die
Unfehlbarkeit und den Universal-Episkopat oder die kirchliche
Allgewalt des römischen Papstes. Das hindert uns aber nicht,
den historischen Primat anzuerkennen, wie denselben mehrere
ökumenische Konzilien und die Väter der alten Kirche dem
Bischof von Rom als dem primus inter pares zugesprochen
haben mit Zustimmung der ganzen Kirche des ersten
Jahrtausends.

3. Wir verwerfen auch, als in der heiligen Schrift und
der Überlieferung der ersten Jahrhunderte nicht begründet,
die Erklärung Pius IX. vom Jahre 1854 über die unbefleckte
Empfängnis Maria.



— 134 —

4. Was die andern in den letzten Jahrhunderten von dem
römischen Bischof erlassenen dogmatischen Dekrete, die Bullen
Unigenitus, Auctorem fidei, den Syllabus von 1864 usw. betrifft,
so verwerfen wir dieselben, soweit sie mit der Lehre der alten
Kirche in Widerspruch stehen, und erkennen sie nicht als

massgebend an. Überdies erneuern wir alle diejenigen Proteste,
welche die altkatholische Kirche von Holland in früherer Zeit
bereits gegen Rom erhoben hat.

5. Wir nehmen das Konzil von Trient nicht an in seinen

Entscheidungen, welche die Disziplin betreffen, und wir nehmen
seine dogmatischen Entscheidungen nur insoweit an, als sie mit
der Lehre der alten Kirche übereinstimmen.

6. In Erwägung, dass die heilige Eucharistie in der
katholischen Kirche von jeher den wahren Mittelpunkt des
Gottesdienstes bildet, halten wir es für unsere Pflicht, auch zu
erklären, dass wir den alten katholischen Glauben von dem
heiligen Altarssakramente unversehrt in aller Treue festhalten,
indem wir glauben, dass wir den Leib und das Blut unseres
Herrn Jesu Christi selbst unter den Gestalten von Brot und
Wein empfangen.

Die eucharistische Feier in der Kirche ist nicht eine
fortwährende Wiederholung oder Erneuerung des Sühnopfers,
welches Christus ein für allemal am Kreuze dargebracht hat ;

aber ihr Opfercharakter besteht darin, dass sie das bleibende
Gedächtnis desselben ist und eine auf Erden stattfindende reale
Vergegenwärtigung jener Einen Darbringung Christi für das
Heil der erlösten Menschheit, welche nach Hebr. IX, 11, 12

fortwährend im Himmel von Christus geleistet wird, indem er
jetzt in der Gegenwart Gottes für uns erscheint. (Hebr. IX, 24.)

Indem dies der Charakter der Eucharistie bezüglich des

Opfers Christi ist, ist sie zugleich ein geheiligtes Opfermahl,
in welchem die den Leib und das Blut des Herrn empfangenden
Gläubigen Gemeinschaft miteinander haben. (I. Kor. X, 17.)

7. Wir hoffen, dass es den Bemühungen der Theologen
gelingen wird, unter Festhaltung an dem Glauben der
ungeteilten Kirche, eine Verständigung über die seit den
Kirchenspaltungen entstandenen Differenzen zu erzielen. Wir ermahnen
die unserer Leitung unterstellten Geistlichen, in der Predigt
und bei dem Unterrichte die wesentlichen christlichen Glaubens-



— 135 —

Wahrheiten, zu welchen sich die kirchlich getrennten Konfessionen

gemeinsam bekennen, in erster Linie zu betonen, bei
der Besprechung der noch vorhandenen Gegensätze jede
Verletzung der Wahrheit und der Liebe sorgfältig zu vermeiden
und die Mitglieder unserer Gemeinden durch Wort und
Beispiel anzuleiten, Andersgläubigen gegenüber sich so zu
verhalten, wie es dem Geiste Jesu Christi entspricht, der unser
aller Erlöser ist.

8. Durch treues Festhalten an der Lehre Jesu Christi,
unter Ablehnung aller durch die Schuld der Menschen mit
derselben vermischten Irrtümer, aller kirchlichen Missbräuche
und hierarchischen Bestrebungen, glauben wir am erfolgreichsten

dem Unglauben und der religiösen Gleichgültigkeit, dem
schlimmsten Übel unserer Zeit, entgegen zu wirken.


	Zur Weltkonferenz über Glauben und Verfassung in Lausanne

