
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 17 (1927)

Heft: 2

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 107

KIRCHLICHE CHRONIK.

Die Kirche von England und Rom. In einem Aufsatz « Die
hochkirchliche Bewegung in der anglikanischen Kirche » in der
« Hochkirche > kommt Prof. Dr. Heiler in Nr. 5 1927 auf die
Unionsverhandlungen in Mecheln zu sprechen. Dass sie in Mecheln
stattgefunden, sei auf die abweisende Haltung der römischen Kirche
in England gegenüber den Anglokatholiken zurückzuführen, die
am deutlichsten in einem Wort des Kardinals Bourne zum
Ausdruck komme, das er bei einer liturgischen Woche in London
äusserte: «Anglikanern, welche uns bitten wollten, uns mit ihnen
beim Morgen- oder Abendgebet zu vereinigen, haben wir nur eine
Antwort zu geben — die der seligen Märtyrerin Margaret Clithern :

Ich will nicht mit euch beten und ihr sollt nicht mit mir beten,
noch will ich Amen sagen zu euren Gebeten, noch sollt ihr Amen
sagen zu den meinigen. » In Mecheln zeigte es sich, dass die
Frage nach der Gültigkeit der anglikanischen Weihen keinerlei
Hindernis für eine Wiedervereinigung biete. « Habe doch die
Lambeth-Konferenz der anglikanischen Bischöfe grundsätzlich die
Bereitschaft zur Reordination im Interesse der Wiederherstellung
der Einheit ausgesprochen. Auch die Anerkennung des päpstlichen

Primats bot keine Schwierigkeiten. Die grosse Differenz lag
vielmehr in der verschiedenen Auffassung vom Primat und der
Unfehlbarkeit. Trotzdem die anglikanischen Teilnehmer hinsichtlich
des Sinnes und Umfanges des päpstlichen Primats nicht einheitlich
dachten —• Bischof Gores Auffassung ist viel unrömischer als die
von Bischof Frere und Lord Halifax — einig waren sie alle in
der Überzeugung, dass die bischöfliche Gewalt auf unmittelbarer
Einsetzung durch Christus beruhe und sich nicht vom Primat
ableite, und dass päpstliche Entscheidungen nur dann unfehlbar sein
könnten, wenn der Papst in corpore episcoporum, d. h. in und
mit dem Gesamtepiskopat und letzten Endes mit der Gesamtkirche
eine Glaubenswahrheit verkünde. An diesem Punkt lagen die eigentlichen

Schwierigkeiten; hier -schied sich eben der altkatholisch-
episkopale Kirchenbegriff der Anglokatholiken von dem papalisti-
schen Kirchenbegriff des mittelalterlichen und modernen römischen
Katholizismus.... Auf Seite der römischen Teilnehmer der Mechelner
Konferenzen bestand ein weitgehendes Verständnis für die patristischen

Argumente, mit welchen die Anglokatholiken ihren altkatholi-



— 108 —

sehen Kirchenbegriff begründeten. Mgr. Batiffol wich sogar vor
der eigentlich römischen Position zurück, indem er das ,ex sese'
des vatikanischen Unfehlbarkeitsdogmas als eine unverbindliche
theologische Interpretation, aber nicht als ein wesentliches Stück
des Dogmas selber bezeichnete. Auf Seite der römischen
Teilnehmer bestand auch die Bereitschaft, die anglikanische Kirche als
eine selbständige .unierte' Kirche aufzunehmen mit weitgehenden
Sonderrechten und besondern Befugnissen des anglikanischen Primas
von Canterbury. Alle diese Zugeständnisse weitherziger Katholiken
werden jedoch illusorisch durch den Protest der römischkatholischen
Bischöfe Englands gegen die Mechelner Konferenzen und durch
die fortgesetzte Zentralisation des gesamten kirchlichen Lebens durch
die römische Oberbehörde. »

Wie gesinnt die Vertreter der römischkatholischen Kirche
Englands sind, trat an Ostern anlässlich der Feier des 13. Zentenariums
der Taufe König Edwins in York zutage. Beide Kirchen, die
anglikanische und die römischkatholische, feierten das Ereignis. Der
anglikanische Erzbischof von York sagte an diesem Tage in der

Predigt: « Seid dessen versichert, dass in der direkten historischen
Sukzession und dem Wesentlichen des katholischen Glaubens und
der katholischen Verfassung die Kirche, die hier vor 13
Jahrhunderten König Edwin in ihre Gemeinschaft aufgenommen hatte,
und die Kirche, die hier und jetzt dessen Taufe feiert, die eine
und die gleiche ist. In dieser Ruhe und in diesem Vertrauen soll
euer Glaube begründet und bekannt sein. »

Kardinal Bourne gedachte zur selben Stunde ebenfalls in York
dieser Taufe. Er sagte dabei in der Predigt : « Wir beklagen uns
deswegen nicht, wenn diejenigen, die weder unser
Glaubensbekenntnis noch unserer religiöses Treueverhältnis teilen, anlässlich
dieses Zentenariums öffentlich ihrer Freude Ausdruck geben. Aber
wenn sie daraus das Recht ableiten, die Religion zu vertreten, die
Paulinus Edwin gab, und wenn sie behaupten, die Kirche zu sein,
welche der erste Erzbischof von York in dieser Kirche errichtete,
dann sind wir im Interesse der Wahrheit gezwungen, dieser
Forderung und dieser Behauptung direkt entgegenzutreten. Ich
behaupte daher, dass die Kirche von England durch Verfassung
in England die Staatskirche — und wie ich glaube sonst nirgends
in der Welt — in keiner Weise, weder im Glauben noch im
Kirchenrecht noch in der Autorität mit der katholischen Kirche
verbunden ist, die seit den Tagen des hl. Paulinus bis zur religiösen
Umwälzung im 16. Jahrhundert, der einzige geistliche Lehrer und
Führer des Volkes in dieser Stadt und im ganzen Land gewesen
ist. Ich behaupte also, dass wir, und wir allein in England,



— 109 —

die wir zur lateinischen Kirche gehören, die wir uns selber Katholiken

nennen und von andern zu ,römischen Katholiken' gestempelt
werden, glauben und Gottesdienste feiern wie Edwin und Paulinus
glaubten und Gottesdienste hielten und wie alle, die nachher kamen,
taten von dem Augenblicke an, wo sie die Lehre der Kirche Christi
angenommen hatten*).» Der Kardinal kommt nun auf die
dogmatischen Differenzen zu sprechen, vor allem auf die Haltung zur
hl. Messe, die Sukzession und den Entscheid Leos XIIL über die
anglikanischen Weihe, die der Papst selbst «bestimmt, fest und
unwiderruflich» als ungültig bezeichnet habe. Er schliesst: «Wir würden
uns selber untreu werden und pflichtvergessen handeln, wenn wir
alle diese Ansprüche auf Kontinuität nicht bestreiten, nicht offen
und ohne Misston verneinen würden. Die katholische Kirche steht
für sich allein, die Kirche Elisabeths ist ganz etwas anderes. »

Die britisch - deutsche Theologenkonferenz in Canterbury.
Eine Frucht der Stockholmer Konferenz ist eine Zusammenkunft
englischer und deutscher Theologen in Canterbury vom 2. bis

9. April 1927. Dass die Stockholmer Konferenz an verschiedenen
innern Schwierigkeiten leidet, wurde zur Genüge betont. Als eine
solche wurde die angelsächsische und deutsche Einstellung zu den
sozialen Fragen genannt, welche Differenz auf die grundverschiedene
angelsächsische und deutsche Auffassung über das Reich Gottes
zurückgeführt wurde**). Auf Anregung von Prof. Dr. Deissmann,
dem Präsidenten der Stockholmer Kommission für ökumenische
Zusammenarbeit der Professoren der Theologie trat nun in Canterbury

die Theologenkonferenz zusammen, um sich über das Wesen
des Reiches Gottes und seine Beziehungen zur menschlichen
Gesellschaft auseinanderzusetzen. Die Vorträge sind in Nr. 5 der
« Theologischen Blätter » veröffentlicht. Redner und Themata sind
folgende : Edwyn C. Hoskyns-Cambridge und K. L. Schmidt-Jena :

Das überweltliche Reich Gottes im Neuen Testament. C. H. Dodd-
Oxford und G. Kittel-Tübingen : Das innerweltliche Reich Gottes
in der Verkündigung Jesu. A. E. J. Rawlinson-Oxford : Das Reich
Gottes im apostolischen Zeitalter. W. Vollrath-Erlangen : Das Reich
Gottes in der altchristlichen und mittelalterlichen Theologie. J. K.
Mozley-Reading und H. Frick-Giessen : Das Reich Gottes in der
Theologie von Luther bis heute. E. G. Selwyn-Havant und P.
Althaus: Das Reich Gottes und die Kirche. W. Stählin-Münster (Westfalen):

Das Reich Gottes und der Staat.

*) Eulesiastica Nr. 20, S. 157 ff.

**) Vgl. A. Deissmann: Die Stockholmer Bewegung, S. 81 ff. Falsche Schlagworte
und Alternativen.



— 110 -
Diese Vorträge führten zu einer sehr freundschaftlichen und

fruchtbaren Aussprache, wie der Leiter der Konferenz Dekan G.

K. A. Bell von Canterbury berichtet. In vielen wichtigen Punkten
stimmten Gelehrte verschiedener theologischer Herkunft miteinander
überein. Die Quintessenz der Aussprache liegt unseres Erachtens
in den Thesen von P. Althaus « Die Kirchen und die neue Welt».
Wir lassen sie hier folgen : « a. Die biblische Botschaft vom Reiche
Gottes betrifft nicht nur die ,Seelen', sondern die ganze Schöpfung;
nicht nur eine neue Menschheit, sondern eine neue Welt sind ver-
heissen. Daraus folgt, dass die Kirche, die von dem Reiche Gottes

zeugen und handelnd auf es hinweisen soll, auch an den Ordnungen
dieser Welt, den wirtschaftlichen, sozialen, staatlichen und
internationalen, pflichtgemäss Interesse nimmt. Mit der kosmischen Weite
der Hoffnung des Evangeliums ist die Weise der Kulturkritik und
des Dienstes am Menschheitsleben für die Kirche gegeben.

b. Der Dienst der Kirche kann freilich nicht den Sinn haben,
die Weltordnungen in das Reich Gottes hinein zu verwandeln. Die
Kirche weiss um den Abstand zwischen jeder möglichen
Weltordnung oder Kulturgestaltung und dem kommenden Reiche Gottes.
Sie weiss auch, dass bis zum Ende der Geschichte in ihr die
Dämonen und die Todesgesetze einer Welt der Sünde wirken. Daher
vergisst sie nicht die nahen Grenzen, auf die jeder christliche
Aktivismus stösst.

c. Das bedeutet aber nicht den Verzicht auf die Tat der
Christenheit. Ihr Handeln hat zwar nicht den Sinn, das kommende
Reich heraufzuführen (diese Teleologie kennt das Evangelium nicht!),
aber es ist eine Bitte um das kommende Reich, ein Zeugnis für
das gekommene und kommende. Das Harren der Gemeinde auf
den Herrn geschieht im gehorsamen Arbeiten, aber das Arbeiten
muss sich immer wieder zum Harren demütigen. Eschatologie und
Tat gehören zusammen. Eins ohne das andere ist eitel.

Die Kirche tut ihren Dienst am Kulturleben und an den
Weltordnungen vor allem auf dem mittleren Wege, dass aus ihr Männer
lebendigen Gewissens und eschatologischen Ernstes in alle Berufe
und Ämter hineingehen ; auch unmittelbaren und öffentlich durch
Kritik der berufenen Sprecher der Kirche an Staat und Wirtschaft,
sozialem und internationalem Leben. Diese Kritik hat die Probe
ihres Ernstes daran, dass die Kirche sie auch gegen sich selber,
die wahrhaftig auch ein Stück Welt ist und bleibt, richtet. »

Nähere Angaben über die Diskussion enthält Nr. io der
Chr. Welt mit dem Urteil, das Ergebnis sei nicht der
kirchlichpraktischen Seite « hoch einzuschätzen. Hat sich doch eine derart
weitgehende Übereinstimmung gezeigt, wie sie bei der bunten



— Ill —

Zusammensetzung der deutschen wie der englischen Abordnungen
nicht vorauszusehen war.»

Von der georgischen Märtyrerkirche. Die georgische Kirche,
die mit dem Ausbruch der russischen Revolution ihre Autonomie
wieder erlangt hatte, konnte sich der Freiheit und Selbständigkeit
nicht lange erfreuen. Sie hat seit der Herrschaft der Bolschewisten
ein fortwährendes Martyrium erlitten. Ein schwerer Schlag traf
sie nun noch durch den Tod ihres Patriarchen. Von befreundeter
Seite wird uns darüber geschrieben :

Am 29. März 1927 ist in Tiflis Se. Heiligkeit, der Katholikos
und Patriarch von Georgien, Ambrosius, heimgegangen. Die georgische
Kirche ist durch diesen Todesfall, der für sie einen unersetzlichen
Verlust bedeutet, gerade in der Osterzeit in tiefste Trauer versetzt
worden. Sie ist indessen an viel Leid gewöhnt, und die Tatsache
der Auferstehung des Messias, der den Tod überwunden hat, wird
auch ihr in aller Trübsal neuen Mut und neue Hoffnung verleihen.

Patriarch Ambrosius, mit bürgerlichem Namen Chelaja, stammt
aus Westgeorgien. Nach Absolvierung des geistlichen Seminars
verheiratete er sich und wurde Dorfgeistlicher. Doch bald verlor
er seine Lebensgefährtin, wurde Mönch und setzte seine theologischen

Studien an der Geistlichen Akademie in Kiew fort. Von
der Akademie in sein Kloster zurückgekehrt, wurde er bald Abt
an verschiedenen Klöstern und betätigte sich nicht nur seelsorgerisch,
sondern auch als Archäologe und Historiker. Er suchte in den
Klosterbibliotheken alte Manuskripte und gab sie mit Erläuterungen
heraus. Die georgische Wissenschaft verdankt u. a. seinem Fleisse
die Herausgabe und Beschreibung des wertvollen Manuskriptes von
Dschroutschi, welches das Leben des hl. Wino, des Apostels von
Georgien, enthält.

Aber bald musste er sein Land verlassen und in die Verbannung
gehen, weil er es wagte, an den Bestrebungen zur Befreiung der
georgischen Kirche, die damals der russischen Synode versklavt
war, teilzunehmen. Bis zur russischen Revolution von 1917 blieb
er in Russland, vor allem im Gouvernement Nowgorod. Danach
in die Heimat zurückgekehrt, fing er bald an, in der am 12. März
1917 unabhängig gewordenen georgischen Kirche eine sehr wichtige
Rolle zu spielen, zunächst als Metropolit von Mingrelien, dann als
Metropolit von Abcharien und endlich vom September 1921 an
als Patriarch von Gross-Georgien, wozu er auf dem III. Kirchenkonzil,

das im Kloster Gelathi tagte, erwählt wurde. Die Sowiet-
regierung machte ihm bei der Ausübung seiner Tätigkeit viele
Schwierigkeiten. Sie nahm ihm alles, was überhaupt zu nehmen
war, und stellte ihn endlich als Verräter der Interessen der Arbeiter



— 112 —

und Bauern unter Anklage. Er wurde vom sowietistischen
revolutionären Gerichtshofe zu einer neunjährigen Gefängnisstrafe
verurteilt und sogar mit dem Tode bedroht. Klassisch ist seine
Antwort: «Meine Seele gehört Gott, mein Herz dem Vaterlande. Mit
meinem Leibe könnt ihr machen, was ihr wollt. »

Nach einjähriger Gefängnishaft wurde der Patriarch befreit.
Bei der Schwierigkeit, zuverlässige Nachrichten aus Georgien zu
erhalten, ist es jetzt unmöglich, eine ausführliche Lebensbeschreibung
des Heimgegangenen zu geben. Eines aber steht fest: Mit Ambrosius
ist eine grosse Märtyrergestalt von uns geschieden. Er hat die
Fahne seiner religiösen und kirchlichen Ideale furchtlos bis zum
bittern Ende hochgehalten.


	Kirchliche Chronik

