
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 17 (1927)

Heft: 2

Artikel: Die Frage der Aufbewahrung des heiligen Sakramentes in der Kirche
von England [Schluss]

Autor: Neuhaus, K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404020

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404020
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 83 —

Die Frage der Aufbewahrung des heiligen Sakramentes

in der Kirche von England.
(Schluss.)

III.
Im unmittelbaren Anschluss an diesen Vortrag behandelte

Dr. lait das Thema: «.Die geistigen Gefahren des Kultus.*
i Der Kultus ist weder in der Einsetzung des Sakramentes,

noch in der ursprünglichen Lehre der Apostel oder im alten
katholischen Brauche begründet. Die einzigen Gründe, die
vorgebracht werden können, sind: 1. die verhältnismässig neue
Praxis der römischen Kirche, 2. die behaupteten Werte für die

Religion. Für uns kommt nur der letztere in Betracht.
Dafür wird zweierlei angeführt: 1. Durch die Verbindung

der Gegenwart unseres Herrn mit den reservierten und
sichtbaren Elementen wird ein Brennpunkt der Anbetung geschaffen.
Dadurch wird uns ein „ Dort " der Gegenwart geschaffen und
ein natürliches Verlangen befriedigt. 2. Sie gibt einen Antrieb
zu frommen Gefühlen durch den materiellen Fokus und dessen

Umgebung. Und Emotion ist ein wichtiges und notwendiges
Element in der Religion.

1. Auf den ersten Blick scheint es, dass wir diese Faktoren
als Werte anerkennen müssen. Wenn sie aber dazu dienen,
uns geistige Anstrengungen zu ersparen, und nur auf Kosten
der Wahrheit gesichert werden können, so können sie letzten
Endes nicht gut und heilsam sein. Man muss die letzte und
nicht die unmittelbare Wirkung würdigen. Es gibt viele Dinge,
die Körper, Geist oder Seele unmittelbare Hilfe bringen, aber
schliesslich schädlich sind. Es ist immer eine besonders delikate
Sache, zur Erreichung geistiger Ziele an die Sinne zu appellieren.
Da gibt es für jeden eine Grenze, bis zu welcher die geistige
Tätigkeit durch Inanspruchnahme sinnlich wahrnehmbarer
Dinge gefördert wird und über die hinaus dieselben ein
positives Hindernis bilden, weil geistige Anstrengung durch eine
Befriedigung der Sinne substituiert wird. In der Oktobernummer



— 84 —

der „Review of the Churches" lese ich : „Wir schreiben nicht
vom protestantischen Standpunkte aus, wenn wir feststellen,
dass nichts leichter ist, als das Gleichgewicht zwischen der
Abhängigkeit der Seele von Christus und den Mitteln der
Vereinigung mit ihm zu stören. Und es ist mehr als fraglich, ob

unsere gegenwärtige Zeit jene Tiefe der Geistigkeit besitzt,
die uns allein aus einer wachsenden Betonung äusserer Dinge
retten kann."

Wenn ein Gebrauch äusserer Dinge heilsam sein soll, so

müssen sie im Verhältnis zur geistigen Reife stehen.
2. Wir müssen die Wirkung auf den gewöhnlichen Frommen

und nicht auf den geschulten Denker in Betracht ziehen. Die
Geschichte der Religionen und der Theologie zeigt, dass

Abirrungen im allgemeinen auf eine Idee zurückgeführt werden
können, die die Theologie als wahr anerkennt, aber die durch
Worte oder Handlungen einen solchen Ausdruck finden, dass
die Wirkung auf den Geist des einfachen Volkes schädlich ist.
Wir müssen nun die wahrscheinliche und letzte AVirkung des

Kultus auf den gewöhnlichen Gläubigen festzustellen suchen.
Dann können wir entscheiden, ob das Sakrament auszustellen
ist und für Andachtszwecke zugänglich gemacht werden soll.

Die entscheidende Frage ist nicht, ob der Kultus die
Gemeinde sammelt oder devotionelle Aktivität fördert, sondern
ob er im Interesse der Wahrheit vertreten werden kann. Leitet
er das Volk zu einem Glauben an, der nicht wahr ist? Schliesslich

ist der Kultus nicht mit dem Gottesdienste und seiner
Sprache verwachsen, wodurch allein die mit den geheiligten
Elementen zu verbindenden Ideen bestimmt werden. Kann der
Kultus wirklich passend vor der Verbindung mit andern Ideen
geschützt werden, welche die Einsetzung des hl. Abendmahles
nicht zulassen?

Die Wichtigkeit der Frage wird durch die Tatsache erhöht,
dass wir eine Institution, d. h. einen verordneten oder
sanktionierten Gebrauch materieller Dinge und ein akzeptiertes,
konkretes Äquivalent der Lehre ins Auge zu fassen haben.
Handlungen, Zeremonien, Befolgung von Gebräuchen geben Ideen
Dauer und einer Lehre Festigkeit. Es ist etwas anderes, wenn
sich die Einzelglieder der Kirche der Freiheit der Auslegung
und des eigenen Erlebnisses freuen, und etwas anderes, wenn
die Kirche ihrem Glauben in Artikeln dogmatischen Ausdruck



— 85 —

verleiht oder in sanktionierten und verordneten Ritualien und
Observanzen einer Lehre Gestalt gibt. Deswegen werden wir
alle von dieser Frage berührt und können sie nicht wie eine
Sache individueller oder partikularistischer Freiheit behandeln.

Bei dem Versuche, die Beziehung des Kultus zur Wahrheit des

Evangeliums zu würdigen, habe ich ängstlich reine Einbildungen
vermieden und will nur einige Tatsachen berichten: (Referent
führt eine Reihe von Fällen aus der anglikanischen Kirche an,
aus denen hervorgeht, dass das Sakrament schlechthin mit Gott
identifiziert wird und dass dort, wo das Sakrament nicht reserviert
ist, von einer Abwesenheit Christi gesprochen wird.)

Angesichts solcher Tatsachen kann der Kommentar, den ich
über die Gefahren des Kultus zu geben wage, in folgenden
Sätzen zusammengefasst werden: a) Der Kultus bringt eine

Geringschätzung der Lehre Christi von seiner Himmelfahrt und
dem Kommen des anderen Trösters mit sich.

b) Die Entwickelungsgeschichteinder römischen Kirche zeigt,
dass, während der Glaube an die hl. Dreieinigkeit der orthodoxe
bleibt, die Assoziation des Kultus in praktisch-religiöser Beziehung
nach einer Dyarchie tendiert, nach Jesus und der hl. Jungfrau.

c) Die Inkarnation war die Erscheinung Gottes in Zeit und
Raum. Ihr Zweck, dass die göttliche Gegenwart dem Menschen
durch den hl. Geist ohne irgendwelche kultischen Umgrenzungen
vermittelt werden sollte. Die Idee des Kultus ist, dass der
fleischgewordene Gott an einem bestimmten Orte Hof hält.

d) Gott in Christo, unendlich über uns, doch zu den
Menschen kommend, um durch seinen Geist in uns zu wohnen : das
ist die Lehre des Evangeliums. Die klare Idee, die sich im
Tabernakel ausdrückt, führt dahin, dass Christus sich von uns
trennt. Wir können zu ihm gehen und müssen ihn wieder
verlassen. Ich zitiere P. Burson: „Reservation in römischer Art
ist für meinen Begriff' nicht einwandfrei, nicht weil sie die
Gegenwart im hl. Sakrament zu stark ausdrückt, sondern weil
sie eine Leugnung seiner Gegenwart im Getauften in sich schliesst. "

Ich fühle, dass die Gefahr des Kultus in der Anziehung
liegt, die er ausübt; denn er stellt einen Versuch dar, das
Verlangen nach Begrenzung der göttlichen Gegenwart in Zeit und
Raum zu stillen. Dieses Verlangen muss anderweitig befriedigt
werden. „Rühre mich nicht an, denn noch bin ich nicht
aufgefahren." „Es ist gut für euch, dass ich hinweg gehe, denn,



— 86 —

wenn ich nicht hinweg gehe, wird der Tröster nicht kommen."
Die Befriedigung muss durch eine neue Darstellung des
innewohnenden Christus, durch die verborgene Union zwischen ihm
und seinen Jüngern gegeben werden. Wenn ich mir das vergegenwärtige,

so werde ich den Hunger nach einem „hier" seiner Gegenwart

nicht spüren. Die konsekrierten Elemente sollen meiner
Meinung nach nicht dazu dienen, um uns zur Gegenwart des in-
karnierten Herrn zu führen, sondern um durch ihren Empfang
unsern Geist zu befähigen, desto bereitwilliger von ihm zu essen.

Die kirchliche Rubrik über geistige Kommunion ist
beachtenswert. „Wenn jemand aus einem gerechten Behinderungsgrund

am Empfang der hl. Kommunion verhindert ist, so muss
er unterrichtet werden, dass er, wenn er wahrhaftig seine Sünden

bereut und fest daran glaubt, dass Christus für ihn am
Kreuze gestorben ist und sein Blut für seine Erlösung vergossen
hat, wobei er sich ernstlich der darin enthaltenen Wohltaten
erinnert und herzlichst dafür dankt, den Leib und das Blut
unseres Herrn isst und trinkt zum Nutzen für seine Seele,
obschon er das Sakrament nicht mit clem Munde empfängt." Ich
bringe diese Gedanken mit einem Versuche zum Abschlüsse, die
Sprache des Gebetes des „demütigen Hinzutretens" zu erläutern:

„Verleihe uns, gütiger Herr, das Fleisch Deines lieben
Sohnes also zu essen und sein Blut also zu trinken", so geistig
zu essen, wie er sich uns in seiner menschlichen Natur
geoffenbart hat und für unsere Sünden gestorben ist, „dass unsere
sündigen Leiber durch seinen Leib gereinigt und durch sein
kostbares Blut gewaschen werden", dass wir in unserm ganzen
Wesen, mit Leib und Seele, die reinigende, befreiende Wirkung
seiner zwingenden Liebe erfahren mögen, „damit wir immer
in ihm und er immer in uns wohne", damit unsere geheimnisvolle

Vereinigung mit dem aufgefahrenen Herrn, der in uns
durch seinen Geist gegenwärtig ist, durch unsere vermehrte
Hingabe an ihn vertieft und gestärkt werde. >

In der folgenden Diskussion hielt der Bischof von Manchester
auf besondern Wunsch ein kleines Referat über die Bedeutung
von Value1):

v)Anmerkung: Value, wörtlich „Wert", heisst hier soviel wie genaue
Bedeutung eines Gegenstandes, insofern er vom Beobachter erkannt wird
Man kann das Wort wohl mit qualitas essentialis oder mit dem, was die
essentia eines Dina'es bestimmt, übersetzen.



— 87 —

«Eine der philosophischen Hauptströmungen räumt dem
Begriffe Value eine zentrale Stellung ein. Value ist nicht rein
subjektiv. Man hat versucht, es in diesem Sinne zu nehmen
und z. B. „Schönheit" als etwas zu betrachten, was im Bewusstsein

des Wahrnehmenden entsteht, während das einzig reale
Objekt der ästhetischen Qualitäten an sich ermangelt. Das
würde der rein rezeptionistischen Lehre von der Eucharistie
entsprechen. Jedermann, der einen einigermassen entwickelten
künstlerischen Sinn besitzt, wird das glatt ablehnen. Nur der
Begriff von „Schönheit" kann befriedigen, der sie als eine reale
Qualität des Objektes betrachtet, obgleich ich hinzufügen möchte,
dass der Begriff nur dann völlig das wahre Wesen der „Schönheit"

trifft, wenn sie wahrgenommen und gewertet wird. Daher
ist Value in der Vereinigung von Subjekt und Objekt nur
vollständig wirklich und beruht letzthin stets auf der
Wahrnehmung des Objektes.

Ich möchte nun nicht die scholastische Philosophie von
Substanz und Akzidenz wieder lebendig machen, von der die

ganze Transsubstantiationslehre abhängt. Aber sie war ein
wirklicher Versuch, ein wirkliches Problem zu behandeln. Es

ist dasselbe Problem, das zu den platonischen ìòéai und zu den
aristotelischen sïôrj geführt hat. Als ich über Plato las,
gebrauchte ich zur Illustrierung der Ideenlehre 4 englische
Termini : Fact, Law, Meaning, Reality (Tatsache, Gesetz, Bedeutung,

Wirklichkeit). Sie drücken vier Gedanken aus, die im
Begriff Iòsa zusammengefasst werden. Jeder von diesen
Termini ist etwas von der physischen Tatsache oder vom
Zeitereignis Verschiedenes. Die physische Tatsache der shake-
spearschen Dramen sind mit schwarzen Zeichen bedeckte
Papierbögen, aber das ist nicht die Bedeutung oder Wirklichkeit

der Dramen.
Ein anderer Zusammenhang, in den diese Frage zu setzen

ist, ist der der aristotelischen 4 causae, eine tiefe Lehre, die
törichterweise in gewissen Lagern verspottet wird. Ich
betrachte als die philosophisch beste Auffassung vom Ursprung
der Welt die Auffassung von Gott als Wille. Nun ist das direkte
Objekt des Willens die Value. Die rein physische Wirklichkeit
ist geradezu ein Träger dieses Willens und existiert um dessent-
willen. Gerade in Hinordnung auf die Schöpfung hat Gott oder
Value die Priorität vor Fact oder Being und, wenn eines als



— 88 —

wirklicher betrachtet werden kann als das andere, so muss
das erstere als real bezeichnet werden.

Aber diese Realität erhält nur dann ihr volles Wesen,
wenn sie bewusst erfasst wird. In einem Symbol ist wahre
Realität die Bedeutung, die im Symbol verborgen ist, aber sie
kommt erst zur vollen Aktualität, wenn sie erfasst wird. Und
doch existiert sie im Objekt und nicht nur im wahrnehmenden
Geiste.

Ein gutes Symbol muss dessen Bedeutung wirklich
ausdrücken und nicht nur mit derselben verbunden sein. Doch
selbst da, wo das Symbol rein konventionell ist und seine
Bedeutung nur durch Ideenassoziation hat, scheint es mir klar
zu sein, dass die Bedeutung des Symbols von grösserer Realität
ist als das Symbol selbst, z. B. die Substanz oder die Realität
des Union Jack ist nicht das bischen Tuch oder das, was zu
seiner Herstellung zusammengenäht ist. Aber wir haben in der
schönen Kunst „wesentliche Symbole", wo nach Emersons
schönen Worten: „das Wort eins ist mit dem, was es
verkündet". Das Symbol gibt durch das, was es ist, ein Beispiel
für das Ding, das ausgedrückt werden soll.

Wir haben nun verschiedene Symbole oder Ausdrücke
von Gottes Absichten in der Schöpfung. Eines ist die

ganze Geschichte der Welt in ihrer ganzen Ausdehnung* in
Zeit und Raum. Sie ist wohl im grössten Massstabe ihr
vollkommener Ausdruck. Aber in diese hinein fällt auch die
Inkarnation, die in einer Episode ihr vollkommener Ausdruck
ist. Aber wir dürfen diese beiden (Schöpfung und Inkarnation)
nicht nebeneinander, jede vollkommen in sich, betrachten ;

denn nur deswegen, weil sich die Inkarnation in geschichtlicher

Zeit vollzog und ihr einen umbildenden Charakter
aufdrückte, dürfen wir hoffen, dass die Geschichte eines Tages
als die vollkommene Offenbarung jener Absicht Gottes
erscheinen wird, die auch vollständig in Christus geoffenbart
worden ist.

Die Eucharistie muss unter anderm auch im Lichte dieser
Erwägungen betrachtet werden. Offenbar hängt sie in ihrer
Bedeutung (oder Realität) von der Handlung ab, die unser
Herr bei der entscheidenden Wendung seiner dienenden Tätigkeit

vornahm. Er nahm Brot, nannte es seinen Leib und gab
es seinen Jüngern. Einige Stunden später gab er seinen na-



— 89 —

türlichen Leib am Kreuze dahin. Das Kreuz ist der Brennpunkt
seiner erlösenden Macht, und seine Erlösungstat verbindet die
Eucharistie auf immer mit ihr. Doch, was er uns gab, wTar

Speise und Trank, deren Zweck ist, gegessen und getrunken
zu werden. Im Rahmen dieses Zweckes werden die Elemente
kraft der Konsekration mit der ganzen Bedeutung seines
Erlösungswerkes erfüllt. Im Rahmen dieses Zweckes, d. h. im
Kommuniongottesdienste, ist die Anbetung Christi, der in den
Elementen gegenwärtig (durch die Elemente uns zugänglich)
ist, gerechtfertigt. Aber in jedem andern Zusammenhange würde
sie nur auf Ideenassoziation beruhen. Insofern diese eine Grundlage

für amtlich angeordnete Anbetung ist, die ja verhältnismässig*

so belanglos ist, fürchte ich sie. »

Kanonikus Quick: «Wer ein Kunstwerk würdigt, kann das

nur tun, wenn er in den Geist des schaffenden Künstlers
einzudringen versucht und in gewissem Sinne an seiner schöpferischen

Tätigkeit Anteil nimmt. Können wir in ähnlicher Weise
nicht sagen, dass die Bedeutung (value) der eucharistischen
Elemente von uns nur gewürdigt werden kann, wenn wir in die
Handlung eindringen und an dem Anteil nehmen, wozu die
Eucharistie zuerst im Obergemach eingesetzt wurde?»

Dr. Goudge : «Ich denke, wir sollten noch weiter gehen.
Obgleich unser Herr davon gesprochen hatte, dass seine Jünger
ihr Kreuz auf sich nehmen und ihm nachfolgen sollten, stand
dieser Gedanke beim letzten Abendmahle nicht im Vordergrunde.

Aber wenn wir Christi Opferleben in uns aufnehmen,
müssen wir unsern eigenen Willen Gott zum Opfer bringen und
mit des Herrn dauerndem Opferwillen vereinigen. Wir sollten
uns nicht nur daran erinnern, was der Herr tat, und daraus
seelischen Gewinn zu schöpfen suchen, sondern sein Leben in
uns aufnehmen, dem wir nach Kräften nachleben müssen. »

Der Bischof von Oxford : « Im wissenschaftlichen Denken
waren die Meinungen über das Verhältnis von Geist und
Materie starken Schwankungen und Wandlungen unterworfen.
Die Sakramente wurden eine Zeitlang nach der aristotelischen
Auffassung vom Tode gedeutet : Die Seele ist der Schiffer, der
seinen Kahn verlässt. Die Beziehung zwischen dem Innern
und Äussern im Leben und in den Sakramenten ist sehr dunkel.»

Kanonikus Streeter: «Einige der von den Bischöfen von
Manchester und Oxford geäusserten Ansichten sind sehr ein-



— 90 —

leuchtend. Aber ich glaube, wir würden ihren wirklichen Wert
nicht erfassen, wenn wir versuchten, sie scholastischen
Begriffen, wie Substanz und Akzidenz, gleichzusetzen. Moderne
Denker betonen, dass die Dinge sind, was sie sind, durch die
besondere Art, in der sie organisiert sind. Wenn die Materie
in letzter Linie auf Protonen und Elektronen beruht, dann
schrumpft der Unterschied zwischen Mensch, Baum und Stein,
sofern sie Gegenstand wissenschaftlicher Erforschung sind, so

zusammen, dass die konstituierenden Elektrone und Protone
in den drei Fällen verschieden organisiert sind. Bertram Rüssel

bemerkt, dass die Dinge nur insofern interessant sind, wie und

wenn sie organisiert sind. Aber der Unterschied in der Organisation

und im Interesse, das wir daran nehmen, ist eine Sache
der Qualität und nicht der Quantität, und je höher wir auf
der Stufe der Wesen steigen, desto grösser wird die relative
Bedeutung von Qualität zur Quantität. Der Unterschied zwischen
einem Verbrecher und einem Heiligen wird durch die Zahl
der Grade, die auf der Skala aufgeführt werden, gar nicht
berührt. Qualität oder Value, wenn Sie es so nennen wollen, ist
etwas sehr Wichtiges. Wenn wir daher bei der Besprechung
der Eucharistie Substanz durch Significance (Bedeutung eines

Zeichens) ersetzen, so erweisen wir ihr Ehre und keine
Unehre. Aber es führt zu begrifflicher Verwirrung, wenn wir
meinen, damit ganz dasselbe zu sagen wie die Scholastiker.
Tatsächlich ist es uns unmöglich, in der Sprache der
Scholastiker zu denken, weil wir nicht in der gleichen Weise denken
wie sie. ¦»

Dr. Goudge : « Ich möchte auf die Frage der Tolerierung
zurückkommen, die vom Bischof Gore erhoben wurde. Die
wirkliche Gefahr, die viele von uns in den ausserliturgischen
Andachten vor dem heiligen Sakramente erblicken, liegt darin,
dass sie die Aufmerksamkeit von der beständigen Gegenwart
Christi unter seinem Volke ablenkt. Man beachtet nicht
genügend die Wirksamkeit des heiligen Geistes als „StellVertreters
Christi". Wenn nun eine Gefahr vorliegt, das Gleichmass des

Glaubens zu verlieren, dann können wir zwei Wege gehen.
Der eine ist rein negativ. Er besteht in dem Versuche, die
Lehre oder Praxis, die zum Verluste dieses Gleichmassea führt,
zu unterdrücken. Dieser Weg kann nicht zu etwas Gutem führen.
Wir müssen bekennen, dass heute die sakramentalen Andachten



— 91 —

bei der grossen Mehrheit des Kirchenvolkes den Glauben an
den in ihm wohnenden Christus oder an den heiligen Geist
nicht beeinträchtigen, und zwar aus dem einfachen Grunde,
weil dieser Glaube durch die erwähnten Andachten nicht
beeinträchtigt werden kann. Der andere Weg ist positiv. Er
besteht darin, dass wir in der Lehre und Praxis jene Wahrheiten,
deren Verdunkelung wir befürchten, besonders aufmerksam
behandeln. Dann bringen wir das Gleichmass des Glaubens
auf den rechten Weg, und die betonten Wahrheiten korrigieren
von selbst, was an der gefürchteten Lehre gefährlich ist.
Verbieten Sie die Andachten nicht, sondern stellen Sie dieselben
an die rechte Stelle, indem Sie mit besonderem Vorzug die
Lehren von Innewohnen Christi in den Seelen und dem heiligen
Geiste betonen. Dann werden die Andachten eher eine Hilfe
als eine Gefahr bilden. »

Der Bischof von Truro ist der Meinung, die bisherige laisser-
faire-, laisser-aller-Politik der Kirche bedeute eine ernstliche
Gefahr. Die Kirche solle durch eine Ermahnung im Prayer-Book
eine Unterweisung geben oder durch ein ähnliches Korrektiv
die Führung* übernehmen.

Dr. Goudge nennt die vorgebrachten Argumente nur'
probabel und tritt für Tolerierung* der bisherigen Praxis ein.

Der Bischof von Talbot plädiert in der eucharistischen
Frage für einen ehrfurchtsvollen Agnostizismus. Wir versuchen,
zu viel zu erklären und zu definieren. Das Sakrament kam in
der Tat und in der Geschichte und nicht aus der Spekulation
heraus. Bei der Eucharistie begann die Spekulation infolge roher
Praktiken, die im frühen Mittelalter das Übergewicht erlangten.
Der Osten ist über die Eucharistie ungeteilter Meinung. Er
betont das Mysterium und steht der westlichen Art, Dilemmas
zu schaffen, misstrauisch gegenüber. Dr. Stone verlangt Logik.
Nur auf der Grundlage gewisser spekulativer Begründungen
lassen sich neue Frömmigkeitsübungen schaffen. Er sieht neue
Spaltungen in der Kirche voraus und kann sich nicht denken,
dass von der Kirche vernünftigerweise Andachten sanktioniert
werden könnten, weil sie im Grunde harmlos sind. Er fühlt
die Gefahr, die Schlichtheit wahrer Devotion zu Gott und
unserm Erlöser zu verlieren.

Der Bischof von Chelmsford: «Unsere Forschung wird erst
dann vollständig, wenn wir die Lehre von der Gnade gründ-



— 92 —

lieh studieren. Christus ist immer bei uns, doch in der Eucharistie

werden wir uns seiner Gegenwart leichter bewusst und
eignen uns darin leichter seine Segnungen an. »

Mr. Eeles: «Die östliche Kirche hat ebenfalls Kommunionen
ausserhalb der Messe angenommen, sogar ausserhalb der missa

praesanetificatorum, aber die Morgenländer sind mit dieser
Praxis nicht zufriedene

Der Bischof von Oxford: «Man muss auf die einfachen Leute
Rücksicht nehmen, die für ihre Gebete keine theologischen
Erklärungen geben können. Es sollten keine Andachten gefördert

werden, für die es keine volle theologische Rechtfertigung
gibt, 1. weil die ganze Verantwortung für den wahren Glauben
auf der Kirche lastet und diese die Kontrolle über Andachten
wie über Spekulation oder über die dogmatische Theologie in
der Hand haben sollte; 2. die römische Kirche nahm einen
andern Standpunkt ein, und das führte zu grosser Verwirrung.

Die Gefahr ist nicht von der Hand zu weisen, dass wir zwei
Religionen bekommen, die eine für das gewöhnliche Volk und die
andere für die Intellektuellen, und das führt zu einer fundamentalen
Unaufrichtigkeit in der Stellungnahme. Gerade aus diesem Grunde
habe ich grosse Bedenken, in einer Kirchenversammlung für die
Reservation ausser für die Zwecke der Krankenkommunion zu
stimmen. Ich stimme mit Bischof Talbot bezüglich seines
ehrfurchtsvollen Agnostizismus überein, aber in dieser Materie ist es

zu wichtig, dass die Kirche dem Appell der Schrift zustimmt.»
Der letzte Vortrag der Konferenz brachte eine

Berichterstattung
von Mr. Eeles: «Ich passe in keine Parteischablone, weil ich
einen grossen Teil meiner kirchlichen Tätigkeit in Schottland
absolvierte. In Schottland kennt man seit Jahrzehnten allgemein
die Reservation für Kranke. Aber dem reservierten Sakrament
wurde kein Kultus in irgendeiner Form erwiesen, abgesehen von
wenigen Fällen, wo er in neueren Kirchen von England
eingeführt wurde. Die Krankenkommunion wird unter beiden
Gestalten gereicht, und zwar in den kirchlichen Abendmahls-
gefässen. In der Mitte des 19. Jahrhunderts wurden die im
Mittelalter in Schottland gebräuchlichen Abendmahlshäuschen
wieder eingeführt, aber ein Velum oder das ewige Licht kommt
nur ausnahmsweise vor.



— 93 —

Die Reservation wird als zum schottischen Ritus gehörig
betrachtet und steht mit der Oxforder Bewegung in keinem
Zusammenhang. Sie geht aber nicht über das 18. Jahrhundert
hinaus, jedenfalls kann sie urkundlich nicht nachgewiesen werden.

Privatzelebration in Kliniken oder Privathäusern ist weit
verbreitet. Man braucht auch den Altarstein (altare portatile)
und findet viele Privatkapellen.

Über den Kultus noch folgendes: Es scheint wahr zu sein,
wenn man sagt, dass der Kultus des reservierten Sakramentes
mit der veränderten Ansicht vom eucharistischen Gottesdienst
begann, welcher die Elevation der Hostie im 12. und 13.

Jahrhundert folgte. Die Bedeutung dieser Zeremonie kann kaum
übertrieben werden. Die Entwickelung war zweifellos stufenartig*:
zuerst Elevation der Hostie, dann des Kelches, dann das
Hereinbringen von Kerzen, dann die Einführung des Inzenses und
schliesslich die Kniebeugungen. Jeder der genannten Gebräuche
begleitete die Entwicklung einer populären Ansicht, die dahin
tendierte, die Andacht immer mehr auf den Herrn, als den
auf dem Altare gegenwärtigen Gott zu konzentrieren, denn
auf die Darbringung des Gottesdienstes an die hl. Dreieinigkeit.
Die Annäherung an den Herrn, der also gegenwärtig war,
nahm die Stelle jenes Kommens zum Vater durch ihn ein, auf
alle Fälle wenigstens bei denen, die in der Theologie
ungebildet waren, was doch die Grundlage ist, auf der der
Ritus beruht. Diese Idee und Praxis auf die reservierte Eucharistie

auch ausserhalb der Messe zu übertragen, war eine logische
und natürliche Entwicklung. Der gelehrte Jesuit P. Thurston
findet die Keime des Kultus im 14. Jahrhundert in einer Form
der Exposition der Hostie zu Danzig und an andern Orten in
Deutschland, die jährlich um das Fronleichnamsfest mehr als
100 Jahre üblich wurde. Es steht fest, dass die kirchlichen
Autoritäten es für notwendig hielten, den Kultus schon im
15. Jahrhundert einzuschränken. Das war der Fall in Breslau
1416, in Köln 1452 unter dem Kardinal Nikolaus von Cusa.
Jede Aufbewahrung und alles Herumtragen der Hostie in
Monstranzen war ausser in der Fronleichnamsoktav verboten. Aber
die Gewohnheit breitete sich doch in dieser oder jener Form
immer mehr aus, und im 16. Jahrhundert finden wir eine Reihe
neuer Entwicklungen, wie das 40stündige Gebet, das 1534
zuerst nachweisbar ist und 1592 offiziell eingeführt wurde. Mit



— 94 —

der Gegenreformation kam von Rom aus der Altertabernakel
immer mehr auf und Gottesdienste, wie Segen und Aussetzung,
wurden immer häufiger. Das 17. und 18. Jahrhundert sah die
Entwickelung des Herz-Jesu-Kultes und die Besuchungen des

Sakramentes. Letztere wurden hauptsächlich von Alphons von
Liguori gefördert, mit dem auch die ganze Idee der Sühneandachten

für die unserm Herrn im hl. Sakramente zugefügten
Beleidigungen und Irreverenzen durch die Protestanten in
Verbindung gebracht wurde. Zu diesem Zwecke wurden viele
Bruderschaften gegründet.

Es darf nicht vergessen werden, dass historisch eine andere
Entwicklungslinie läuft, die auf einen früheren Ursprung
hinweist. Diese Entwickelung ist ähnlich, aber doch nicht ganz
dieselbe. In der Ostkirche wird dem Sakramente eine zeremonielle

Verehrung erwiesen, wenn auch in einem strikte
beschränkten Masse. Eine ähnliche im allgemeinen noch deutlicher
hervortretende Ehre erweist man den unkonsekrierten Elementen

beim „grossen Eintritt", d. h. wenn das vorbereitete Brot
und der gemischte Kelch vor der Liturgie in feierlicher Weise
beim Offertorium zum heiligen Tische getragen wird. Was ist
das einigende Band bei diesen Bräuchen, die die lateinischen
Begriffe von Logik so vollständig vernichten? Der Schlüssel

liegt wahrscheinlich in der Auffassung von den vorbereiteten
Elementen als einem si'xcov Christi. Offenbar wurde den
konsekrierten Elementen ein ähnliche, wenn nicht höhere Verehrung

erwiesen. Aber es mag sein, dass dieser Begriff des sl'xmr

als der spätere und bekanntere, der logisch aus der Lehre von
der Gegenwart des Herrn nach der Konsekration folgte, die
äusseren Handlungen historisch bestimmt hat.

Wir bemerken, dass im Osten diese Akte der Reverenz
nicht weiter gehen und sich nicht zu einem eigentlichen Kultus
entwickelt haben, obschon die russischen Rubriken äussere
Akte der Reverenz gegen das heilige Sakrament verlangen.
Einen gleichlaufenden Stand kann man im Westen zur Zeit
finden, da die heilige Eucharistie in den dramatischen
Zeremonien der heiligen Woche gebraucht wurde, lange bevor
die Elevation bei der Wandlung begann und lange vor
der Einführung des Fronleichnamsfestes und den früheren
Entwickelungen des im eigentlichen Sinne so genannten
Kultus.



— 95 —

Die Keime vieler derartiger Praktiken können in Teilen
des Kontinentes bis zur vorreformatorischen Zeit verfolgt
werden. In England scheint der Kultus sich auf das beschränkt
zu haben, was die Elevation der Hostie und die Fronleichnamsgottesdienste

umgab. Die Monstranz kannte man nur in der
späteren Periode in den reicheren Kirchen, besonders in den
Städten, und ist scheinbar nur selten gebraucht worden. Die
volkstümlichen Ideen hinsichtlich der Gegenwart unseres Herrn
und die Art, in der die Elevation der Hostie als der
bedeutendste Teil der Messe angesehen wurde, können mit zeitlich
gleichlaufender Augenscheinlichkeit auf der anderen Seite
gezeigt werden. Das Anschauen der erhobenen Hostie scheint
die Hauptsache gewesen zu sein. Danach verliess man vielfach

die Kirche. Noch heute wird in Spanien ein schwarzer
Vorhang vor das Altarblatt gestellt, damit die weisse Hostie
besser gesehen werden kann. Die eucharistischen Kongresse
führen manchmal eine extravagante Sprache.

Die Stellung der Traktarianer zum Kultus wird durch
einen Brief Puseys beleuchtet: „Christus hat niemals erlaubt,
seine gnadenvolle Gegenwart zu einem andern Zwecke als für
die Kommunion zu gebrauchen."

Es ist ferner darauf hinzuweisen, dass das Verlangen nach
dem Kultus zum Teile auch der Sehnsucht nach einer Vereinigung

mit Rom entspringt, wogegen bemerkt werden muss, dass

dieser Punkt auch von römischer Seite niemals als Voraussetzung

einer allfälligen Union betont wird.
Auch innerhalb der römischen Obedienz ist der Kultus durch

das Obsequiale von Konstanz von 1560 stark beschränkt worden.
Neuerdings schreibt der bekannte römische Liturgiker Romsée :

„Tatsächlich führt eine allzuhäufige Benediktion zu einer
Verachtung des allerheiligsten Sakramentes." Wenn selbst in der
römischen Kirche zur Vorsicht geraten wird, so sollten wir um
so vorsichtiger mit dem Kultus sein. »

Die folgende Diskussion bestritt im wesentlichen Dr. Stone,
indem er sich mit den an seinem gestrigen Vortrag geübten
Kritiken auseinandersetzte. «Ich möchte gerne die wichtigsten
Kritiken meines Vortrages kommentieren.

1. Der Bischof von Gloucester urgierte, dass unser
Herr bei der Einsetzung keine Lehre erteilte, sondern einen
Ritus anordnete. Aber eine Art Lehre war in dem Ritus



— 96 —

und in den damit verbundenen Worten enthalten, und eine
Art Lehre war unvermeidlich, sobald sich die Feier der
heiligen Eucharistie ausbreitete. Das Volk musste fragen :

„Was bedeutet dieser Ritus ?" Ein Beispiel kann man I. Kor.
finden. Der Bischof behauptet auch, der Kultus könne nicht
auf Grund einer Erklärung ausgeübt werden, wie sie uns die
eucharistische Theologie gab. Aber die eucharistische Theologie
ist mehr als eine Erklärung. „Das Sakrament des Leibes des

Herrn" ist ein Beispiel für eine wesentliche Lehre, während
Transsubstantiation z. B. eine Erklärung ist. Es ist ebenso

wichtig, eine Praxis auf die Lehre von der Realpräsenz zu
gründen als auf die vom eucharistischen Opfer. Es gibt
Konsequenzen in der Liturgie, die aus der Lehre vom eucharistischen
Opfer folgen, das von Paulus gelehrt wurde. Der Bischof sagte,
dass die Eucharistie, obwohl objektiv gegeben, ihre subjektive
Seite habe. Sie hat ihre subjektive Seite nur insofern, als sie
sich auf den gnadenvollen Empfang* bezieht, aber das
entkräftet die Folgerungen nicht, die von der objektiven Seite

gezogen werden. Die Furcht vor der unwürdigen Kommunion
war im Mittelalter beständig, als die objektive Seite ernstlich
betont wurde. Der Bischof sagte ferner, der Zweck der
Konsekration sei der, dass den Kommunikanten ein Segen erteilt
werde. Aber der Segen ist nicht weniger als unser Herr selbst,
wie es in den Worten des heiligen Thomas von Aquin illustriert
wird: Adoro te, devote, latens deitas. Stellen wie Joh. VI, 33, 35,
48 ff*, sind die biblische Begründung dieser Lehre. Nach dem, was
in diesem Kapitel gesagt ist, kann das Fleisch und Blut des

Herrn nicht von seiner Person getrennt werden. St. Athanasius
(Festbriefe IV. 3. V, 5.) sprach vom „Essen vom Worte des

Vaters" und vom „Wohnen bei dem göttlichen Lamme". Hilarius
von Poitiers (c. Const, imp. 11) sagt: „An Christus selbst werden
die Hände angelegt", als er von einer sakrilegischen Behandlung

der heiligen Eucharistie berichtete. St. Augustinus
(Erklärung des 33. Ps. I, 11, 2) sagt, dass „Christus in seinen
eigenen Händen geboren wurde". Eine ähnliche Sprache führt
St. Johannes Chrysostomus (Hom. zu I. Kor. XXIV. 5. XLI, 4.)
und St. Cyrill von Jerusalem (Cat. XXIII, 21, 22). In der
byzantinischen Liturgie des 18. Jahrhunderts der Praesanktifi-
katenmesse heisst es: „Der König der Herrlichkeit zieht ein."
Der Glaube, dass die Gegenwart im heiligen Sakramente die



— 97 —

Gegenwart unseres Herrn selber ist, wird also von den heiligen
Vätern gelehrt und lässt sich mit zahllosen andern Stellen
belegen. Die Anbetung unseres Herrn in der Liturgie ist etwas
Beiläufiges. Der Herr ist gegenwärtig zu dem Zwecke, dass
das Opfer dargebracht werden und dass der Herr in der
Kommunion empfangen werden kann. Da er gegenwärtig ist,
muss er auch angebetet werden, aber die Anbetung ist eine
Folge seiner Gegenwart, nicht der Zweck derselben. So auch
im Falle des reservierten Sakramentes, das immer in der
Kommunion empfangen werden muss. Der Zweck der
Aufbewahrung ist die Kommunion, aber da der Herr gegenwärtig
ist, muss er auch angebetet werden.

2. Bischof Talbot sprach von Lehren, die auf spekulativen
Folgerungen beruhen. Aber die wesentlichen Lehren, auf denen
die Anbetung beruht, gehen weit hinter die Zeiten der Spekulation

zurück.
Schriftsteller wie Amalarius und Florus (9. Jahrh.) waren

in bezug auf die Realpräsenz spekulativ, und es gibt keine
ausgearbeitete spekulative Diskussion vor Cabasilas im 14.
Jahrhundert. Die dogmatische Grundlage für die Anbetung Avar
weit älter als diese. Die östliche Ablehnung von Definitionen
über die heilige Eucharistie ist zu stark betont worden. Khomiakoff

war eher liberal als vorbildlich. Was im Osten definiert
und angenommen wurde, war nicht weniger entscheidend als
das, was in den autorisierten westlichen Formularien vorkam.
Die Dekrete des Konzils von Bethlehem 1672 banden znnächst
nur die Griechen, wurden aber mit kleinen Abänderungen 1838

von der russischen Kirche angenommen. Dieses Konzil sagt z.B.:
„Nach der Konsekration von Brot und Wein wird das Brot
verändert, transsubstantiiert, verwandelt und neu geordnet in den
wirklichen Leib des Herrn selbst, und der Wein wird transsubstantiiert

und verwandelt in das But des Herrn selbst... Nach der
Konsekration von Brot und Wein bleibt die Substanz von Brot und
Wein nicht mehr, sondern da ist der Leib und das Blut unseres
Herrn selbst in der Erscheinungsform von Brot und Wein, d. h.
unter den Akzidentien des Brotes und Weines... Mit dem Wort
Transsubstantiation ist die Art und Weise, in der der Leib und
das Blut gegenwärtig sind, nicht erklärt : denn dieses ist ganz
unbegreiflich und nur für Gott selbst begreiflich (Kap. 17)."
Die Ausdrücke für Wandlung werden absichtlich gehäuft.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1927. 7



— 98 —

Bischof Talbot hat von den schlimmen Gefahren gesprochen,
die in dem liegen, was wir hier behandeln. Ich glaube, dass
die deutliche Betonung dessen, dass alle Anbetung auf den
Herrn selbst hinzielt, diese Gefahren auf ein Minimum zurückführt.

Die Furcht vor Gefahren hat eine gute und eine schlechte
Seite.

3. Der Bischof von Oxford legt besonderes Gewicht auf die
der Kirche obliegende Pflicht, die Andachten nicht weniger zu
kontrollieren als die Dogmen. Das ist ganz richtig. Aber die

Frage ist die, ob die Andacht recht ist. Der Bischof sprach
auch von den Gefahren der Expansion, aber die wirkliche
Frage ist, inwiefern die ursprünglichen Lehren die Entwickelung
hervorbringen. Ich glaube, dass im Falle des reservierten
Sakramentes die Antwort bejahend ausfällt. Wenn eine Regelung

durch die kirchlichen Behörden erfolgt, so wird jeder
Hinweis, als ob die dcvotionelle Praxis götzendienerisch sei,
gewiss entschieden abzulehnen sein.

4. Kanonikus Rogers sprach von den Gefahren vermehrter
Trennungen. Das weist auf die Notwendigkeit der Toleranz
und des Taktes hin. Aber es ist nicht zu bestreiten, dass im
letzten Jahrhundert der Zusammenhalt der Kirche öfters
bedroht erschien, und diese Furcht hat sich nicht erfüllt.

5. Mr. Eeles gab uns einen geschichtlichen Überblick, mit
dem ich in der Hauptsache einig gehe. Die Möglichkeit von
Missbräuchen kann nicht geleugnet werden. Diese werden am
besten durch eine rechte Praxis ausgeschlossen. »

Der Bischof von Gloucester : « Ich muss Dr. Stones Bezugnahme

auf die Kirche des Ostens richtigstellen. Das Konzil
von Bethlehem stellt einen erfolgreichen Eingriff des Westens
in die Gedankenwelt und Praxis des Ostens dar. Es ist ein
Beweis für den grossen Einfluss der Jesuiten auf die Ostkirche.
Es gibt uus nicht die überlieferte Theologie der orientalischen
Kirche. Heute wird es von den orientalischen Theologen nur
noch selten zitiert, und, obgleich es früher von der russischen
Kirche angenommen wurde, so wurde doch die Übersetzung
der Dekrete ins Russische absichtlich ungenau gemacht.
Khomiakoff als liberal zu schildern, ist durchaus unkorrekt. Ich
weiss aus zuverlässiger Quelle, dass er die alten orthodoxen
Familien von Moskau und die traditionellen russischen
kirchlichen Gesichtspunkte vertritt. Er besass die nationale religiöse



— 99 —

Tradition und war ebensowenig von der römischen wie von der
lutherischen Kirche beeinflusst ».

Dr. Stone : « Es ist richtig, dass zur Zeit des Konzils von
Bethlehem im Osten eine Beeinflussung durch den Westen
herrschte. Aber was sagt der Bischof von Gloucester zum
„Grossen Katechismus der orthodoxen Kirche des Ostens?**
Dieser Katechismus stützt sich auf die früheren Katechismen
des Ostens. Er wurde von Philaret, Metropolit von Moskau,
verfasst und 1839 vom heiligen Synod revidiert, dann ins
Griechische übersetzt und von allen orientalischen Patriarchen
approbiert. In Blackmores Übersetzung des Katechismus findet
sich folgende Stelle : „Das Brot und der Wein werden
verwandelt und transsubstantiiert in den Leib und das Blut
Christi... Das Wort Transsubstantiation soll nicht die Art
definieren, in der Brot und Wein in den Leib und das Blut Christi
verwandelt werden, sondern nur bedeuten, dass das Brot wahrhaft,

wirklich und wesentlich der wahre Leib und der Wein
das wahre Blut des Herrn werden.»

Die Lehre dieser Stelle unterscheidet sich in nichts
von der Stelle, die ich aus dem Konzil von Betlehem
anführte.»

Dr. Tait: «Väterstellen dürfen nicht aus dem Zusammenhang

heraus zitiert werden. Der allgemeine Geist des Altertums
wird in den Schriften der englischen Reformatoren gut
dargestellt. Diese wollten keine Neuerungen einführen, sondern die
Katholizität wieder herstellen. Ihre Schriften waren mit
Väterstellen durchsetzt. Sie können die Väter so gut zitieren wie
die hl. Schrift. Ferner müssen wir das Prinzip der symbolischen
Sprache uns vergegenwärtigen. Wir können eine Karte von
Griechenland Griechenland, aber nicht Griechenland eine Karte
von Griechenland nennen. Die Stellen, die den Gedanken einer
Identifikation nahelegen, müssen in der Erklärung von andern
beleuchtet werden, die die Beziehung zu signum oder figura
ausdrücken. Um bei der Behandlung einzelner Zitate vorsichtiger
zu sein, brauchen wir nur an das Wort des hl. Hieronymus
zu erinnern: „Das Wort ist in einem wahreren Sinne sein
Fleisch und sein Blut, obschon es als Mysterium genommen
werden kann." Ich würde mir selbst dumm erscheinen, wenn
ich mit Rücksicht auf den Ernst einer solchen Sprache mich
vor einer Bibel niederwürfe, um das Wort anzubeten. St. Au-



— 100 —

gustinus gibt in einem Briefe an Bonifatius eine klare Erklärung
über die Anwendung der symbolischen Sprache.!

Dr. Stone: «Ich bin mir der verschiedenen, von den
Reformatoren festgehaltenen Meinungen wohl bewusst. Ich habe
dieselben in meinem Buche „Geschichte der Lehre von der hl.
Eucharistie" gründlich behandelt. Ich verwerfe indessen bewusst
und mit voller Überlegung die Ansichten Cranmers und anderer,
nachdem ich sie alle wohl erwogen habe.>

Kanonikus Rogers interessiert sich mehr für die Bibel als
für die Väter, von denen heute einige sich widersprechende
Aussprüche angeführt wurden. Er lehnt die Exegese Dr. Stones

von Joh. VI entschieden ab. Die Gegenwart der Kommunikanten
sei unerlässlich für jede gesicherte Gegenwart Christi. Das ist
kein Subjektivismus, aber der Kommunikant ist das Objektive.

Der Bischof von Gloucester: «Die Mathematiker haben ein
Zeichen für Gleichheit und für Identität. Wirft das nicht
ein Licht auf unser Problem? Das konsekrierte Brot dem
Leibe Christi nach seiner Anordnung, aber nicht dem Leibe
Christi für alle Zwecke und in allen Verbindungen. In der
Eucharistie kommen wir wie auf einer Leiter durch die
Elemente zu Christus und durch ihn zum Vater. Aber der Anfang
ist nicht dasselbe wie das Ende. Solch eine Sprache, wie in
dem Liede „Wir beten Dich an, süsser Jesus" verkennt den
wirklichen Unterschied zwischen dem menschlichen Leibe und
Blute und der göttlichen Wesenheit. Bei der Einsetzung des

Sakramentes riskierte der Herr den Missbrauch in einem
materialistischen, abergläubischen und magischen Sinne, aber es ist
in einem gewissen Sinne unrühmlich, den Gebrauch des
Sakramentes ausser zu dem verordneten Zwecke auszudehnen und
dadurch das Risiko zu vergrössern.»

Dr. Parsons : « Durch zwei Bilder kann für gewöhnliche,
nicht wissenschaftliche Zwecke die Gegenwart Christi beleuchtet
werden. Auf dem einen ist eine konsekrierte Hostie und das
Bild Jesu darin. Das andere zeigt den Herrn im Obergemach
aber in himmlischer Glorie mit Kelch und Patene in den Händen,

wie er dem Volke seine eucharistischen Gaben spendet.
Beide Bilder zeigen, dass er wirklich gegenwärtig ist. Das
erstere (mehr der römische Typ) weist auf Identität hin. Das
andere (der anglikanische Typ) auf Gleichung. Ich erinnere an

und In der ersteren Auffassung ist nur wenig Raum für



— 101 —

die Tätigkeit des hl. Geistes, in der zweiten ist es möglich, zu
lehren, dass durch die Kraft des hl. Geistes, der vom Vater durch
den Sohn ausgeht, die konsekrierten Elemente die Gegenwart Jesu
umfassen, der als Gast in unsere Seelen kommt und mit sich den
Vater bringt. Nur wenn wir an der Lehre von der Trinität
in der Einheit festhalten, vermeiden wir einerseits Gedanken
über die sakramentale Selbsthingabe unseres Herrn, die
unmöglich wörtlich zu nehmen ist, und auf der andern Seite,
dass sie eine rein metaphorische Auslegung findet. >

Der Bischof von Manchester: «Wenn man (wie Johannes
Damascenus) vom sakramentalen Leibe Christi als von
demselben spricht, den er von der Jungfrau Maria empfangen hat,
so finde ich das sinnlos und abstossend. Als unser Herr sagte:
„Das ist mein Leib", meinte er nicht seinen physischen Organismus,

sondern er verstand unter seinem Leibe dasselbe wie
Paulus, wenn er von der Kirche als dem Leibe Christi spricht.
Die Worte bedeuten meiner Meinung nach: „Hierdurch bin
ich tätig und den Gläubigen zugänglich."»

Mit dieser Diskussion nahmen die eigentlichen Verhandlungsgegenstände

ihr Ende. Der Bischof von Gloucester gab ein
ausführliches Resumé, das allerdings sehr subjektiv gefärbt war,
und der Präsident schloss die Verhandlungen mit einem warmen
Schlusswrort.

Jedem, der sich der Mühe unterzogen hat, den etwas
schwierigen Problemen, die in der Konferenz behandelt wurden,
nachzugehen, fällt die Ruhe auf, mit der die oft scharf-gegensätzlichen

Meinungen vertreten wurden. Da herrschte Freiheit
des Wortes und der sachlich-vornehme Ton wissenschaftlich
und geistig hochstehender Menschen. Und schon deswegen
kann die Konferenz nicht ergebnislos verlaufen, auch wenn in
der eigentlichen Materie keine irgendwie geartete Übereinstimmung

erzielt werden konnte. Aber alle ruhige Sachlichkeit und
sympathische Behandlung der Themata kann doch nicht über die
Tatsache hinweghelfen, dass in derselben Kirche die Gegen-
gensätze in der Eucharistielehre weit auseinander klaffen.

Die anglikanische Kirche hat uns, seitdem wir gezwungen
waren, unsern kirchlichen Notbau zu errichten, stets warme
Sympathie entgegengebracht, und einzelne Anglikaner haben
mit freundschaftlichen Ratschlägen, Belehrungen, Ermahnungen
und gelegentlichen Kritiken uns gegenüber nicht gespart. Es



— 102 —

fehlte von dieser Seite auch nicht an Stimmen, die sich zu unserer
Orthodoxie oder Hétérodoxie vernehmen liessen. Wir haben
selbst unfreundliche Äusserungen hingenommen. Alles dieses
hat uns zu ernster Selbstprüfung und Selbstbesinnung gedient,
weil wir der Überzeugung sind, dass Kirchen, wie jedem
einzelnen Menschen, sachliche Kritik zeitweilig vonnöten und
nützlich ist. Wir dürfen daher auch wohl annehmen, dass den

Anglikanern unsere Meinungsäusserungen zu ihren innerkirchlichen

Schwierigkeiten, wie sie sich in den mit der Frage der
Reservation verbundenen, bei ihnen für gleichberechtigt gehaltenen

verschiedenen Abendmahlsauffassungen offenbaren, nicht
unwillkommen sind, zumal wir der weiteren Entwickelung der
Dinge mit ängstlicher Sorge in brüderlicher Gesinnung
entgegensehen.

Wir müssen nun gestehen, dass die Zerrissenheit in dieser
hochwichtigen Lehre, die an der genannten Konferenz zutage trat,
auf uns zunächst einen deprimierenden Eindruck machte. Wir
halten es mit dem augustinischen: In dubiis libertas, aber in
der Eucharistiefrage handelt es sich um necessaria, in quibus
unitas necesse est. Alle in der Theologie festgelegten Begriffe
werden in Frage gestellt und verschieden gedeutet: wahrhaft,
wirklich, wesentlich, geistig, Präsenz, Konsekration, Substanz,
Akzidenz, Transsubstantiation etc. Wir dachten unwillkürlich an
Luthers Wort: «D. Carlstadt in disem heiligen texte (Das ist
Mein Leib) martert das wörtlin (das), Zwingel martert das
wörtlin (Ist), Oecolampad martert das wörtlin (leib). Die
andern martern den ganzen text und keren das wörtlin (das) um
und setzens hintenan und sprechen also (Nehmet esset, Mein
leib das für euch gegeben wird, ist das). Etliche martern den text
halb und setzen das wörtlin (das) yns mittel, und sprechen (Nehmet
esset, Was für euch gegeben wird, das ist mein Leib)... Nun ist
der heilig geist hie in je allen und keiner will yrren in solcher
widerwärtigen Beweisung und Ordnung des textes. Und muss ja
doch nur ein Ordnung des textes recht sein. So gröblich nerret
uns der Teufel.»

Wir haben den Eindruck gewonnen, dass die Anglikaner
in ihren Ansichten über die hl. Eucharistie heute noch so
verschiedener Meinung sind wie die Reformatoren des 16.

Jahrhunderts, worüber Luther weiter klagt: «Über dieses alles
sagen noch andere, es sei kein Glaubensartikel, darumb sollte



— 103 —

man nicht darüber zanken und es möge da glauben, wer will und
was er will. Dise tretens gar mit Füssen.» Und im Jahre 1533
schrieb er an den Senat von Frankfurt: «Es ist mir schrecklich, zu
hören, dass in einerlei Kirche oder bei einerlei Altar beide Teile
sollten einerlei Sakrament holen und empfangen, und ein Teil
sollte glauben, er empfange nur Brot und Wein, der andere aber
glauben, er empfange den wahren Leib und Blut Christi.»

Man kann nun einmal in der Eucharistielehre Luther, Zwingli,
Calvin und Thomas von Aquin nicht auf einem Altare
verehren. Man kann auch nicht die rechte Abendmahlslehre aus
der Bibel allein entnehmen, wie es das Beispiel der Reformatoren
beweist, die die Bibel als die einzige régula fidei betrachteten.
Nur im Lichte der überlieferten kirchlichen Lehre und Praxis,
wie sie uns aus den Vätern, den monumentalen Zeugnissen,
den Eulogien und Sakramentarien, den verschiedenen alten
Messliturgien der einzelnen katholischen Teilkirchen wie auch
der Nestorianer und Monophysiten entgegenleuchten, können
die eucharistischen Bibelstellen so verstanden werden, dass die
liier so notwendige Einheitlichkeit erreicht wird. Es bleiben auch
dann noch immer genügend dubia, in denen Freiheit walten kann.

Wir stimmen hier mit Luther überein, der 1532 die Lehre
von der realen Präsenz gegen die „Sakramentsschwärmer und
Rottengeister" mit wirklich katholischen Gründen in Schutz
nahm: «Dieser Artikel ist nicht eine Lehre aus der Schrift
von Menschen erdichtet, sondern klärlich im Evangelio durch
helle, unbezweifelte Worte Christi gestiftet und gegründet, und
von Anfang der christlichen Kirche an bis auf diese Stunde
einträchtiglich geglaubt und gehalten, wie das ausweisen der
lieben Väter Bücher und Schriften beider, griechischer und
lateinischer Sprache: dazu der tägliche Brauch und das Werk
mit der Erfahrung bis auf diese Stunde. Welches Zeugnis der
ganzen heiligen Kirche, wenn wir schon nichts mehr hätten,
soll uns schon allein genugsam sein, bei diesem Artikel zu
bleiben, und darüber keinen Rottengeist zuhören, nochzu leiden:
denn es gefährlich und erschrecklich ist, etwas zu hören und
zu glauben wider das einträchtige Zeugnis, Glauben und Lehr
der ganzen heiligen, christlichen Kirche, so von Anfang her
über fünfzehnhundert Jahre in aller Welt einträchtiglich gehalten
hat. Wenns ein neuer Artikel wäre, und nicht von Anfang der
hl. christlichen Kirche noch bei der ganzen Christenheit in



— 104 —

aller Welt so einträchtiglich gehalten, wäre es nicht so gefährlich

und schrecklich, daran zu zweifeln und zu diskutieren, ob

es recht sei. Nun ist aber von Anfang her, und soweit die

ganze Christenheit ist, so einträchtiglich gehalten, wer nun
zweifelt daran, der tut ebenso viel, als glaubte er keine christliche

Kirche, und verdammt damit nicht allein die ganze hl.
christliche Kirche als eine verdammte Ketzerin, sondern auch
Christum selbst mit allen Aposteln und Propheten, die diesen

Artikel, da wir sprechen: ich glaube eine heilige christliche
Kirche, gegründet haben, und gewaltig bezeugt nämlich Christus
Mt. 28: Siehe, ich bin bei euch alle Tage bis ans Ende der
Welt, und Paulus I. Tim. 3: Die Kirche Gottes ist eine Säule
und Grundveste der Wahrheit. Gott kann nicht lügen, also
auch die Kirche nicht irren.» Wenn dieser hier von Luther so

deutlich vertretene Grundsatz für die Konferenzverhandlungen
leitende Richtschnur gewesen wäre, so wäre man im Prinzip
auf einen festen Boden gekommen, von dem allein aus die ganze
Frage der Reservation und des Kultus gelöst werden kann.
Man wird diesen Dingen nie mit den verschiedenen protestantischen

Abendmahlsauffassungen, auch nicht mit den Theorien
des Rezeptionismus und Virtualismus näher kommen können.
Wer nicht in der Eucharistie den wahren Leib und das wahre
Blut des Herrn unter den Gestalten von Brot und Wein erblickt,
die bei der eucharistischen Opferfeier durch den Priester an
Stelle des unsichtbaren Celebrans Christi unter Anrufung des

heiligen Geistes in der Konsekration auf geheimnisvolle Weise
gegenwärtig werden, wer nicht an die nach derKonsekration in den
Elementen des Brotes und Weines bleibende Gegenwart Christi
glaubt, solange die Elemente unversehrt bleiben, für den kann
weder Reservation noch Kultus in Frage kommen. Es mussten
also zunächst die Vorfragen erledigt und vollständig abgeklärt
werden: Was ist die hl. Eucharistie? Wie wird sie konfiziert?
Die klare und eindeutige Beantwortung dieser Fragen kann
man nicht umgehen, wenn nicht alle derartige Konferenzen
ergebnislos verlaufen sollen.

Für den Katholiken sind die erwähnten Vorfragen
beantwortet. Aufgabe des Anglokatholizimus muss es sein, die
katholische Eucharistielehre immer stärker zur Geltung zu bringen.
Dann werden die Fragen, die die Konferenz beschäftigten, von
selbst praktisch gelöst. Man kann einen Kultus, der als or-



— 105 —

ganische Frucht aus dem lebendigen Glauben an die sakramentale

Gegenwart Christi herauswächst und dem Frömmigkeitsempfinden

des gläubigen Kirchenvolkes entspricht, durch keine
kirchlichen Erlasse abschaffen. Man kann aber auf die Dauer
auch keinen Kultus einführen, wenn die dogmatischen und
religiösen Grundlagen sowie die psychologischen Voraussetzungen
hierfür fehlen. Ein Glaube und ein Geist regelt in der Kirche
die lex credendi und die lex orandi. Aber eines schickt sich
nicht für alle. Die starke Differenzierung des religiösen Lebens
wird immer wieder neue Blüten korporativer Frömmigkeitsäusserungen

zur Entfaltung bringen. Alles ist gut, wodurch
Gottes Ehre und die Heiligung der Menschen gefördert wird.

Der common sense des Engländers wird die anglikanische
Kirche katholischen Gepräges von selbst vor Verirrungen
bewahren, wie sie in der römischen Kirche Platz gegriffen haben.
Kultische Ausartungen, wie die prunkvollen sakramentalen
Schaustellungen eucharistischer Kongresse mit theatralischen
Lichteffekten zur Erregung ekstatischer Stimmungen, die

Umgebung der hl. Hostie mit einem Hofstaate reich gekleideter
„Kirchenfürsten" u. a., werden in der anglikanischen Kirche nie
rechten Boden finden. Davor schützt sie zudem das Streben nach
dem altchristlichen Ideal der eucharistischen Frömmigkeit:
d. i. die Verbindung des Beters mit dem Kreuzesopfer Christi, seine

Selbstaufopferung beim Offertorium, das liturgische Mitbeten
bei der ganzen Feier, besonders aber der fromme Empfang
der hl. Opferspeise. Bei einer solchen Mitfeier der hl. Eucharistie

bedarf es keiner auf Suggestion hinzielender kirchlicher
Kundgebungen, um den Glauben an Christi Gegenwart wach
zu halten. Das mysterium fidei heischt ja keusche Andacht
und stille Anbetung des demütigen Heilandes, der nicht hatte,
wo er sein Haupt niederlegen konnte, der die Mühseligen und
Beladenen zu sich rief, um sie zu erquicken, der der Freund
der Zöllner und Sünder war und noch heute ist, der die
unscheinbare Brotsgestalt wählte, um sich den Seinen als Seelenspeise

hinzugeben. Darum ist es der schönste Kult, wenn sich
zahlreiche Gläubige ihm in der Kommunion nahen, um seine
sakramentale, seine heiligende, seine heilende Gegenwart zu erleben.



— 106 —

Nachschrift : Die Frage der Reservation ist inzwischen nach
Abschluss dieser Arbeit von den zuständigen Instanzen der
anglikanischen Kirche in Verbindung mit der Revision des

Prayer Book endgültig erledigt worden — die Zustimmung
durch das Parlament ist wohl nur eine Formalität —, und

zwar, wie das bei den Parteiverhältnissen in dieser Kirche
nicht anders zu erwarten war, durch einen Kompromiss. Eine
grundsätzliche Stellungnahme zur Realpräsenz wurde vermieden.
— Demnach darf das hl. Sakrament künftig nur mit Zustimmung
des Diözesanbischofs in einem aumbry Speiseschränkchen
(nicht Tabernakel!) lediglich für die Zwecke der Kranken-
kommunion sub utraque specie reserviert werden. Dieses
Schränkchen soll nicht auf dem Hochaltar, aber doch in dessen
Nähe in der offenen Kirche (also nicht in einem abgeschlossenen
Nebenraum angebracht werden, so dass dem dort reservierten
Sakrament keine liturgische Reverenz bezeugt wird. Öffentliche
Andachten zum hl. Sakrament werden verboten.

Wie das in der Natur der Sache liegt, befriedigt dieser
Kompromiss weder die Anglokatholiken noch die Evangelicals
vollständig. Für erstere liegt der Stein des Anstosses
hauptsächlich darin, dass der Bischof nach seinem Gutbefinden die
Reservation in seinem Sprengel überhaupt verbieten kann und
dass die Kommunion vom reservierten Sakrament nur den
Kranken ins Haus gebracht werden darf; für letztere in der
ihrer Meinung nach implicite anerkannten Lehre von der
realen oder doch wenigstens virtuellen Gegenwart des Herrn
in der konsekrierten Hostie.

Es bleibt nun abzuwarten, wie sich die kirchliche Praxis
in der Zukunft entwickelt. Wird der rechte Flügel der
Anglokatholiken sich bei dieser Entscheidung beruhigen Rom wittert
schon wieder Morgenluft. Die massvollen Anglokatholiken
rechnen mit der Zeit, die ihren Doktrinen zu Hilfe kommt.
Das Prayer Book ist ja nicht irreformabel, wie dessen Geschichte
beweist. K. Neuhaus.


	Die Frage der Aufbewahrung des heiligen Sakramentes in der Kirche von England [Schluss]

