
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 16 (1926)

Heft: 2

Artikel: Der altkatholische Kirchengedanke, seine Hemmungen und seine
Aussichten

Autor: Keussen, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404008

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404008
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 65

Ber alfkatholisctie Kirchengedanke, seine Hemmungen

und seine Aussichten.

„Der Versuch zur Verwirklichung eines Ideals bedeutet
immer den Abfall von ihm selbst" (Karl Hase). Die Tragik,
welche der grosse Kirchenhistoriker in diesem Urteil beschreibt,
hat wesentlich auch die Idee des Katholizismus betroffen. Denn
der Katholizismus ist beides: Idee und Erscheinung.

Idee als idealer religiöser Gemeinschaftsgedanke, als
Aufgabe, die der Verwirklichung harrt; Erscheinung in allen
geschichtlichen Kirchenbildungen, welche den Anspruch erheben,
katholisch zu sein. In diesen geschichtlichen Gebilden vollzieht
sich die Selbstverwirklichung der Idee, ein Prozess, dessen
Ablauf der Historiker in den verschiedensten, unter sich zusammenhängenden

Formgebilden zu verfolgen vermag. Solche
Formgebilde sind das Dogma, die Liturgie, die Moral, die praktische
Volksfrömmigkeit, das Kirchenrecht und die kirchliche Organisation.

Diese Formgebilde wachsen aus dem Leben der Idee
heraus nicht so, dass diese sie unmittelbar aus sich selbst als
ihre logischen Schlussfolgerungen erzeugte, sondern vielmehr
aus dem religiösen Leben der Gläubigen, in denen die katholische
Idee irgendwie Gestalt gewonnen hat. Hier, in der Seele der
Gläubigen, wirkt sie sich im Denken, Handeln, Fühlen und
Wollen aus und sucht sich die ihr gemässe Ausdrucksform zu
verschaffen. Aber dieser Versuch begegnet mit unaufhebbarem
Zwang menschlichen und zeitgeschichtlichen Hemmungen. Denn
die Gläubigen sind niemals das, was sie ihrer Berufung nach sein
sollten — reine Gefässe der göttlichen Idee, sie sind vielmehr
gebunden an die ihnen eigene psychologische und sittliche Zuständlichkeit,

gebunden an die politischen und sozialen Interessenkreise
ihres Volkes und ihrer Zeit, gebunden vor allem auch an die

zeitgeschichtliche Bildungslage, in der ihr geistiges Leben
verwurzelt ist. Daraus ergibt sich, dass die Idee im weiten Umfang
bei dem Versuch, sich selbst zu verwirklichen, den Relativitäten

Internat, kjrcll. Zeitschrift, Heft 2, 1826. 5



— 66 —

der menschlichen Seele und der menschlichen Geschichte
begegnen, sich mit ihnen vermengen muss und dass es ihr niemals
gelingt, sich rein durchzusetzen und zu entfalten. Die stärkste
Beeinträchtigung wird die Idee regelmässig als Massenreligion
erleiden. Denn hier wirkt sich die dumpfe Enge der menschlichen

Seele, die Massivität ihres Glaubensbedürfnisses, die Ver-
äusserlichung der Moral in einer Art aus, die das Urteil
Newmans nur zu begründet erscheinen lässt: „Eine Volksreligion
ist immer auch eine verdorbene Religion V' Auf der andern
Seite lässt sich nicht verkennen, dass der Versuch, die
Idealgestalt der Religion auf einen abgeschlossenen Kreis Erwählter
zu beschränken, nicht nur zu einem geistlichen Separatismus
führt, der dem Universalismus des katholischen Kirchengedankens

widerspricht, sondern auch die Gefahr mit sich führt, dass

nun diese Idealreligion in eine Ecke der menschlichen Geschichte
gestellt wird und dort wirkungslos bleibt. So scheint es in der
Tat fast eine tragische Notwendigkeit, dass sich der Idealkatholizismus

mit Mächten verbindet, die seinem Wesen fremd sind
und nun ein Gebilde schafft, das zwar einen katholischen Kern
einschliesst, diesen Kern aber in einer Schale bietet, der ganz
anders geartet ist.

Doch vielleicht lässt sich dieser Bemerkung mit dem Einwand
begegnen, dass nur die Unterschichten des religiösen Lebens
im Katholizismus diese Entartung seiner Idee in der Erscheinung

erkennen liessen, dass hingegen die intellektuellen
Oberschichten die Geistigkeit, die ihr eigen sei, gar wohl bewahrt
hätten. Selbst wenn das zutreffen sollte, ist damit nicht gesagt,
dass die Geistigkeit der Religion der Hierarchie und der Theologen

sich nur auf sich selbst, auf die Geistesmacht des
katholischen Ideals, gründen würde, vielmehr beobachten wir auch hier
eine immer wiederkehrende Verweltlichung der Idee der Kirche,
eine in immer neuen Formen sich geltend machende Politisierung

des Reichsgottesgedankens. Das eindrucksvollste Beispiel
dieses Prozesses der Entwicklung einer politischen Theologie
bietet gewiss die römische Kirche. Wir werden daher die Motive,
die zu ihrer Politisierung geführt haben, eingehender behan-

') A letter addressed to Pusey on his recent Eirenicon. Deutsch unter
dem Titel: Die H. Maria. Köln 1866. S. 93. — Zu dem Problem der Massenreligion

vgl. den Aufsatz von Karl Neundörfer, Die Kirche als gesellschaftliche

Notwendigkeit. Hochland. 1922/23. Heft 3.



— 67 —

dein müssen. — Vorab aber möchte ich noch ein anderes Beispiel
in den Kreis unserer Erörterung einfügen, weil es zeigt, wie
stark die Versuchung, die Seele der Kirche der Politik
auszuliefern, auch auf solche Gemeinschaften gewirkt hat, die
ursprünglich die Verwirklichung einer reinen Geisteskirche sich
zum Ziele gesetzt hatten.

Als Luther seine Denkschrift an den christlichen Adel
deutscher Nation niederschrieb, da glaubte er, die politische
Autorität des Papsttums niederringen zu können durch die
Berufung auf das Gewissensrecht aller Gläubigen, das in dem
ihnen allen verliehenen Priestertum begründet sei. Das geistliche

Amt steht darum allen zu; nur um der Ordnung willen
wird es auf einzelne übertragen, „gleich als wenn zehn Brüder,

Königskinder, gleiche Erben, Einen erwähleten, das Erbe
für sie zu regieren; sie wären ja alle Könige und gleicher
Gewalt, und doch werde Einem zu regieren befohlen". So sehr
diese Äusserungen auf den ersten Blick ein demokratisches
Gemeinde- und Kirchenprinzip zu verkündigen scheinen, so wenig
sind sie von Luther eigentlich demokratisch gemeint. Denn die
Gemeinde verwaltet kein eigenes, sondern ein ihr von Gott
verliehenes Recht. Der in ihr wirksame Glaube, der durch
die Schrift erweckt wird, fliesst nicht aus dem selbstherrlichen
Willen der einzelnen, sondern aus der göttlichen Gnade. Das
letzte religiös-metaphysische Prinzip des Glaubens und der durch
den Glauben geeinten Gemeinde liegt für Luther in Christus
und in dem von ihm ausströmenden Heiligen Geist. Dieser ist
auch das organisierende Prinzip der Gemeinden. Somit bleibt
der Kirche der katholische Charakter der Gnadenanstalt gewahrt.
Nicht eine neue Kirche, sondern eine „instauratio catholica"
wollte Luther ins Leben rufen. Allerdings die GnadenVermittlung
sollte nicht mehr durch die päpstliche Hierarchie erfolgen,
sondern durch die heilige Schrift, die als unfehlbares Gotteswort
allein Christum offenbare. Die Schriftkirche trat also an die
Stelle der hierarchisch gegliederten Autoritätskirche. Aber auch
die durch den Glauben an die heilige Schrift zur Kirche
Verbundenen konnten der Ordnung in ihr nicht entbehren. Eine
Gemeinschaft ordnen und gliedern, das heisst aber Rechtschaffen.
Wenn darum Luther auch das kanonische Recht, die Grundlage
der hierarchischen Kirchenleitung verbrannte, so konnte er doch
die Gemeinden und die Kirche nicht einfach dem Vertrauen



überlassen, es werde der im Schriftglauben wirksame göttliche
Geist nun ohne Schwierigkeit die kirchlichen Lebensordnungen
schaffen, die für die Erhaltung des Schriftglaubens, für die
Verwaltung der Sakramente und für die sittliche Lebenszucht
notwendig waren. Die Fragwürdigkeit dieses Vertrauens war dem
Reformator bei seiner Auseinandersetzung mit den „Schwarmgeistern"

nur zu deutlieh geworden. So griff er denn auf die
weltliche Obrigkeit zurück als die gegebene Macht, dem
Schriftglauben zur Wirksamkeit zu verhelfen. Den Rechtsgrund für
dieses Verfahren fand er darin, „dass die Landesherren und
Obrigkeiten als zum Dienst am Gotteswort verpflichtete
Gemeindemitglieder und als die verordneten Repräsentanten der
Gemeinde" zu betrachten seien*). Die spätmittelalterliche
Entwicklung, die den Fürsten weitgehende kirchliche Hoheitsrechte
verschafft hatte, hat auch diesem politisierenden Kirchengedanken
Luthers zweifellos die Richtung gewiesen und damit dem
Summepiskopat der Landesherren den Steigbügel gehalten. Das
Ergebnis dieser ganzen Entwicklung war dann nach der schlagenden
Formulierung von Troeltsch eine Lage, bei der „in der Theorie
Christus und die Schrift in der Gemeinde regierte, praktisch
regierten die Landesherren und die Theologen"2).

Dass aber die Reformatoren an dieser Umbildung ihres Ideals
einer auf das Schriftwort und den lebendigen Christusgeist
gegründeten Geisteskirche in das gepresste Gebilde einer Staatskirche

kein reines Wohlgefallen hatten, erhellt am meisten aus
dem Verhalten Melanchthons, aus seinen Verhandlungen über das

augsburgische Bekenntnis und aus dem Briefe an Camerarius
über das Recht, ja die Notwendigkeit der bischöflichen
Verfassung. „Mit welchem Recht wollen wir den Bischöfen ihre
Gewalt entreissen, wenn sie die reine Lehre gestatten? Um zu
sagen, was ich denke, so möchte ich wünschen, nicht sowohl
die bischöfliche Herrschaft zu befestigen, als die bischöfliche
Verwaltung herzustellen, denn ich sehe, was für eine Kirche wir
haben werden nach Auflösung der kirchlichen Verfassung ; ich
sehe, wie nachher eine weit unerträglichere Tyrannei einreissen
wird, als vorher gewesen ist. Wäre es erlaubt, die kirchliche

*) Troeltsch, E., Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen,
S. 465.

2) A. a. O. S. 518. Die hier gegebene Darstellung stützt sich im wesentlichen

auf Troeltsch.



— 69 —

Ordnung* umzustürzen, so wäre es doch schwerlich heilsam1)."
Indessen, als Melanchthon diese Sätze niederschrieb, da war die
Entwicklung schon abgeschlossen, die auf Jahrhunderte hinaus
den lutherischen Kirchen den Charakter des Staatskirchentums
aufgedrückt und sie genau so zu geistlich-weltlichen Zwitter-
gebilden gestaltet hat, wie die mittelalterliche Papstkirche ein
solches gewesen, war. Nur enger und dürftiger waren diese
lutherischen Kirchengebilde als das auch in seinem politischen
Zweckstreben universalistische Papsttum.

Bemisst man den hier geschilderten geschichtlichen
Vorgang an dem ursprünglich rein religiösen Impuls, von dem er
ausgegangen, bemisst man ihn an dem Ringen und Streben
Luthers, die reine Geisteskirche zu gewinnen, bemisst man ihn
ferner an der Frage, von der unsere Erörterung ausging, wie
sich das Verhältnis von Idee und Erscheinung für die kirchliche
Gemeinschaft gestalte, so scheint etwas Schicksalshaftes in der
Umbildung der Kirchen in die ihrem idealen Sinn fremde
politische Form zu liegen — von den andern Gebrechen, die ihre
geschichtliche Erscheinung belasten, ganz zu schweigen. Aber
vielleicht ist gerade diese schicksalshafte Verkehrung für einen
so tief dem Wesen der katholischen Kirche nachgrübelnden
Denker wie Guardini2)der Anlass zu der Forderung gewesen:
Der Katholik müsse die Kirche nehmen, wie sie ist, mit allen
ihren Mängeln, er müsse sie bejahen mitsamt ihrer Tragik.
„Christus lebt in der Kirche weiter; aber Christus der Gekreuzigte.

Fast möchte man das Gleichnis wagen, die Mängel der
Kirche seien Christi Kreuz." Ihr Sinn sei, unsern Glauben zu
kreuzigen und zu läutern, damit wir wirklich Gott suchen und
unser Heil, nicht uns selbst8). So wird die Tragik des Ungenü-
gens in die geschichtliche Erscheinung der Kirche als
unabwendbare Notwendigkeit hineingenommen, zugleich aber
behauptet, dass es eine Forderung der Liebe zu ihr und der Pietät

sei, sie zu ertragen.

*) K. A. Menzel, Neuere Geschichte der Deutschen seit der Reformation,
1854, Bd. I, S. 190.

2) Auf ein Motif dieser Art deutet die Äusserung: «Das ist — wenn
man so reden darf — die Tragik des Ewigen selbst, denn es muss sich
in all das hineingeben, wenn es in den Bereich des Menschlichen tritt.»
R. Guardini, Vom Sinn der Kirche, 1923, S. 36.

8) A. a. O. S. 40.



— 70 —

Ob diese Resignation sich zu schöpferischer Kritik steigert,
die das Unzulängliche der Erscheinung zu überwinden trachtet,
oder ob sie sich zur ewig gültigen Idee der Geisteskirche flüchtet
und die Weltkirche preisgibt — in jedem Fall muss ihr ein
Bild dessen, was sein sollte, vor Augen schweben. Von diesem
Bilde aber muss sich eine Beschreibung geben lassen, d. h. es
muss möglich sein, die Wesenszüge des katholischen Kirchenideals

klarzulegen und damit auch für uns, die wir auf dem
Boden der altkatholischen Kirchenbildung diesem Ideal dienen
wollen, das Ziel kenntlich sein, dem wir zustreben.

Wer sich zur Kirche bekennt, der bekennt sich zum religiösen
Gemeinschaftsgedanken. Dieser Gedanke ist nicht menschlichen
Ursprungs, sondern aus dem Enthusiasmus der vom heiligen
Geist Erfüllten geboren : er ist eine Auswirkung des Geistes Jesu
in seiner Gemeinde. In diesem Geiste fühlen sich die Gläubigen
verbunden, in ihm werden sie zur Einheit der Liebe, des Glaubens

und der Anbetung gebracht. Was sie also zur Einheit führt,
ist nicht eine Gleichstimmigkeit subjektiver Gedanken, von
individuell verwurzelten Gefühls- und Willenserlebnissen. Was sie

eint, sind objektive göttliche Geistesgaben: göttliche Wahrheit
und Liebe. Das besagt, dass diese Geistesgüter und -gaben nicht
aus den Relativitäten der menschlichen Geschichte abgeleitet
werden können, sondern göttlicher Gnadenmitteilung entstammen.
Der Katholizismus ist darum Offenbarungsreligion. Er ist
getragen von der Grundüberzeugung der Inkarnation des
Göttlichen in Christus. In ihm ist die Fülle des göttlichen Lebens
der Menschheit erschlossen. Und diese Gnadenmitteilung ist
kein abgeschlossenes, sondern ein immer fortwirkendes
Geschehen, das sich in der Kirche fortsetzt. Christus lebt fort
in seiner Gemeinschaft: sie ist sein Leib, die mystische
Verkörperung seines Wesens. Die Wahrheit, welche die Kirche
verkündigt, die Lebensordnung, die sie in ihrer Gemeinschaft
ausprägt, müssen dem Geiste Christi entsprechen. — In diese
Forderung ist eingeschlossen das katholische Traditionsprinzip, dass
sich die Wahrheit durch Überlieferung unverfälscht erhalte,
dass alle Erkenntnis und Ausdeutung der Wahrheit aus dem
Geiste Christi ihr Licht empfange. Diese Forderung wird zum
Prüfstein, an dem sich die Führung der Kirche zu bewähren
hat. Denn gewiss keine Gemeinschaft, auch keine religiöse
Gemeinschaft kann der Führung entbehren. Dieses soziologische



— 71 —

Gesetz gilt auch für die Verfassung der Kirche. Sie beruht auf
einem organischen Aufbau von Gaben und Ämtern, die unter
sich ungleichartig alle vom Geiste Christi beseelt und durch ihn
zum Dienst untereinander verpflichtet werden1). Auf dieser
Grundlage ruht das Bischofsamt als das Amt der geistlichen
Führung. In ihm verkörpert sich der Gedanke, dass die Kirche
notwendig Autoritätskirche sein muss. Allerdings kann die
Autorität dieses Amtes, wie überhaupt die Autorität der zur
Führung Berufenen, keine andere als nur eine rein religiöse und
moralische sein. Sie muss durch geistige Überlegenheit, durch
Opfer und Dienstbereitschaft erworben werden. „Wer unter euch

gross sein will, der soll euer Diener sein, und wer unter euch
erster sein will, der sei euer Knecht" (Matth. 20, 26 f.). — Diese
Autorität kann sich nicht über die Gemeinde erheben, schon
darum nicht, weil sie nicht ihr Amt, wohl aber die Vollmacht
zur Ausübung ihres Amtes durch die Wahl der Gemeinde
empfing2). Der im Vatikanum formulierte Gedanke, dass ein kirchliches

Organ „ex sese, non ex consensu ecclesiae" handeln und
den Sinn der christlichen Wahrheit bestimmen könne, war der
alten Kirche unerfindlich.

Nun hat allerdings das hier beschriebene Ideal der
altkatholischen Geisteskirche in dem Augenblick Einschränkungen
erfahren müssen, in dem die Kirche zur Staatskirche umgebildet
wurde, ein Prozess, der schon von Konstantin eingeleitet, von
Theodosius zum Abschluss gebracht wurde. Nun wurden die
Bischöfe mit rechtlichen Privilegien ausgestattete »Staatsbeamte,

nun wurden die Machtmittel des Staates eingesetzt, um den
Beschlüssen der Konzilien Achtung zu verschaffen. Und schon

Augustinus war so weit, die zwangsweise Bekehrung der
Schismatiker und Sektierer zu fordern. — Die Umwandlung* der
katholischen Kirche des Abendlandes in einen geistlichen Rechtsstaat,

ihre Politisierung, ging nun ihren unaufhaltsamen Weg
weiter. Der Zerfall des römischen Imperiums hat diese Entwicklung

entscheidend gefördert. Die Verlegung des Herrschersitzes
nach Konstantinopel, die Trennung des ost- und weströmischen
Reiches, die zuletzt in Ravenna nur noch ein ohnmächtiges

1) In diesem organischen Aufbau gleicht die Kirche dem recht
verstandenen Staate, doch kann sie niemals Zwangsgemeinschaft werden. Vgl.
Othmar Spann, Der wahre Staat, 1923, S. 65, 198 ff.

2) Man vergleiche in diesem Punkte die Haltung Cyprians b. F. Heiler

: Der Katholizismus, seine Idee und seine Erscheinung, S. 283.



— 72 —

Scheinkaisertum hinterliess, das den Stürmen der Völkerwanderung

unterlag, die Unstetigkeit der neu entstandenen
germanischen Reiche — alle diese Tatsachen und Geschehnisse liessen
ein Vakuum entstehen, in das die fortwirkende Tradition des

römischen Imperiums das Papsttum und durch seine Vermittlung
das römisch-deutsche Kaisertum hineinstellte. Als aber der Orient
sich dieser Entwicklung nicht fügen wollte, kam es zum Bruch, zu
dem nicht mehr ausgeheilten Schisma. Das katholische Abendland
zog sich nunmehr auf sich selbst zurück, und seine kirchlichen
Kräfte konzentrieren sich jetzt mehr und mehr um das Papsttum.
Es wurde für den römischen Katholizismus zum Verhängnis, dass

dem Papsttum und seinen Herrschaftsansprüchen nicht mehr die
rivalisierenden alten Patriarchate des Orients das Gleichgewicht
hielten. Denn das Kaisertum, das den Kampf mit diesen
Ansprüchen aufnahm, vermochte nicht ihm eine gleichwertige kirchliche

Rangstufe entgegenzustellen; es musste unterliegen, solange
der Kampf innerhalb der Kirche ausgetragen wurde. Hielt
doch selbst ein so entschlossener Verteidiger der kaiserlichen
Rechte wie Dante an der religiös-moralischen Oberhoheit des

Papstes über den Kaiser fest, dem dieser die gleiche
Ehrfurcht entgegenzubringen habe wie „ein erstgeborener Sohn
seinem Vater" l). So bildet sich jener streng* monarchische
Kirchenbegriff heraus, der die Einheit der Kirche nur durch die
Verbindung mit dem Papste, durch die Unterwerfung unter seine
Autorität gewährleistet sah. Und dieser rechtlich-politischen
Entwicklung gab man die religiöse Sanktion. Der Papst wurde
zum höchsten Gesetzgeber der Kirche. Auf ihn wurde die
unbedingte Souveränität übertragen, d. h. das Recht, letzte
Entscheidungen zu treffen 2).

Gewiss, diese politisch orientierte Kirchentheorie hat mit der
konziliaren Theorie der alten Kirche auf das schwerste ringen
müssen. In Konstanz und in Basel schien sie zu unterliegen.
Aber aus ihren Niederlagen erhob sie sich von neuem gestützt
durch die Gewandtheit der päpstlichen Diplomatie. Auch die
kirchliche Katastrophe der Reformation hat zuletzt ihre Kraft

') „Illa igitur reverenti» Caesar utatur ad Petrum qua primigenitus
filius debet uti ad patrem." Monarchia III, 15.

2) Ich entnahm diese Deutung des Souveränitätsbegriffs der
Untersuchung von Karl Schmitt, Politische Theologie, München-Leipzig, 1922,
S. 13, 31 f.



— 73 —

gestärkt. Denn jetzt konnte die kurialistische Partei mit scheinbarem

Recht erklären, dass die Einheit der Kirche nur durch
die Unterwerfung unter den Papst gewährleistet werden könne.
Doch noch lebte in der katholischen Kirche als bestimmende
Macht die Erinnerung an die dem allgemeinen Konzil beigemessene
Autorität, und sie besass noch soviel Gewalt, um die Auseinandersetzung

mit der reformatorischen Kirchenlehre, um aber auch
die Beschlüsse über die Massnahmen für eine notwendige Reform
der katholischen Kirche als Vorrecht für das nach Trient
berufene Konzil zu fordern. Der Papst schien in die Rolle eines

Exekutivorgans zurückgedrängt. Allein es fehlte die ihn
kontrollierende Instanz. Die Beschlüsse des Basler Konzils, dass der
Papst alljährlich ein neues Konzil berufen solle, waren längst
vergessen. So konnte der Papst als der tatsächlich allein
regierende Herrscher der abendländischen Kirche dem Bestreben
absolutistischer Fürsten wie Ludwig XIV. und Joseph IL, den
Staatsabsolutismus auf die Verwaltung ihrer Landeskirchen
anzuwenden, mit dem Einwand begegnen, das zu solcher
Verwaltung allein berechtigte Organ zu sein. Ja dem Geiste dieses

Zeitalters entsprechend konnte sich der Absolutismus der päpstlichen

Regierung* in der Kirche, unterstützt durch eine willfährige
Bureaukratie, fast ohne Schranken auswirken. Das religiöse
Leben wie die theologische Wissenschaft wurden durch rechtlich
organisierte Verwaltungsbehörden überwacht, und zwar im Sinne
eines formalen Zentralismus, der nur „approbierte Anschauungen"
zuliess. An ihm musste alle selbständige Regsamkeit des

religiösen Lebens ersticken. Der in der katholischen Kirche im 17.

Jahrhundert neu erwachte Augustinismus, der eine Verinner-
lichung der katholischen Glaubens- und Gnadenlehre erstrebte,
wurde durch gewissensmörderische Bullen und Breven abgewürgt.
So erlag die Schule von Port-Royal, die nach den Worten ihres
Geschichtsschreibers (Sainte Beuve) nichts anderes pflegen wollte
als „la religion seule, dans sa rigueur, et le christianisme dans

sa nudité". Nur wie durch ein Wunder ist es der letzten
Auswirkung des Augustinismus, der Utrechter Kirche, gelungen, sich
trotz der päpstlichen Verdammungsurteile zu behaupten, ein

Samenkorn, das erst 150 Jähe später neue Flug- und Keimkräfte
bewähren sollte.

Inzwischen ist die erstarrte Bureaukratie der römischen
Kirche und der von ihr vertretene kirchliche Zentralismus auf



— 74 -
den einmal festgelegten Bahnen fortgeschritten. Ja man mus;

sagen, dass sie ihr eigentümliches Wesen nur noch schärfer aus

geprägt haben, als sie sich vor die Notwendigkeit gestellt sahen
sich mit den Grundgedanken der modernen Demokratie une
des Liberalismus auseinanderzusetzen. Diese Auseinandersetzung
erfolgte auf ihrer Seite ganz im Sinne der politischen Restauration
wie sie nach den napoleonischen Kriegen die europäischer
Monarchien beherrschte. Ihr politischer und kirchlicher
Wortführer war de Maistre. In seinem Buche über den Papst hai

er das Programm des kirchlich-politischen Absolutismus mit einei
in ihrer Art unheimlichen Folgerichtigkeit entwickelt. „Die Un
fehlbarkeit in der geistlichen und die Souveränität in der weit
liehen Ordnug sind zwei ganz gleichbedeutende Worte (parfaitement

synonymes)." „Eines wie das andere bezeichnen jene hohe

Gewalt, die alle beherrscht und von der alle hergeleitet sind ; die

regiert und nicht regiert wird; die richtet und nicht gerichtet wird
Wenn wir sagen, dass die Kirche unfehlbar ist, so nehmen wir — es

ist sehr wesentlich, dies zu bemerken — kein besonderes Vorrechi
für sie in Anspruch; wir verlangen nur, dass sie des Rechtes
geniesse, das allen Oberherrschaften, die alle notwendigerweise
unfehlbar handeln, gemein ist; denn jede Regierung ist
unumschränkt ; und in dem Augenblicke, wo man unter dem Vorwande
des Irrtums oder der Ungerechtigkeit sich ihr widersetzen kann
hat sie aufgehört zu sein1)." Doch in der Kirche gipfelt die Un
fehlbarkeit im Papst2). Denn die Konzilien können wegen ihrer
nur periodischen und zufälligen Berufung diese höchste Autorität
nicht zur Ausübung bringen. Ein Organ für diese Ausübung aber
muss vorhanden sein, das stets leben, stets wachen, stets tätig sein

muss. Dieses Organ kann daher nur der Papst sein. Ihm kommt
unfehlbare Souveränität, absolute Regierungsgewalt zu3). — In
diesen Sätzen spiegelt sich in schärfsten Umrissen die politische
Theologie, welche die Umbildung des katholischen Gemeinschaftsgedankens

in den Rechts- und Souveränitätsgedanken der
päpstlichen Hierarchie rechtfertigen sollte ; es spiegelt sich darin das

') J. Friedrich, Geschichte des vatikanischen Konzils, Bd. I, S. 63 f.

(nach der Übersetzung von Lieber).
2) Siehe Karl Schmitt, Römischer Katholizismus und politische Form,

S. 28, dessen Formulierung wohl von de Maistre beeinflusst sein dürfte.
3) Vgl. Friedrich, a. a. O. S. 64.



— 75 —

durch Jahrhunderte fortgesetzte Bestreben der römischen Kurie,
sich als die letzte entscheidende Instanz in der Kirche
durchzusetzen und zu behaupten. Denn in der Praxis war es für sie
wie für ihren Fürsprecher de Maistre dasselbe: „Keinem Irrtum
unterworfen zu sein und keines Irrtums angeklagt werden zu
können. Das Wesentliche ist, dass keine höhere Instanz die
Entscheidung überprüft1)."

Es ist merkwürdig, dass die römische Kurie, was schon Lamennais

mit Missfallen bemerkte, die Theorie de Maistres mit kühler
Zurückhaltung aufnahm2). Man mochte finden, dass er die päpstliche

Unfehlbarkeit zu sehr „vermenschlicht" habe, und Sebastian
Merkle hat neuerdings dieses Bedenken dahin erläutert, dass

er erklärt, es sei eine „windige" philosophische Grundlage, die
Infallibilität mit der Souveränität gleichzusetzen 3). Es liege bei
de Maistre eine „elementare Verwechslung der lehramtlichen
Unfehlbarkeit mit der Inappellabilität eines Gerichts- oder
Verwaltungshofes" vor. Der Theologe mag diesen Vorwurf mit
Recht erheben. Nur ist die Frage, ob seine theologische
Begründung des Infallibilitätsdogmas sich vor der wissenschaftlichen

Kritik nicht ebenso „windig" erweist wie die hier mitgeteilte
philosophische. Und jedenfalls übersieht Merkle die Tatsache,
dass de Maistre mit genialem politischem Instinkt seine Theorie
aus der kirchenpolitischen Verwaltungspraxis der römischen
Kurie und den in ihr seit Jahrhunderten wirksamen Tendenzen
herausgelesen hat. Wahrscheinlich sind alle theologischen
Verteidigungsgründe, ohne Wissen der in Frage kommenden
Theologen, nur Verkleidungen des politischen Machtinstinktes, der
der römischen Kurie und dem Papste die absolute Souveränität
in der Kirche sichern wollte.

Denn die geschichtliche Entwicklung zeigt, wie beides
ineinander verwachsen ist, der ererbte politische Machtwille Roms
und die auf den kirchlichen Zentralismus hinzielende Theologie.
Das frühe Mittelalter hat sich von dem Gedanken des römischen
Imperiums nicht lösen können, politisch nicht, wie das Kaisertum
Karls des Grossen und seiner Nachfolger zeigt und wie noch

') Karl Schmitt, Politische Theologie, S. 50.

2) Friedrich, Geschichte des vatikanischen Konzils, I 67 f.

s) Seb. Merkle, Gallikanismus und Ultramontanismus, Münchener Neueste
Nachrichten, 1925, Nr. 163.



— 76 —

zu Beginn des 14. Jahrhunderts Dante in seinem Werk über
die Monarchie deutlich macht, und religiös nicht, weil der Bischof
von Rom das Erbe des Pontifex maximus, mit ihm aber auch
eine politisch geweihte Stellung übernahm, die sich zeitweise
mächtiger erwies als selbst das Kaisertum. Im ganzen aber hat
die alt kirchliche Episkopalverfassung in der katholischen Kirche
des Abendlandes sich gegenüber dem Papsttum darum nicht
behaupten können, weil der grosse Gedanke der Einheit der
Christenheit in der mittelalterlichen Welt im Sinne einer religiösen
und politischen Monarchie verstanden wurde und weil jede Zer-
teilung dieser Machtsphäre als ein Unrecht am religiösen
Gedanken der katholischen Einheit empfunden wurde. Binarius
numerus infamisJ)

Die Ideen sind es, welche die menschliche Geschichte
bestimmen, und die Idee der einen Christenheit konnte nach dem
Glauben des Mittelalters nicht anders verkörpert werden als
politisch durch die Weltmonarchie, religiös durch die Aufgipfelung
der Kirche im Papsttum. Allerdings die geschichtliche Verkörperung

der Ideen, ihr Niederschlag in den menschlichen Institutionen
und Gemeinschaftsgebilden wechselt. In der Besonderheit ihrer
mittelalterlichen, ihrer römischen Form hat demgemäss auch
die Idee der katholischen Einheit ihre Zeit gehabt. Dann
beginnt ihre, die Geister und Gewissen bindende Kraft zu erlahmen.
An die Stelle der Weltmonarchie treten die modernen Nationalstaaten,

und auch in der Weltkircho melden die Nationen seit
dem 14. Jahrhundert ihre Rechte und Ansprüche an. Sinnfällig
trat das in die Erscheinung, als auf dem Konzil von Konstanz
nach Nationen abgestimmt wurde. Der Gedanke des katholischen
Nationalkirchentums hat dann im 17. und 18. und zu Beginn des
19. Jahrhunderts im Gallikanismus, Josefinismus und in den

Forderungen der Emser Punktation, in Wessenbergs kirchlichem
Reformprogramm mit dem absolutistischen Papsttum vergeblich
gerungen. Er hat dann in den altkatholischen Kirchenbildungen
eine Zufluchtsstätte gefunden. Aber die ihm zugedachte Stoss-

kraft, die Hoffnung, dass er insbesondere das national gesinnte
Bürgertum mit sich fortreissen werde, hat er nur in geringem
Ausmass erfüllt. Woran hat das gelegen?

') Vgl. hierzu 0. Gierke, Genossenschaftsrecht III, 516. a. 3. 520. a. 9.
546. a. 68, und Thomas v. Aquin, S. c. Gent III, 81, N. 1 ff.



— n —

Zunächst daran, dass das nationale Selbstbewusstsein der
europäischen Völker seit der französischen Revolution stets
gewachsen ist, ja vielfach die Grenzen eines gesunden Nationalgefühls

längst überschritten hat, dass aber das kirchliche
Bewusstsein wenigstens des liberalen Bürgertums durchgängig im
selben Massstab sich verflüchtigt hat. Humanismus und Aufklärung,

die Berührung mit ausserchristlichen Kulturkreisen haben
dahin gewirkt, dass gerade in den Bildungsschichten sich das
religiöse Leben von der Kirche abgewandt hat. Häufig ist es
auch unter dem Einfluss einer nur naturwissenschaftlich oder
ökonomisch ausgerichteten Denkweise völlig zerfallen. Die Folge
davon war und ist der auch heute noch weite Kreise des Bürgertums

und noch mehr der sozialistischen Massen, die in diesem
Punkte nur die Erben des Vulgärliberalismus sind, beherrschende
religiöse Indifferentismus. Das Unfehlbarkeitsdogma wurde in
diesen Kreisen nicht ernst genommen, oder, wie ein Freund
Roseggers diesem gegenüber einmal bemerkte, als das Tipfel-
chen auf dem „i" betrachtet, das dann naturgemäss für den
nichts mehr bedeuten konnte, der die ganze Handschrift nicht
mehr lesen wollte. Dem kirchlichen, dem katholischen
Gemeinschaftsgedanken standen diese Kreise mit vollkommener Gelassenheit

gegenüber, darum auch dem Gewissenskampf derer, die für
den altkirchlichen Gemeinschaftsgedanken gegen den päpstlichen
Absolutismus kämpften.

Eine weitere Hemmung erfuhr der Protest gegen die
vatikanische Umbildung der katholischen Kirche und die altkatholische

Kirchenbildung durch die Kurzsichtigkeit bestimmter
Regierungskreise, die insbesondere in Deutschland und in Osterreich

in diesem Protest eine Beeinträchtigung des
Autoritätsgedankens und eine demokratische Auflehnung gegen die
monarchische Kirchenleitung erblickten. Zu all dem trat die sittliche
Unzulänglichkeit jener hinzu, die aus geschäftlichen oder aus
Familienrücksichten eine offene Vertretung ihrer religiösen
Überzeugung scheuten und unterliessen. Sie liessen und lassen sich
zur breiten kirchlichen Masse zählen, obwohl sie innerlich mit
dem dogmatischen System der Kirche längst gebrochen haben
und an den kirchlichen Einrichtungen und Personen oft schärfste
Kritik üben.

Die Masse der Gläubigen selbst aber, der auch gegenwärtig
noch der römische Katholizismus als die einzig sinngemässe und



— 78 —

allein gültige Form des Katholizismus erscheint, lässt sich in
eine intellektuelle Oberschicht und in die breite Masse der
Gläubigen, die eigentlich „hörende Kirche", zerlegen. Für diese
wird die Stellungnahme zur Kirche und zum kirchlichen Leben
durch die ererbte Gewohnheit, durch das soziale Anlehnungsbedürfnis

und zuletzt durch einen blinden Autoritätsglauben
entschieden. Dagegen lässt sich die intellektuelle Oberschicht,
auch wo ihr der Absolutismus der Kirchenleitung und die Härte
der dogmatischen Orthodoxie fragwürdig geworden sind, zumeist
von dem Gedanken bestimmen, dass die religiöse Selbstverantwortung

des Individualismus über die Kritik des Glaubens und
der Kirche notwendig zur Auflösung der Religion führen müsse,
und dass darum nur der Anschluss an den Offenbarungs- und
Autoritätsgedanken und die Verkörperung dieses Gedankens in
einem sichtbaren kirchlichen Oberhaupt solchem Schicksal und
solcher Gefahr vorbeugen könne. Man glaubt an eine Kirche
des Geistes nur, wenn die Offenbarung dieses Geistes durch eine
sichtbare Kirche und ein unfehlbares kirchliches Lehramt
gewährleistet wird. Augustinus hat für die Denker dieser Art
insgesamt die schlagende Formulierung gefunden: „Ego vero
evangelio non crederem, nisi me catholicae ecclesiae commoveret
auctoritas1)."

Die Kirche ist also wesenhaft Autoritätskirche ; sie soll als
solche, wie neuerdings Karl Schmitt ausgeführt hat, ganz auf
den Gedanken der Repräsentation gegründet sein. Sie „will die

königliche Braut Christi sein ; sie repräsentiert den regierenden,
herrschenden, siegenden Christus". Sie fasst „Christus nicht als
Privatmann" und „das Christentum nicht als Privatsache und
reine Innerlichkeit" auf, sondern gestaltet es zu einer sichtbaren
Institution. Allerdings weiss Schmitt, dass der römischen Kirche
diese Gestaltung des Kirchengedankens als Verrat ausgelegt
worden sei, insbesondere Dostojewski habe in seinem
Grossinquisitor das Machtstreben dieser Kirche als Satanswerk
verdammt und dabei „seinen eigenen, potentiellen Atheismus in
die römische Kirche projiziert*'2). Wir lassen die Bemerkung
über den Atheismus Dostojewskis hier ausser Betracht und
beschränken unsere Auseinandersetzung auf den dem Staatsrechtslehrer

kongenialen Versuch, die christliche Kirche als welt-

c. ep. Manich 5.

s) Karl Schmitt, Römischer Katholizismus und politischeForm, 1923, S. 65 ff.



— 79 —

umfassenden Imperialismus zu begreifen und zu rechtfertigen.
Dass diese Auffassung dem Geiste und Willen Christi nicht
entspricht, hätte Schmitt allerdings schon der Versuchungsgeschichte
Matth. 4, 1 — 11, entnehmen können. Sie wird überdies durch
die Erklärung ausgeschlossen „Mein Reich ist nicht von dieser
Welt" und durch die Erläuterung, die diese Erklärung bei Matth.
20, 25 ff. erfährt, wonach das Reich Gottes in seinem Wesen
jede Gewaltherrschaft ausschliesst und nur auf die Bereitwilligkeit

sich gründet, anderen in der Liebe zu dienen. „Christus ist
keine Privatperson" — ganz gewiss nicht! Aber das heisst doch
nicht, dass die von ihm begründete religiöse Gemeinschaft der
Kirche ganz ins Institutionelle, Juristische, ja Politische
übertragen wird. Kann der Gemeinschaftsgedanke nicht auch noch
durch andere als durch solche autoritaven Bindungen geschaffen
und erhalten werden? Christus ist keine Privatperson, insofern
er Prophet — der Prophet ist. Aber als solcher schafft er durch
den religiösen Geist das Ethos der sozialen Bindungen, der
Politiker schafft es immer nur durch das Recht, hinter dem
die Gewalt steht. Es ist im Grunde Skepsis und Unglaube gegenüber

der Macht des religiösen Geistes, in dem Christus in seiner
Kirche fortlebt, der eine Verdingiichung dieser Macht in der
Rechtskirche und eine Repräsentation Christi in seinem
Stellvertreter fordert. Dieser Unglaube vermeint, dass der „Geist
der Wahrheit", dem religiösen Individualismus ausgeliefert,
notwendig den Glauben und die Kirche auflösen müsse. Er übersieht

dabei geflissentlich, dass trotz aller Zersplitterung sich
als Wirkung des Geistes Christi auch in den protestantischen
Kirchen immer wieder Sammelpunkte religiöser Wahrheit und
Liebe bilden, die diesen Geist in der Besonderheit einer menschlichen

Bildung „repräsentieren". Er übersieht dabei vor allem,
dass die römische Kirche in ihrer geschichtlichen Erscheinung
keineswegs das Ideal darstellt, zu dem sie eine unwahre
Apologetik zu machen pflegt, und dass es darum unmöglich ist,
absolute Prädikate, die doch nur dem Ideal zukommen, auf
ihre geschichtliche Erscheinung zu übertragen An die Kirche
Christi glauben, kann darum niemals heissen, ,an den römischen
Imperialismus glauben und ihn in seiner kirchlichen Form heilig
sprechen.

Allein wird nicht dieser Glaube an die Macht des Geistes
in der Kirche, sofern er auf die Hilfe imperialistischer Politik



— 80 —

verzichtet, immer übel belohnt? Hat er sich nicht allezeit
verlassen gesehen von den Menschen, wenn er seinem Ideal eine
Heimstätte bauen wollte? Hat nicht der Ausfall durchgreifender
politischer Beihilfe gerade im vergangenen Jahrhundert alle
Ansätze zu kirchlichen Reformbildungen im abendländischen
Katholizismus scheitern lassen? Hat nicht auch unsere
altkatholische Kirchenbildung an diesem herben Schicksal
teilgenommen? Hat doch der Kulturhistoriker Wilhelm Riehl im
Altkatholizismus, in seiner Entstehung und Fortbildung, im
Gelingen und Fehlschlagen ein geradezu typisches Beispiel sehen

wollen, an dem sich das Unvermögen unserer Zeit für die
Gründung grosser neuer Kirchen offenbare J).

In diesem Urteil steckt ein richtiger Kern, aber es ist
trotzdem einseitig. Es berücksichtigt nicht die entscheidende
Tatsache, dass die Führer der altkatholischen Bewegung gar
keine neue Kirche gründen, sondern nur das Recht der alten
wahren wollten. Es übersieht, dass die altkatholischen Kirchen-
bildungcn auch heute noch viel mehr Notbauten als in sich
abgeschlossene Gebilde darstellen von der Art, wie es die
römisch-katholische Kirche oder die Kirche Calvins sind. Die
altkatholische Kirche ist darum viel mehr eine Idee und ein
Modell für ihre Verwirklichung als eine Kirchenbildung*, die
für sich den Anspruch auf Vollkommenheit erhöbe. Sie hat
darum auch niemals den Glaubenssatz vertreten, dass sie in
der Besonderheit ihrer Gestaltung* die allein selig* machende
Kirche sei.

Als Idee bezeichnet die altkatholische Kirche eine noch
ungelöste Aufgabe, nämlich diese : durch freie und selbständige
katholische Nationalkirchen die Einheit des christlichen Geistes,
des Glaubens und der Liebe in der Menschheit vorzubereiten,
die allein das Kennzeichen wahrer Katholizität ist. Denn die
universale Geistes-, Lebens- und Liebesgemeinschaft, die im
Wechselaustausch der Gaben und Güter unter den verschiedenen
Kirchen sich ergeben würde, sie wäre wirklich nur durch den
Gedanken gegenseitiger Verpflichtung und Dienstbarkeit
bestimmt, eine Verpflichtung, die nicht durch Zwangsmassnahmen
erzwungen, sondern aus dem freien Willen und aus dem Be-

]) W. H. Riehl, Religiöse Studien, 1895, S. 296.



— 81 —

kenntnis entsprungen wäre: „Einer ist euer Meister, Christus,
ihr alle aber seid Brüder •)."

Aber hat der katholische Einigungsgedanke auf dem Boden
freien und katholischen Nationalkirchentums, hat damit die
altkatholische Kirchenidee zunächst im Rahmen der abendländischen
Christenheit irgendwie Aussicht auf Erfüllung? Im unberechenbaren

Wandel des geschichtlichen Lebens den Propheten zu
spielen, wird immer ein unsicheres, ja verwegenes Unterfangen
sein. Denn keiner weiss die Stunde, in der Gott den schöpferischen

Genius beruft, der sein Werk auch in der christlichen
Kirche vollbringt. Wir können daher nur perspektivische Linien
ziehen, welche die Ideen als Geisteskräfte mit dem zeitgeschichtlichen

Leben der Gegenwart verbinden. Solche Fernsicht aber
gibt uns das Vertrauen, dass auf der altkatholischen Kirchenidee

die Verheissung der Zukunft ruht, dass die Kinder oder die
Enkel derer, die an sie glauben, einmal das Land erben werden.

Dieses Vertrauen aber gründet sich in seinen menschlichen
Bezügen auf die zeitgeschichtliche Lage, in der wir alle leben.

') Ich freue mich, nachträglich einer gleichgerichteten Auffassung auch
auf russisch-orthodoxer Seite zu begegnen. N. v. Arseniew, Ostkirche und
Mystik, München 1925, S. 30 f. (zitiert von Engelbert Krebs: «Die
Selbstbesinnung des Schismas und des Weltprotestantismus. » Literal-. Handweiser,
Sept. 1925), schreibt: «Die grosse Einheit der Kirche wird nicht als etwas
formell Autoritatives, eine formell bindende Macht aufgefasst, die sich in
juridischen Formeln zum Ausdruck bringen liesse. Die morgenländische
Kirche kennt keine formelle juridische Autorität. Christus, die Apostel,
die Kirchenkonzile sind für sie keine ,Autorität'. Nicht von Autorität ist
hier die Rede, sondern es ist ein unermesslicher Strom der Gnade, der von
Christus ausgeht, und wo ein jeder als Tropfen, als Wille mitgetragen wird....
Und die morgenländische Kirche glaubt, dass dieser gewaltige Strom
der Gnade alle mitreissen soll, alle Brüder, alle Menschen Und daraus
ergibt sich der starke eschatologische Zug, dieser sehnsuchtsvolle
inbrünstige Ruf der Kirche, diese freudige Erwartung der künftigen
Vollendung. » Dazu bemerkt Krebs : « Damit sind wir an dem Eigentümlichen
der morgenländischen Betrachtung der Kirche angekommen : Die Kirche ist
selber noch nicht zu Ende gebaut; sie erwartet noch ihre Vollendung.
Während der Katholik sich in der Kirche als in einem wesentlich vollendeten
Bau heimisch weiss, der nur in Einzelheiten wechselnder Art eine geschichtliche

Entwicklung durchmacht. » Und die eigene römische Auffassung fasst
Krebs in den Satz zusammen S. 739: «Die katholische Kirche wird nie ein
,Bund' sein, der erst eine ,künftige' Einheit vorbereitet. Die Kirche
Christi ist eine, und sie ist es durch die Vereinigung aller Gläubigen und
ihrer Hirten unter dem einen Oberhirten. » Es ist immer das gleiche
Verfahren: Die Verabsolutierung der irdisch geschichtlichen Erscheinung der
römischen Kirche und ihre Gleichsetzung mit der Geisteskirche Christi, aus
deren mystischer Gottesmacht alle Kirchen leben.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1926. 6



In ihr haben politische Momente auch stärkste religiöse
Bedeutung. Aus diesen Momenten greife ich einige heraus : Wohl
beherrschen imperialistische Tendenzen, d. h. Tendenzen, die
eigene Geltung auf Kosten anderer durchzusetzen, noch in weitem
Ausmass die Politik der Staaten und Völker. Aber vor dem
Weltgewissen ist der Imperialismus heute gerichtetJ). Man weiss

es, dass er vor dem Geiste Jesu sich nicht rechtfertigen kann;
man weiss es, dass seine Verherrlichung des mechanischen
Machtgedankens, seine Ausnutzung der Schwachen und Wehrlosen

ebenso die sozialen Grundlagen des Gemeinschaftslebens
wie den idealen Rechtsgedanken der iustitia commutativa im
Verkehr der Völker vernichtet ; man weiss endlich auch, wieviel
Unheil und Unsegen er über die Völker heraufbeschworen hat.
Die Idee des Völkerbundes, deren Grundvoraussetzung die
Anerkennung des Selbstbestimmungsrechtes der Völker ist,
marschiert, wie unvollkommen auch die gegenwärtige praktische
Verwirklichung dieser Idee noch sein mag. Auf das kirchliche
Leben angewandt bedeuten diese Gedanken und Tatsachen, dass

der Imperialismus, das Recht der Vorherrschaft einer einzelnen
Kirche über alle anderen, genau so unerträglich ist wie die
politische Vormacht eines einzelnen Volkes. Ja dieser geistliche
Imperialismus ist noch unerträglicher, da er dem ausdrücklichen
Worte des Herrn widerspricht: „Ihr wisset, dass die Fürsten
der Völker über sie herrschen und die Machthaber über sie

gebieten. So soll es nicht unter euch sein, sondern wer gross
sein will unter euch, der sei euer Diener und wer der Erste
sein will, der sei euer Knecht. Wie auch der Sohn des Menschen
nicht gekommen ist, sich dienen zu lassen, sondern dass er
diene und sein Leben lasse zur Erlösung für Viele." Mögen
darum auch einzelne müde Seelen in der Verwirrung der Zeit
nach der pax Romana sich sehnen, im ganzen wächst — die
katholische Jugendbewegung zeigt es — das kirchliche Bewusstsein

in eine Verschmelzung* mit dem nationalen auch im römischen
Katholizismus hinein, und sie wird eines Tages eine Macht sein,
die das Selbstbestimmungsreeht auch für dieEinzelkirchen fordern
und in ihrem freien Bunde das Wesen der Katholizität, das

sacramentum unitatis erblicken wird, nicht aber in der
Unterwerfung unter die priesterliche Herrschaft Roms.

') Auch die Stockholmer Konferenz hat das, wenn auch nicht scharf
genug, ausgesprochen.



— 83 --

In der Politisierung der Kirche, in ihrer Umwandlung in
«ine absolute geistliche Monarchie erkannten wir die wesentliche

Hemmung für die Verwirklichung des altkatholischen
Kirchenideals in der abendländischen Kirche. Aber sie ist es

nicht allein, vielmehr haben die Gegenkräfte gegen den
geistlichen Zentralismus und zugleich gegen den rechtlichen
Formalismus in der römischen Kirche eine Entspannung gegenüber
den religiösen Bindungen herbeigeführt, die zuletzt den
kirchlichen Gemeinschaftsgedanken überhaupt zur Auflösung zu
bringen droht. Die Folge dieser geistigen Umstellung ist schliesslich

eine individualistische Isolierung, die da glaubt, den ganzen
Gehalt des religiösen Lebens aus eigenen Kräften bestreiten zu
können. Darin ist eingeschlossen die Ablösung von aller Tradition

und Geschichte, die Ablösung vom kirchlichen Gemeinschaftsleben

in Liturgie und Gebet und zuletzt das Unvermögen,
Religion überhaupt noch als ein gemeinsames Erlebnis zu
begreifen. Diese Isolierung im tiefsten Lebenskreise greift aber
auf alle anderen Lebensbeziehungen über. Sie wirkt sich in
der geistigen, sittlichen, sozialen Atomisierung aus, die für die
europäische Gesellschaft im 19. Jahrhundert so bezeichnend
geworden ist und zu einem gegenseitigen Mchtverstehen der
Individuen, der Stände, der Völker geführt hat. Doch auch
hier hat die Gegenbewegung gegen die geistige Zersetzung* der
Welt eingesetzt, gegen die Orgien der Selbstsucht und des Hasses,
die wir schmerzlich, erbittert und enttäuscht im letzten
Jahrzehnt und länger schon erlebt haben. Immer nachdrücklicher
wird als sittliche Forderung für das wirtschaftliche und politische
Leben der Gedanke der Volksgemeinschaft erhoben, immer
entschiedener die moralische Abrüstung* der Welt, Versöhnlichkeit,

Frieden unter den Völkern gefordert. Alle diese

Forderungen bedürfen aber, um sich durchzusetzen, des religiösen
Gemeinschaftsgeistes, und es ist kein Zufall, dass sie in der
Stockholmer Konferenz für praktisches Christentum zu so

entschiedener Aussprache gelangt sind. Es ist katholischer
Gemeinschaftsgeist, der sich über den Rahmen der katholischen Kirchen
hinaus auch bei den protestantischen Brüdern äussert. Doch
wiederum muss es dem christlichen Gewissen nach meinem
Urteil unerträglich erscheinen, dass der römische Katholizismus
sich diesem Gemeinschaftsgeiste, dieser brüderlichen
Verständigung und Aussprache versagt und in selbstgerechter



— 84 —

Isolierung beharrt. Demgegenüber darf die Haltung der
altkatholischen Kirchengemeinschaften, wenn es auch im Augenblick

wie eine Übertreibung* klingt, als providentiell bezeichnet
werden. Denn ihnen ist wie den Kirchen des Orients nicht
nur die Vertretung des katholischen Nationalkirchentums
zugefallen, sondern zugleich die Aufgabe nach den Worten
Döllingers „Werkzeug und Vermittelungsglied einer künftigen grossen
Wiedervereinigung der getrennten Christen und Kirchen" zu
werden. Es ist nicht denkbar, dass wir dieser Aufgabe
nachleben, ohne zugleich den sittlichen Gedanken der Völkerverständigung*

zu vertreten. Das katholische Ethos der
Menschheitsverbrüderung im göttlichen Geiste kann zuletzt nicht ohne
politische Auswirkung bleiben.

Weit gespannt sind die Hoffnungen, die wir dem altkatholischen

Kirchenideal in dieser Betrachtung zugesprochen haben,
vielleicht zu weit gespannt — so wird mancher einwenden —
für die äussere Dürftigkeit des kirchlichen Lebens, mit der wir
gegenwärtig* zu rechnen haben. Doch w*er wollte um solcher
Dürftigkeit willen sich entmutigen lassen und auf den Glauben
an die Zukunftsbedeutung* unserer Kirchen verzichten? Wann
Gott diesem Glauben sein Recht und der altkatholischen Kirchenidee

die Zeit ihrer Erfüllung geben wird — wir wissen es nicht.
Wohl aber wissen wir und können es mit einer Abwandlungeines

Schellingschen Wortes behaupten: „Wann diese Periode
sein wird, dann wird auch Gott sein1)", dann wird der Geist
Gottes seine Kirche erfüllen, und der Katholizismus wird wahrhaft

eine Kirche von Brüdern sein.
Konstanz. Rudolf Keussen.

') F. W. Schelling, System des transzendentalen Idealismus, Werk III, 611,


	Der altkatholische Kirchengedanke, seine Hemmungen und seine Aussichten

