Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 16 (1926)

Heft: 2

Artikel: Der altkatholische Kirchengedanke, seine Hemmungen und seine
Aussichten

Autor: Keussen, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404008

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404008
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dler altkatholische Kirchengedanke, seine Hemmungen
und seine Aussichien.

woer Versuch zur Verwirklichung eines Ideals bedeutet
immer den Abfall von ihm selbst® (Karl Hase). Die Tragik,
welche der grosse Kirchenhistoriker in diesem Urteil beschreibt,
hat wesentlich auch die Idee des Katholizismus betroffen. Denn
der Katholizismus ist beides: Idee und Erscheinung.

Idee als idealer religivser Gemeinschaftsgedanke, als Auf-
gabe, die der Verwirklichung harrt; Iirscheinung in allen ge-
schichtlichen Kirchenbildungen, welche den Anspruch erheben,
katholisch zu sein. In diesen geschichtlichen Gebilden vollzieht
sich die Selbstverwirklichung der Idee, ein Prozess, dessen Ab-
lauf der Historiker in den verschiedensten, unter sich zusammen-
hiingenden Formgebilden zu verfolgen vermag. Solche Form-
gebilde sind das Dogma, die Liturgie, die Moral, die praktische
Volksfrommigkeit, das Kirchenrecht und die kirchliche Organi-
sation. Diese Formgebilde wachsen aus dem Leben der Idee
heraus nicht so, dass diese sie unmittelbar aus sich selbst als
ihre logisehen Schlussfolgerungen erzeugte, sondern vielmehr
aus dem religiosen Leben der Glaubigen, in denen die katholische
Idee irgendwie Gestalt gewonnen hat. Hier, in der Seele der
(laubigen, wirkt sie sich im Denken, Handeln, Fiihlen und
Wollen aus und sucht sich die ihr gemisse Ausdrucksform zu
verschaffen. Aber dieser Versuch begegnet mit unaufhebbarem
Zwang menschlichen und zeitgeschichtlichen Hemmungen. Denn
die Glaubigen sind niemals das, was sie ihrer Berufung nach sein
sollten — reine Gefisse der gottlichen Idee, sie sind vielmehr ge-
bunden an die ihnen eigene psychologische und sittliche Zusténd-
lichkeit, gebunden an die politischen und sozialen Interessenkreise
ihres Volkes und ihrer Zeit, gebunden vor allem auch an die
zeitgeschichtliche Bildungslage, in der ihr geistiges Leben ver-
wurzelt ist. Daraus ergibt sich, dass die Idee im weiten Umfang
bei dem Versuch, sich selbst zu verwirklichen, den Relativititen

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1026. 5



der menschlichen Seele und der menschlichen Geschichte be-
gegnen, sich mit ihnen vermengen muss und dass es ihr niemals
gelingt, sich rein durchzusetzen und zu entfalten. Die stiarkste
Beeintrichtigung wird die Idee regelméssig als Massenreligion
erleiden. Denn hier wirkt sich die dumpfe Enge der mensch-
lichen Seele, die Massivitdt ihres Glaubensbediirfnisses, die Ver-
ausserlichung der Moral in einer Art aus, die das Urteil New-
mans nur zu begriindet erscheinen lisst: ,Eine Volksreligion
ist immer auch eine verdorbene Religion !).“ Auf der andern
Seite lisst sich nicht verkennen, dass der Versuch, die Ideal-
gestalt der Religion auf einen abgeschlossenen Kreis Erwihlter
zu beschrinken, nicht nur zu einem geistlichen Separatismus
fihrt, der dem Universalismus des katholischen Kirchengedan-
kens widerspricht, sondern auch die Gefahr mit sich fithrt, dass
nun diese Idealreligion in eine Ecke der menschlichen Geschichte
gestellt wird und dort wirkungslos bleibt. So scheint es in der
Tat fast eine tragische Notwendigkeit, dass sich der Idealkatho-
lizismus mit M#chten verbindet, die seinem Wesen fremd sind
und nun ein Gebilde schafft, das zwar einen katholischen Kern
einschliesst, diesen Kern aber in einer Schale bietet, der ganz
anders geartet ist.

Doch vielleicht lisst sich dieser Bemerkung mit dem Einwand
begegnen, dass nur die Unterschichten des religiosen Lebens
im Katholizismus diese Entartung seiner Idee in der Erschei-
nung erkennen liessen, dass hingegen die intellektuellen Ober-
schichten die Geistigkeit, die ihr eigen sei, 'gar wohl bewahrt
hitten. Selbst wenn das zutreffen sollte, ist damit nicht gesagt,
dass die Geistigkeit der Religion der Hierarchie und der Theo-
logen sich nur auf sich selbst, auf die Geistesmacht des katho-
lischen Ideals, griinden wiirde, vielmehr beobachten wir auch hier
eine immer wiederkehrende Verweltlichung der Idee der Kirche,
eine in immer neuen Formen sich geltend machende Politisie-
rung des Reichsgottesgedankens. Das eindrucksvollste Beispiel
dieses Prozesses der Entwicklung einer politischen Theologie
bietet gewiss die romische Kirche. Wir werden daher die Motive,
die zu ihrer Politisierung gefithrt haben, eingehender behan-

1) A letter addressed to Pusey on his recent Eirenicon. Deutsch unter
dem Titel: Die H. Maria. Ko6ln 1866. S. 93. — Zu dem Problem der Massen-
religion vgl. den Aufsatz von Karl Neundorfer, Die Kirche als gesellschaft-
liche Notwendigkeit. Hochland. 1922/23. Heft 3.



W -

deln miissen. — Vorab aber mochte ich noch ein anderes Beispiel
in den Kreis unserer Erorterung einfiigen, weil es zeigt, wie
stark die Versuchung, die Seele der Kirche der Politik auszu-
liefern, auch auf solche Gemeinschaften gewirkt hat, die ur-
spriinglich die Verwirklichung einer reinen Geisteskirche sich
zum Ziele gesetzt hatten.

Als Luther seine Denksechrift an den christlichen Adel
deutscher Nation niederschrieb, da glaubte er, die politische
Autoritdt des Papsttums niederringen zu konnen durch die
Berufung auf das Gewissensrecht aller Glidubigen, das in dem
ihnen allen verliehenen Priestertum begrindet sei. Das geist-
liche Amt steht darum allen zu; nur um der Ordnung willen
wird cs auf einzelne iibertragen, ,gleich als wenn zehn Bri-
der, Konigskinder, gleiche Erben, Einen erwihleten, das Erbe
flir sie zu regieren; sie wiren ja alle Konige und gleicher
Gewalt, und doch werde Einem zu regicren befohlen“. So sehr
diese Ausserungen auf den ersten Blick ein demokratisches Ge-
meinde- und Kirchenprinzip zu verkiindigen scheinen, so wenig
sind sie von Luther eigentlich demokratisch gemeint. Denn die
Gemeinde verwaltet kein eigenes, sondern ein ihr von Gott
verliehenes Recht, Der in ihr wirksame Glaube, der durch
die Schrift erweckt wird, fliesst nicht aus dem selbstherrlichen
Willen der einzelnen, sondern aus der gottlichen Gnade. Das
letzte religios-metaphysische Prinzip des Glaubens und der durch
den Glauben geeinten Gemeinde liegt flir Luther in Christus
und in dem von ihm ausstromenden Heiligen Geist. Dieser ist
auch das organisiecrende Prinzip der Gemeinden. Somit bleibt
der Kirche der katholische Charakter der Gnadenanstalt gewahrt.
Nicht eine neue Kirche, sondern eine ,instauratio catholica“
wollte Luther ins L.eben rufen. Allerdings die Gnadenvermittlung
sollte nicht mehr durch die papstliche Hierarchie erfolgen, son-
dern durch die heilige Schrift, die als unfehlbares Gotteswort
allein Christum offenbare. Die Schriftkirche trat also an die
Stelle der hierarchisch gegliederten Autoritatskirche. Aber auch
die durch den Glauben an die heilige Schrift zur Kirche Ver-
bundenen konnten der Ordnung in ihr nicht entbehren. Eine
Gemeinschaft ordnen und gliedern, das heisst aber Recht schaffen.
Wenn darum Luther auch das kanonische Recht, die Grundlage
der hierarchischen Kirchenleitung verbrannte, so konnte er doch
die Gemeinden und die Kirche nicht einfach dem Vertrauen



tiberlassen, es werde der im Schriftglauben wirksame gottliche
(Gteist nun ohne Schwierigkeit die kirchlichen Lebensordnungen
schaffen, die fiir die Frhaltung des Schriftglaubens, fiir die Ver-
waltung der Sakramente und fir die sittliche Lebenszucht not-
wendig waren. Die Fragwirdigkeit dieses Vertrauens war dem
Reformator bei seiner Auseinandersetzung mit den ,Schwarm-
geisternY nur zu deutlich geworden. So griff er denn auf die
weltliche Obrigkeit zuriick als die gegebene Macht, dem Schrift-
glauben zur Wirksamkeif zu verheifen. Den Rechtsgrund fiir
dieses Verfahren fand er darin, ,dass die Landesherren und
Obrigkeiten als zum Dienst am Gotteswort verpflichtete Ge-
meindemitglieder und als die verordneten Repriisentanten der
Gemeinde“ zu betrachten seien?). Die spétmittelalterliche Ent-
wicklung, die den Firsten weitgehende kirchliche Hoheitsrechte
verschafft hatte, hat auch diesem politisierenden Kirchengedanken
Luthers zweifellos die Richtung gewiesen und damit dem Summ-
episkopat der Landesherren den Steigbiigel gehalten. Das Ir-
gebnis dieser ganzen Entwicklung war dann nach der schlagenden
Formulierung von Troeltsch eine Lage, bei der ,in der Theorie
Christus und die Schrift in der Gemeinde regierte, praktisch
regierten die L.andesherren und die Theologen* 2).

Dass aber die Reformatoren an dieser Umbildung ihres Ideals
einer auf das Schriftwort und den lebendigen Christusgeist ge-
grindeten Geisteskirche in das gepresste Gebilde einer Staats-
kirche kein reines Wohlgefallen hatten, erhellt am meisten aus
dem Verhalten Melanchthons, aus seinen Verhandlungen tber das
augsburgische Bekenntnis und aus dem Briefe an Camerarius
iiber das Recht, ja die Notwendigkeit der bischoflichen Ver-
fassung. ,Mit welchem Recht wollen wir den Bischéfen ihre
Gewalt entreissen, wenn sie die reine Lehre gestatten? Um zu
sagen, was ich denke, so mochte ich wiinschen, nicht sowohl
die bischofliche Herrschaft zu befestigen, als die bischotliche
Verwaltung herzustellen, denn ich sehe, was fir eine Kirche wir
haben werden nach Auflésung der kirchlichen Verfassung; ich
sehe, wie nachher eine weit unertriglichere Tyrannei einreissen
wird, als vorher gewesen ist. Wire es erlaubt, die kirchliche

) Troeltsch, E., Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen,
S. 465.

%) A. a. 0. S. 518. Die hier gegebene Darstellung stiitzt sich im wesent-
lichen auf Troeltsch.



Ordnung urmazustiirzen, 8o wire es doch schwerlich heilsam?!).“
Indessen, als Melanchthon diese Sitze niederschrieb, da war die
Entwicklung schon abgeschlossen, die auf Jahrhunderte hinaus
den lutherischen Kirchen den Charakter des Staatskirchentums
aufgedriickt und sie genau so zu geistlich-weltlichen Zwitter-
gebilden gestaltet hat, wie die mittelalterliche Papstkirche ein
solches gewesen war. Nur enger und dirftiger waren diese
lutherischen Kirchengebilde als das auch in seinem politischen
Zweckstreben universalistische Papsttum.

Bemisst man den hier geschilderten geschichtlichen Vor-
gang an dem urspriinglich rein religiosen Impuls, von dem er
ausgegangen, bemisst man ihn an dem Ringen und Streben
Luthers, die reine Geisteskirche zu gewinnen, bemisst man ihn
ferner an der Frage, von der unsere Lrdrterung ausging, wie
sich das Verhiltnis von Idee und Erscheinung fiir die kirchliche
Gemeinschaft gestalte, so scheint etwas Schicksalshaftes in der
Umbildung der Kirchen in die ihrem idealen Sinn fremde po-
litische Form zu liegen — von den andern Gebrechen, die ihre
geschichtliche Erscheinung belasten, ganz zu schweigen. Aber
vielleicht ist gerade diese schicksalshafte Verkehrung fiir einen
so tief dem Wesen der katholischen Kirche nachgriibelnden
Denker wie Guardini?)der Anlass zu der Forderung gewesen:
Der Katholik miisse die Kirche nehmen, wie sie ist, mit allen
ihren Mé&ngeln, er miisse sie bejahen mitsamt ihrer Tragik.
»Christus lebt in der Kirche weiter; aber Christus der Gekreu-
zigte. Fast mochte man das Gleichnis wagen, die Mangel der
Kirche seien Christi Kreuz.“ Ihr Sinn sei, unsern Glauben zu
kreuzigen und zu lidutern, damit wir wirklich Gott suchen und
unser Heil, nicht uns selbst?®). So wird die Tragik des Ungenii-
gens in die geschichtliche Erscheinung der Kirche als unab-
wendbare Notwendigkeit hineingenommen, zugleich aber be-
hauptet, dass es eine Forderung der Liebe zu ihr und der Pie-
tit sel, sie zu ertragen.

1) K. A. Menzel, Neuere Geschichte der Deutschen seit der Reformation,
1854, Bd. I, S. 190.

%) Auf ein Motif dieser Art deutet die Ausserung: «Das ist — wenn
man so reden darf — die Tragik des Ewigen selbst, denn es muss sich

in all das hineingeben, wenn es in den Bereich des Menschlichen tritt.»
R. Guardini, Vom Sion der Kirche, 1923, S. 36.

5 A.a. 0. 8. 40.



—_— 70—

Ob diese Resignation sich zu schopferischer Kritik steigert,
die das Unzulédngliche der Erscheinung zu tberwinden trachtet,
oder ob sie sich zur ewig giiltigen Idee der Geisteskirche fliichtet
und die Weltkirche preisgibt — in jedem Fall muss ihr ein
Bild dessen, was sein sollte, vor Augen schweben. Von diesem
Bilde aber muss sich eine Beschreibung geben lassen, d. h. es
muss moglich sein, die Wesensziige des katholischen Kirchen-
ideals klarzulegen und damit auch fiir uns, die wir auf dem
Boden der altkatholischen Kirchenbildung diesem Ideal dienen
wollen, das Ziel kenntlich sein, dem wir zustreben.

Wer sich zur Kirche bekennt, der bekennt sich zum religitsen
Gemeinschaftsgedanken. Dieser Gedanke ist nicht menschlichen
Ursprungs, sondern aus dem Enthusiasmus der vom heiligen
(reist Erfillten geboren: er ist eine Auswirkung des Geistes Jesu
in seiner Gemeinde. In diesem Geiste filhlen sich die Glaubigen
verbunden, in ihm werden sie zur Einheit der Liebe, des Glau-
bens und der Anbetung gebracht. Was sie also zur Einheit fiihrt,
ist nicht eine Gleichstimmigkeit subjektiver Gedanken, von indi-
viduell verwurzelten Gefiihls- und Willenserlebnissen. Was sie
eint, sind objektive gottliche Geistesgaben: gottliche Wahrheit
und Liebe. Das besagt, dass diese Geistesgiiter und -gaben nicht
aus den Relativititen der menschlichen Geschichte abgeleitet
werden konnen, sondern gottlicher Gnadenmitteilung entstammen.
Der Katholizismus ist darum Offenbarungsreligion. Er ist ge-
tragen von der Grundiiberzeugung der Inkarnation des Gott-
lichen in Christus. In ihm ist die Fiille des gottlichen Lebens
der Menschheit erschlossen. Und diese Gnadenmitteilung ist
kein abgeschlossenes, sondern cin immer fortwirkendes Ge-
schehen, das sich in der Kirche fortsetzt. Christus lebt fort
in seiner Gemeinschaft: sie ist sein Leib, die mystische Ver-
korperung seines Wesens. Die Wahrheit, welche die Kirche ver-
kiindigt, die Lebensordnung, die sie in ihrer Gemeinschaft aus-
prigt, miissen dem Geiste Christi entsprechen. — In diese For-
derung ist eingeschlossen das katholische Traditionsprinzip, dass
sich die Wahrheit durch Uberlieferung unverfilscht erhalte,
dass alle Erkenntnis und Ausdeutung der Wahrheit aus dem
Geiste Christi ihr Licht empfange. Diese Forderung wird zum
Priifstein, an dem sich die Fihrung der Kirche zu bewihren
hat. Denn gewiss keine Gemeinschaft, auch keine religitse
Gremeinschaft kann der Fithrung entbehren. Dieses soziologische



— 71 -

Gesetz gilt auch tiur die Verfassung der Kirche. Sie beruht auf
einem organischen Aufbau von Gaben und Amtern, die unter
sich ungleichartig alle vom Geiste Christi beseelt und durch ihn
zum Dienst untereinander verpflichtet werdent!). Auf dieser
Grundlage ruht das Bischofsamt als das Amt der geistlichen
Fihrung. In ihm verkorpert sich der Gedanke, dass die Kirche
notwendig Autorititskirche sein muss. Allerdings kann die
Autoritit dieses Amtes, wie tiberhaupt die Autoritiit der zur
Fihrung Berufenen, keine andere als nur eine rein religise und
moralische sein. Sie muss durch geistige Uberlegenheit, durch
Opfer und Dienstbereitschaft erworben werden. ,, Wer unter euch
gross sein will, der soll euer Diener sein, und wer unter euch
erster sein will, der sei euer Knecht“ (Matth. 20, 26 f.). — Diese
Autoritit kann sich nicht tiber die Gemeinde erheben, schon
darum nicht, weil sie nicht ihr Amt, wohl aber die Vollmacht
zur Ausiibung ihres Amtes durch die Wahl der Gemeinde emp-
fing ®). Der im Vatikanum formulierte Gedanke, dass ein kirch-
liches Organ ,ex sese, non ex consensu ecclesiae“ handeln und
den Sinn der christlichen Wahrheit bestimmen kénne, war der
alten Kirche unerfindlich.

Nun hat allerdings das hier beschriebene Ideal der alt-
katholischen Geisteskirche in dem Augenblick Einschrinkungen
erfahren miissen, in dem die Kirche zur Staatskirche umgebildet
wurde, ein Prozess, der schon von Konstantin eingeleitet, von
Theodosius zum Abschluss gebracht wurde. Nun wurden die
Bischofe mit rechtlichen Privilegien ausgestattete Staatsbeamte,
nun wurden die Machtmittel des Staates eingesetzt, um den
Beschliissen der Konzilien Achtung zu verschaffen. Und schon
Augustinus war so weit, die zwangsweise Bekehrung der Schis-
matiker und Sektierer zu fordern. — Die Umwandlung der
katholischen Kirche des Abendlandes in einen geistlichen Rechts-
staat, ihre Politisierung, ging nun ihren unauthaltsamen Weg
weiter. Der Zerfall des romischen Imperiums hat diese Entwick-
lung entscheidend gefordert. Die Verlegung des Herrschersitzes
nach Konstantinopel, die Trennung des ost- und westréomischen
Reiches, die zuletzt in Ravenna nur noch ein ohnmichtiges

1) In diesem organischen Aufbau gleicht die Kirche dem recht ver-
standenen Staate, doch kann sie niemals Zwangsgemeinschaft werden. Vgl.
Othmar Spann, Der wahre Staat, 1923, S. 65, 198 ff.

%) Man vergleiche in diesem Punkte die Haltung Cyprians b. F. Hei-
ler: Der Katholizismus, seine Idee und seine Erscheinung, S. 283.



—_ T2 —

Scheinkaisertum hinterliess, das den Stiirmen der Vélkerwande-
rung unterlag, die Unstetigkeit der neu entstandenen germa-
nischen Reiche — alle diese Tatsachen und Geschehnisse liessen
ein Vakuum entstehen, in das die fortwirkende Tradition des
romischen Imperiums das Papsttum und durch seine Vermittlung
das romisch-deutsche Kaisertum hineinstellte. Als aber der Orient
sich dieser Entwicklung nicht fliigen wollte, kam es zum Bruch, zu
dem nicht mehr ausgeheilten Schisma. Das katholische Abendland
zog sich nunmehr auf sich selbst zurtick, und seine kirchlichen
Krifte konzentrieren sich jetzt mehr und mehr um das Papsttum.
Es wurde fir den romischen Katholizismus zum Verhéngnis, dass
dem Papsttum und seinen Herrschaftsanspriichen nicht mehr die
rivalisierenden alten Patriarchate des Orients das Gleichgewicht
hielten. Denn das Kaisertum, das den Kampf mit diesen An-
spriichen aufnahm, vermochte nicht ihm eine gleichwertige kirch-
liche Rangstufe entgegenzustelien ; es musste unterliegen, solange
der Kampf innerhaldb der XKirche ausgetragen wurde. Hielt
doch selbst ein so entschlossener Vertcidiger der kaiserlichen
Rechte wie Dante an der religios-moralischen Oberhoheit des
Papstes tliber den Kaiser fest, dem dieser die gleiche Ehr-
furcht entgegenzubringen habe wie . ein erstgeborener Sohn
seinem Vater“!). So bildet sich jener streng monarchische Kir-
chenbegriff heraus, der die Kinheit der Kirche nur durch die
Verbindung mit dem Papste, durch die Unterwerfung unter seine
Autoritit gewiahrleistet sah. Und dieser rechtlich-politischen
Intwicklung gab man die religiose Sanktion. Der Papst wurde
zum hodchsten Gesetzgeber der Kirche. Auf ihn wurde die un-
bedingte Souverinitit tibertragen, d. h. das Recht, letzte Tnt-
scheidungen zu treffen 2).

(ewiss, diese politisch orientierte Kirchentheorie hat mit der
konziliaren Theorie der alten Kirche auf das schwerste ringen
miissen. In Konstanz und in Basel schien sie zu unterliegen.
Aber aus ihren Niederlagen erhob sie sich von neuem gestiitzt
durch die Gewandtheit der piépstlichen Diplomatie. Auch die
kirchliche Katastrophe der Reformation hat zuletzt ihre Kraft

1) Illa igitur reverentia Caesar utatur ad Petrum qua primigenitus
filius debet uti ad patrem.“ Monarchia III, 15.

%) Ich entnahm diese Deutung des Souverdnitiitsbegriffs der Unter-

suchung von Karl Schmitt, Politische Theologie, Miinchen-Leipzig, 1922,
S. 13, 31 £,



gestarkt. Denn jetzt konnte die kurialistische Partei mit schein-
barem Recht erkliren, dass die Einheit der Kirche nur durch
die Unterwerfung unter den Papst gewilhrleistet werden konne.
Doch noch lebte in der katholischen Kirche als bestimmende
Macht die frinnerung an die dem allgemeinen Konzil beigemessene
Autoritit, und sie besass noch so viel Gewalt, um die Auseinander-
setzung mit der reformatorischen Kirchenlehre, um aber auch
die Beschliisse iiber die Massnahmen fiir eine notwendige Reform
der katholischen Kirche als Vorrecht fiir das nach Trient be-
rufene Konzil zu fordern. Der Papst schien in die Rolle eines
#xekutivorgans zurickgedringt. Allein es fehlte die ihn kontrol-
lierende Instanz. Die Beschliisse des Basler Konzils, dass der
Papst alljahrlich ein neues Konzil berufen solle, waren ldngst
vergessen. So konnte der Papst als der tatsédchlich allein re-
gierende Herrscher der abendlindischen Kirche dem Bestreben
absolutistischer Flirsten wie Ludwig XIV. und Joseph II., den
Staatsabsolutismus auf die Verwaltung ihrer Landeskirchen
anzuwenden, mit dem Einwand begegnen, das zu solcher Ver-
waltung allein berechtigte Organ zu sein. Ja dem Geiste dieses
Zeitalters entsprechend konnte sich der Absolutismus der pipst-
lichen Regierung in der Kirche, unterstiitzt durch eine willfihrige
Bureaukratie, fast ohne Schranken auswirken. Das religiose
Leben wie die theologische Wissenschaft wurden durch rechtlich
organisierte Verwaltungsbehorden iiberwacht, und zwar im Sinne
eines formalen Zentralismus, der nur ,approbierte Anschauungen®
zuliess. An ihm musste alle selbstindige Regsamkeit des reli-
giosen Lebens ersticken. Der in der katholischen Kirche im 17.
Jahrhundert neu erwachte Augustinismus, der eine Verinner-
lichung der katholischen Glaubens- und Gnadenlehre erstrebte,
wurde durch gewissensmérderische Bullen und Breven abgewiirgt.
So erlag die Schule von Port-Royal, die nach den Worten ihres
Geschichtsschreibers (Sainte Beuve) nichts anderes pflegen wollte
als ,la religion seule, dans sa rigueur, et le christianisme dans
sa nudité*. Nur wie durch ein Wunder ist es der letzten Aus-
wirkung des Augustinismus, der Uirechter Kirche, gelungen, sich
trotz der pipstlichen Verdammungsurteile zu behaupten, ein
Samenkorn, das erst 150 Jahe spéter neue Flug- und Keimkrifte
bewihren sollte.

Inzwischen ist die erstarrte Bureaukratie der rémischen
Kirche und der von ihr vertretene kirchliche Zentralismus auf



— T4 —

den einmal festgelegten Bahnen fortgeschritten. Ja man muss
sagen, dass sie ihr eigentiimliches Wesen nur noch schirfer aus
geprigt haben, als sie sich vor die Notwendigkeit gestellt sahen
sich mit den Grundgedanken der modernen Demokratie unc
des Liberalismus auseinanderzusetzen. Diese Auseinandersetzung
erfolgte auf ihrer Seite ganz im Sinne der politischen Restauration
wie sie nach den napoleonischen Kriegen die européischer
Monarchien beherrschte. lhr politischer und kirchlicher Wort-
filhrer war de Maistre. In seinem Buche iiber den Papst hai
er das Programm des kirchlich-politischen Absolutismus mit einez
in ihrer Art unheimlichen Folgerichtigkeit entwickelt. ,Die Un-
fehlbarkeit in der geistlichen und die Souverdnitidt in der welt
lichen Ordnug sind zwei ganz gleichbedeutende Worte (parfai-
tement synonymes).“ ,Eines wie das andere bezeichnen jene hohe
Gewalt, die alle beherrscht und von der alle hergeleitet sind ; die
regiert und nicht regiert wird; die richtet und nicht gerichtet wird
Wenn wir sagen, dass die Kirche unfehlbar ist, so nehmen wir — e
ist sehr wesentlich, dies zu bemerken — kein besonderes Vorrechi
fiir sie in Anspruch; wir verlangen nur, dass sie des Rechtes
geniesse, das allen Oberherrschaften, die alle notwendigerweise
unfehlbar handeln, gemein ist; denn jede Regierung ist unum-
schriankt; und in dem Augenblicke, wo man unter dem Vorwande
des Irrtums oder der Ungerechtigkeit sich ihr widersetzen kann
hat sie aufgehort zu sein?).* Doch in der Kirche gipfelt die Un
fehlbarkeit im Papst?). Denn die Konzilien kénnen wegen ihrex
nur periodischen und zufiilligen Berufung diese hochste Autoritit
nicht zur Ausiibung bringen. Ein Organ fiir diese Ausiibung aber
muss vorhanden sein, das stets leben, stets wachen, stets tiitig sein
muss. Dieses Organ kann daher nur der Papst sein. Thm kommt
unfehlbare Souverinitiat, absolute Regierungsgewalt zu3). — In
diesen Sitzen spiegelt sich in schérfsten Umrissen die politische
Theologie, welche die Umbildung des katholischen Gemeinschafts-
gedankens in den Rechts- und Souveranititsgedanken der papst-
lichen Hierarchie rechtfertigen sollte; es spiegelt sich darin das

) J. Friedrich, Geschichte des vatikanischen Konzils, Bd. I, S.63f
(nach der Ubersetzung von Lieber).

?) Siehe Karl Schmitt, Rémischer Katholizismus und politische Form,
S. 28, dessen Formulierung wohl von de Maistre beeinflusst sein diirfte.

%) Vgl. Friedrich, a. a. O. S. 64.



— 75 —

durch Jahrhunderte fortgesetzte Bestreben der romischen Kurie,
sich als die letzte entscheidende Instanz in der Kirche durch-
zusetzen und zu behaupten. Denn in der Praxis war es fiir sie
wie fiir ihren Firsprecher de Maistre dasselbe: ,Keinem Irrtum
unterworfen zu sein und keines Irrtums angeklagt werden zu
konnen. Das Wesentliche ist, dass keine hohere Instanz die Ent-
scheidung tberpraft?).“

Isist merkwiirdig, dass die romische Kurie, was schon Lamen-
nais mit Missfallen bemerkte, die Theorie de Maistres mit kiihler
Zuriickhaltung aufnahm ), Man mochte finden, dass er die papst-
liche Unfehlibarkeit zu sehr ,vermenschlicht* habe, und Sebastian
Merkle hat neuerdings dieses Bedenken dahin erlidutert, dass
er erklirt, es sei eine ,windige® philosophische Grundlage, die
Infallibilitiit mit der Souveriinitit gleichzusetzen ). Iis liege bei
de Maistre eine ,elementare Verwechslung der lehramtlichen
Unfehlbarkeit mit der Inappellabilitit eines Gerichts- oder Ver-
waltungshofes® vor. Der Theologe mag diesen Vorwurf mit
Recht erheben. Nur ist die Frage, ob seine theologische Be-
grindung des Infallibilititsdogmas sich vor der wissenschaft-
lichen Kritik nicht ebenso ,windig“ erweist wie die hier mitgeteilte
philosophische. Und jedenfalls tibersieht Merkle die Tatsache,
dass de Maistre mit genialem politischem Instinkt seine Theorie
aus der kirchenpolitischen Verwaltungspraxis der romischen
Kurie und den in ihr seit Jahrhunderten wirksamen Tendenzen
herausgelesen hat. Wahrscheinlich sind alle theologischen Ver-
teidigungsgriinde, ohne Wissen der in Frage kommenden Theo-
logen, nur Verkleidungen des politischen Machtinstinktes, der
der rémischen Kurie und dem Papste die absolute Souveranitit
in der Kirche sichern wollte.

Denn die geschichtliche Entwicklung zeigt, wie beides in-
einander verwachsen ist, der ererbte politische Machtwille Roms
und die auf den kirchlichen Zentralismus hinzielende Theologie.
Das frithe Mittelalter hat sich von dem Gedanken des romischen
Imperiums nicht 16sen kénnen, politisch nicht, wie das Kaisertum
Karls des Grossen und seiner Nachfolger zeigt und wie noch

'} Karl Schmitt, Politische Theologie, S. 50.
1} Friedrich, Geschichte des vatikanischen Konzils, I 67f.

%) Seb. Merkle, Gallikanismus und Ultramontanismus, Miinchener Neueste
Nachrichten, 1925, Nr. 163.



zu Beginn des 14. Jahrhunderts Dante in seinem Werk iiber
die Monarchie deutlich macht, und religios nicht, weil der Bischof
von Rom das Erbe des Pontifex maximus, mit ihm aber auch
eine politisch geweihte Stellung tlibernahm, die sich zeitweise
michtiger erwies als selbst das Kaisertum. Im ganzen aber hat
die alt kirchliche Episkopalverfassung in der katholischen Kirche
des Abendlandes sich gegeniiber dem Papsttum darum nicht
behaupten konnen, weil der grosse Gedanke der EKinheit der
Christenheit in der mittelalterlichen Welt im Sinne einer religiosen
und politischen Monarchie verstanden wurde und weil jede Zer-
teilung dieser Machtsphiire als ein Unrecht am religiosen Ge-
danken der katholischen Einheit empfunden wurde. Binarius
numerus infamis?)?

Die Ideen sind es, welche die menschliche Geschichte be-
stimmen, und die Idee der einen Christenheit konnte nach dem
Glauben des Mittelalters nicht anders verkoérpert werden als
politisch durch die Weltmonarchie, religios durch die Aufgipfelung
~der Kirche im Papsttum. Allerdings die geschichtliche Verkorpe-
rung der Ideen, ihr Niederschlag in den menschlichen Institutionen
und Gemeinschaftsgebilden wechselt. In der Besonderheit ihrer
mittelalterlichen, ihrer romischen Form hat demgeméss auch
die Idee der katholischen Einheit ihre Zeit gehabt. Dann be-
ginnt ihre, die Geister und Gewissen bindende Kraft zu erlahmen.
An die Stelle der Weltmonarchie treten die modernen National-
staaten, und auch in der Weltkirche melden die Nationen seit
dem 14. Jahrhundert ihre Rechte und Anspriiche an. Sinnfillig
trat das in die Erscheinung, als auf dem Konzil von Konstanz
nach Nationen abgestimmt wurde. Der Gedanke des katholischen
Nationalkirchentums hat dann im 17. und 18. und zu Beginn des
19. Jahrhunderts im Gallikanismus, Josefinismus und in den
Forderungen der Emser Punktation, in Wessenbergs kirchlichem
Reformprogramm mit dem absolutistischen Papsttum vergeblich
gerungen. Er hat dann in den altkatholischen Kirchenbildungen
eine Zufluchtsstitte gefunden. Aber die ihm zugedachte Stoss-
kraft, die Hoffnung, dass er insbesondere das national gesinnte
Biirgertum mit sich fortreissen werde, hat er nur in geringem
Ausmass erfullt. Woran hat das gelegen?

1) Vgl hierzu O. Gierke, Genossenschaftsrecht III, 516. a. 3. 520. a. 9.
546. a. 68, und Thomas v. Aquin, S. ¢. Gent. ITI, 81, N. 111,



-]
-1

Zunichst daran, dass das nationale Selbstbewusstsein der
europiiischen Volker seit der franzosischen Revolution stets ge-
wachsen ist, ja vielfach die Grenzen eines gesunden National-
gefiihls lingst Uberschritten hat, dass aber das kirchliche Be-
wusstsein wenigstens des liberalen Birgertums durchgingig im
selben Massstab sich verfliichtigt hat. Humanismus und Aufkli-
rung, die Beriihrung mit ausserchristlichen Kulturkreisen haben
dahin gewirkt, dass gerade in den Bildungsschichten sich das
religiose Leben von der Kirche abgewandt hat. Hiufig ist es
auch unter dem Einfluss einer nur naturwissenschaftlich oder
okonomisch ausgerichteten Denkweise volliz zerfallen. Die Folge
davon war und ist der auch heute noch weite Kreise des Burger-
tums und noch mehr der sozialistischen Massen, die in diesem
Punkte nur die Erben des Vulgérliberalismus sind, beherrschende
religiose Indifferentismus. Das Unfehlbarkeitsdogma wurde in
diesen Kreisen nicht ernst genommen, oder, wie ein Freund
Roseggers diesem gegeniiber einmal bemerkte, als das Tipfel-
chen auf dem ,i* betrachtet, das dann naturgemiiss fir den
nichts mehr bedeuten konnte, der die ganze Handschrift nicht
mehr lesen wollte. Dem kirchlichen, dem katholischen Gemein-
schafisgedanken standen diese Kreise mit vollkommenier Gelassen-
heit gegeniiber, darum auch dem Gewissenskampf derer, die fiir
den altkirchlichen Gemeinschaftsgedanken gegen den péipstlichen
Absolutismus kimpften.

Fine weitere Hemmung erfuhr der Protest gegen die vati-
kanische Umbildung der katholischen Kirche und die altkatho-
lische Kirchenbildung durch die Kurzsichtigkeit bestimmter Re-
gierungskreise, die insbesondere in Deutschland und in Oster-
reich in diesem Protest eine Beeintrichtigung des Autoritits-
gedankens und eine demokratische Auflehnung gegen die mon-
archische Kirchenleitung erblickten. Zu all dem trat die sittliche
Unzuldnglichkeit jener hinzu, die aus geschiftlichen oder aus
Familienriicksichten eine offene Vertretung ihrer religiésen Uber-
zeugung scheuten und unterliessen. Sie liessen und lassen sich
zur breiten kirchlichen Masse zihlen, obwohl sie innerlich mit
dem dogmatischen System der Kirche lingst gebrochen haben
und an den kirchlichen Einrichtungen und Personen oft schérfste
Kritik iiben.

Die Masse der Glaubigen selbst aber, der auch gegenwairtig
noch der romische Katholizismus als die einzig sinngemiisse und



— 78 —

allein giltige Form des Katholizismus erscheint, lasst sich in
cine intellektuelle Oberschicht und in die breite Masse der
Glaubigen, die eigentlich  horende Kirche, zerlegen. Fiir diese
wird die Stellungnahme zur Kirche und zum kirchlichen Leben
durch die ererbte Gewohnheit, durch das soziale Anlehnungs-
bediirfnis und zuletzt durch einen blinden Autorititsglauben
entschieden. Dagegen lisst sich die intellektuelle Oberschicht,
auch wo ihr der Absolutismus der Kirchenleitung und die Hérte
der dogmatischen Orthodoxie fragwiirdig geworden sind, zumeist
von dem Gedanken bestimmen, dass die religiose Selbstverant-
wortung des Individualismus tiber die Kritik des Glaubens und
der Kirche notwendig zur Auflosung der Religion fihren miisse,
und dass darum nur der Anschluss an den Offenbarungs- und
Autorititsgedanken und die Verkorperung dieses Gedaunkens in
einem sichtbaren kirchlichen Oberhaupt solchem Schicksal und
solcher Gefahr vorbeugen koénne. Man glaubt an eine Kirche
des Geistes nur, wenn die Offenbarung dieses Geistes durch eine
sichtbare Kirche und ein unfehlbares kirchliches Lehramt ge-
wéhrleistet wird. Augustinus hat fiur die Denker dieser Art
insgesamt die schlagende Formulierung gefunden: ,Ego vero
evangelio non crederem, nisi me catholicae ecclesiae commoveret
auctoritas 1).“

Die Kirche ist also wesenhaft Autorititskirche; sie soll als
solche, wie neuerdings Karl Schmitt ausgefiihrt hat, ganz auf
den Gedanken der Repriisentation gegriindet sein. Sie ,will die
konigliche Braut Christi sein; sie repriisentiert den regierenden,
herrschenden, siegenden Christus“. Sie fasst ,,Christus nicht als
Privatmann“ und ,das Christentum nicht als Privatsache und
reine Innerlichkeit“ auf, sondern gestaltet es zu einer sichtbaren
Institution. Allerdings weiss Schmitt, dass der romischen Kirche
diese Gestaltung des Kirchengedankens als Verrat ausgelegt
worden sei, insbesondere Dostojewski habe in seinem Gross-
inquisitor das Machtstreben dieser Kirche als Satanswerk ver-
dammt und dabei ,seinen eigenen, potentiellen Atheismus in
die romische Kirche projiziert*2). Wir lassen die Bemerkung
tiber den Atheismus Dostojewskis hier ausser Betracht und be-
schrinken unsere Auseinandersetzung auf den dem Staatsrechts-
lehrer kongenialen Versuch, die christliche Kirche als welt-

") ¢. ep. Manich 5.
%) Karl Schmitt, Rémischer Katholizismus und politische Form,1923, S.651f.



— 9 —

umfassenden Imperialismus zu begreifen und zu rechtfertigen.
Dass diese Auffassung dem Geiste und Willen Christi nicht ent-
spricht, hiitte Schmitt allerdings schon der Versuchungsgeschichte
Matth. 4, 1—11, entnehmen kénnen. Sie wird iiberdies durch
die Erklirung ausgeschlossen ,Mein Reich ist nicht von dieser
Welt“ und durch die Erliduterung, die diese Erklirung bei Matth.
20, 25 ff. erfahrt, wonach das Reich Gottes in seinem Wesen
jede Gewaltherrschaft ausschliesst und nur auf die Bereitwillig-
keit sich griindet, anderen in der Liebe zu dienen. ,Christus ist
keine Privatperson“ — ganz gewiss nicht! Aber das heisst doch
nicht, dass die von ihm begriindete religiose Gemeinschaft der
Kirche ganz ins Institutionelle, Juristische, ja Politische iiber-
tragen wird. Kann der Gemeinschaftsgedanke nicht auch noch
durch andere als durch solche autoritaven Bindungen geschaffen
und erhalten werden? Christus ist keine Privatperson, insofern
er Prophet — der Prophet ist. Aber als solcher schafft er durch
den religiosen Geist das Ethos der sozialen Bindungen, der
Politiker schafft es immer nur durch das Recht, hinter dem
die Gewalt steht. s ist im Grunde Skepsis und Unglaube gegen-
liber der Macht des religiosen Geistes, in dem Christus in seiner
Kirche fortlebt, der eine Verdinglichung dieser Macht in der
Rechtiskirche und eine Reprasentation Christi in seinem Stell-
vertreter fordert. Dieser Unglaube vermeint, dass der ,Geist
der Wahrheit“, dem religiosen Individualismus ausgeliefert, not-
wendig den Glauben und die Kirche auflosen miisse. Ir tuber-
sicht dabei geflissentlich, dass trotz aller Zersplitterung sich
als Wirkung des Geistes Christi auch in den protestantischen
Kirchen immer wieder Sammelpunkte religioser Wahrheit und
Liebe bilden, dic diesen Geist in der Besonderheit einer mensch-
lichen Bildung ,reprisentieren“. Er tibersieht dabei vor allem,
dass die romische Kirche in ihrer geschichtlichen Erscheinung
keineswegs das Ideal darstellt, zu dem sie eine unwahre Apo-
logetik zu machen pflegt, und dass es darum unmoglich ist,
absolute Pridikate, die doch nur dem Ideal zukommen, auf
ihre geschichtliche Erscheinung zu ibertragen An die Kirche
Christi glauben, kaun darum niemals heissen, ,an den rémischen
Imperialismus glauben und ihn in seiner Kirchlichen Form heilig
sprechen,

Allein wird nicht dieser Glaube an die Macht des Geistes
in der Kirche, sofern er auf die Hilfe imperialistischer Politik



R0 -

verzichtet, immer iibel belohnt? Hat er sich nicht allezeit ver-
lassen gesehen von den Menschen, wenn er seinem Ideal eine
Heimstitte bauen wollte? Hat nicht der Ausfall durchgreifender
politischer Beihilfe gerade im vergangenen Jahrhundert alle
Ansitze zu kirchlichen Reformbildungen im abendléindischen
Katholizismus scheitern lassen? Hat nicht auch unsere alt-
katholische Kirchenbildung an diesem herben Schicksal teil-
genommen? Iat doch der Kulturhistoriker Wilhelm Riehl im
Altkatholizismus, in seiner Entstehung und Fortbildung, im Ge-
lingen und Fehlschlagen ein geradezu typisches Beispiel schen
wollen, an dem sich das Unvermogen unserer Zeit fir die
Grindung grosser neuer Kirchen offenbare ).

In diesem Urteil steckt ein richtiger Kern, aber es ist
trotzdem einseitig. Es berticksichtigt nicht die entscheidende
Tatsache, dass die Fihrer der altkatholischen Bewegung gar
keine neuc Kirche grinden, sondern nur das Recht der alten
wahren wollten. Es tlibersieht, dass die altkatholischen Kirchen-
bildungen auch hLeute noch viel mehr Notbauten als in sich
abgeschlossene Gebilde darstellen von der Art, wie es die
romisch-katholische Kirche oder die Kirche Calvins sind. Die
altkatholische Kirche ist darum viel mehr eine Idee und ein
Modell fur ihre Verwirklichung als eine Kirchenbildung, die
fiur sich den Anspruch auf Vollkommenheit erhébe. Sie hat
darum auch niemals den Glaubenssatz vertreten, dass sie in
der Besonderheit ihrer Gestaltung die allein selig machende
Kirche sei.

Als Idee bezeichnet die altkatholische Kirche eine noch
ungeldste Aufgabe, nimlich diese: durch freie und selbstindige
katholische Nationalkirchen die Einheit des christlichen Geistes,
des Glaubens und der Liebe in der Menschheit vorzubereiten,
die allein das Kennzeichen wahrer Katholizitit ist. Denn die
universale Geistes-, Lebens- und Liebesgemeinschaft, die im
Wechselaustausch der Gaben und Giiter unter den verschiedenen
Kirchen sich ergeben wiirde, sie wire wirklich nur durch den
Gedanken gegenseitiger Verpflichtung und Dienstbarkeit be-
stimmt, eine Verpflichtung, die nicht durch Zwangsmassnahmen
erzwungen, sondern aus dem freien Willen und aus dem Be-

) W. H. Riehl, Religiose Studien, 1895, S. 296.



— 81 —

kKenntnis entsprungen wére: ,Einer ist euer Meister, Christus,
ihr alle aber seid Briider1!).“

Aber hat der katholische Einigungsgedanke auf dem Boden
freien und katholischen Nationalkirchentums, hat damit die alt-
katholische Kirchenidee zunéchst im Rahmen der abendliindischen
Christenheit irgendwie Aussicht auf Erfillung? Im unberechen-
baren Wandel des geschichtlichen ILebens den Propheten zu
spielen, wird immer ein unsicheres, ja verwegenes Unterfangen
sein. Denn keiner weiss die Stunde, in der Gott den schopfe-
rischen Genius beruft, der sein Werk auch in der christlichen
Kirche vollbringt. Wir kénnen daher nur perspektivische Linien
zichen, welche die Ideen als Geisteskriafte mit dem zeitgeschicht-
lichen Leben der Gegenwart verbinden. Solche Fernsicht aber
gibt uns das Vertrauen, dass auf der altkatholischen Kirchen-
idee die Verheissung der Zukunft ruht, dass die Kinder oder die
Iinkel derer, die an sie glauben, einmal das L.and erben werden.

Dieses Vertrauen aber grindet sich in seinen menschlichen
Beziigen auf die zeitgeschichtliche Lage, in der wir alle leben.

1) Ich freue mich, nachtriglich einer gleichgerichteten Auffassung auch
auf russisch-orthodoxer Seite zu begegnen, N. v. Arseniew, Ostkirche und
Mystik, Miinchen 1925, S. 80 {. (zitiert von Engelbert Krebs: ¢ Die Selbst-
besinnung des Schismas und des Weltprotestantismus.» Literar. Handweiser,
Sept. 1925), schreibt: «Die grosse Einheit der Kirche wird nicht als etwas
formell Autoritatives, eine formell bindende Macht aufgefasst, die sich in
juridischen Formeln zum Ausdruck bringen liesse. Die morgenlindische
Kirche kennt keine formelle juridische Autoritit. Christus, die Apostel,
die Kirchenkonzile sind fiir sie keine , Autoritit‘. Nicht von Autoritit ist
hier die Rede, sondern es ist ein unermesslicher Strom der Gnade, der von
Christus ausgeht, und wo ein jeder als Tropfen, als Wille mitgetragen wird. ...
Und die morgenlindische Kirche glaubt, dass dieser gewaltige Strom
der Gnade alle mitreissen soll, alle Briider, alle Menschen .... Und daraus
ergibt sich ... der starke eschalologische Zug, dieser sehnsuchtsvolle
inbriinstige Ruf der Kirche, diese freudige Erwartung der kiinftigen Voll-
endung.» Dazu bemerkt Krebs: «Damit sind wir an dem Eigentiimlichen
der morgenlindischen Betrachtung der Kirche angekommen: Die Kirche ist
selber noch nicht zu Ende gebaut; sie erwartet noch ihre Vollendung.
Wiihrend der Katholik sich in der Kirche als in einem wesentlich vollendeten
Bau heimisch weiss, der nur in Einzelheiten wechselnder Art eine geschicht-
liche Entwicklung durchmacht.» Und die eigene romische Auffassung fasst
Krebs in den Satz zusammen S. 739: «<Die katholische Kirche wird nie ein
,Bund‘¢ sein, der erst eine ,kiinftige* Einheit vorbereitet. Die Kirche
Christi #sf eine, und sie ist es durch die Vereinigung aller Gliubigen und
ihrer Hirten unter dem einen Oberhirten.» Es ist immer das gleiche Ver-
fahren: Die Verabsolutierung der irdisch geschichtlichen Erscheinung der
romischen Kirche und ihre Gleichsetzung mit der Geisteskirche Christi, aus
deren mystischer Gottesmacht alle Kirchen leben.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1926. 6



. 82 —

In ihr haben politische Momente auch stédrkste religiose Be-
deutung. Aus diesen Momenten greife ich einige heraus: Wohl
beherrschen imperialistische Tendenzen, d. h. Tendenzen, die
eigene Geltung auf Kosten anderer durchzusetzen, noch in weitem
Ausmass die Politik der Staaten und Voélker. Aber vor dem
Weltgewissen ist der Imperialismus heute gerichtet!). Man weiss
es, dass er vor dem Geiste Jesu sich nicht rechtfertigen kann;
man weiss es, dass seine Verherrlichung des mechanischen
Machtgedankens, seine Ausnutzung der Schwachen und Wehr-
losen ebenso die sozialen Grundlagen des Gemeinschaftslebens
wie den idealen Rechtsgedanken der iustitia commutativa im
Verkehr der Volker vernichtet; man weiss endlich auch, wieviel
Unheil und Unsegen er iiber die Volker heraufbeschworen hat.
Die Idee des Volkerbundes, deren Grundvoraussetzung die
Anerkennung des Selbstbestimmungsrechtes der Volker ist,
marschiert, wie unvollkommen auch die gegenwiirtige praktische
Verwirklichung dieser Idee noch sein mag. Auf das kirchliche
Leben angewandt bedeuten diese Gedanken und Tatsachen, dass
der Imperialismus, das Recht der Vorherrschaft einer einzelnen
Kirche iiber alle anderen, genau so unertriglich ist wie die
politische Vormacht eines einzelnen Volkes. Ja dieser geistliche
Imperialismus ist noch unertriglicher, da er dem ausdriicklichen
Worte des Herrn widerspricht: ,Ihr wisset, dass die Fiirsten
der Volker liber sie herrschen und die Machthaber tber sie
gebieten. So soll es nicht unter cuch sein, sondern wer gross
sein will unter euch, der sei euer Diener und wer der Erste
sein will, der sci euer Knecht. Wie auch der Sohn des Menschen
nicht gekommen ist, sich dienen zu lassen, sondern dass er
diene und sein Leben lasse zur Erlésung fir Viele.* Mogen
darum auch einzelne miide Seelen in der Verwirrung der Zeit
nach der pax Romana sich sehnen, im ganzen wichst — die
katholische Jugendbewegung zeigt es — das kirchliche Bewusst-
sein in eine Verschmelzung mit dem nationalen auch im rémischen
Katholizismus hinein, und sie wird eines Tages cine Macht sein,
die das Selbstbestimmungsrecht auch fiir die Einzelkirchen fordern
und in ihrem freien Bunde das Wesen der Katholizitit, das
sacramentum unitatis erblicken wird, nicht aber in der Unter-
werfung unter die priesterliche Herrschaft Roms.

1) Auch die Stockholmer Konferenz hat das, wenn auch nicht scharf
genug, ausgesprochen.



— 83 -

In der Politisierung der Kirche, in ihrer Umwandlung in
eine absolute geistliche Monarchie erkannten wir die wesent-
liche Hemmung fiir die Verwirklichung des altkatholischen
Kirchenideals in der abendlindischen Kirche. Aber sie ist es
nicht allein, vielmehr haben die Gegenkrifte gegen den geist-
lichen Zentralismus und zugleich gegen den rechtlichen For-
malismus in der réomischen Kirche eine Entspannung gegeniiber
den religiosen Bindungen herbeigefiihrt, die zuletzt den kirch-
lichen Gemeinschaftsgedanken iiberhaupt zur Auflésung zu
bringen droht. Die Folge dieser geistigen Umstellung ist schliess-
lich eine individualistische Isolierung, die da glaubt, den ganzen
Gehalt des religiosen L.ebens aus eigenen Kriften bestreiten zu
konnen. Darin ist eingeschlossen die Ablosung von aller Tradi-
tion und Geschichte, die Ablosung vom kirchiichen Gemeinschafts-
leben in Liturgie und Gebet und zuletzt das Unvermogen,
Religion tberhaupt noch als ein gemeinsames LErlebnis zu be-
greifen. Diese Isolierung im tiefsten Lebenskreise greift aber
auf alle anderen Lebensbeziehungen {iber. Sie wirkt sich in
der geistigen, sittlichen, sozialen Atomisierung aus, die fir die
européische Gesellschaft im 19. Jahrhundert so bezeichnend
geworden ist und zu einem gegenseitigen Nichtverstehen der
Individuen, der Stéinde, der Volker gefihrt hat. Doch auch
hier hat die Gegenbewegung gegen die geistige Zersetzung der
Welt eingesetzt, gegen die Orgien der Selbstsucht und des Hasses,
die wir schmerzlich, erbittert und enttiuscht im letzten Jahr-
zehnt und linger schon erlebt haben. Immer nachdriicklicher
wird als sittliche Forderung fiir das wirtschaftliche und politische
Leben der Gedanke der Volksgemeinschaft erhoben, immer
entschiedener die moralische Abriistung der Welt, Verschnlich-
keit, Frieden unter den Vélkern gefordert. Alle diese For-
derungen bediirfen aber, um sich durchzusetzen, des religiosen
(Gemeinschaftsgeistes, und es ist kein Zufall, dass sie in der
Stockholmer Konferenz fiir praktisches Christentum zu so ent-
schiedener Aussprache gelangt sind. Es ist katholischer Gemein-
chaftsgeist, der sich tiber den Rahmen der katholischen Kirchen
hinaus auch bei den protestantischen Briidern #ussert. Doch
wiederum muss es dem christlichen Gewissen nach meinem
Urteil unertriglich erscheinen, dass der romische Katholizismus
sich diesem Gemeinschaftsgeiste, dieser briderlichen Ver-
stiindigung und Aussprache versagt und in selbstgerechter



— 84 —

Isolierung beharrt. Demgegeniiber darf die Haltung der alt-
katholischen Kirchengemeinschaften, wenn es auch im Augen-
blick wie eine Ubertreibung klingt, als providentiell bezeichnet
werden. Denn ihnen ist wie den Kirchen des Orients nicht
nur die Vertretung des katholischen Nationalkirchentums zu-
gefallen, sondern zugleich die Aufgabe nach den Worten DOol-
lingers , Werkzeug und Vermittelungsglied einer kiinftigen grossen
Wiedervereinigung der getrennten Christen und Kirchen“ zu
werden. s ist nicht denkbar, dass wir dieser Aufgabe nach-
leben, ohne zugleich den sittlichen Gedanken der Volkerver-
stindigung zu vertreten. Das katholische Ethos der Menschheits-
verbriiderung im gottlichen Geiste kann zuletzt nicht ohne
politische Auswirkung bleiben. \

Weit gespannt sind die Hoffnungen, die wir dem altkatholi-
schen Kirchenideal in dieser Betrachtung zugesprochen haben,
vielleicht zu weit gespannt — so wird mancher einwenden —
fur die dussere Dirftigkeit des kirchlichen Lebens, mit der wir
gegenwirtig zu rechnen haben. Doch wer wollte um solcher
Darftigkeit willen sich entmutigen lassen und auf den Glauben
an die Zukunftsbedeutung unserer Kirchen verzichten? Wann
Gott diesem Glauben sein Recht und der altkatholischen Kirchen-
idee die Zeit ihrer Erfillung geben wird — wir wissen es nicht.
Wohl aber wissen wir und konnen es mit einer Abwandlung
eines Schellingschen Wortes behaupten: ,Wann diese Periode
sein wird, dann wird auch Gott sein!)%, dann wird der Geist
Gottes seine Kirche erfiillen, und der Katholizismus wird wahr-
haft eine Kirche von Bridern sein.

Konstanz. Rudolf KEUSSEN.

N F. W. Schelling, System des transzendentalen Idealismus, Werk II1, 611,




	Der altkatholische Kirchengedanke, seine Hemmungen und seine Aussichten

