
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 16 (1926)

Heft: 4

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 244

KIRCHLICHE CHRONIK.

Unionsbestrebungen in Südindien. Die Verhandlungen über
eine Vereinigung derKirchen Südindiens haben nach einemBerichte der
« Church Times » einen sehr interessanten Standpunkt erreicht. Im
Jahre 1919 versammelten sich zu Tranquebar die Geistlichen der
drei grossen Kirchenverbände, um die drawidischen Volksteile zu
einer einheitlichen Kirche zusammenzuschliessen. Die vier Diözesen
der « Kirche Englands in Indien », nämlich Madras, Dornakal,
Tinnevelly und Travancore, zählen 300,000 Mitglieder, darunter
60,000 Europäer. Die « Vereinigte Kirche Südindiens » entstand
vor ungefähr 16 Jahren und umfasst ungefähr 240,000 Mitglieder,
die Früchte von sechs Missionsgesellschaften: der Schottischen,
Englischen, der Amerikanischen, der Presbyterianer und
Congregationalisten, zu denen später noch eine Deutsche Evangelische
trat. Die Wesleyanische Kirche Südindiens zählt ungefähr 60,000
Mitglieder. Die drawidischen Volksbestandteile sprechen vier Sprachen,
die sich aber wie Schwestern und Kusinen zueinander verhalten ;

ein gemeinsames Band natürlicher Sympathie- und
Zusammengehörigkeitsgefühle schliesst sie enge aneinander. Eheliche Verbindungen

werden nach dem alten Kastensystem eingegangen, ohne
Rücksichtnahme auf das christliche Bekenntnis. Diese völkischen
Eigentümlichkeiten werden noch durch wichtigere Besonderheiten
sozialer und spiritueller Art verstärkt. Aber nicht nur
Blutsverwandtschaft, sondern auch ein starkes Gemeinschaftsgefühl geben
diesen Unionsverhandlungen eine Realität und Dringlichkeit, wie
sie in keiner europäischen Verhandlung über kirchliche Einheit
sich irgendwo kundgibt.

Die Verhandlungsmethode besteht darin, dass die offiziell
gewählten Mitglieder der Kirchen von Zeit zu Zeit zusammenkommen,
nicht als mit Vollmacht Ausgestattete, sondern als ein Verbandskomitee

zum Zweck gemeinsamer Besprechung, das seine Resultate
den Einzelkirchen zur Begutachtung oder anderweitiger Beurteilung
übermittelt. Auf der im letzten Februar stattgefundenen Zusammenkunft

einigte man sich über folgende Punkte, über welche übrigens
die Einzelkirchen ihr Urteil noch nicht abgegeben haben.

Die erzielten Übereinstimmungspunkte: Gleich von Anfang an
haben wir nicht eine neue Kirche gründen, sondern « die Kirche
in Indien so organisieren wollen, dass sie den indischen Ausdruck



--. 245 —

des Geistes, Gedankens und Lebens der Gesamtkirche wiedergibt».
Ferner wurde vereinbart : I. « dass die hl. Schriften des Alten und
Neuen Testamentes alles enthalten, was zum Heile erforderlich ist,
und dass sie die Richtschnur und das letzte Ziel des Glaubens
bilden » ; 2. dass wir alle das Apostolische und Nicaenische
Glaubensbekenntnis annehmen, und dass « sie eine hinreichende
Darlegung des Glaubens enthalten, die als Grundlage der Gemeinschaft

dienen kann » ; 3. dass « die beiden Sakramente, Taufe und
Abendmahl, zu spenden sind vermittelst des unumgänglichen
Gebrauches der Einsetzungsworte Christi und der Elemente, die von
ihm angeordnet sind », wir alle versuchen, das zu tun, was unser
Herr befohlen hat, und wünschen, das zu empfangen, was er in
diesen Sakramenten uns geben will ; und 4. « wir nehmen den

geschichtlichen und konstitutionellen Episkopat als die Basis unserer
Kirchenverfassung an ». Dieser historische Episkopat wird als eine
althergebrachte, fortdauernde und weitverbreitete Tatsache
angesehen und bildet die einzig wahrscheinliche Grundlage für eine

korporatione Wiedervereinigung der Christenheit. Wir stimmen darin
überein, diese Tatsache anzunehmen und sie zu verwerten und
anzuerkennen, dass wir über ihre Bedeutung verschiedene Theorien
haben. Ferner sind wir übereingekommen, dass, nachdem die
Vereinigung sich in vollem Masse verwirklicht hat, alle Ordinierungen
in den Händen des Episkopates liegen werden. Und ferner sind
wir zu einer sehr wichtigen Übereinstimmung gelangt über den
Begriff «Ordination»; dieser wurde in Trichinopoly dieses Jahr
folgendermassen formuliert : In Beantwortung der Bitten seiner
Kirche schenkt Gott in der Ordination und sichert dem dazu
Berufenen so viel Gnade, als angepasst und erforderlich ist für das

Priesteramt, welche Gnade, wenn demütig benutzt, den Diener der
Kirche befähigen wird, das Amt auszuüben. In diesen
Übereinstimmungen haben wir genau denselben Standpunkt erreicht, den
das Lambeth Verbandskomitee in seinen ausführlicheren Erörterungen

eingenommen hat.
Schwierigkeit der bestehenden Ämter und Kirchendiener: Ebenso

wie das Lambeth Verbandskomitee haben auch wir gefunden, dass
die vorhandenen Kirchenämter und Kirchendiener den schwierigsten
Punkt der Verhandlungen ausmachen. Im Jahre 1923 entwarf das
Verbandskomitee in Südindien ein Ordinationsverfahren, das auf
gegenseitiger Beauftragung beruht. Dasselbe wurde auf Wunsch
des Metropoliten von einer Anzahl Theologen und Gelehrten der
englischen Kirche geprüft; jedoch wurde der Entwurf in seiner
gegenwärtigen Fassung nicht allgemein gebilligt. Nach der fast
allgemeinen Ansicht der Experten würde er von der Kirche
Englands nicht so aufgefasst werden, als ob er den Sinn einer wirk-



— 246 —

liehen Ordination wiedergebe. Unsere Freunde im südindischen
Verbandskomitee haben in Trichinopoly festgestellt, dass, wenn er
zu diesem Endzweck abgeändert würde, sie zu demselben ihre
Einwilligung versagen mussten. Der Vorschlag versagt aus
demselben Grund, den die anglikanischen Mitglieder zu Lambeth als
das grösste Hindernis angesehen haben, da nämlich solch gegenseitige

Beauftragung jedenfalls von den Spendern sowohl wie von
den Empfängern in verschiedener Weise aufgefasst würde.

Des Versagen dieses Vorschlages beruht hauptsächlich auf
der Überzeugung vieler, dass, da sie tatsächlich von Gott ordiniert
seien, sie einen Akt der Unloyalität und des Gottesraubes begehen
würden, wenn sie sich einer anderweitigen Ordination unterwürfen.
Diese Überzeugung lässt sie selbst eine Ordination sub conditione
nicht annehmen.

Die neue Lösung beruht in der Anerkennung der vorhandenen
Kirchendiener derjenigen Gemeinschaften, die willens sind, sich mit
uns zu vereinigen, als Prediger des Wortes und Verwalter der
Sakramente in der geeinten Kirche nach stattgefundener Union.
Es ist die Ansicht vieler, dass ein plötzlicher und allgemeiner
Austausch der geistlichen Amtsinhaber und Gemeinden zu einer
gewissen Beunruhigung führen und Verirrung und Furcht verursachen
könnte. Wir haben daher folgender allgemeiner Regel zugestimmt:
« Kein, vorgängig der Union, ordinierter Geistlicher darf
zeitweilig in irgendeiner Kirche oder Gemeinde ohne Einwilligung des

zuständigen Pfarrers und der Gemeinde amtieren, noch darf er an
eine neue Gemeinde versetzt werden ohne ausdrückliche Einwilligung
jener Gemeinde und des Bischofs.»

Wir halten dafür, dass, um einer offenbar praktischen Schwierigkeit

in bezug auf Missionare zu begegnen, dieser Grundsatz während
eines Zeitraumes von 50 Jahren nach stattgefundener Union
ausgedehnt werden sollte auf die geistlichen Amtsinhaber der
westlichen Kirchen, welche diese Missionen gegründet und deren
Bemühungen mit Gottes Hilfe die südindischen Unionverbandskirchen
geschaffen haben, sofern diese geistlichen Amtsinhaber willens sind,
dieselben Erklärungen bezüglich der Annahme des Glaubens und
der Kirchenverfassung abzugeben, " wie sie diejenigen Kandidaten
machen müssen, die ordiniert werden sollen oder zum erstenmal
in der geeinten Kirche angestellt werden. Wir beantragen jedoch,
dass die Unionsveranstalter erklären sollten, es sei ihre Absicht,
nach Ablauf jenes Zeitabschnittes dürfte niemand in jener Kirche
funktionieren, der nicht regelrecht die Weihe durch den Bischof
erhalten hat.

Diese Lösung hat keinen Wert, wenn sie nur ein blosses
Zugeständnis ist zwecks Abschliessung eines Handelsgeschäftes; wir



— 247 —

glauben im Gegenteil, dass sie durch eine vernünftige Geschichtsauslegung

gerechtfertigt ist. Wir hatten diese Auslegung unseren
Freunden der Freikirchen in Trichinopoly vorgelegt, und sie beeilten
sich, uns zu versichern, dass sie unsere Geschichtsauffassung zurückweisen

mussten, dagegen unsere praktischen Vorschläge annähmen.
Die geschichtliche Argumentation folgt unten; wir wünschen, dass

von unseren Kirchgenossen in England erwogen werden möchte,
ob sie mit unserm Vorschlag einiggehen oder nicht. Vielleicht
können sie uns helfen, ihn so zu verbessern, dass er von den
Freikirchen angenommen wird.

Unsere Lösung im Lichte der Geschichte: Über zwei
Phänomene in der frühern Geschichte der Kirche herrscht kein Zweifel.
Die Priesterweihe wurde von den Aposteln vorgenommen, dann
von denen, die sie dazu beauftragt hatten, und darauf ging sie an
die Bischöfe über. Die Feier der Eucharistie war eine Angelegenheit

der Apostel und der Presbyter und dann der Bischöfe und
und Presbyter. Gegen Ende des dritten Jahrhunderts hatten diese
Gebräuche eine vollbewusste Aufnahme gefunden, die keine
Ausnahmen gestattete. Alle Glieder des Leibes Christi, sagte St. Paulus,
haben nicht dieselbe Verrichtung. Der oben geschilderte Vorgang
ist das Verfahren, durch das der Leib als ein Ganzes sich bewusst
wurde der zweckdienlichen Funktionen einiger seiner wichtigsten
Glieder, nämlich der priesterlichen Weihen. Die Ausnahmen in bezug
auf die oben erwähnten Gebräuche, die in den frühesten Jahrhunderten

bestanden zu haben scheinen, sind den Experimenten
vergleichbar, die ein kleines Kind mit seinen Gliedern macht, ehe es
deren Verrichtungen gelernt hat. Aber wenn es einmal durch
Erfahrung herausgefunden hat, dass die Füsse zum Gehen und die
Hände zum Anfassen da sind, so gebraucht es diese Glieder immer
zu diesen Zwecken.

Wir leugnen weder die Missbräuche, die vor der Reformation
in der Kirche des Westens vorhanden waren, noch die Vorteile,
die aus der Reformation auf vielen Gebieten des kirchlichen Lebens
entstanden. Aber ein gewaltiger Verlust entsprang daraus: die
Christenheit des Westens hörte auf ein Leib zu sein ; sie hörte auf,
die Hauptcharaktereigenschaft eines Körpers zu besitzen, nämlich
die ausgesprochene und anerkannte Differenzierung der Funktionen
unter seinen Gliedern. Die Reformationskirchen empfanden das
Bedürfnis der Beibehaltung der geistlichen Amtsinhaber und den
Wunsch, die beiden Sakramente der Bibel beizubehalten. Indem
wir mit besonderem Nachdruck daran festhalten, dass Gottes erster
Plan bezüglich des Leibes Christi sich deutlich in der Entwicklung
der Urkirche zeigt, sehen wir in den Amtsbrüdern der protestantischen

Kirchen und in deren Spendung der Sakramente die Gnade



— 248 —

Gottes herabströmen, um ihnen in ihren Schwierigkeiten beizustehen.
Es ist besonders leicht, diese Ansicht über die gegenwärtige und
viele frühere Generationen zu haben, die keine persönliche
Verantwortung für die Trennung der Christenheit tragen. Daher geben
wir zu, dass diese geistlichen Amtsinhaber wirkliche Diener Gottes
sind und dass seine Gnade zu den Menschen kommt durch die
Sakramente, welche sie spenden, und doch sind die nachreforma-
torischen geistlichen Amtsinhaber nicht Gottes ursprüngliche
Absicht — seine ersten Gedanken — für die Kirche. Er liess sie zu,
um den Verhältnissen Rechnung zu tragen, die nicht einen Teil
seines ursprünglichen Planes bildeten, sondern durch die Verfehlungen

seiner Kinder entstanden sind.
St. Augustinus argumentierte gegen die Sakramentenlehre des

Donatus, dass Gott tatsächlich in ihnen sich auswirke, dass aber
die Empfänger keine wohltätige Wirkung verspüren würden,
solange sie ausserhalb der Einheit der Kirche verblieben; sobald sie
aber mit dieser Einheit sich verbunden hätten, würden die
Sakramente, welche sie empfangen, anfangen, ihre volle Wirkung
auszuüben. Ohne uns der Form seiner Argumentation anzuschliessen,
halten wir dafür, dass wir in unserem vorliegenden Vorschlag sein
Grundprinzip angenommen haben. Wir anerkennen das Wirken
Gottes in diesen geistlichen Ämtern der getrennten Kirche, und
wir anerkennen diese geistlichen Ämter selbst nach stattgefundener
Union. Ferner nehmen wir einen anderen wichtigen Punkt auf, den
jener grosse Mann vorgebracht hat. Der bestimmende Faktor ist
der Wunsch, in den einen Leib liebevoll zurückzukehren. Dieses
Verlangen hat bereits unsere Gefühle gegenüber den Leuten geändert,

die nicht länger im Widerstreit gegen uns, sondern in Einigkeit

mit uns arbeiten wollen. Sobald dieses Verlangen in der
tätsächlichen Vereinigung der Kirchen sich ausgewirkt hat, erhält
die Gnade der Liebe einen neuen Wirkungskreis aus dieser
Vereinigung. 4 ^*

In einem Leitartikel über die bevorstehende Wiedervereinigung
der bischöflichen und nicht-bischöflichen Kirchgemeinschaften
schreibt der Herausgeber der « Church Times » unter anderem
folgendes:

Die bischöfliche Kirche Englands betonte von allem Anfang
an, dass die Kirche in Indien auf den Grundprinzipien, die in
der Urkirche Geltung haben, aufgebaut werden müsse, nämlich den
historischen Episkopat, die Feier der Eucharistie durch den Priester
und die Priesterweihe durch den Bischof. Der nächste Schritt führte
zu Schwierigkeiten. Die Vertreter der bischöflichen Kirche, sich
berufend auf die Beschlüsse der Lambethkonferenz, schlugen vor,



— 249 —

dass ein Dienst gegenseitiger Beauftragung eingeführt werden sollte,
d. h. bischöfliche Geistliche laden die nicht-bischöflichen
Amtsbrüder ein, durch bischöfliche Weihe einen Amtsauftrag zu
übernehmen, während sie selbst sich bereit erklären, sich irgendeiner
Art von Ordination zu unterziehen, welche die Wesleyaner und
die Vereinigte Kirche Südindiens (Congregationalisten, Presbyterianer
und Deutsch-Reformierte) für nötig halten. Dieser Vorschlag rief
in England für eine Zeit grosse Hoffnungen hervor, wurde aber
hauptsächlich durch die Kritik der nicht-bischöflichen Gemeinschaften

niedergeschlagen : eine Union auf bewusster Zweideutigkeit
aufbauen heisse nicht, im Geiste Christi bauen. Eine Kommissionsbehörde,

die nicht ordiniert, wenn Ordination erforderlich ist; ein
Kommissionsauftrag, in einem Sinne übertragen und in einem
andern angenommen, wie konnte eine solche Methode Erfolg haben
Dieser Vorschlag wurde in Indien zurückgewiesen, wie es in England

geschehen war. Daraufhin unterbreiteten die bischöflichen
Vertreter eine andere Alternative der anglikanischen Gemeinschaft,
d. h. der Lambethkonferenz : « es sollten die bestehenden Kirchendiener

der mit uns sich vereinigenden Kirchen als Prediger des
Wortes und Verwalter der Sakramente in der zukünftigen vereinigten

Kirche anerkannt werden », d. h. mit anderen Worten, bischöflich

geweihten Priestern und nicht-bischöflichen Pastoren soll es

gestattet sein, nach stattgefundener Union die Eucharistie zu feiern.
Der Grund, auf den hin dieser sonderbare Vorschlag der
anglikanischen Gemeinschaft empfohlen werden sollte, beruht in der
Annahme, dass die nicht-bischöflichen Kirchenämter von Gott
geschaffen worden seien zu einer Notzeit, als bischöfliche Ordination
unmöglich war; sowie ferner, dass diese nicht-bischöflichen Kirchendiener

von Gott befähigt worden seien, evangelistische, prophetische
und pastorale Arbeit zu leisten. Und deswegen sind dieselben,
gleich wie die bischöflich geweihten Priester, Diener des Wortes
und Verwalter der Sakramente.

Dieser zweite Vorschlag ist ausserordentlich verschieden von
dem ersten ; er nimmt wieder weg, was der erste bestätigt hatte,
nämlich, dass die Ordination dem Bischof allein zusteht, während
die Feier der Eucharistie Sache des Priesters ist. Die Vertreter der
bischöflichen Kirche bestätigen zuerst die Grundprinzipien, die
nach ihrer Auffassung die Bekräftigung der Universalkirche haben,
und dann unterlassen sie es, dieselben aufrecht zu erhalten. Dies
ist eine sehr beunruhigende Erscheinung in der südindischen
Bewegung. Es ist ferner eine sehr bezeichnende Tatsache, dass die
nicht-bischöflichen Vertreter deutlich die Theorie zurückweisen,
dass ihr geistliches Amt in einer Notzeit entstanden sei und daher
nach dem historischen Episkopat an zweiter Stelle stehe. Sie sind



— 250 —

in der Tat bereit, diese Alternative anzunehmen ; aber während sie
das tun, weisen sie ausdrücklich die Gründe zurück, auf denen der
Vorschlag beruht. Er wird in einem ganz bestimmten Sinne
angeboten und in einem andern angenommen. Uns will es scheinen,
als ob die nicht-bischöflichen Vertreter beständig und hartnäckig
an ihren ursprünglichen Ansichten festhalten, während die bischöflichen

Vertreter zwischen Entwürfen hin- und herschwanken, die
unmissverständlich inkonsequent sind. Die anglikanischen
Vorschläge sind eine Art Kompromiss. Gewiss ist es auffallend, dass
die Wesleyaner und jene gemischte Gemeinschaft der
Congregationalisten und Presbyterianer, bekannt unter dem Namen
«Vereinigte Kirche Südindiens », bereit sind, anzunehmen, dass in
Zukunft die Ordinierungen durch den Bischof vorzunehmen sind. Aber
es ist keineswegs klar, aus welchem Grunde sie bereit sind, dies
anzunehmen, noch welche Bedeutung sie der Ordination beimessen.
Sie haben ganz bestimmt erklärt, dass sie die Theorie der bischöflich

geistlichen Amtsbeauftragung, welche die Anglikaner
vorschlugen, nicht annehmen; aber was ihnen eigentlich bischöfliche
Ordination bedeutet, das haben sie nirgendswo gesagt. Was
immer sie auch Gegenteiliges gesagt haben mögen, die Annahme
dieses Vorschlages ist fur sie nur ein blosses Sicheinfügen in das

anglikanische System und ein etwas veraltetes Vorurteil um des lieben
Friedens willen. Das ist aber keine zufriedenstellende Grundlage für
Unionsbestrebungen. Die Vertreter der bischöflichen Kirche in Indien
sind bereit, das Nebeneinanderbestehen von protestantischen Pastoren
und katholischen Priestern in ein und derselben Gemeinde mit
Gleichmut zu betrachten, und jeder ist berechtigt, während einer
Zeitperiode von 50 Jahren das Abendmahl zu feiern. Es würde
dadurch ermöglicht, dass Pastoren und Priester abwechslungsweise
in ein und derselben Gemeinde als Zelebranten funktionieren. Es
würde dadurch einer Gemeinde, die gerade einen bischöflichen
ordinierten Priester hat, möglich werden, wenn es ihr beliebt, einen
wesleyanischen Geistlichen einzuladen, an dessen Stelle zu
zelebrieren. Dies kann aber nicht geschehen, ohne das Problem der
kirchenamtlichen Grundprinzipien zu besprechen.

Das Verlangen nach Vereinigung ist eine christliche
Eigenschaft; aber wirkliche Vereinigung kann nur auf Prinzipien
aufgebaut werden. Unglücklicherweise trägt die indische Unionsbewegung

alle Anzeichen einer überstürzten Hast. Sie sind nicht nur
gewillt, « eine korporatione Vereinigung zu finden >, sondern sie
beinahe sofort zu finden. Sie versichern uns, dass « praktische
Fortschritte gemacht werden müssen ». « Wir in Indien », so sagen sie,
« können nicht mehr lange zuwarten ; wenn diese Angelegenheit
nicht von uns geordnet werden wird, so werden andere sie in



— 251 —

Ordnung bringen.» Die indischen Mitglieder drohen, dass, falls
die Union mit den Anglikanern nicht zustande kommt, sie eine
Vereinigung unter sich selbst bewerkstelligen werden. Aus diesem
Tone spricht eine Überstürzung, die uns ausserordentlich befremden
muss. Sich erst vereinigen in der Hoffnung, nachher miteinander
zu harmonieren, mag ein Hilfsmittel sein, das dem praktischen
Leiter, der überängstlich ist, dass etwas getan werde, gut dünkt;
aber es ist eine völlige Umkehrung" der wirklichen Reihenfolge des

Fortschrittes und kann nicht von denen gebilligt werden, die darauf
bestehen, dass die Grundprinzipien behauptet werden müssen.
Wirkliche Union kann nur auf die Übereinstimmung in den
Grundprinzipien aufgebaut werden.

* **
Die Besprechungen von Mecheln. Lord Halifax veröffentlichte

in den « Times » zum ersten Male einen merkwürdigen Brief von
Kardinal Mercier, Erzbischof von Mecheln, datiert den 25. Oktober
1925, an den Erzbischof von Canterbury in Beantwortung seines
Briefes vom 1. August 1925 :

« Getreu unserem ursprünglichen Vorhaben, müssen wir nach
und nach alles ans Licht bringen, was irgendwie die Wiedervereinigung

begünstigt, und beiseite lassen oder hinausschieben, was ihr
im Wege steht. Es war nicht unsere ursprüngliche Absicht, innerhalb

einer gewissen Zeit einige Fragen der Theologie, der Exegese
oder Geschichte zu prüfen in der Hoffnung, ein Kapitel der
Apologetik oder Kontroverse den religiös-wissenschaftlichen Werken
unserer Vorgänger hinzuzufügen. Sondern im Gegenteil wir trafen
uns von Angesicht zu Angesicht wie Menschen eines guten Willens
und wie aufrichtige Gläubige, die beunruhigt sind durch die
Meinungsverworrenheit und Gedankenspaltungen, welche die moderne
Gesellschaft beherrschen, und betrübt sind über die religiöse
Gleichgültigkeit und die materialistische Lebensauffassung, die daraus

folgt. Uns beseelte der höchste Wunsch für Wiedervereinigung,
für Einheit, ausgedrückt in den Worten unseres göttlichen
Heilandes : Ut unum sint » Oh, dass sie doch eins wären Wir
begannen die Arbeit, ohne zu wissen, wann oder wie diese von
Christus erhoffte Einheit verwirklicht werden könne, aber wir waren
überzeugt, dass sie bewerkstelligt werden könne, da Christus sie

gewollt hat und dass wir daher, jeder einzelne von uns, seinen

Teil zur Verwirklichung beitragen müsse. Wiedervereinigung ist
nicht unser Werk allein, und wir mögen vielleicht nicht imstande
sein, es zur Ausführung zu bringen ; aber es liegt innerhalb unserer
Machtsphäre und daher innerhalb unseres Pflichtenkreises, sie vor-
Tzubereiten und ihr den Weg zu ebnen.

War es nicht dieses hohe Ziel, um dessenwegen die Lambeth-



— 252 —

konferenz zusammenberufen wurde im Geiste des Vertrauens auf
die Weisheit und Güte der göttlichen Vorsehung? Ist das nicht
das einzige Objekt, das unser lieber und verehrter Kollege seit
mehr als 50 Jahren verfolgt, der mit solch bewunderungswürdigem
Eifer seine Zeit, seine Kraft und sein Herz der Sache der
Wiedervereinigung widmet

Ich glaube, den verehrten Dekan von Wells zu hören, als er
am Schlüsse unserer ersten Zusammenkunft in bewegten Worten
sprach : « Während vier Jahrhunderten haben Anglikaner und
Romkatholiken nur ihre Antagonismen und Spaltungen gekannt, heute
sind sie zum erstenmal zusammengekommen, um sich gegenseitig
besser zu verstehen, die Missverständnisse zu beseitigen, die sie
einander entfremden und um näher zum Ziele zu gelangen, das

von jedem einzelnen ersehnt wird — Wiedervereinigung. » Als der
verehrte Dekan diese herzergreifenden Worte sprach, da richtete
er sie nicht nur an unsere kleine exklusive Gruppe, sondern an
die grosse Menge der Gläubigen, von denen wir wissen, dass sie
hinter uns stehen und deren standhafter Glaube an Christus und
die Kirche der Gegenstand unserer beständigen Sorge und Ängste ist.

Soweit es mich angeht, so habe ich in diesem Lichte des

Apostelamtes den Anteil betrachtet, den ich an den Besprechungen
nahm von dem ersten Tage an, als der geehrte Lord Halifax und
Abbé Portal den Wunsch äusserten, dass ich an den Diskussionen
teilnehmen sollte. Als ich im Januar 1924 meinem Klerus und
meinen Diözesanen den Standpunkt erklärte, den ich an diesen
Besprechungen einnahm, legte ich besonderen Nachdruck auf
denselben Punkt. Ich erinnerte sie an die Worte Leos XIII: «Die
grossen Geschichtsereignisse können nicht durch menschliche
Berechnungen erzielt werden.» Und da ich ihre Ungeduld voraussah
und befürchtete, so rief ich ihnen ins Gedächtnis die Worte des

heiligen Paulus über die einzige Quelle der Fruchtbarkeit des

Apostelamtes : « So ist denn weder der da pflanzt, noch der da

begiesst, etwas, sondern Gott, der das Gedeihen gibt.» (1. Korr. 3, 7.)
Und ich fügte die folgenden Worte bei, die ich mir gestatte, hier
wiederzugeben : « Ihr werdet ungeduldig, Erfolg kommt nur langsam,
all euer Bemühen scheint vergeblich zu sein. Seid auf eurer Hut:
die Natur und ihr Übereifer führen euch in die Irre; jede
Mühewaltung auf dem Gebiete der wohltätigen Liebe geht nicht
verloren. > Als Seelenschnitter müssen wir im Schweisse unseres
Angesichtes säen, und zwar meistens in Tränen, ehe die Stunde des
Schneidens schlägt. Wenn diese glückverheissende Stunde schlägt,
dann wird sehr wahrscheinlich ein anderer unsern Platz ausfüllen:
« Dieser sät, der andere schneidet. » (Joh. 4, 37.)

In diesem Geiste christlicher Geduld und übernatürlichen Ver-



— 253 —

trauens werden wir im Verlaufe des nächsten Januars wieder
zusammenkommen, uns zufriedengebend mit unserm Arbeiten und
Säen und dem heiligen Geiste und der Auswirkung seiner Gnade
anheimstellend die Wahl des Tages und Stunde zur Fruchtschneidung,

die unsere demütigen Arbeiten und Gebete vorzubereiten
suchen. »

Eine Kongregation des Benediktinerordens für christliche
Union. Pius X. hat in dem apostolischen Brief «Equidem verba >

vom 2i. März 1925 durch die Vermittlung des Primas allen Äbten
und Mönchen des Benediktinerordens den Wunsch kundgetan, es
möchte im Orden eine monastische Institution geschaffen werden,
die die kirchliche Union an die Hand nehme. Unter den Auspizien
der Kongregation für orientalische Angelegenheiten und mit
Billigung des Generalkapitels der Benediktineräbte vom 1.—15.
Oktober 1925 wurde diese Organisation in Belgien ins Leben gerufen.
Ihr Zweck ist, sich mit Mitteln, die dem monastischen Leben
entsprechen, dem Werke der Union zu widmen und durch langsame,
friedliche und brüderliche Arbeit die Rückkehr der getrennten
Christen zu ökumenischer Einheit vorzubereiten. Es soll dies
geschehen durch Gebet, Studium, Belehrung der getrennten Brüder,
durch zeitlichen Aufenthalt und Gründung von Klöstern im Orient.
Die Unionsmönche erhalten nach dem Noviziat in Rom oder im
Orient ihre spezielle Ausbildung. In Übereinstimmung mit der
kirchlichen Tradition des Ostens besteht die Einrichtung von
Priestermönchen und Mönchen ohne Priesterweihe. Alle nehmen am
liturgischen Leben teil. Der Aufgabe dient eine Zeitschrift « Irénikon »,
die in Gembloux in Belgien seit April 1926 erscheint. In der
Zeitschrift wird ausdrücklich erklärt, dass die Mönche Abendländer
bleiben und gar nicht daran denken, heute oder morgen eine

Latinisierung des Orients anzustreben. Die Union soll weder auf
dem Wege der Konzession noch der Kompromisse geschehen.
Kein Orientale soll seine Kirche verlassen und keine Abendländer
Orientale werden. Ebenso wenig sollen den Orientalen die
abendländischen philosophischen und theologischen Systeme aufgezwungen
werden. Im Gegenteil, die Abendländer mögen sich Mühe geben,
die Theologie der Morgenländer zu studieren. Grundsätzlich wird
jede individuelle und kollektive Proselytenmacherei verworfen. Die
Arbeit soll sich im Geiste der Achtung, des Vertrauens und
gegenseitigen Sympathie bewegen, ohne besorgt zu sein, Statistiken über
Gewinn und Verlust ihrer Herde aufzustellen. Einzige Sorge soll
sein, Kontakt zu suchen und die Geister einander näher zu bringen,
ohne Apologetik und Polemik, was nur Misstrauen erweckt. Die
Mönche wollen für die Emigranten aus Russland wirken, allein
Tzwischen Wohltätigkeit und Union soll scharfe Trennung herrschen.



— 254 —

Eine erste Niederlassung befindet sich seit Oktober 1925 mit zehn
Mönchen und sechs Novizen in Amay-sur-Meuse (Belgien) und
eine zweite in Schootendorf bei Antwerpen. Diesem Haus ist die
Arbeit in Nordeuropa, Holland, Skandinavien und England
überwiesen. In Schootendorf ist ferner ein weiblicher Orden mit
derselben Tendenz in Bildung begriffen.

Zur Verschiebung des ökumenischen Konzils im Orient.
Das XgiGxiavixòv ipiîi-ç meldete einen Beschluss der heiligen Synode
der rumänischen Kirche, bezüglich des ökumenischen Konzils den
Wunsch auszusprechen, dass es auf 1927 verschoben werde, damit
inzwischen ernsthafteres Studium und Vorbereitung desselben
stattfinden könne; es soll aber nicht den Charakter und die Bezeichnung

eines ökumenischen, sondern nur eines interorthodoxen und
vorbereitenden Konzils tragen. Dieser Beschluss der rumänischen
Kirche ist von grosser Wichtigkeit. — Auch sonst schien man mit
der baldigen Einberufung eines ökumenischen Konzils nicht ein-
vertanden zu sein. So hebt die AvaiôXaaiç zwar die wichtigen Fragen
hervor, die unbedingt einer Regelung durch ein ökumenisches
Konzil rufen : dogmatische, kultische, administrative Fragen, Fragen
des Klerus, der Einigung der Kirchen, des Kalenders, der sozialen
Mission und Betätigung der Kirche u. a. Aber es wird auch auf
die grossen Schwierigkeiten aufmerksam gemacht, die vorher noch
zu beseitigen sind; die Teilkirchen müssen sich erst vorbereiten
und verständigen können. Vor allem schwerwiegend sind die Fragen
des lateinischen und bulgarischen Schismas, welche Kirchen an
einem ökumenischen Konzil auch vertreten sein sollten. Sie kommt
daher zum Schluss, dass noch nicht eine ökumenische, sondern
nur eine allgemeine vorbereitende Synode stattfinden solle, die dem
nachher notwendigen ökumenischen Konzil vorarbeiten soll. Ähnlich

hat sich das serbische Kirchenblatt « Glasnik » geäussert.
Kurz darauf berichtete das Xgioxiavtxiv (Pûïç :

Der ökumenische Patriarch teilt durch ein Schreiben an den
Metropoliten von Athen mit, dass die heilige Synode des
Patriarchats im Hinblick auf die betreffend der Einberufung eines
ökumenischen Konzils von der Mehrzahl der Kirchen formulierten
Bedenken die Verschiebung des ökumenischen Konzils beschlossen
hat, zugleich aber eine Präliminarkonferenz von Vertretern aller
Kirchen einberuft. Die vorbereitende Arbeit, die von der
Präliminarkonferenz geleistet werden wird, wird auch das kirchliche Volk
aufklären über die etwa nötigen Reformgesetze und den Boden
bereiten für die ökumenische Synode, damit ihr Werk völlig
sichergestellt wird.


	Kirchliche Chronik

