Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 16 (1926)
Heft: 4
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 244 —

KIRCHLICHE CHRONIK.

Unionsbestrebungen in Siidindien. Die Verhandlungen iiber
eine Vereinigung derKirchenSiidindienshaben nach einem Berichte der
¢« Church Times» einen sehr interessanten Standpunkt erreicht. Im
Jahre 1919 versammelten sich zu Tranquebar die Geistlichen der
drei grossen Kirchenverbinde, um die drawidischen Volksteile zu
einer einheitlichen Kirche zusammenzuschliessen. Die vier Didzesen
der «¢Kirche Englands in Indien», namlich Madras, Dornakal,
Tinnevelly und Travancore, zdhlen 300,000 Mitglieder, darunter
60,000 Europder. Die « Vereinigte Kirche Siidindiens» entstand
vor ungefihr 16 Jahren und umfasst ungefihr 240,000 Mitglieder,
die Friichte von sechs Missionsgesellschaften: der Schottischen,
Englischen, der Amerikanischen, der Presbyterianer und Congre-
gationalisten, zu denen spiter noch eine Deutsche Evangelische
trat. Die Wesleyanische Kirche Siidindiens zidhlt ungefdhr 60,000
Mitglieder. Die drawidischen Volksbestandteile sprechen vier Sprachen,
die sich aber wie Schwestern und Kusinen zueinander verhalten;
ein gemeinsames Band natiirlicher Sympathie- und Zusammen-
gehorigkeitsgefiihle schliesst sie enge aneinander. Eheliche Verbin-
dungen werden nach dem alten Kastensystem eingegangen, ohne
Riicksichtnahme auf das christliche Bekenntnis. Diese volkischen
Eigentiimlichkeiten werden noch durch wichtigere Besonderheiten
sozialer und spiritueller Art verstarkt. Aber nicht nur Blutsver-
wandtschaft, sondern auch ein starkes Gemeinschaftsgefiihl geben
diesen Unionsverhandlungen eine Realitit und Dringlichkeit, wie
sie in keiner europidischen Verhandlung iiber kirchliche Einheit
sich irgendwo kundgibt.

Die Verhandlungsmethode besteht darin, dass die offiziell ge-
wihlten Mitglieder der Kirchen von Zeit zu Zeit zusammenkommen,
nicht als mit Vollmacht Ausgestattete, sondern als ein Verbands-
komitee zum Zweck gemeinsamer Besprechung, das seine Resultate
den Einzelkirchen zur Begutachtung oder anderweitiger Beurteilung
iibermittelt. Auf der im letzten Februar stattgefundenen Zusammen-
kunft einigte man sich iiber folgende Punkte, iiber welche iibrigens
die Einzelkirchen ihr Urteil noch nicht abgegeben haben.

Die erzielten Ubereinstimmungspunkte: Gleich von Anfang an
haben wir nicht eine neue Kirche griinden, sondern «die Kirche
in Indien so organisieren wollen, dass sie den indischen Ausdruck



des Geistes, Gedankens und Lebens der Gesamtkirche wiedergibt s,
Ferner wurde vereinbart: 1. «dass die hl. Schriften des Alten und
Neuen Testamentes alles enthalten, was zum Heile erforderlich ist,
und dass sie die Richtschnur und das letzte Ziel des Glaubens
bilden»; 2. dass wir alle das Apostolische und Nicaenische:
Glaubensbekenntnis annehmen, und dass «<sie eine hinreichende
Darlegung des Glaubens enthalten, die als Grundlage der Gemein-
schaft dienen kann»; 3. dass «die beiden Sakramente, Taufe und
Abendmahl], zu spenden sind vermittelst des unumginglichen Ge-
brauches der Einsetzungsworte Christi und der Elemente, die von
ihm angeordnet sind », wir alle versuchen, das zu tun, was unser
Herr befohlen hat, und wiinschen, das zu empfangen, was er in
diesen Sakramenten uns geben will; und 4. «wir nehmen den
geschichtlichen und konstitutionellen Episkopat als die Basis unserer
Kirchenverfassung an ». Dieser historische Episkopat wird als eine
althergebrachte, fortdauernde und weitverbreitete Tatsache ange-
sehen und bildet die einzig wahrscheinliche Grundlage fiir eine
korporatione Wiedervereinigung der Christenheit. Wir stimmen darin
iiberein, diese Tatsache anzunehmen und sie zu verwerten und
anzuerkennen, dass wir iiber ihre Bedeutung verschiedene Theorien
haben. Ferner sind wir iibereingekommen, dass, nachdem die Ver-
einigung sich in vollem Masse verwirklicht hat, alle Ordinierungen
in den Hinden des Episkopates liegen werden. Und ferner sind
wir zu einer sehr wichtigen Ubereinstimmung gelangt iiber den
Begriff ¢ Ordination »; dieser wurde in Trichinopoly dieses Jahr
folgendermassen formuliert: In Beantwortung der Bitten seiner
Kirche schenkt Gott in der Ordination und sichert dem dazu Be-
rufenen so viel Gnade, als angepasst und erforderlich ist fiir das
Priesteramt, welche Gnade, wenn demiitig benutzt, den Diener der
Kirche befihigen wird, das Amt auszuiiben. In diesen Uberein-
stimmungen haben wir genau denselben Standpunkt erreicht, den
das Lambeth Verbandskomitee in seinen ausfiihrlicheren Erorte-
rungen eingenommen hat. : :
Schwierigkeit der bestehenden Amter und Kirchendiener: Ebenso
wie das Lambeth Verbandskomitee haben auch wir gefunden, dass
dié vothandenen Kirchenéimter und Kischendiener den schWierigsteri
Punkt der Verhandlungen ausmachen. Im Jahre 1923 entwarf das
Verbandskomitee in Siidindien ein Ordinationsverfahren, das auf
gegenseitiger Beauftragung beruht. Dasselbe wurde auf Wunsch
des Metropoliten von: einer Anzahl Theologen und Gelehrten der
énglischen Kirche gepriift; jedoch wurde der Entwurf in seiner
gegenwartigen Fassung nicht allgemein gebilligt. Nach der fast
allgemeinen Ansicht der Experten wiirde er von der Kirche Eng-
lands nicht so aufgefasst werden, als ob-er den Sinn einer wirk-



— 246 —

lichen Ordination wiedergebe. Unsere Freunde im siidindischen
Verbandskomitee haben in Trichinopoly festgestellt, dass, wenn er
zu diesem Endzweck abgeindert wiirde, sie zu demselben ihre
Einwilligung versagen miissten. Der Vorschlag versagt aus dem-
selben Grund, den die anglikanischen Mitglieder zu Lambeth als
das grosste Hindernis angesehen haben, da namlich solch gegen-
seitige Beauftragung jedenfalls von den Spendern sowohl wie von
den Empfingern in verschiedener Weise aufgefasst wiirde.

Des Versagen dieses Vorschlages beruht hauptsdchlich auf
der Uberzeugung vieler, dass, da sie tatsichlich von Gott ordiniert
seien, sie einen Akt der Unloyalitit und des Gottesraubes begehen
wiirden, wenn sie sich einer anderweitigen Ordination unterwiirfen,
Diese Uberzeugung lidsst sie selbst eine Ordination sub conditione
nicht annehmen.

Die neue Losung beruht in der Anerkennung der vorhandenen
Kirchendiener derjenigen Gemeinschaften, die willens sind, sich mit
uns zu vereinigen, als Prediger des Wortes und Verwalter der
Sakramente in der geeinten Kirche nach stattgefundener Union.
Es ist die Ansicht vieler, dass ein plotzlicher und allgemeiner Aus-
tausch der geistlichen Amtsinhaber und Gemeinden zu einer ge-
wissen Beunruhigung fithren und Verirrung und Furcht verursachen
konnte. Wir haben daher folgender allgemeiner Regel zugestimmt:
«Kein, vorgingig der Union, ordinierter Geistlicher darf zeit-
weilig in irgendeiner Kirche oder Gemeinde ohne Einwilligung des
zustindigen Pfarrers und der Gemeinde amtieren, noch darf er an
eine neue Gemeinde versetzt werden ohne ausdriickliche Einwilligung
jener Gemeinde und des Bischofs.»

Wir halten dafiir, dass, um einer offenbar praktischen Schwie-
rigkeit in bezug auf Missionare zu begegnen, dieser Grundsatz wiahrend
eines Zeitraumes von 5o Jahren nach stattgefundener Union aus-
gedehnt werden sollte auf die geistlichen Amtsinhaber der west-
lichen Kirchen, welche diese Missionen gegriindet und deren Be-
miihungen mit Gottes Hilfe die siidindischen Unionverbandskirchen
geschaffen haben, sofern diese geistlichen Amtsinhaber willens sind,
dieselben Erklirungen beziiglich der Annahme des Glaubens und
der Kirchenverfassung abzugeben,” wie sie diejenigen Kandidaten
machen miissen, die ordiniert werden sollen oder zum erstenmal
in der geeinten Kirche angestellt werden. Wir beantragen jedoch,
dass die Unionsveranstalter erklaren sollten, es sei ihre Absicht,
nach Ablauf jenes Zeitabschnittes diirfte niemand in jener Kirche
funktionieren, der nicht regelrecht die Weihe durch den Bischof
erhalten hat. '

Diese Losung hat keinen Wert, wenn sie nur ein blosses Zu-
gestindnis ist zwecks Abschliessung eines Handelsgeschiftes; wir



— 247 —

glauben im Gegenteil, dass sie durch eine verniinftige Geschichts-
auslegung gerechtfertigt ist. Wir hatten diese Auslegung unseren
Freunden der Freikirchen in Trichinopoly vorgelegt, und sie beeilten -
sich, uns zu versichern, dass sie unsere Geschichtsauffassung zuriick-
weisen miissten, dagegen unsere praktischen Vorschlige annihmen.
Die geschichtliche Argumentation folgt unten; wir wiinschen, dass
von unseren Kirchgenossen in England erwogen werden mochte,
ob sie mit unserm Vorschlag einiggehen oder nicht. Vielleicht
konnen sie uns helfen, ihn so zu verbessern, dass er von den Frei-
kirchen angenommen wird.

Unsere Losung im Lichte der Geschichte: Uber zwei Phi-
nomene in der frithern Geschichte der Kirche herrscht kein Zweifel.
Die Priesterweihe wurde von den Aposteln vorgenommen, dann
von denen, die sie dazu beauftragt hatten, und darauf ging sie an
die Bischofe iiber. Die Feier der Eucharistie war eine Angelegen-
heit der Apostel und der Presbyter und dann der Bischofe und
und Presbyter. Gegen Ende des dritten Jahrhunderts hatten diese
Gebrauche eine vollbewusste Aufnahme gefunden, die keine Aus-
nahmen gestattete. Alle Glieder des Leibes Christi, sagte St. Paulus,
haben nicht dieselbe Verrichtung. Der oben geschilderte Vorgang
ist das Verfahren, durch das der Leib als ein Ganzes sich bewusst
wurde der zweckdienlichen Funktionen einiger seiner wichtigsten
Glieder, namlich der priesterlichen Weihen. Die Ausnahmen in bezug
auf die oben erwahnten Gebrduche, die in den frithesten Jahrhun-
derten bestanden zu haben scheinen, sind den Experimenten ver-
gleichbar, die ein kleines Kind mit seinen Gliedern macht, ehe es
deren Verrichtungen gelernt hat. Aber wenn es einmal durch Et-
fahrung herausgefunden hat, dass die Fiisse zum Gehen und die
Hinde zum Anfassen da sind, so gebraucht es diese Glieder immer
zu diesen Zwecken. .

Wir leugnen weder die Missbrauche, die vor der Reformation
in der Kirche des Westens vorhanden waren, noch die Vorteile,
die aus der Reformation auf vielen Gebieten des kirchlichen Lebens
entstanden. Aber ein gewaltiger Verlust entsprang daraus: die
Christenheit des Westens horte auf ezz Leib zu sein; sie horte auf|
die Hauptcharaktereigenschaft eines Korpers zu besitzen, nimlich
die ausgesprochene und anerkannte Differenzierung der Funktionen
unter seinen Gliedern. Die Reformationskirchen empfanden das
Bediirfnis der Beibehaltung der geistlichen Amtsinhaber und den
Wunsch, die beiden Sakramente der Bibel beizubehalten. Indem
wir mit besonderem Nachdruck daran festhalten, dass Gottes erster
Plan beziiglich des Leibes Christi sich deutlich in der Entwicklung
der Urkirche zeigt, sehen wir in den Amtsbriidern der protestan-
tischen Kirchen und in deren Spendung der Sakramente die Gnade



— 248 —

Gottes herabstromen, um ihnen in ihren Schwierigkeiten beizustehen.
Es ist besonders leicht, diese Ansicht iiber die gegenwirtige und
viele friihere Generationen zu haben, die keine personliche Ver-
antwortung fiir die Trennung der Christenheit tragen. Daher geben
wir zu, dass diese geistlichen Amtsinhaber wirkliche Diener Gottes
sind und dass seine Gnade zu den Menschen kommt durch die
Sakramente, welche sie spenden, und doch sind die nachreforma-
torischen geistlichen Amtsinhaber nicht Gottes urspriingliche Ab-
sicht — seine ersten Gedanken — fiir die Kirche, Er liess sie zu,
um den Verhiltnissen Rechnung zu tragen, die nicht einen Teil
seines urspriinglichen Planes bildeten, sondern durch die Verfeh-
lungen seiner Kinder entstanden sind.

St. Augustinus argumentierte gegen die Sakramentenlehre des
Donatus, dass Gott tatsachlich in ihnen sich auswirke, dass aber
die Empfinger keine wohltitige Wirkung verspiiren wiirden, so-
lange sie ausserhalb der Einheit der Kirche verblieben; sobald sie
aber mit dieser Einheit sich verbunden hitten, wiirden die Sakra-
mente, welche sie empfangen, anfangen, ihre volle Wirkung aus-
zuiiben. Ohne uns der Form seiner Argumentation anzuschliessen,
halten wir dafiir, dass wir in unserem vorliegenden Vorschlag sein
Grundprinzip angenommen haben. Wir anerkennen das Wirken
Gottes in diesen geistlichen Amtern der getrennten Kirche, und
wir anerkennen diese geistlichen Amter selbst nach stattgefundener
Union. Ferner nehmen wir einen anderen wichtigen Punkt auf, den
jener grosse Mann vorgebracht hat. Der bestimmende Faktor ist
der Wunsch, in den einen Leib liebevoll zuriickzukehren. Dieses
Verlangen hat bereits unsere Gefiihle gegeniiber den Leuten gedn-
dert, die nicht linger im Widerstreit gegen uns, sondern in Einig-
keit mit uns arbeiten wollen. Sobald dieses Verlangen in der tit-
siachlichen Vereinigung der Kirchen sich ausgewirkt hat, erhilt
die Gnade der Liebe einen neuen erkungskrels aus dieser Ver-

elmgung | i :
. *

In einem Leitartikel iiber die bevorstehende Wiedervereinigung
der bischoflichen wund nicht-bischoflichen Kirchgemeinschaften
schreibt der Herausgeber der « Church Times» unter -anderem
folgendes: ‘ ‘

~ Die bischéfliche Kn'che Englands betonte von allem Anfang
an, dass die Kirche in Indien auf den Grundprinzipien, die in
der Urkirche Geltung haben, aufgebaut werden miisse, nimlich den
historischen Episkopat, die Feier der Eucharistie durch den Priester
und die Priesterweihe durch den Bischof. Der nichste Schritt fiihrte
zu Schwierigkeiten. Die Vertreter der bischoflichen Kirche, sich
berufend auf die Beschliisse der Lambethkonferenz, schlugen vor,



— 249 -—

dass ein Dienst gegenseitiger Beauftragung eingefiihrt werden sollte,
d. h. bischofliche Geistliche laden die nicht-bischéflichen Amts-
briider ein, durch bischofliche Weihe einen Amtsauftrag zu iiber- -
nehmen, widhrend sie selbst sich bereit erkldren, sich irgendeiner
Art von Ordination zu unterziehen, welche die Wesleyaner und
die Vereinigte Kirche Siidindiens (Congregationalisten, Presbyterianer
und Deutsch-Reformierte) fiir notig halten. Dieser Vorschlag rief
in England fiir eine Zeit grosse Hoffnungen hervor, wurde aber
hauptsdchlich durch die Kritik der nicht-bischoflichen Gemein-
schaften niedergeschlagen: eine Union auf bewusster Zweideutigkeit
aufbauen heisse nicht, im Geiste Christi bauen. Eine Kommissions-
behorde, die nicht ordiniert, wenn Ordination erforderlich ist; ein
Kommissionsauftrag, in einem Sinne iibertragen und in einem an-
dern angenommen, wie konnte eine solche Methode Erfolg haben?
Dieser Vorschlag wurde in Indien zuriickgewiesen, wie es in Eng-
land geschehen war. Daraufhin unterbreiteten die bischéflichen
Vertreter eine andere Alternative der anglikanischen Gemeinschaft,
d. h. der Lambethkonferenz: <es sollten die bestehenden Kirchen-
diener der mit uns sich vereinigenden Kirchen als Prediger des
Wortes und Verwalter der Sakramente in der zukiinftigen vereinig-
ten Kirche anerkannt werden », d. h. mit anderen Worten, bischof-
lich geweihten Priestern und nicht-bischoflichen Pastoren soll es
gestattet sein, nach stattgefundener Union die Eucharistie zu feiern.
Der Grund, auf den hin dieser sonderbare Vorschlag der angli-
kanischen Gemeinschaft -empfohlen werden sollte, beruht in der
Annahme, dass die nicht-bischoflichen Kirchenamter von Gott
geschaffen worden seien zu einer Notzeit, als bischofliche Ordination
unmoglich war sowie ferner, dass diese nicht-bischoflichen Kirchen-
diener von Gott befihigt worden seien, evangelistische, prophetische
und pastorale Arbeit zu leisten. Und deswegen sind dieselben,
gleich wie die bischoflich geweihten Prlester Diener des Wortes
und Verwalter der Sakramente. ‘

Dieser zweite Vorschlag ist ausserordentlich Verschleden von
dem ‘ersten; er nimmt wieder weg, was der erste bestitigt hatte,
namlich, dass die Ordination dem Bischof allein zusteht, wihrend
die Feier der Eucharistie Sache des Priesters ist. Die Vertreter der
bischéflichen Kirche bestitigen zuerst die Grundprinzipien, die
nach ihrer Auffassung die Bekriftigung der Universalkirche haben,
und dann unterlassén sie es, dieselben aufrecht zu erhalten. Dies
ist eine sehr beunruhigende Erscheinung in der siidindischen Be-
wegung. Es ist ferner eine sehr bezeichnende Tatsache, dass die
nicht-bischoflichen Vertreter deutlich die Theorie zuriickweisen,
dass ihr geistliches Amt in einer Notzeit entstanden sei und daher
nach dem historischen Episkopat an zweiter Stelle stehe. Sie sind



— 250 —

in der Tat bereit, diese Alternative anzunehmen; aber wahrend sie
das tun, weisen sie ausdriicklich die Griinde zuriick, auf denen der
Vorschlag beruht. Er wird in einem ganz bestimmten Sinne ange-
boten und in einem andern angenommen. Uns will es scheinen,
als ob die nicht-bischoflichen Vertreter bestindig und hartnickig
an ihren urspriinglichen Ansichten festhalten, wiahrend die bischof-
lichen Vertreter zwischen Entwiirfen hin- und herschwanken, die
unmissverstindlich inkonsequent sind. Die anglikanischen Vor-
schlige sind eine Art Kompromiss. Gewiss ist es auffallend, dass
die Wesleyaner und jene gemischte Gemeinschaft der Congre-
gationalisten und Presbyterianer, bekannt unter dem Namen «Ver-
einigte Kirche Siidindiens », bereit sind, anzunehmen, dass in Zu-
kunft die Ordinierungen durch den Bischof vorzunehmen sind. Aber
es ist keineswegs klar, aus welchem Grunde sie bereit sind, dies
anzunehmen, noch welche Bedeutung sie der Ordination beimessen,
Sie haben ganz bestimmt erklart, dass sie die Theorie der bischof-
lich geistlichen Amtsbeauftragung, welche die Anglikaner vor-
schlugen, nicht annehmen; aber was ihnen eigentlich bischofliche
Ordination bedeutet, das haben sie nirgendswo gesagt. Was
immer sie auch Gegenteiliges gesagt haben mogen, die Annahme
dieses Vorschlages ist fiir sie nur ein blosses Sicheinfiigen in das
anglikanische System und ein etwas veraltetes Vorurteil um des lieben
Friedens willen. Das ist aber keine zufriedenstellende Grundlage fiir
Unionsbestrebungen. Die Vertreter der bischoflichen Kirche in Indien
sind bereit, das Nebeneinanderbestehen von protestantischen Pastoren
und katholischen Priestern in ein und derselben Gemeinde mit
Gleichmut zu betrachten, und jeder ist berechtigt, wihrend einer
Zeitperiode von 50 Jahren das Abendmahl zu feiern. Es wiirde
dadurch erméglicht, dass Pastoren und Priester abwechslungsweise
in ein und derselben Gemeinde als Zelebranten funktionieren. Es
wiirde dadurch einer Gemeinde, die gerade einen bischoflichen
ordinierten Priester hat, moglich werden, wenn es ihr beliebt, einen
wesleyanischen Geistlichen einzuladen, an dessen Stelle zu zele-
brieren. Dies kann aber nicht geschehen, ohne das Problem der
kirchenamtlichen Grundprinzipien zu besprechen.

Das Verlangen nach Vereinigung ist eine christliche Eigen-
schaft; aber wirkliche Vereinigung kann nur auf Prinzipien auf-
gebaut werden. Ungliicklicherweise trigt die indische Unionsbewe-
gung alle Anzeichen einer iiberstiirzten Hast. Sie sind nicht nur
gewillt, «eine korporatione Vereinigung zu finden», sondern sie
beinahe sofort zu finden. Sie versichern uns, dass « praktische Fort-
schritte gemacht werden miissen ». ¢ Wir in Indien s, so sagen sie,
«konnen nicht mehr lange zuwarten; wenn diese Angelegenheit
nicht von uns geordnet werden wird, so werden andere sie in



-— 251 —

‘Ordnung bringen.» Die indischen Mitglieder drohen, dass, falls
die Union mit den Anglikanern nicht zustande kommt, sie.eine
Vereinigung unter sich selbst bewerkstelligen werden. Aus diesem
Tone spricht eine Uberstiirzung, die uns ausserordentlich befremden
muss. Sich erst vereinigen in der Hoffoung, nachher miteinander
zu harmonieren, mag ein Hilfsmittel sein, das dem praktischen
Leiter, der {iiberdangstlich ist, dass etwas getan werde, gut diinkt;
aber es ist eine vollige UmkKehrung der wirklichen Reihenfolge des
Fortschrittes und kann nicht von denen gebilligt werden, die darauf
bestehen, dass die Grundprinzipien behauptet werden miissen.
Wirkliche Union kann nur auf die Ubereinstimmung in den Grund-

prinzipien aufgebaut werden.

® *
&

Die Besprechungen von Mecheln. Lord Halifax veroffentlichte
in den «Times» zum ersten Male einen merkwiirdigen Brief von
Kardinal Mercier, Erzbischof von Mecheln, datiert den 25. Oktober
1925, an den Erzbischof von Canterbury in Beantwortung seines
Briefes vom 1. August 1925 :

« Getreu unserem urspriinglichen Vorhaben, miissen wir nach
und nach alles ans Licht bringen, was irgendwie die Wiedervereini-
gung begiinstigt, und beiseite lassen oder hinausschieben, was ihr
im Wege steht. Es war nicht unsere urspriingliche Absicht, inner-
halb einer gewissen Zeit einige Fragen der Theologie, der Exegese
oder Geschichte zu priifen in der Hoffnung, ein Kapitel der Apo-
logetik oder Kontroverse den religios-wissenschaftlichen Werken
unserer Vorginger hinzuzufiigen. Sondern im Gegenteil wir trafen
uns von Angesicht zu Angesicht wie Menschen eines guten Willens
und wie aufrichtige Gliaubige, die beunruhigt sind durch die Mei-
nungsverworrenheit und Gedankenspaltungen, welche die moderne
Gesellschaft beherrschen, und betriibt sind iiber die religiose Gleich-
giiltigkeit und die materialistische Lebensauffassung, die daraus
folgt. Uns beseelte der hochste Wunsch fiir Wiedervereinigung,
fiir Einheit, ausgedriickt in den Worten unseres gottlichen Hei-
landes: Ut unum sint!» Oh, dass sie doch eins waren! Wir be-
gannen die Arbeit, ohne zu wissen, wann oder wie diese von
Christus erhoffte Einheit verwirklicht werden konne, aber wir waren
liberzeugt, dass sie bewerkstelligt werden konne, da Christus sie
gewollt hat und dass wir daher, jeder einzelne von uns, seinen
Teil zur Verwirklichung beitragen miisse. Wiedervereinigung ist
nicht unser Werk allein, und wir mogen vielleicht nicht imstande
sein, es zur Ausfiihrung zu bringen; aber es liegt innerhalb unserer
Machtsphire und daher innerhalb unseres Pflichtenkreises, sie vor-
zubereiten und ihr den Weg zu ebnen.

War es nicht dieses hohe Ziel, um dessenwegen die Lambeth-



— 252 —

konferenz zusammenberufen wurde im Geiste des Vertrauens auf
die Weisheit und Giite der goéttlichen Vorsehung: Ist das nicht
das einzige Objekt, das unser lieber und verehrter Kollege seit
mehr als 50 Jahren verfolgt, der mit solch bewunderungswiirdigem
Eifer seine Zeit, seine Kraft und sein Herz der Sache der Wieder-
vereinigung widmet ¢
Ich glaube, den verehrten Dekan von Wells zu horen, als er
am Schlusse unserer ersten Zusammenkunft in bewegten Worten
sprach: ¢« Wahrend vier Jahrhunderten haben Anglikaner und Rom-
katholiken nur ihre Antagonismen und Spaltungen gekannt, heute-
sind sie zum erstenmal zusammengekommen, um sich gegenseitig
besser zu verstehen, die Missverstindnisse zu beseitigen, die sie-
einander entfremden und um nidher zum Ziele zu gelangen, das
von jedem einzelnen ersehnt wird — Wiedervereinigung. » Als der
verehrte Dekan diese herzergreifenden Worte sprach, da richtete
er sie nicht nur an unsere kleine exklusive Gruppe, sondern an
die grosse Menge der Glaubigen, von denen wir wissen, dass sie
hinter uns stehen und deren standhafter Glaube an Christus und.
die Kirche der Gegenstand unserer bestindigen Sorge und Angste ist.
Soweit es mich angeht, so habe ich in diesem Lichte des
Apostelamtes den Anteil betrachtet, den ich an den Besprechungen
nahm von dem ersten Tage an, als der geehrte Lord Halifax und
Abbé Portal den Wunsch 4dusserten, dass ich an den Diskussionen
teilnehmen sollte. Als ich im Januar 1924 meinem Klerus und
meinen Ditzesanen den Standpunkt erklidrte, den ich an diesen
Besprechungen einnahm, legte ich besonderen Nachdruck auf den-
selben Punkt. Ich erinnerte sie an die Worte Leos XIII: <« Die
grossen (zeschichtsereignisse konnen nicht durch menschliche Be-
rechnungen erzielt werden.» Und da ich ihre Ungeduld voraussah
und befiirchtete, so rief ich ihnen ins Gedichtnis die Worte des
heiligen Paulus iiber die einzige Quelle der Fruchtbarkeit des
Apostelamtes: «So ist denn weder der da pflanzt, noch der da
begiesst, etwas, sondern Gott, der das Gedeihen gibt.» (1. Korr. 3, 7.)
Und ich fiigte die folgenden Worte bei, die ich mir gestatte, hier
wiederzugeben: «Ihr werdet ungeduldig, Erfolg kommt nur langsam,.
all euer Bemiihen scheint vergeblich zu sein. Seid auf eurer Hut:
die Natur und ihr Ubereifer filhren euch in die Irre; jede Miihe-
waltung auf dem Gebiete der wohltitigen Liebe geht nicht ver-
loren.» Als Seelenschnitter miissen wir im Schweisse unseres An-
gesichtes sden, und zwar meistens in Trinen, ehe die Stunde des.
Schneidens schligt. Wenn diese gliickverheissende Stunde schlagt,
dann wird sehr wahtscheinlich ein anderer unsern Platz ausfiillen:
« Dieser sit, der andere schneidet.» (Joh. 4, 37.) -
~In diesem Geiste christlicher Geduld und iibernatiirlichen Ver-



— 253 —

trauens werden wir im Verlaufe des nichsten Januars wieder zu-
sammenkommen, uns zufriedengebend mit unserm Arbeiten und
Sden und dem heiligen Geiste und der Auswirkung seiner Gnade
anheimstellend die Wahl des Tages und Stunde zur Fruchtschnei-
dung, die unsere demiitigen Arbeiten und Gebete vorzubereiten
suchen. »

Eine Kongregation des Benediktinerordens fiir christliche
Union. Pius X. hat in dem apostolischen Brief « Equidem verba>»
vom 2I. Mdrz 1925 durch die Vermittlung des Primas allen Abten
und Monchen des Benediktinerordens den Wunsch kundgetan, es
mochte im Orden eine monastische Institution geschaffen werden,
die die kirchliche Union an die Hand nehme. Unter den Auspizien
der Kongregation fiir orientalische Angelegenheiten und mit Bil-
ligung des Generalkapitels der Benediktineribte vom 1.—15. Ok-
tober 1925 wurde diese Organisation in Belgien ins Leben gerufen.
Ihr Zweck ist, sich mit Mitteln, die dem monastischen Leben ent-
sprechen, dem Werke der Union zu widmen und durch langsame,
friedliche und briiderliche Arbeit die Riickkehr der getrennten
Christen zu O6kumenischer Einheit vorzubereiten. Es soll dies ge-
schehen durch Gebet, Studium, Belehrung der getrennten Briider,
durch zeitlichen Aufenthalt und Griindung von Klostern im Orient.
Die Unionsmonche erhalten nach dem Noviziat in Rom oder im
Orient ihre spezielle Ausbildung. In Ubereinstimmung mit der kirch-
lichen Tradition des Ostens besteht die Einrichtung von Priester-
monchen und Monchen ohne Priesterweihe. Alle nehmen am
liturgischen Leben teil. Der Aufgabe dient eine Zeitschrift « Irénikon s,
die in Gembloux in Belgien seit April 1926 erscheint. In der Zeit-
schrift wird ausdriicklich erkldrt, dass die Monche Abendlander
bleiben und gar nicht daran denken, heute oder morgen eine
Latinisierung des Orients anzustreben. Die Union soll weder auf
dem Wege der Konzession noch der Kompromisse geschehen.
Kein Orientale soll seine Kirche verlassen und keine Abendlander
Orientale werden. Ebenso wenig sollen den Orientalen die abend-
landischen philosophischen und theologischen Systeme aufgezwungen
werden. Im Gegenteil, die Abendlinder modgen sich Miihe geben,
die Theologie der Morgenlinder zu studieren. Grundsitzlich wird
jede individuelle und kollektive Proselytenmacherei verworfen. Die
Arbeit soll sich im Geiste der Achtung, des Vertrauens und gegen-
seitigen Sympathie bewegen, ohne besorgt zu sein, Statistiken iiber
Gewinn und Verlust ihrer Herde aufzustellen. Einzige Sorge soll
sein, Kontakt zu suchen und die Geister einander niher zu bringen,
ohne Apologetik und Polemik, was nur Misstrauen erweckt. Die
Ménche wollen fiir die Emigranten aus Russland wirken, allein
zwischen Wohltitigkeit und Union soll scharfe Trennung herrschen,



— 254 —

Eine erste Niederlassung befindet sich seit Oktober 1925 mit zehn
Monchen und sechs Novizen in Amay-sur-Meuse (Belgien) und
eine zweite in Schootendorf bei Antwerpen. Diesem Haus ist die
Arbeit in Nordeuropa, Holland, Skandinavien und England iiber-
wiesen. In Schootendorf ist ferner ein weiblicher Orden mit der-
selben Tendenz in Bildung begriffen.

Zur Verschiebung des odkumenischen Konzils im Orient.
Das Xgtoriarixor @ag meldete einen Beschluss der heiligen Synode
der ruminischen Kirche, beziiglich des dkumenischen Konzils den
Whunsch auszusprechen, dass es auf 1927 verschoben werde, damit
inzwischen ernsthafteres Studium und Vorbereitung desselben statt-
finden konne; es soll aber nicht den Charakter und die Bezeich-
nung eines Okumenischen, sondern nur eines interorthodoxen und
vorbereitenden Konzils tragen. Dieser Beschluss der ruméinischen
Kirche ist von grosser Wichtigkeit. — Auch sonst schien man mit
der baldigen Einberufung eines Okumenischen Konzils nicht ein-
vertanden zu sein. So hebt die Avawdaais zwar die wichtigen Fragen
hervor, die unbedingt einer Regelung durch ein O6kumenisches
Konzil rufen: dogmatische, kultische, administrative Fragen, Fragen
des Klerus, der Einigung der Kirchen, des Kalenders, der sozialen
Mission und Betatigung der Kirche u. a. Aber es wird auch auf
die grossen Schwierigkeiten aufmerksam gemacht, die vorher noch
zu beseitigen sind; die Teilkirchen miissen sich erst vorbereiten
und verstindigen konnen. Vor allem schwerwiegend sind die Fragen
des lateinischen und bulgarischen Schismas, welche Kirchen an
einem okumenischen Konzil auch vertreten sein sollten. Sie kommt
daher zum Schluss, dass noch nicht eine 6kumenische, sondern
nur eine allgemeine vorbereitende Synode stattfinden solle, die dem
nachher notwendigen 6kumenischen Konzil vorarbeiten soll. Ahn-
lich hat sich das serbische Kirchenblatt « Glasnik» gedussert.
Kurz darauf berichtete das Xowzriavixor @ :

Der 6kumenische Patriarch teilt durch ein Schreiben an den
Metropoliten von Athen mit, dass die heilige Synode des Patri-
archats im Hinblick auf die betreffend der Einberufung eines dku-
menischen Konzils von der Mehrzahl der Kirchen formulierten |
Bedenken die Verschiebung des Skumenischen Konzils beschlossen
hat, zugleich aber eine Priliminarkonferenz von Vertretern aller
Kirchen einberuft. Die vorbereitende Arbeit, die von der Prilimi-
narkonferenz geleistet werden wird, wird auch das kirchliche Volk
aufkliren iiber die etwa notigen Reformgesetze und den Boden
bereiten fiir die 6kumenische Synode, damit ihr Werk vollig sicher-
gestellt wird.




	Kirchliche Chronik

