Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 16 (1926)

Heft: 4

Artikel: Diasporaseelsorge [Schluss]

Autor: Gilg, Otto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404014

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404014
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 224 —

Diasporaseelsorge.
(Schluss.)

Zur christkatholischen Diasporaseelsorge.

Mit dem Schwinden der judaeozentrischen Betrachtung der
Weltgeschichte, mit dem Zuriicktreten von Jerusalem und An-
tiochien hinter die Patriarchate von Alexandrien, Konstantino-
pel und Rom fanden nicht nur die kirchengeschichtlichen Be-
wegungen neue Zentren, sondern erfuhr auch die christliche
,Diaspora“ eine Loslésung von dem sie urspriinglich bestim-
menden Palistina. Die Bedeutung, welche fiir diese Entwicklung
— wie tiberhaupt fiir die Entfaltung der christlichen Gedanken-
welt — der Sturz Jerusalems hatte, kann kaum zu hoch in
Rechnung gestellt werden. Der Begriff ,Diaspora“ wurde jeg-
licher jiidisch-heilsgeschichtlichen Sphire entzogen und diente
nur mehr zur Bezeichnung von Gegenden mit christlichen Min-
derheiten, eine Tatsache, auf welche wir mit Nachdruck hin-
weisen mochten. Nicht das heilige Land und die heilige Stadt
bestimmten fiirderhin, was Diaspora sei, sondern der Quantitits-
begriff der Minoritit. Da aber innerhalb der Christenheit gegen
das Ende des zweiten Jahrhunderts sich in michtiger Ausein-
andersetzung die katholische und die marcionitische Kirche
gegeniiberstanden, hatten sich wohl beide Kirchen ihrer Mino-
rititen anzunehmen, welche sich innerhalb der Majorititen der
Gegenkirche zu halten suchten, also in diesem Sinn Diaspora-
seelsorge auszuiiben. So waren nun auch bis zur Reformation
die unter Christen der Grosskirche zerstreuten Glieder christ-
licher Sekten Diasporanen, welche sich gegenseitig Seelsorge
spenden mussten. Wir diirfen da nicht zuletzt an die seelsorger-
lichen Geheimbeziehungen der mittelalterlichen weitherum zer-
streuten ,Gottesfreunde“ denken, welche im Johanniterhaus
,Orinenworth® zu Strassburg eine Zentralstitte hatten und
die in der Schweiz bis hinauf ins Kloster Engelberg, auch in
Wolfenschiessen und im Ranft zu finden waren. Die Diaspora-
seelsorge gestaltete sich so, wenigstens zum Teil, zu einem
Sekten- und Schismatikerproblem; seit der Reformation — und
insbesondere seit den Tagen der ,Aufklirungszeit® — ist sie
recht eigentlich eine ,Konfessionsfrage“ geworden. Einst waren



— 225 —

nur Christen unter Nichtchristen Diasporanen, heute sind es
auch Christkatholiken unter Romkatholiken, Christkatholiken
unter Protestanten und umgekehrt. Da wir nur wenige Majo-
rititsgemeinden besitzen, so sind wir beinahe alle Diasporanen.
Wo jedoch festgefiigte Minorititsgemeinden vorhanden sind, hat
sich allerdings das Gefiihl, eine Diasporagemeinde zu sein, ver-
flichtigt. Man betrachtet vielmehr in solchen Gemeinden nur
jene als Diasporanen, welche von einer in sich geschlossenen
Gemeinde mit regelméssigem gottesdienstlichem Leben entfernt
wohnen. Armenversorgung, Industrie, Handel und Verkehr, auch
das Bediirfnis, den Lebensabend an einem den Mitteln und dem
Suchen nach Erholung entsprechenden Ort zu verbringen,
Steuer- und Wohnungsprobleme fithren Christkatholiken in stei-
gendem Masse in Gegenden, wo sie des Gemeindelebens entbehren
miissen. Da erweist sich denn eine Diasporaseelsorge im engsten
Sinn des Wortes als eine unumgéngliche Notwendigkeit.

Was haben wir dabei als das Entscheidende zu betrachten?
Ich denke doch vor allem den religiosen Dienst, bei welchem
wir alle Gaben dankbar beniitzen, welche die christkatholische
Kirche darzubieten vermag. Diesen Dienst werden wir in erster
Linie zu leisten versuchen anlédsslich von Besuchen bei Gesunden
und Kranken. Dass wir dabei, wo neben einer Muttergemeinde
ein grosses Diasporagebiet mit vierzig und fiinfzig Stationen
von einem allein zu besorgen ist, die vielen Verbindungsschwie-
rigkeiten wo immer moglich durch Anschaffung von Pfarrauto-
mobilen verringern sollten, ist eine Angelegenheit von dring-
licher Natur.

Das Meldeamt, welchem die Wegreise von Gemeindegliedern
aus Gemeinden oder Diasporastationen durch die Pfarrimter
mit moglichst genauen Angaben zur Erreichung derselben
moge sich jeder Pfarrer bemiihen, um den Kollegen nicht un-
niitz umherzusprengen — von Familienstand, Heimat, Geburts-
daten, Beruf, neuem Wohnort, Strasse und Nummer zuhanden
der Kartotheke berichtet werden soll, macht den zustindigen
Geistlichen mit dem neuen Diasporanen bekannt. Wir werden
nun am besten tun, wenn wir den Betreffenden sofort, gege-
benenfalls unter Beilegung von Gemeindebléittern, brieflich
herzlich willkommen heissen und ihm unseren Besuch in Aus-
sicht stellen. Befinden sich andere Diasporanen in seiner Nihe,
80 ist es wohltuend fiir den sich vielleicht einsam Fiihlenden,

Internat. kirchl, Zeitschrift Heft 4, 1926. 15



— 226 —

wenn wir ihm — wir sollen tiberhaupt immer darnach trachten,
bei jeder Gelegenheit, auch nach Gottesdiensten, die Diaspo-
ranen einander vorzustellen — die Adressen mitteilen, voraus-
gesetzt, dass wir ihm so viel Vertrauen entgegenbringen diirfen,
weshalb einige Angaben des frithern Pfarrers in dieser Hin-
sicht héchst wiinschbar sind. Auf einen solchen Brief wird
gewohnlich nie geantwortet, was allerdings nicht etwa besagt,
dass er keine Freude bereitete. Es gehort aber zur Erziehung
einer Gemeinde, dass deren Glieder es als Selbstverstidndlich-
keit — ganz abgesehen von allem Anstand — betrachten lernen:
Man verlisst eine Gemeinde nicht, ohne sich bei seinem Seel-
sorger personlich zu verabschieden, und man tritt in keinen
Diasporabezirk ein, ohne dass man dem neuen Seelsorger
miindlich oder schriftlich einen Gruss entbietet. Das sind die
Grundvoraussetzungen fiir eine fruchtbare Diasporaseelsorge,
und wir kénnen im Unterricht, in den Vereinen, auch anlésslich
von entsprechenden Predigten, und wo es immer sei, nicht
genugsam in dieser Hinsicht wirken. Der heilige Geist ist ein
Gemeinschaftsgriinder, nur der Verderben bringende Geist dieser
Welt ein Egoist und Separatist; gerade an Pfingsten darf man
wohl einmal im Blick auf die jerusalemitische Diasporaver-
sammlung und die Grindung der christlichen Kirche von der
Lage und den Pflichten der Diasporanen reden.

Stellen Sie sich nun einmal — ich blicke in meine Dia-
spora hinein, zu welcher an 54 Orten Mitglieder zihlen und
die sich vom Zuger-, iiber Briinig und Gotthard, bis zum
Brienzer- und Comersee erstreckt — die Situation eines Mannes
vor, welcher zufolge seines Heimatscheins — zum Teil durch
eigene Schuld, es sei das zugegeben — als Christkatholik in
ein von romkatholischen Schwestern gefiihrtes, ganz unter ihrem
Einfluss stehendes Armenhaus kommt. Der hat, wenn er treu
seiner Uberzeugung lebt, nicht bloss keinen leichten Stand,
sondern in den meisten Fillen — es gibt seltene Ausnahmen —
kein Heim; er ist wirklich ein ,Ausgesonderter“. Schon manche,
die in dieser Lage waren, haben mir im Studierzimmer erzéhlt,
wie sie den Herrgott béiten, er moge sie bald heimrufen. Fiir
solche ist wirklich der Besuch des Pfarrers eine Wohltat; eine
Wohltat ist’s auch, wenn wir ihnen finanziell die Moglichkeit
geben, hie und da zum Gottesdienst zu fahren und ausserhalb
des Armenhauses essen zu diirfen. Es kann uns dann freilich -



—_ 227 —

begegnen, dass, wenn wir einem solchen treuen Christkatholiken
wieder einmal ein Paket senden, es zuriickkommt mit dem
Vermerk: ,Adressat gestorben“ (so ging’s mir mit einem nur
kurze Zeit krank gewesenen Angehoérigen des Armenhauses
Sursee), oder wenn wir ihn besuchen wollen, er draussen bei
der Friedhofmauer begraben liegt (das begegnete mir anlisslich
eines Besuches im Armenhaus Altishofen), ohne dass dem christ-
katholischen Pfarrer auch nur das geringste gemeldet worden
wére. Eine romkatholische Schwester hat einem noch lebenden
Insassen eines solchen sonst gut gefiihrten Hauses erklirt, dass
es selbstverstindlicherweise ihre Pflicht sei, noch im letzten
Moment zu versuchen, einen Menschen zu retten, indem sie
ihn ,der allein selig machenden“ Kirche zufiihre. Der Betref-
fende — welcher iiber seinem Bett links und rechts vom Kru-
zifix die Bilder von Bischof Herzog und Dr. Weibel aufgehingt
hat — konne gar nicht ermessen, was er in der letzten Stunde,
unmittelbar vor der Entscheidung, fiihle. Was das besagt, ist
jedem deutlich, der weiss, dass nach Canon 1240, § 1, des Co-
dex Iuris Canonici ,solchen Siindern“ nur dann die romkirch-
liche Beerdigung entzogen werden muss, wenn sie vor dem
Sterben nicht noch irgendein Zeichen der Reue gegeben haben
(,nisi ante mortem aliqua dederint poenitentiae signa“). Was nun
alles von seiten einer bekehrungseifrigen Nonne bei einem
Sterbenden als ,irgendein Zeichen der Reue“ gedeutet werden
kann — insbesondere, wenn man eine christkatholische Beer-
digung im romkatholischen Dorf vermeiden mochte — das ver-
mogen wir uns leicht zu denken. In solchen Fillen miissen wir
froh sein, wenn wir das Bewusstsein haben diirfen, dass wir
den Heimgegangenen zu Lebzeiten etwas Christuslicht entgegen-
getragen haben, das ihren finstern Weg erhellte und in die
Frostigkeit der Umgebung ein wenig Wirme strahlen liess.
Wir kommen aber vielleicht auch zu Diasporanen, die sich
in der Isoliertheit, in welche sie moglicherweise der Beruf ge-
fiihrt hat — ich denke an die Beamten und Angestellten der
Verkehrsanstalten oder an Fiihrer und Arbeiter entlegener
Fabriken oder Kraftwerke — mit einer Nebenbeschiftigung
abgeben. Ein Stationsbeamter besorgt so nach wissenschaftlichen
Methoden eine grosse Schmetterlingssammlung, aber niemand
im Dorf zeigt Interesse. Fiir ihn ist es vor allem ein seelsorger-
liches Erlebnis, wenn er im Pfarrer einem Menschen begegnet,



— 228 —

der sich mit grosser Freude die bunte Mannigfaltigkeit von
,Einheimischen“ und ,Exoten“ erkliren ldsst und mit Ver-
standnis diese Riesenarbeit zu schétzen weiss. Von selbst kommt
man da auf Ihn zu sprechen, der das alles erst gedacht, bevor
er es durch Sein Wort werden liess. — Ein pensionierter Tram-
filhrer im Siiden ist Laienastronom. Ich sass kiirzlich gegen
zwei Stunden bei ihm. Warum so lange? Weil er immer wieder
mit neuen Fragen kam. Ich fragte ihn erst iiber seine Sterne;
aber allméhlich fing er mit Fragen an: Geist, Leib, Auferste-
hung? Broschiiren wurden aus der Schublade hervorgeholt:
Theosophisches, Anthroposophisches, Spiritistisches, ,Ernste
Bibelforscher®“. Wahrlich, es war gut, dass er jetzt Aussprache
pflegen konnte. — Ein anderer schnitzt oder schriftstellert auf
dem Gebiet der Flugpost-Philatelisten, wieder ein anderer malt
und treibt Musik mit den Kindern. Da soll man erst nichts
anderes sein wollen als der Freund, der schaut und hort.
Wichtig sind aber besonders die Krankenbesuche. Sind sie
auch in der Diaspora nur in spérlichem Masse mdoglich, so
kommt man oft doch rechtzeitig, um fiirs Notigste besorgt zu
sein. Anlésslich von solchen Besuchen lédsst sich wohl am ehesten
an dem bauen, was wir in der judischen und urchristlichen
Diaspora vorfanden, an der Hausgemeinde. Wenn wir mit dent
Kranken, welcher keinen Gottesdienst zu besuchen vermag,
eine kleine Betrachtung halten, der ein Gebet angeschlossen
wird, dann gesellt sich vielleicht gerne jemand aus der Familie
dem Kkleinen Kreis in der Krankenstube bei. So wird die Haus-
andacht in die Familie getragen, und wir diirfen spiter gewiss
etwa den Hirtenbrief unseres heimgegangenen Bischofs: ,Auf
dem Krankenlager“ oder eine unserer Krankengaben zuriick-
lassen mit der Bitte an ein Familienglied, dem oder der Kranken
etwas vorzulesen. Insbesondere bei der Hauskommunion lasst
sich die Hausgemeinde versammeln. Wenn immer moglich,
sollten wir anlésslich derselben versuchen, die erwachsenen
Glieder der Familie einzuladen, alle an der Kommunion teil-
zunehmen. Ein kleiner Altar mit Kruzifix (eventuell Kerzen) und
Blumen ist leicht zu errichten. — Fiihrt uns die Diasporaseel-
sorge auf grosseren Reisen zum Tisch eines Gemeindegliedes,
dann sollten wir nie versiumen, sofern wir spiiren, dass es
irgendwie moglich ist — wie schén, wenn wir dazu eingeladen
wiirden vom Hausvater —, der Mahlzeit vorgingig ein ent-



— 229 —

sprechendes Gebet einzufligen. Die Privatliturgie in den Hiu-
sern der Diaspora, fiir welche das Buch Daniel, wie wir be-
reits erwidhnt, so eindringlich eintritt, muss auch in unseren
christkatholischen Familien wieder ein Erbgut werden. Ich
weiss, dass dabei das ,Werden“ zu betonen ist. Sofern die
Diasporafamilie das Bewusstsein haben darf, wenn sie sich zum
Morgengebet versammelt: Jetzt beten sie gleichzeitig in allen
christkatholischen Hausern, in den Familien der Pfarrer sowohl
wie in den Familien der Laien, dann wird ein solches Morgen-
gebet, vom Hausvater gesprochen, uns alle stark verbinden.
Ich personlich betrachte die Frage, ob unsere Familien betende
Hausgemeinden werden, als die Schicksalsfrage unserer Kirche
tiberhaupt. Jedermann mag sich nun selbst iiberlegen, ob eine
Seelsorge dusserer Betriebsamkeit, und sei sie dabei in bester
Absicht, von den allerneuesten Methoden bestimmt —— was heisst
das letztlich? — zu diesem Ziele zu fithren vermag. Der Apostel
Paulus hat wohl gewusst, warum er den Korinthern so deutlich
vor Augen hielt, dass man auf dem Fundament ,Christus“ die
Kirche in verschiedenster Art und Weise, mit Gold, Silber, kost-
baren Steinen, Balken, Gras, Stroh bauen kénne. Er will auch
uns zeigen, dass es nicht geniigt, wenn nur mit allen méglichen
Materialien drauflos gearbeitet wird in der Absicht, die Kirche
nach aussen hin in denkbar kiirzester Zeit recht gross erscheinen
zu lassen. Erselbst lehnt eine nach unwahren Erfolgen haschende
kirchlich-seelsorgerische Scheinarbeit ab. Wirsollen uns vielmehr
immer darauf besinnen, dass die Bauarbeit dereinst im Feuer
des gottlichen Gerichtes gepriift und alles Wertlose, Vergéing-
liche ausgeschieden, ja vernichtet wird (I. Kor. 3!). Unser
heimgegangener Bischof erzihlte mir einmal, wie ihm gegeniiber
ein anglikanischer Bischof erklidrt habe: ,In Ihrer Kirche wird
zu wenig gebetet. Wir wollen die Frage hier nicht aufwerfen,
wie weit sich ein Mensch, dem das Innere der Mitmenschen
vielfach doch so verschlossen ist, in der Lage befindet, mit
etlichem Recht ein solches allgemeines Urteil zu fallen; aber
es wird sicherlich von hochstem Wert sein, wenn die einzelnen
Christkatholiken der Diaspora wie der Gemeinden sich im
stillen die ernste Gewissensfrage stellen, ob dieses Wort nicht
auf eine tatsichliche Schwiche weiter Kreise unserer Gemein-
schaft hinweist.



— 230 —

Mit alledem haben wir schon darauf hingedeutet, dass sich
der religiose Dienst, welchen wir zu leisten haben, auch in
gelautertem kultischem, gottesdienstlichem Handeln #ussern
muss. Ist einmal irgendwo die Hausgemeinde, womoglich mit
einer Hausliturgie, vorhanden, dann diirfen wir verschiedene
Familien der betreffenden Gegend zu einem gemeinschaftlichen
Feiern einladen, vielleicht zu einem Feldgottesdienst, an welchem,
falls die Distanzen das gestatten, der Kirchenchor der Gemeinde
teilnimmt (so halten wir’s mit den Diasporanen von Grosswangen),
oder in die Stube einer Familie (so geschah’s in Camorino),
spéiter etwa in einer Kapelle des Ortes (so jetzt in Bellinzona,
wo uns anlésslich der letzten Feier der protestantische Kollege
des Ortes in zuvorkommender Weise die Orgel spielte). Unseren
christkatholisch-kultischen Feiern stellen sich nun allerdings
— ganz abgesehen von den Hemmungen, welche die Distanzen
und die Fahrtauslagen fir den Gottesdienstbesuch bedeuten —
in der Diaspora besondere Schwierigkeiten entgegen, welche
es unmoglich machen, die mannigfaltigen kultischen Gaben, die
das Charisma unserer Kirche bilden, so zur seelsorgerlichen
Geltung zu bringen, wie das wiinschbar wéire. Wenn vor Jahr-
tausenden, wie wir uns das heute schon deutlich gemacht, aus
den Situationen der Diaspora der vergeistigte Synagogengottes-
dienst hervorgegangen ist, in dessen Mittelpunkt nur das leicht
mitzunehmende heilige Buch stand, so ist das nicht von unge-
fihr gekommen. Die Analogien der Geschichte machen sich
auch da bemerkbar. Wir werden also nicht zuletzt in kultischer
Hinsicht suchen, das praktisch Mogliche zu erreichen, in der
Erkenntnis, dass wir uns weniger in der Lage des Gemeinde-
pfarrers als in derjenigen eines Missionars befinden, welcher
immer wieder schopferisch zu handeln hat. Indem wir durch
lange Zeiten Erfahrungen sammeln, entdecken wir gewiss auch
Mittel und Wege, die spezifisch christkatholischen Gaben den
Diasporanen vermitteln zu koénnen. Die kleinen Gruppen in
der Diaspora machen es ja zum Beispiel bereits jetzt schon
moglich, dass — Altardiener haben wir vielleicht keine — die
Giemeinde selbst bei allen Gebeten respondiert, dass die Ge-
meinde an allen Gebeten des Priesters, der Priester an allen
Liedern der Gemeinde teilnimmt, etwas was in den grdssern
Gemeinden leider noch nicht erreicht ist. Ferner ldsst sich
gerade wihrend der Palmsonntagszeit in der Diaspora die Pal-



— 231 —

menweihe vollziehen, Es ist etwas tief Sinnvolles, wenn dann
die Diasporanen, Palmzweige tragend, nach allen Windrich-
tungen reisen, um diese gesegneten Zweige an entsprechender
Stéitte ihres Hauses aufzubewahren, damit sie in den einzelnen
Hausgemeinden das Jahr hindurch eine Willkommensbekréanzung
seien fiir den Einzug haltenden Christus, der auch in der Dia-
spora vor der Tiire steht und anklopft, um zu dem einzugehen,
welcher ihm auftut. — Einzigartig ist in der Diaspora gewdohn-
lich die allgemeine Teilnahme an der Kommunion, da ich an-
lasslich der verschiedenen Feiern — in Ermangelung einer
Kommunionbank — das Abendmahlsbrot jedem entgegen trage.
Da spiiren es doch alle, was es heisst: ,Wir, die wir teil-
haben an Einem Brot, sind Ein Leib.“ Bei solchen Kommunionen
in der ,Zerstreuung“ musste ich schon oft des Abendmahls-
gebets gedenken, welches sich im urchristlichen Biichlein der
Didache (9,4) findet:
»Wie dieses gebrochene Brot zerstreut war auf den Bergen,
und zusammengebracht eins wurde,
So lass auch Deine Kirche von den Enden der Erde
in Dein Reich zusammengebracht werden,
Denn Dein ist die Herrlichkeit und die Kraft
durch Jesus Christus in Ewigkeit.*

Wie insbesondere bei Taufen, Trauungen und Beerdigungen
unser Ritus mit seinen sinnvollen heiligen Zeichen segensvoll
in der Diaspora zu wirken vermag, brauchen wir wohl kaum
besonders erwahnen zu miissen. Ich habe es einmal erlebt, dass
anlédsslich der Trauung eines Christkatholiken mit einer ehe-
maligen Romkatholikin, welche der romkatholische Pfarrer des
Dorfes durch Aufweisung von Familiengliedern bis zum letzten
Moment zu vereiteln suchte, diese Familienglieder, welche sich
nur mit innerem Widerstreben an der Feier beteiligten, nachher
wie umgewandelt waren. Gerade damals hatten die christ-
katholischen Angehérigen einen préichtigen Altar, ganz von
sich aus, gebaut. Und welchen Eindruck unsere schlichte, landes-
sprachige Liturgie bei Beerdigungen auf die gegenwirtigen
Romkatholiken macht, das durften wir mit vielen anderen schon
mehrfach erfahren. Zu einer entsprechenden Tat fiihrt allerdings
dieser Eindruck nur ganz selten. Aber gerade hier wollen wir
— obgleich es uns nicht immer leicht geht — 6kumenisch
denken, wie auch die Schlussbitte des Ritus auf dem Diaspora-
friedhof so 6kumenisch gedacht ist: ,Mogen durch Gottes Barm-



— 232 —

herzigkeit alle, die auf diesem Gottesacker begraben sind, ruhen
in Frieden.“ Allerdings ldsst sich nicht verkennen, dass durch
solche Feiern in vielen Romkatholiken die Frage aufgeriihrt
wird, welche Peter Rosegger im Blick auf einen miterlebten
christkatholischen Gottesdienst in dem Buch ,Mein Himmelreich*
niedergeschrieben hat: ,Warum ist mir und meinem Alpenvolke
nicht gegonnt, das in unsern Kirchen zu finden?“ Solches Fragen
hat zum Beispiel in Luzern Kkiirzlich dazu gefiihrt, dass bei
romkatholischen Beerdigungen nun in weitgehendem Mass die
deutsche Sprache fiir die liturgischen Gebete verwendet wird.
Und wenn wir bedenken, wie man im Bistum Basel seit der
Tatigkeit des ehemaligen Berner Pfarrers, Herrn Bischof Stamm-
ler+, fiir deutschen Gemeindegesang im romkatholischen Goties-
dienst wirkt, dann erkennen wir in alledem nicht in letzter
Linie die Folge christkatholischer liturgischer Betitigung; dann
diirfen wir uns freuen, vornehmlich mit unserer Diasporaseel-
sorge auf diese Weise direkt und indirekt auch romkatholische
Kreise zu erreichen und ihnen Seelsorgedienst darbieten zu
konnen. Es kommt gewiss nicht von ungefihr, dass das rom-
kirchliche Rechtsbuch Canon 1258 im Blick auf den Besuch
von ,akatholischen® Beerdigungen, Hochzeiten und &hnlichen
Feierlichkeiten auf die Gefahr der ,Perversion“ hindeutet. Eines
wollen wir anlédsslich von Beerdigungen nie vergessen, die
Gelegenheit der Ansprache auszuniitzen, um allen Anwesenden
Evangelium zu verkiindigen, Auferstehungsbotschaft. — Wie
die Zeichen oft mehr sagen als Worte, das ist mir einmal so
recht deutlich geworden, als ich wihrend einem furchtbaren
Gewitter eine Diasporabeerdigung vorzunehmen hatte. Der
Regen peitschte mit solcher Wucht auf die Schirme ein und
Donnerschlag folgte dermassen auf Donnerschlag, dass ich bei
aller Anstrengung meine eigenen Worte kaum mehr vernahm.
Fir die Umstehenden blieben nur wahrnehmbar: die Einsegnung
des Sarges, die {Einsegnung des Grabes, das Herabwerfen der
vergénglichen Erde und die Besprengung mit Weihwasser (,,Der
Herr des Lebens und des Todes ldutere und erquicke die Seele
dieses Verstorbenen mit dem Tau seiner gottlichen Gnade“).
Alle Worte versagten, nur die Zeichen redeten. Wir haben
daher wirklich allen Grund, uns als Christkatholiken immer
wieder in den Sinn solcher heiligen Zeichen zu vertiefen und
uns recht lebendig dieser kultischen Zeichensprache zu bedienen;



— 233 —

denn nicht zuletzt in der Diaspora, wo oft die Verschieden-
sprachigkeit der Gliubigen hemmend wirkt, wird deutlich, wie
heilige Zeichen, welche nicht in die Grenzen irdischer Sprach-
kenntnis eingeengt sind, in ganz anders universaler Weise von
dem ,Wort“ zu reden vermogen als die Worte. Aber wie jede
“Sprache, so muss man auch die Sprache der Liturgie erst sorg-
faltig kennen lernen. — Wenn, wie es in E. geschah, der rom-
katholische Ortspfarrer hinter dem Turmfensterchen der Beer-
digung beiwohnt oder, wie es in A. der Fall war, der Kaplan
in leider wenig wiirdiger Haltung von seinem am Friedhof
gelegenen Haus aus die Trauerfeier verfolgte, so kann uns das
in gewisser Hinsicht nur freuen. Mag er sich als etwas anderes
fihlen, wir betrachten ihn vor dieser ernsten letzten Grenze
unseres irdischen Daseins als Mitchrist unter Mitchristen.

Viel hiangt in der Diaspora davon ab, wie wir Unterricht
erteilen. Wenn wir bedenken, dass wir den nichstwohnenden
Diasporakindern alle 14 Tage, anderen alle Monate oder alle
sechs Wochen, den Tessinern nur dreimal im Jahr Unterricht
geben konnen, dann wird jedem klar, wie verschieden geartet
dieser Unterricht jeweils zu sein hat. Der Diasporaunterricht
muss vor allem einen Ersatz bilden fiir den Gottesdienst, welchen
diese Kinder nicht besuchen konnen. Es handelt sich weniger
um ein schulmissiges Lernen als ums Gepacktwerden. Bedeut-
sam ist vor allem das Miteinanderbeten, bei welchem die Be-
achtung der besonderen Verhiltnisse sehr wichtig ist, damit
beten fiir das Kind ja nichts Mechanisches, Schulméssiges werde.
Das Kind hort ja vielleicht nur da beten oder ist an das mo-
notone, entgeistigte Gebet romischer Schulen gewohnt; moge
es jetzt in ein wirkliches Gebetsleben hineinwachsen diirfen.
Wenn moglich, soll ferner in. einem solchen Unterricht viel
gesungen werden. Er muss, wie wir meinen, um es einmal ganz
deutlich zu formulieren, christkatholischer Kultunterricht sein.
Im Zentrum stehe das Gebet- und Gesangbuch, in welchem jeder
Christkatholik — und ganz besonders der Diasporane — die
ihm vertraute geistige Heimat erkennen soll. In Anlehnung an
unsere Lieder kann das Leben des Heilandes behandelt werden,
und wir wollen es uns nicht verdriessen lassen, zur Verleben-
digung des Unterrichts schoéne Bildwerke in die Diaspora hinaus
zu schleppen. In Anlehnung an Lieder geschehe die Durch-
denkung der Sakramente und der betreffenden Riten. In Ver-



— 234 —

bindung mit Liedern behandle man die Messe, deren geschicht-
liches Werden Einblick gewihrt in die Geschichte der Gemeinde;
auch versuche man, von Liedern ausgehend (Lied 164; 182;
56; dann 2 ff)) in die Welt der Psalmen, der babylonischen
Gefangenschaft, des Prophetismus einzufiihren. Wie schon ist
es, wenn nun noch im Diasporanenhaus ein Klavier vorhanden
ist, wie wichtig, dass der Seelsorger vermag mit diesem Instru-
ment die gesungenen Lieder ohne lange Umsténde zu begleiten.
Auswendig lernen lasse ich nur Lieder und die wichtigsten
Teile unserer Riten (z. B. auch Psalmen), damit die Diasporanen
so in die Einheit der -christkatholischen Kultgenossenschaft
hineinwachsen und in Stunden der Einsamkeit und des Leides
in Erinnerung an dieselben Kraft und Vertiefung finden. Wir
wollen nie vergessen, wie selbst der verstossene Heiland auf
Golgatha in schwerster Stunde, als seine Hénde, die so oft das
Bibelbuch umfasst hielten, gefesselt waren, seine Gedanken auf
die heiligen Gesidnge Israels richtete, welche sich seinem Ge-
déchinis von Jugend an in der Synagoge und anlésslich der
Hausandacht eingeprigt hatten, wollen nie uneingedenk sein
dessen, was ihm in grosster Einsamkeit der 22. Psalm bedeu-
tete. — Wichtig ist in den spitern Schulstufen die eindring-
liche Durchdenkung der Konfessionsprobleme. Ich liebe, diese
in Angriff zu nehmen, indem ich z. B. das reiche Leben der
Amalie von Lasaulx darstelle und damit die Konfessionspro-
bleme des 19. Jahrhunderts aufzudecken und zu besprechen ver-
suche. Bei solchen Gespriichen riickt nicht selten auch die
weitere Familie dem Unterrichtstisch néher. So ist dann schon
das Schlusslied mit Gebet und Segen — ohne letztern sollten
wir nie von den Kindern scheiden — zu einem unvorherge-
sehenen kleinen Abendgottesdienst der Hausgemeinde geworden.

Wir haben heute bei Verfolgung der historischen Problem-
lagen erkannt, welchen hohen Wert fiir die jiidische und ur-
christliche Diasporaseelsorge das Schrifttum (Briefe, Flugblatter
und Abschriften aus den heiligen Buchrollen) besass. In dhnlicher
Weise haben wir unseren Dienst, wo es nétig ist, auszurichten
durch einen lebendigen Briefverkehr, mit welchem wir Trost-
bediirftigen begegnen konnen, die wir nicht zu besuchen ver-
mogen, anderen raten dirfen, die in ferner Abgeschiedenheit
irgendeines Rates warten. Wenn es sich um geschiftliche,
technische Réte handelt — ich hatte so der Mutter einer Dia-



— 235 —

sporanenfamilie, deren Vater arbeitsunfihig geworden war, bei
der Griindung eines Stoffrestenladens behilflich zu sein —, dann
fallt uns die Aufgabe zu, von der Muttergemeinde aus die in
der betreffenden Angelegenheit bewanderten Leute mit den
Diasporanen in Verbindung zu bringen. Wichtig ist ferner der
Verkehr, welchen wir durch das Mittel der kirchlichen Presse,
insbesondere auch des Gemeindeblattes, pflegen. Wir miissen
versuchen, durch Berichte die Diasporanen an den Ereignissen
in der Gemeinde teilnehmen zu lassen; aber vor allem an dem
religiosen Geschehen. Betrachtungen, Predigten, Ansprachen bei
Beerdigungen opfertreuer Gemeindemitglieder, von welchen die
Diasporanen nie etwas horen, sollen in gedruckter Form in der
Diaspora draussen die Moéglichkeit schaffen, einzutreten in den
Kreis der feiernden Gemeinde. Mehr als bis anhin diirfen wir
auf die Verbreitung des Orgelbuches bedacht sein, damit die
Hausgemeinde sich ums Klavier schare zu gemeinschaftlichem
Lied, ganz besonders in der Advents- und Fastenzeit, Bibel,
Gebet- und Gesangbuch miissen im Diasporanenhaus — wie in
den Tagen des Juden- und Urchristentums — ihre zentrale Be-
deutung zurtickgewinnen. Wir haben darum dem neuen Kalender
einen Bibellesekalender fiirs ganze Jahr beigefiigt, um damit
gemeinsame Tageslesung unter allen Christkatholiken zu ermog-
lichen. Solches kommt nicht von heute auf morgen; da gilt das
bereits zitierte Harnackwort, dass: ,Konfessionen sich sehr
langsam entwickeln und erst allméhlich ihr wahres Wesen zu
eindeutigem, klarem Ausdruck bringen“. Und ich betone immer
wieder, dass wir uns ganz in den Anfingen befinden und, bei
aller eschatalogischen Spannkraft, jene Geduld uns anzueignen
haben, welche im Blick auf eine notwendige Entwicklung von
Jahrzehnten, ja Jahrhunderten, sagen wir vor allem im Blick
auf Gottes Ewigkeit, stark wird. — Als ein sehr wichtiges Organ
der Diasporaseelsorge betrachte ich den Christkatholischen Haus-
kalender, dem wir mit grossem Recht alle Sorgfalt zuwenden,
denn er darf in keinem Hause der Diaspora fehlen. Wie in der
Diasporaseelsorge auch Kleinigkeiten wichtig sind, dafiir nur
ein Beispiel. Als ich von Marburg aus 1912 meinen Beitrag fir
den Kalender einsandte, schlug ich vor, man moge doch von
jetzt an ein ,Anhéngeléchlein“ an letzterem anbringen. Der
Vorschlag wurde in entgegenkommender Weise ausgefiihrt. Und
nun finden Sie tiberall den Kalender in der Diaspora aufgehiingt.



— 236 —

Das kommt an manchen Orten einem mutigen Bekenntnis gleich ;
macht Leute beim Eintreten in die Stube auf etwas aufmerksam,
von dem sie noch nichts wissen, und gibt den Diasporanen
Gelegenheit, Antworten bereit zu halten fiir die Zeit, da sie
gefragt werden. — Nicht minder wichtig ist die Versorgung
der Diasporanen mit Biichern aus der Gemeindebibliothek. Nur
sollen wir darnach trachten, die Diasporanen auch mit bio-
graphischer und weltanschaulicher Literatur bekannt zu machen,
die geeignet ist, sie ihrer Zugehorigkeit zur christkatholischen
Kirche froh werden zu lassen und welcher sie in anderen
Bibliotheken nicht ohne weiteres begegnen. Im Juniheft der
Monatsschrift ,Hochland“ klagt Philipp Funk in einem Artikel
»,vom katholischen Verlagswesen“ iiber ,den Mangel des Sinnes
fir Qualitat“ anlédsslich von Buchbesprechungen in romkatho-
lischen Zeitungen und tiber die . Gleichgiiltigkeit und Stumpf-
heit* des romkatholischen Publikums beim Erscheinen eines
wirklichen Meisterwerks der Gegenwart, als welches er beispiels-
weise Karl Adams ,Wesen des Katholizismus“ nennt, das es,
wie er schreibt: ,gliicklich in zwei Jahren zur zweiten Auflage
gebracht, obwohl es zu den wenigen Biichern gehort, von denen
man nach hundert oder mehr Jahren noch sprechen wird, wenn
man die geistige Summe unserer Zeit zieht. Andere, sehr ver-
giangliche Werke ziihlen viele Tausende 3%)!“ Wir haben volles
Verstidndnis fiir diese Klage, wiewohl Karl Adams — ich kann
nicht anders sagen als — advokatenhaftes Buch?3?*), dessen
letztes Kapitel ,Der Katholizismus in seiner Erscheinung“ uns
am ehesten innerlich zu ergreifen vermochte, allzu deutlich
den Eindruck einer notgedrungenen personlichen Rechtfertigung
des Forschers vor der kirchenamtlichen Behérde im Angesicht
der akademischen Jugend macht, so dass wohl manche Miss-
deutung geschichtlicher Prozesse, welche uns zum ernsten
Widerspruch veranlassen miisste, im innern Konflikt des rom-
katholischen Professors zwischen ,Treue zur Kirche“ und ,Dienst
an der Wahrheit“ (vgl. S. 244) bewusst oder unbewusst von
der ersteren her ihre Prigung gefunden haben mag. Inwieweit
das mit ,heiligem Leid“ (ebenda) geschehen ist und einer An-
heftung des Forschers an ,das Kreuz seiner Ideale® (ebenda)
gleich kam, bleibe ein von uns unangetastetes Geheimnis seiner
wohl von schweren Kiéampfen nicht verschont gebliebenen Seele.
Es will uns aber scheinen, dass — abgesehen von den Geist-



— 237 —

lichen — auch unsere gebildeten Laien — ganz besonders in
der Diaspora — sich in viel héherem Masse als bis anjetzt
dem Studium gediegener religios-kirchlich-weltanschaulicher
Literatur zuwenden sollten, wobei Kenntnis unserer eigenen
literarischen Arbeiten selbstverstindliche Voraussetzung zu sein
héitte. Wir miissen dazu kommen, dass, wenn geistig hochste-
hende Biicher und Abhandlungen aus unserer religigs-kirchlichen
Gemeinschaft hervorgehen, sie bei ihnen nicht ignoriert, sondern
gekauft und eingehend studiert werden. Wie sich unsere Dia-
sporanen immer mitbeteiligt haben, wenn es galt, finanzielle
Opfer zu bringen fiir die Erhaltung unserer theologischen Fa-
kultdt, so werden sie geistig und materiell das Thre zu tun
haben, um das Erstehen einer wertvollen, fiir den Bestand der
Kirche notwendigen christkatholischen Buchliteratur and damit
sich selbst zu fordern. Man sollte das Geld nicht lieber fir
einige rasch verglihenden Zigarren ausgeben als fiir ein blei-
bendes, dem Kiaufer und unserer Kirche im besten Sinn die-
nendes Buch. Da das hastige, ,diagonalenhafte“ Lesen der
Tageszeitung das Lesevermogen fiir anspruchsvollere Literatur
in hohem Masse geschadigt hat32®), haben wir uns vielfach erst
wieder zum wirklichen, denkenden und still gesammelten Lesen
von Biichern, welche geistige Anforderungen stellen, zu erziehen.
Die geistige Verflachung, zu welcher das positivistisch orientierte
neunzehnte Jahrhundert insbesondere unser Biirgertum gefiihrt
hat, mahnt wahrlich zu ernster Umkehr. Nicht von ungefihr
schrieb seinerzeit unser Luzerner Dichter Karl Spitteler in
satirischer Weise von den ,Plattfussvolkern“!! Hier stehen uns
also wichtige Aufgaben bevor; denn, ach, wie wenig vermag
der spérliche Diasporaunterricht zu erreichen, wenn sich die
Kinder im Diasporanenhaus in die Kindde religioser Leere und
elterlicher Indifferenz gestellt sehen. Die Bibliothekare, welche
sich in diesem Sinn in den Dienst der Diaspora stellen, haben
wir darum sorgfiltig auszusuchen und auszubilden. Sie sollen
wissen, dass sie nicht nur Buchhandlanger sind, sondern ihnen
eine bedeutsame geistige Mission anvertraut wird. Etwas mdchte
ich an dieser Stelle noch erwidhnen: Eine wohlwollende Dia-
sporanin meiner Gemeinde hat uns vor wenigen Jahren in freund-
licher Weise eine Summe iibergeben mit der Bestimmung, dass
wir aus den Zinsertridgnissen jahrlich einigen treuen Diasporanen
eine Freude bereiten sollten. So haben wir denn schon ofters



— 238 —

die schone Gelegenheit dazu beniitzt, ins Diasporanenhaus prich-
tige Biicher und Bilder mit religiosem, tiefem Gehalt zu schenken,
Die Freude war immer eine grosse fiir die Diasporanen und uns.

So sehr wir mit unserer Diasporaseelsorge auf Gottliches
hinweisen wollen, wo es sich immer zeigt, so wenig diirfen wir
— damit unsere Aufgeschlossenheit eine echte und christliche
bleibe — in eine aufklérerische, grundsatzlose und riithrselige
Allerweltsschwiirmerei verfallen. Auch wir werden durch die
Wahrhaftigkeit einer Exklusive verpflichtet, wie wir ihr in der
urchristlichen und — in anderer Art — in der jidischen Seel-
sorgearbeit begegnet sind. Wir reden damit nicht der Lieb-
losigkeit und Selbstgerechtigkeit das Wort, sondern meinen
vielmehr, dass es Christenaufgabe ist: wahr in der Liebe, wie
lieb in der Wahrheit zu sein. Aber gerade in unserer Kirche
muss es betont werden, dass die Toleranz des Evangeliums
und die der Aufklirungszeit entstammende, sich vielfach mit
der positivistischen Humanitits,religion* Auguste Comtes be-
rithrende Toleranz des Liberalismus zwei ganz verschieden-
artige Grossen sind. Die Kirche ist nicht — und darf nicht
sein — ein harmloses, menschlich-allzumenschliches Erbauungs-
kranzchen, sondern sie hat ein Wort zu verwalten und zu
verkiindigen, das der jenseitigen Wirklichkeit entstammt und
von welchem der Hebrierbrief sagt, dass es lebendig sei ,und
kriftig und schneidender als ein zweischneidiges Messer, und
eindringend bis in die Fuge von Seele und Geist, Gelenk und
Mark“ (4,12). Wir miissen darum gerade an die Diasporanen, .
welche unter Andersgliubigen unsere Kirche vertreten, hohe
sittliche und religios-radikale Anforderungen stellen. Den Pro-
testanten gegeniiber aber diirfen wir betonen — bei aller un-
ablissigen Selbstkritik —, was wir an wertvollen katholischen
Giitern besitzen, ja so besitzen konnen nur dank der voraus-
gegangenen Reformation, die leider um ihrer Durchstosskraft
willen viel im Tiefsten Wertwolles zerstéren musste, was wir
nun den Nachkommen der Reformation — Jahrhunderte spéter
innerhalb des Katholizismus’ selbst vom Besten der Reformation
ergriffen — in gelduterter Form vielleicht zuriickschenken
dirfen. Den Romkatholiken gegeniiber werden wir zeigen,
dass das romkirchliche Gesetzbuch, welches Benedikt XV.
im Jahr 1918 vermoge der Fiille péapstlicher Allgewalt und
Unfehlbarkeit allen Romkatholiken iiberbunden hat, einen dem



— 239 —

romischen Kirchenwesen allerdings entsprechenden Geist offen-
bart, welchen der Jiinger Jesu jedoch mit Entsetzen von sich
weisen muss. Wir werden, wenn es sich um Eheschliessungen
zwischen Rom- und Christkatholiken handelt, die uns leider-
immer wieder Verluste bringen, betonen 2%), dass ein kirchlich
korrekter, ,guter“ Romkatholik nie eine Christkatholikin zur-
Frau nehmen wird, Denn er weiss, dass die kirchlichen Vor-
gesetzten, die ihm massgebend sind, die Aufgabe haben, nach
Canon 1064 des romkirchlichen Rechtsbuches

1. die Gliubigen von gemischten Ehen abzuschrecken, soviek
gie konnen;

2. wenn sie solche Ehen nicht verhindern koénnen, doch
mit allem Eifer dafiir zu sorgen, dass sie nicht wider die Gesetze-
Gottes und der Kirche geschlossen werden;

3. die auf eigenem oder fremdem Gebiet eingegangenen
gemischten Ehen fleissig zu liberwachen, ob doch die betreffenden
Ehegatten die gegebenen Versprechen wirklich halten.

Er weiss ferner, dass nach Canon 1102, § 2, fiir die kirchliche:
Trauung konfessionell gemischter Brautleute ,alle heiligen Riten
verboten sind“ (Sed omnes sacri ritus prohibentur). Allerdings.
wird ihm nicht unbekannt sein, dass der Codex in charakter-.
loser Art iiberall Hintertlirchen offnet, wenn es — nicht zur
Ehre Gottes, denn um diese handelt es sich nicht mehr, sondern
— zur Gewinn- und Machtsteigerung der allzumenschlichen
Kirche dienlich ist. Er wird auch richtig den Nachsatz finden =
,50llten sich aus diesem Verbot schwerere Nachteile vorher-
sehen lassen, so kann der Diozesanbischof von den iiblichen
kirchlichen Zeremonien die eine oder andere gestatten, jedoch
immer mit Ausschluss der Messfeier. Des ferneren bestimmt
Canon 1109, § 3: ,Ehen zwischen einem katholischen und einem-
nichtkatholischen Teil sollen ausserhalb der Kirche (extra:
ecclesiam celebrentur) abgeschlossen werden, also in der Amts-
stube des Pfarrers, hochstens in der Sakristei. Aber auch hier
wird rasch ein eventuell notiges Tiirchen gedffnet: ,Findet der
Diozesanbischof, das konne klugerweise (!) nicht gehalten werden,.
ohne dass grosserer Nachteil entsteht, so ist es seinem klugen (!)
Urteil iiberlassen, in dieser Angelegenheit zu dispensieren.“
Der ,gute“ Romkatholik erkennt aber doch aus allem klar,
wie sehr seine Kirche eine gemischte Ehe dchtet und wird von
einer solchen abstehen. Kiimmert sich ein Romkatholik aber:



— 240 —

nicht peinlich um die Satzungen seiner Kirche, so hat er kein
inneres Recht, eine Christkatholikin, wohne sie auch in der
Diaspora, zu einer romischen Trauung zu veranlassen, zu deren
Konsequenz weder er noch sie sich aufrichtig bekennen kénnen.
Umgekehrt vermag eine Christkatholikin, die diesen Namen
verdient, weil er Zeugnis ablegt von ihrer religiosen Gesinnung,
sich unmdéglich aufrichtigen Herzens romkatholisch trauen zu
lassen. Denn sie muss ja schriftlich das Versprechen abgeben
nach Canon 1061, § 1,2 und § 2, dass sie ihre Kinder romkatholisch
taufen und erziehen lassen werde. Wie kann sie aber ihre
Kinder, das heilige, verantwortungsvolle Geschenk, das ihr an-
vertraut wird, einer kirchlichen Erziehung tibergeben, der sie
als Christin ferne stehen muss, weil ihre vielfach so Jesus-ferne
Art sie innerlichst schaudern macht?!) und die mechanische,
quantitativ gerichtete Frommigkeit den Tod wahrhaft biblischer
Frommigkeit bedeutet. Wie kann sie im Moment der Griindung
einer Familie eine Kluft aufreissen zwischen sich und der Seele
ihrer spitern Kinder. Wie kann sie die Kinder einer Kirche
ibergeben, die vor aller Welt — als wéire nie ein Jesus zu uns
gekommen, als wire das Gleichnis vom barmherzigen Samariter
nie bekannt geworden — einen herrischen, lieblosen Geist do-
kumentiert, der z. B. im Canon 1242 des romkirchlichen Gesetz-
buches erschreckend zum Ausdruck kommt, wo wir die Worte
lesen: ,Wenn es ohne schweren Nachteil (sc. fiir die romische
Kirche) geschehen kann, so muss die Leiche eines zu meidenden
Exkommunizierten, welcher entgegen den kanonischen Bestim-
mungen an geweihter Stiatte beerdigt wurde, ausgegraben und
an ungeweihtem Ort begraben werden.“ Hier gibt es nur eine
Alternative: Ein Mann, der diese Gesinnungsart teilt, der kann
sich mit einer wirklichen Christkatholikin nie zu der erforder-
lichen innern Einheit finden. Ihre Weltanschauungen stehen
einander entgegen. Wehe denjenigen, die das unterschiitzen.
Ein Mann, der aber diese Gesinnungsart aus Jesusergriffenheit
ablehnt, gehort nicht mehr in die romische Kirche, sondern hat
die Pflicht, seine Braut in der Treue zur christkatholischen
Kirche zu bestirken und sich selbst ihr anzuschliessen, da diese
einen evangelisch durchlduterten Katholizismus pflegen will,
mit der Absicht, Jesus und dem Vater Jesu zu dienen.

Lassen Sie mich zum Schluss eine Anregung machen. Wenn
wir jeweils das ,Diasporanenlied“ singen:



— 241 —

Verzage nicht, du Hiuflein klein,
Obschon die Feinde willens sein,
Dich ginzlich zu zerstoren. ..
dann denken wir wohl unwillkiirlich an jenes zwei Nummern
spater folgende Lied, das die Bitte enthélt:
Gib Knechte, die in treuer Arbeit stehen!

Nun bitten wir damit Gott sicherlich vorerst um tichtige
Priester. Aber koénnten wir nicht auch an andere Helfer denken ?
Wir brauchen gewiss nicht besonders darauf aufmerksam zu
machen, wie viele Laien weiblichen und méannlichen Geschlechts
sich miihen, im Diasporaverein, welcher mit seiner Kollekte
auch die Diasporanen umfasst, die unbedingt notwendigen Mittel
zur Ermoglichung der Diasporaseelsorge zu sammeln ; wie Laien
etwa an einer Diasporaversammlung Vortrige halten oder, zum
Kirchenchor vereinigt, ein Lied zu den Diasporanen hinaustragen.
Wir vergessen auch nicht, wie Mitglieder des Frauenvereins
sich der Bediirftigen in der Diaspora annehmen, indem sie nicht
nur einer armen Mitschwester Geld- und Warenhilfe senden,
sondern auch einen Brief mit Worten des Trostes und der Auf-
richtung beilegen. Unsere Tochter und unsere Jungménner
werden ihrerseits dem Gefiihl immer mehr Raum 2zu geben
haben, dass sie ihren Altersgenossen in der Diaspora gegen-
iiber eine Verpflichtung besitzen, sie durch periodische Korre-
spondenzen an den Erlebnissen teilnehmen zu lassen, welche
ihnen in der To6chtervereinigung und im Jungmannschaftsverein
wertvoll geworden sind. Laien, welche anlédsslich von Geschéfts-
reisen in den UmkKreis von Diasporanen gelangen und oft un-
bewusst mit Christkatholiken zusammengewesen sind, werden
sich nicht begniigen mit dem Ausruf: ,Hitte ich das nur ge-
wusst, sondern vielmehr fir das Register der Diasporanen
Interesse bekunden und diesen und jenen bei Gelegenheit einmal
besuchen. Das alles gehort zur Diasporaseelsorge. Und doch
frage ich mich, ob nicht aus dem Kreise der Laien besonders
veranlagte Leute sich gewinnen liessen, welche uns insbesondere
fur die Diaspora auch in engerer seelsorgerlicher Beziehung
Helfer sein konnten, die Besuche machen wiirden, Unterricht
zu erteilen und Hausgottesdienste zu libernehmen vermochten.
Es ist selbstverstindlich, dass solche Manner und Frauen, mit
denen in gewissem Sinn das Amt der urchristlichen Diakonie,
der Gemeindepflege, unter uns wieder zu praktischer Bedeutung

Tnternat. kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1926. 16



— 242 —

gelangen wiirde, eine entsprechende Vorbildung erhalten miissten.
Ich erinnere mich mit Freuden, wie ich 1912 mit einem Laien-
Diakon der anglikanischen Kirche, der im Privatleben Biblio-
thekar war, ein Workhouse im Lambeth-Bezirk von London
besuchte, wo er einen Laien-Gottesdienst abhielt. Konnten wir
nicht gerade in unseren Hauptgemeinden — um gleich eine
praktische Zentralarbeit zu schaffen — solchen Laien-Diakonen
den Sakristansdienst tibertragen? Wir hétten in diesem Fall
wohl zwei Fragen zugleich gelost; denn dass wir nicht bloss
Organistenkonferenzen notig haben, sondern noch eher Sakristans-
kurse, das diirfte unter Eingeweihten unangefochten bleiben!
Wie wir so Helfer fiir die Diaspora bekéimen, so vermdochten
wir vielleicht auch Diakonissen fiir den Krankendienst in der
Diaspora zu gewinnen, welche verschiedenenorts romkatholische
Schwestern ersetzen diirften. Man hat sich mit dem Institut der
Krankenschwestern in den Gemeinden Basel, Ziirich, Luzern
praktisch schon Jahre hindurch beschéftigt und verschiedene ein-
gekleidete Schwestern gehabt. Vielleicht konnte aber die Frage, in
neue Zusammenhénge geriickt, wiederum zur Diskussion gestellt
werden. Auch ,Ferienkurse zur Behandlung von Weltanschau-
ungsproblemen, zu welchen unsere christkatholischen Univer-
sitdtslehrer, Dichter, Musiker und Pfarrer ihre Beitrige zu
leisten hitten, wiren eine Einrichtung, an welcher sich viel-
leicht — bei gliicklicher Organisierung — Diasporanen und
Diasporaninnen zu beteiligen und fiir ihre Gemeindearbeit in
der Diaspora vorzubereiten vermochten. Dann wiirde in einer
gewissen Art auch das Amt der christlichen ,Laienlehrer®,
der Didaskaloi, wieder aufleben. So harren noch viele Aufgaben
im Dienst der Diasporaseelsorge der Inangriffnahme.

Ich glaube, nach all dem Gesagten werden Sie von mir
nicht noch eine Antwort auf die oft gestellte Frage erwarten,
ob denn der Ertrag, die Erfolge der Diasporaseelsorge in einem
annehmbaren Verhéltnis stiinden zu der aufgewendeten Miihe,
den eingesetzten Geldmitteln, der Zeit und dem Verbrauch an
Kraften. Dass wir immer wieder neben Freudigem Schmerz-
liches erfahren, sehen miissen, wie durch gemischte Ehen uns
ganze Familien verloren gehen, wie da und dort eine unbegreif-
liche Gleichgiiltigkeit herrscht, dass wir oft leiden unter der
drickenden Kleinarbeit, indem wir flir einen allein leisten
miissen, was andere fiir hundert zugleich leisten diirfen, das



— 243 —

wollen wir keineswegs verbergen. Aber dass mit der Diaspora-
seelsorge notwendige Werte geschaffen und erhalten werden,
welche sich nicht mit dem Meterstab messen lassen, das diirfte
doch aus unserer gemeinsamen Besinnung deutlich geworden
sein. Wir, die wir uns ja um einen Gekreuzigten scharen, wollen
nicht allzufriih nach Erfolgen fragen, sondern vielmehr unsere
bescheidene Arbeit tun in der Gewissheit:

Er wird durch einen Gideon,
Den er wohl weiss, dir helfen schon,
Dich und sein Wort erhalten.

Anmerkungen.

82) Hochland 1925, S. 366.

32a) Karl Adam, Das Wesen des Katholizismus? Diisseldorf 1925.

82b) ITn dem von Albert Schweitzer (Zwischen Wasser und Urwald, S. 135)
zitierten paradoxen Ausspruch eines Weissen: ,Die Neger sind tiefer
als wir, denn sie lesen keine Zeitung“, wird tatsichlich eine sehr be-
herzigenswerte Wahrheit zum Ausdruck gebracht.

32) Ich folge hier meinem 1922, Nr. 4, im Luzerner Gemeindeblatt versffent-
lichten Artikel.

34) Aus den genannten Canones muss sie ja ersehen, mit welcher lieblosen
Geringschédtzung ihr die Kirche ihres zukiinftigen Gatten entgegen-
tritt; wie den schlichten armen Menschen gegeniiber die Hiirte der
Paragraphen geltend gemacht wird; wie anderseits fiir diejenigen Tiiren
gebdffnet werden, die durch Amt, Ansehen, Titel, Kapital einen Druck
auszuiiben vermdgen. Wo ist da die Treue zu Jesus?!

Luzern, Otto GILG.




	Diasporaseelsorge [Schluss]

