
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 16 (1926)

Heft: 4

Artikel: Diasporaseelsorge [Schluss]

Autor: Gilg, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404014

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404014
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


224 —

Diasporaseelsorge.
(Schluss.)

Zur christkatholischen Diasporaseelsorge.
Mit dem Schwinden der judaeozentrischen Betrachtung der

Weltgeschichte, mit dem Zurücktreten von Jerusalem und
Antiochien hinter die Patriarchate von Alexandrien, Konstantinopel

und Rom fanden nicht nur die kirchengeschichtlichen
Bewegungen neue Zentren, sondern erfuhr auch die christliche
„Diaspora" eine Loslösung von dem sie ursprünglich
bestimmenden Palästina. Die Bedeutung, welche für diese Entwicklung
— wie überhaupt für die Entfaltung der christlichen Gedankenwelt

— der Sturz Jerusalems hatte, kann kaum zu hoch in
Rechnung gestellt werden. Der Begriff „Diaspora" wurde
jeglicher jüdisch-heilsgeschichtlichen Sphäre entzogen und diente
nur mehr zur Bezeichnung von Gegenden mit christlichen
Minderheiten, eine Tatsache, auf welche wir mit Nachdruck
hinweisen möchten. Nicht das heilige Land und die heilige Stadt
bestimmten fürderhin, was Diaspora sei, sondern der Quantitätsbegriff

der Minorität. Da aber innerhalb der Christenheit gegen
das Ende des zweiten Jahrhunderts sich in mächtiger
Auseinandersetzung die katholische und die marcionitische Kirche
gegenüberstanden, hatten sich wohl beide Kirchen ihrer
Minoritäten anzunehmen, welche sich innerhalb der Majoritäten der
Gegenkirche zu halten suchten, also in diesem Sinn Diasporaseelsorge

auszuüben. So waren nun auch bis zur Reformation
die unter Christen der Grosskirche zerstreuten Glieder christlicher

Sekten Diasporanen, welche sich gegenseitig Seelsorge
spenden mussten. Wir dürfen da nicht zuletzt an die seelsorgerlichen

Geheimbeziehungen der mittelalterlichen weitherum
zerstreuten „Gottesfreunde" denken, welche im Johanniterhaus
„Grünenwörth" zu Strassburg eine Zentralstätte hatten und
die in der Schweiz bis hinauf ins Kloster Engelberg, auch in
Wolfenschiessen und im Ranft zu finden waren. Die Diasporaseelsorge

gestaltete sich so, wenigstens zum Teil, zu einem
Sekten- und Schismatikerproblem ; seit der Reformation — und
insbesondere seit den Tagen der „Aufklärungszeit" — ist sie
recht eigentlich eine „Konfessionsfrage" geworden. Einst waren



— 225 —

nur Christen unter NichtChristen Diasporanen, heute sind es
auch Christkatholiken unter Romkatholiken, Christkatholiken
unter Protestanten und umgekehrt. Da wir nur wenige
Majoritätsgemeinden besitzen, so sind wir beinahe alle Diasporanen.
Wo jedoch festgefügte Minoritätsgemeinden vorhanden sind, hat
sich allerdings das Gefühl, eine Diasporagemeinde zu sein,
verflüchtigt. Man betrachtet vielmehr in solchen Gemeinden nur
jene als Diasporanen, welche von einer in sich geschlossenen
Gemeinde mit regelmässigem gottesdienstlichem Leben entfernt
wohnen. Armenversorgung, Industrie, Handel und Verkehr, auch
das Bedürfnis, den Lebensabend an einem den Mitteln und dem
Suchen nach Erholung entsprechenden Ort zu verbringen,
Steuer- und Wohnungsprobleme führen Christkatholiken in
steigendem Masse in Gegenden, wo sie des Gemeindelebens entbehren
müssen. Da erweist sich denn eine Diasporaseelsorge im engsten
Sinn des Wortes als eine unumgängliche Notwendigkeit.

Was haben wir dabei als das Entscheidende zu betrachten?
Ich denke doch vor allem den religiösen Dienst, bei welchem
wir alle Gaben dankbar benützen, welche die christkatholische
Kirche darzubieten vermag. Diesen Dienst werden wir in erster
Linie zu leisten versuchen anlässlich von Besuchen bei Gesunden
und Kranken. Dass wir dabei, wo neben einer Muttergemeinde
ein grosses Diasporagebiet mit vierzig und fünfzig Stationen
von einem allein zu besorgen ist, die vielen Verbindungsschwierigkeiten

wo immer möglich durch Anschaffung von Pfarrautomobilen

verringern sollten, ist eine Angelegenheit von dringlicher

Natur.
Das Meldeamt, welchem die Wegreise von Gemeindegliedern

aus Gemeinden oder Diasporastationen durch die Pfarrämter
mit möglichst genauen Angaben — zur Erreichung derselben
möge sich jeder Pfarrer bemühen, um den Kollegen nicht
unnütz umherzusprengen —¦ von Familienstand, Heimat, Geburtsdaten,

Beruf, neuem Wohnort, Strasse und Nummer zuhanden
der Kartotheke berichtet werden soll, macht den zuständigen
Geistlichen mit dem neuen Diasporanen bekannt. Wir werden
nun am besten tun, wenn wir den Betreffenden sofort,
gegebenenfalls unter Beilegung von Gemeindeblättern, brieflich
herzlich willkommen heissen und ihm unseren Besuch in
Aussicht stellen. Befinden sich andere Diasporanen in seiner Nähe,
so ist es wohltuend für den sich vielleicht einsam Fühlenden,

Internat, kirchl. Zeitschrift Heft i, 1926. 15



— 226 —

wenn wir ihm — wir sollen überhaupt immer darnach trachten,
bei jeder Gelegenheit, auch nach Gottesdiensten, die Diasporanen

einander vorzustellen — die Adressen mitteilen,
vorausgesetzt, dass wir ihm so viel Vertrauen entgegenbringen dürfen,
weshalb einige Angaben des frühern Pfarrers in dieser
Hinsicht höchst wünschbar sind. Auf einen solchen Brief wird
gewöhnlich nie geantwortet, was allerdings nicht etwa besagt,
dass er keine Freude bereitete. Es gehört aber zur Erziehung
einer Gemeinde, dass deren Glieder es als Selbstverständlichkeit

— ganz abgesehen von allem Anstand — betrachten lernen :

Man verlässt eine Gemeinde nicht, ohne sich bei seinem
Seelsorger persönlich zu verabschieden, und man tritt in keinen
Diasporabezirk ein, ohne dass man dem neuen Seelsorger
mündlich oder schriftlich einen Gruss entbietet. Das sind die
Grundvoraussetzungen für eine fruchtbare Diasporaseelsorge,
und wir können im Unterricht, in den Vereinen, auch anlässlich
von entsprechenden Predigten, und wo es immer sei, nicht
genugsam in dieser Hinsicht wirken. Der heilige Geist ist ein
Gemeinschaftsgründer, nur der Verderben bringende Geist dieser
Welt ein Egoist und Separatist; gerade an Pfingsten darf man
wohl einmal im Blick auf die jerusalemitische Diasporaversammlung

und die Gründung der christlichen Kirche von der
Lage und den Pflichten der Diasporanen reden.

Stellen Sie sich nun einmal — ich blicke in meine
Diaspora hinein, zu welcher an 54 Orten Mitglieder zählen und
die sich vom Zuger-, über Brünig und Gotthard, bis zum
Brienzer- und Comersee erstreckt — die Situation eines Mannes

vor, welcher zufolge seines Heimatscheins — zum Teil durch
eigene Schuld, es sei das zugegeben — als Christkatholik in
ein von romkatholischen Schwestern geführtes, ganz unter ihrem
Einfluss stehendes Armenhaus kommt. Der hat, wenn er treu
seiner Überzeugung lebt, nicht bloss keinen leichten Stand,
sondern in den meisten Fällen — es gibt seltene Ausnahmen —
kein Heim ; er ist wirklich ein „Ausgesonderter". Schon manche,
die in dieser Lage waren, haben mir im Studierzimmer erzählt,
wie sie den Herrgott bäten, er möge sie bald heimrufen. Für
solche ist wirklich der Besuch des Pfarrers eine Wohltat ; eine
Wohltat ist's auch, wenn wir ihnen finanziell die Möglichkeit
geben, hie und da zum Gottesdienst zu fahren und ausserhalb
des Armenhauses essen zu dürfen. Es kann uns dann freilich



_ 227 —

begegnen, dass, wenn wir einem solchen treuen Christkatholiken
wieder einmal ein Paket senden, es zurückkommt mit dem
Vermerk: „Adressat gestorben" (so ging's mir mit einem nur
kurze Zeit krank gewesenen Angehörigen des Armenhauses
Sursee), oder wenn wir ihn besuchen wollen, er draussen bei
der Friedhofmauer begraben liegt (das begegnete mir anlässlich
eines Besuches im Armenhaus Altishofen), ohne dass dem
christkatholischen Pfarrer auch nur das geringste gemeldet worden
wäre. Eine romkatholische Schwester hat einem noch lebenden
Insassen eines solchen sonst gut geführten Hauses erklärt, dass
es selbstverständlicherweise ihre Pflicht sei, noch im letzten
Moment zu versuchen, einen Menschen zu retten, indem sie
ihn „der allein selig machenden" Kirche zuführe. Der Betreffende

— welcher über seinem Bett links und rechts vom Kruzifix

die Bilder von Bischof Herzog und Dr. Weibel aufgehängt
hat — könne gar nicht ermessen, was er in der letzten Stunde,
unmittelbar vor der Entscheidung, fühle. Was das besagt, ist
jedem deutlich, der weiss, dass nach Canon 1240, § 1, des
Codex Iuris Canonici „solchen Sündern" nur dann die romkirchliche

Beerdigung entzogen werden muss, wenn sie vor dem
Sterben nicht noch irgendein Zeichen der Reue gegeben haben
(„nisi ante mortem aliqua dederint poenitentiae signa"). Was nun
alles von seiten einer bekehrungseifrigen Nonne bei einem
Sterbenden als „irgendein Zeichen der Reue" gedeutet werden
kann — insbesondere, wenn man eine christkatholische
Beerdigung im romkatholischen Dorf vermeiden möchte — das

vermögen wir uns leicht zu denken. In solchen Fällen müssen wir
froh sein, wenn wir das Bewusstsein haben dürfen, dass wir
den Heimgegangenen zu Lebzeiten etwas Christuslicht entgegengetragen

haben, das ihren finstern Weg erhellte und in die
Frostigkeit der Umgebung ein wenig Wärme strahlen liess.

Wir kommen aber vielleicht auch zu Diasporanen, die sich
in der Isoliertheit, in welche sie möglicherweise der Beruf
geführt hat — ich denke an die Beamten und Angestellten der
Verkehrsanstalten oder an Führer und Arbeiter entlegener
Fabriken oder Kraftwerke — mit einer Nebenbeschäftigung
abgeben. Ein Stationsbeamter besorgt so nach wissenschaftlichen
Methoden eine grosse Schmetterlingssammlung, aber niemand
im Dorf zeigt Interesse. Für ihn ist es vor allem ein seelsorgerliches

Erlebnis, wenn er im Pfarrer einem Menschen begegnet,



— 228 —

der sich mit grosser Freude die bunte Mannigfaltigkeit von
„Einheimischen" und „Exoten" erklären lässt und mit
Verständnis diese Riesenarbeit zu schätzen weiss. Von selbst kommt
man da auf Ihn zu sprechen, der das alles erst gedacht, bevor
er es durch Sein Wort werden liess. — Ein pensionierter
Tramführer im Süden ist Laienastronom. Ich sass kürzlich gegen
zwei Stunden bei ihm. Warum so lange Weil er immer wieder
mit neuen Fragen kam. Ich fragte ihn erst über seine Sterne;
aber allmählich fing er mit Fragen an: Geist, Leib, Auferstehung?

Broschüren wurden aus der Schublade hervorgeholt:
Theosophisches, Anthroposophisches, Spiritistisches, „Ernste
Bibelforscher". Wahrlich, es war gut, dass er jetzt Aussprache
pflegen konnte. — Ein anderer schnitzt oder schriftstellert auf
dem Gebiet der Flugpost-Philatelisten, wieder ein anderer malt
und treibt Musik mit den Kindern. Da soll man erst nichts
anderes sein wollen als der Freund, der schaut und hört.

Wichtig* sind aber besonders die Krankenbesuche. Sind sie
auch in der Diaspora nur in spärlichem Masse möglich, so

kommt man oft doch rechtzeitig, um fürs Nötigste besorgt zu
sein. Anlässlich von solchen Besuchen lässt sich wohl am ehesten
an dem bauen, was wir in der jüdischen und urchristlichen
Diaspora vorfanden, an der Hausgemeinde. Wenn wir mit dent
Kranken, welcher keinen Gottesdienst zu besuchen vermag,
eine kleine Betrachtung halten, der ein Gebet angeschlossen
wird, dann gesellt sich vielleicht gerne jemand aus der Familie
dem kleinen Kreis in der Krankenstube bei. So wird die
Hausandacht in die Familie getragen, und wir dürfen später gewiss
etwa den Hirtenbrief unseres heimgegangenen Bischofs: „Auf
dem Krankenlager" oder eine unserer Krankengaben zurücklassen

mit der Bitte an ein Familienglied, dem oder der Kranken
etwas vorzulesen. Insbesondere bei der Hauskommunion lässt
sich die Hausgemeinde versammeln. Wenn immer möglich,
sollten wir anlässlich derselben versuchen, die erwachsenen
Glieder der Familie einzuladen, alle an der Kommunion
teilzunehmen. Ein kleiner Altar mit Kruzifix (eventuell Kerzen) und
Blumen ist leicht zu errichten. — Führt uns die Diasporaseelsorge

auf grösseren Reisen zum Tisch eines Gemeindegliedes,
dann sollten wir nie versäumen, sofern wir spüren, dass es

irgendwie möglich ist — wie schön, wenn wir dazu eingeladen
würden vom Hausvater —, der Mahlzeit vorgängig ein ent-



— 229 -
sprechendes Gebet einzufügen. Die Privatliturgie in den Häusern

der Diaspora, für welche das Buch Daniel, wie wir
bereits erwähnt, so eindringlich eintritt, muss auch in unseren
christkathoüschen Familien wieder ein Erbgut werden. Ich
weiss, dass dabei das „Werden" zu betonen ist. Sofern die
Diasporafamilie das Bewusstsein haben darf, wenn sie sich zum
Morgengebet versammelt: Jetzt beten sie gleichzeitig in allen
christkathoüschen Häusern, in den Familien der Pfarrer sowohl
wie in den Familien der Laien, dann wird ein solches Morgengebet,

vom Hausvater gesprochen, uns alle stark verbinden.
Ich persönlich betrachte die Frage, ob unsere Familien betende
Hausgemeinden wTerden, als die Schicksalsfrage unserer Kirche
überhaupt. Jedermann mag sich nun selbst überlegen, ob eine
Seelsorge äusserer Betriebsamkeit, und sei sie dabei in bester
Absicht, von den allerneuesten Methoden bestimmt — was heisst
das letztlich — zu diesem Ziele zu führen vermag. Der Apostel
Paulus hat wrohl gewusst, warum er den Korinthern so deutlich
vor Augen hielt, dass man auf dem Fundament „Christus" die
Kirche in verschiedenster Art und Weise, mit Gold, Silber,
kostbaren Steinen, Balken, Gras, Stroh bauen könne. Er will auch
uns zeigen, dass es nicht genügt, wenn nur mit allen möglichen
Materialien drauflos gearbeitet wird in der Absicht, die Kirche
nach aussen hin in denkbar kürzester Zeit recht gross erscheinen
zu lassen. Er selbst lehnt eine nach unwahren Erfolgen haschende

kirchlich-seelsorgerische Scheinarbeit ab. Wir sollen uns vielmehr
immer darauf besinnen, dass die Bauarbeit dereinst im Feuer
des göttlichen Gerichtes geprüft und alles Wertlose, Vergängliche

ausgeschieden, ja vernichtet wird (I. Kor. 3!). Unser
heimgegangener Bischof erzählte mir einmal, wie ihm gegenüber
ein anglikanischer Bischof erklärt habe : „In Ihrer Kirche wird
zu wenig* gebetet." Wir wollen die Frage hier nicht aufwerfen,
wie weit sich ein Mensch, dem das Innere der Mitmenschen
vielfach doch so verschlossen ist, in der Lage befindet, mit
etlichem Recht ein solches allgemeines Urteil zu fällen; aber
es wird sicherlich von höchstem Wert sein, wenn die einzelnen
Christkatholiken der Diaspora wie der Gemeinden sich im
stillen die ernste Gewissensfrage stellen, ob dieses Wort nicht
auf eine tatsächliche Schwäche weiter Kreise unserer Gemeinschaft

hinweist.



— 230 —

Mit alledem haben wir schon darauf hingedeutet, dass sich
der religiöse Dienst, welchen wir zu leisten haben, auch in
geläutertem kultischem, gottesdienstlichem Handeln äussern
muss. Ist einmal irgendwo die Hausgemeinde, womöglich mit
einer Hausliturgie, vorhanden, dann dürfen wir verschiedene
Familien der betreffenden Gegend zu einem gemeinschaftlichen
Feiern einladen, vielleicht zu einem Feldgottesdienst, an welchem,
falls die Distanzen das gestatten, der Kirchenchor der Gemeinde
teilnimmt (so halten wir's mit den Diasporanen von Grosswangen),
oder in die Stube einer Familie (so geschah's in Camorino),
später etwa in einer Kapelle des Ortes (so jetzt in Bellinzona,
wo uns anlässlich der letzten Feier der protestantische Kollege
des Ortes in zuvorkommender Weise die Orgel spielte). Unseren
christkatholisch-kultischen Feiern stellen sich nun allerdings
— ganz abgesehen von den Hemmungen, welche die Distanzen
und die Fahrtauslagen für den Gottesdienstbesuch bedeuten —
in der Diaspora besondere Schwierigkeiten entgegen, welche
es unmöglich machen, die mannigfaltigen kultischen Gaben, die
das Charisma unserer Kirche bilden, so zur seelsorgerlichen
Geltung zu bringen, wie das wünschbar wäre. Wenn vor
Jahrtausenden, wie wir uns das heute schon deutlich gemacht, aus
den Situationen der Diaspora der vergeistigte Synagogengottesdienst

hervorgegangen ist, in dessen Mittelpunkt nur das leicht
mitzunehmende heilige Buch stand, so ist das nicht von ungefähr

gekommen. Die Analogien der Geschichte machen sich
auch da bemerkbar. Wir werden also nicht zuletzt in kultischer
Hinsicht suchen, das praktisch Mögliche zu erreichen, in der
Erkenntnis, dass wir uns weniger in der Lage des Gemeindepfarrers

als in derjenigen eines Missionars befinden, welcher
immer wieder schöpferisch zu handeln hat. Indem wir durch
lange Zeiten Erfahrungen sammeln, entdecken wir gewiss auch
Mittel und Wege, die spezifisch christkathoüschen Gaben den
Diasporanen vermitteln zu können. Die kleinen Gruppen in
der Diaspora machen es ja zum Beispiel bereits jetzt schon
möglich, dass — Altardiener haben wir vielleicht keine — die
Gemeinde selbst bei allen Gebeten respondiert, dass die
Gemeinde an allen Gebeten des Priesters, der Priester an allen
Liedern der Gemeinde teilnimmt, etwas was in den grössern
Gemeinden leider noch nicht erreicht ist. Ferner lässt sich
gerade während der Palmsonntagszeit in der Diaspora die Pal-



— 231 —

menweihe vollziehen. Es ist etwas tief Sinnvolles, wenn dann
die Diasporanen, Palmzweige tragend, nach allen Windrichtungen

reisen, um diese gesegneten Zweige an entsprechender
Stätte ihres Hauses aufzubewahren, damit sie in den einzelnen
Hausgemeinden das Jahr hindurch eine Willkommensbekränzung
seien für den Einzug haltenden Christus, der auch in der
Diaspora vor der Türe steht und anklopft, um zu dem einzugehen,
welcher ihm auftut. — Einzigartig ist in der Diaspora gewöhnlich

die allgemeine Teilnahme an der Kommunion, da ich
anlässlich der verschiedenen Feiern — in Ermangelung einer
Kommunionbank — das Abendmahlsbrot jedem entgegen trage.
Da spüren es doch alle, was es heisst: „Wir, die wir
teilhaben an Einem Brot, sind Ein Leib." Bei solchen Kommunionen
in der „Zerstreuung" musste ich schon oft des Abendmahlsgebets

gedenken, welches sich im urchristlichen Büchlein der
Didache (9,*) findet:

„Wie dieses gebrochene Brot zerstreut war auf den Bergen,
und zusammengebracht eins wurde,

So lass auch Deine Kirche von den Enden der Erde
in Dein Reich zusammengebracht werden,

Denn Dein ist die Herrlichkeit und die Kraft
durch Jesus Christus in Ewigkeit."

Wie insbesondere bei Taufen, Trauungen und Beerdigungen
unser Ritus mit seinen sinnvollen heiligen Zeichen segensvoll
in der Diaspora zu wirken vermag, brauchen wir wohl kaum
besonders erwähnen zu müssen. Ich habe es einmal erlebt, dass

anlässlich der Trauung eines Christkatholiken mit einer
ehemaligen Romkatholikin, welche der romkatholische Pfarrer des

Dorfes durch Aufweisung von Familiengliedern bis zum letzten
Moment zu vereiteln suchte, diese Familienglieder, welche sich
nur mit innerem Widerstreben an der Feier beteiligten, nachher
wie umgewandelt waren. Gerade damals hatten die
christkathoüschen Angehörigen einen prächtigen Altar, ganz von
sich aus, gebaut. Und welchen Eindruck unsere schlichte,
landessprachige Liturgie bei Beerdigungen auf die gegenwärtigen
Romkatholiken macht, das durften wir mit vielen anderen schon
mehrfach erfahren. Zu einer entsprechenden Tat führt allerdings
dieser Eindruck nur ganz selten. Aber gerade hier wollen wir
— obgleich es uns nicht immer leicht geht — ökumenisch
denken, wie auch die Schlussbitte des Ritus auf dem Diasporafriedhof

so ökumenisch gedacht ist: „Mögen durch Gottes Barm-



— 232 —

herzigkeit alle, die auf diesem Gottesacker begraben sind, ruhen
in Frieden." Allerdings lässt sich nicht verkennen, dass durch
solche Feiern in vielen Romkatholiken die Frage aufgerührt
wird, welche Peter Rosegger im Blick auf einen miterlebten
christkathoüschen Gottesdienst in dem Buch „Mein Himmelreich"
niedergeschrieben hat: „Warum ist mir und meinem Alpenvolke
nicht gegönnt, das in unsern Kirchen zu finden?" Solches Fragen
hat zum Beispiel in Luzern kürzlich dazu geführt, dass bei
romkatholischen Beerdigungen nun in weitgehendem Mass die
deutsche Sprache für die liturgischen Gebete verwendet wird.
Und wenn wir bedenken, wie man im Bistum Basel seit der
Tätigkeit des ehemaligen Berner Pfarrers, Herrn Bischof Stammler

f, für deutschen Gemeindegesang im romkatholischen Gottesdienst

wirkt, dann erkennen wir in alledem nicht in letzter
Linie die Folge christkatholischer liturgischer Betätigung; dann
dürfen wir uns freuen, vornehmlich mit unserer Diasporaseelsorge

auf diese Weise direkt und indirekt auch romkatholische
Kreise zu erreichen und ihnen Seelsorgedienst darbieten zu
können. Es kommt gewiss nicht von ungefähr, dass das
romkirchliche Rechtsbuch Canon 1258 im Blick auf den Besuch

von „akatholischen" Beerdigungen, Hochzeiten und ähnlichen
Feierlichkeiten auf die Gefahr der „Perversion" hindeutet. Eines
wollen wir anlässlich von Beerdigungen nie vergessen, die
Gelegenheit der Ansprache auszunützen, um allen Anwesenden
Evangelium zu verkündigen, Auferstehungsbotschaft. — Wie
die Zeichen oft mehr sagen als Worte, das ist mir einmal so
recht deutlich geworden, als ich während einem furchtbaren
Gewitter eine Diasporabeerdigung vorzunehmen hatte. Der
Regen peitschte mit solcher Wucht auf die Schirme ein und
Donnerschlag folgte dermassen auf Donnerschlag, dass ich bei
aller Anstrengung meine eigenen Worte kaum mehr vernahm.
Für die Umstehenden blieben nur wahrnehmbar: die Einsegnung
des Sarges, die f Einsegnung des Grabes, das Herabwerfen der
vergänglichen Erde und die Besprengung mit Weihwasser („Der
Herr des Lebens und des Todes läutere und erquicke die Seele
dieses Verstorbenen mit dem Tau seiner göttlichen Gnade").
Alle Worte versagten, nur die Zeichen redeten. Wir haben
daher wirklich allen Grund, uns als Christkatholiken immer
wieder in den Sinn solcher heiligen Zeichen zu vertiefen und
uns recht lebendig dieser kultischen Zeichensprache zu bedienen;



— 233 —

denn nicht zuletzt' in der Diaspora, wo oft die Verschieden-
sprachigkeit der Gläubigen hemmend wirkt, wird deutlich, wie
heilige Zeichen, welche nicht in die Grenzen irdischer
Sprachkenntnis eingeengt sind, in ganz anders universaler Weise von
dem „Wort" zu reden vermögen als die Worte. Aber wie jede
Sprache, so muss man auch die Sprache der Liturgie erst
sorgfältig kennen lernen. — Wenn, wie es in E. geschah, der rom-
katholische Ortspfarrer hinter dem Turmfensterchen der
Beerdigung beiwohnt oder, wie es in A. der Fall war, der Kaplan
in leider wenig würdiger Haltung von seinem am Friedhof
gelegenen Haus aus die Trauerfeier verfolgte, so kann uns das
in gewisser Hinsicht nur freuen. Mag er sich als etwas anderes
fühlen, wir betrachten ihn vor dieser ernsten letzten Grenze
unseres irdischen Daseins als Mitchrist unter Mitchristen.

Viel hängt in der Diaspora davon ab, wie wir Unterricht
erteilen. Wenn wir bedenken, dass wir den nächstwohnenden
Diasporakindern alle 14 Tage, anderen alle Monate oder alle
sechs Wochen, den Tessinern nur dreimal im Jahr Unterricht
geben können, dann wird jedem klar, wie verschieden geartet
dieser Unterricht jeweils zu sein hat. Der Diasporaunterricht
muss vor allem einen Ersatz bilden für den Gottesdienst, welchen
diese Kinder nicht besuchen können. Es handelt sich weniger
um ein schulmässiges Lernen als ums Gepacktwerden. Bedeutsam

ist vor allem das Miteinanderbeten, bei welchem die
Beachtung der besonderen Verhältnisse sehr wichtig ist, damit
beten für das Kind ja nichts Mechanisches, Schulmässiges werde.
Das Kind hört ja vielleicht nur da beten oder ist an das

monotone, entgeistigte Gebet römischer Schulen gewöhnt; möge
es jetzt in ein wirkliches Gebetsleben hineinwachsen dürfen.
Wenn möglich, soll ferner in einem solchen Unterricht viel
gesungen werden. Er muss, wie wir meinen, um es einmal ganz
deutlich zu formulieren, christkatholischer Kultunterricht sein.
Im Zentrum stehe das Gebet- und Gesangbuch, in welchem jeder
Christkatholik — und ganz besonders der Diasporane — die
ihm vertraute geistige Heimat erkennen soll. In Anlehnung an
unsere Lieder kann das Leben des Heilandes behandelt werden,
und wir wollen es uns nicht verdriessen lassen, zur Verlebendigung

des Unterrichts schöne Bildwerke in die Diaspora hinaus
zu schleppen. In Anlehnung an Lieder geschehe die
Durchdenkung der Sakramente und der betreffenden Riten. In Ver-



— 234 —

bindung mit Liedern behandle man die Messe, deren geschichtliches

Werden Einblick gewährt in die Geschichte der Gemeinde;
auch versuche man, von Liedern ausgehend (Lied 164; 182;
56; dann 2 ff.) in die Welt der Psalmen, der babylonischen
Gefangenschaft, des Prophetismus einzuführen. Wie schön ist
es, wenn nun noch im Diasporanenhaus ein Klavier vorhanden
ist, wie wichtig, dass der Seelsorger vermag mit diesem Instrument

die gesungenen Lieder ohne lange Umstände zu begleiten.
Auswendig lernen lasse ich nur Lieder und die wichtigsten
Teile unserer Riten (z. B. auch Psalmen), damit die Diasporanen
so in die Einheit der christkatholischen Kultgenossenschaft
hineinwachsen und in Stunden der Einsamkeit und des Leides
in Erinnerung an dieselben Kraft und Vertiefung finden. Wir
wollen nie vergessen, wie selbst der verstossene Heiland auf
Golgatha in schwerster Stunde, als seine Hände, die so oft das
Bibelbuch umfasst hielten, gefesselt waren, seine Gedanken auf
die heiligen Gesänge Israels richtete, welche sich seinem
Gedächtnis von Jugend an in der Synagoge und anlässlich der
Hausandacht eingeprägt hatten, wrollen nie uneingedenk sein
dessen, was ihm in grösster Einsamkeit der 22. Psalm bedeutete.

— Wichtig ist in den spätem Schulstufen die eindringliche

Durchdenkung der Konfessionsprobleme. Ich liebe, diese
in Angriff zu nehmen, indem ich z. B. das reiche Leben der
Amalie von Lasaulx darstelle und damit die Konfessionsprobleme

des 19. Jahrhunderts aufzudecken und zu besprechen
versuche. Bei solchen Gesprächen rückt nicht selten auch die
weitere Familie dem Unterrichtstisch näher. So ist dann schon
das Schlusslied mit Gebet und Segen — ohne letztern sollten
wir nie von den Kindern scheiden — zu einem unvorhergesehenen

kleinen Abendgottesdienst der Hausgemeinde geworden.
Wir haben heute bei Verfolgung der historischen Problemlagen

erkannt, welchen hohen Wert für die jüdische und
urchristliche Diasporaseelsorge das Schrifttum (Briefe, Flugblätter
und Abschriften aus den heiligen Buchrollen) besass. In ähnlicher
Weise haben wir unseren Dienst, wo es nötig ist, auszurichten
durch einen lebendigen Briefverkehr, mit welchem wir
Trostbedürftigen begegnen können, die wir nicht zu besuchen
vermögen, anderen raten dürfen, die in ferner Abgeschiedenheit
irgendeines Rates warten. Wenn es sich um geschäftliche,
technische Räte handelt — ich hatte so der Mutter einer Dia-



— 235 —

sporanenfamilie, deren Vater arbeitsunfähig geworden war, bei
der Gründung eines Stoffrestenladens behilflich zu sein —, dann
fällt uns die Aufgabe zu, von der Muttergemeinde aus die in
der betreffenden Angelegenheit bewanderten Leute mit den
Diasporanen in Verbindung zu bringen. Wichtig ist ferner der
Verkehr, welchen wir durch das Mittel der kirchlichen Presse,
insbesondere auch des Gemeindeblattes, pflegen. Wir müssen
versuchen, durch Berichte die Diasporanen an den Ereignissen
in der Gemeinde teilnehmen zu lassen ; aber vor allem an dem
religiösen Geschehen. Betrachtungen, Predigten, Ansprachen bei
Beerdigungen opfertreuer Gemeindemitglieder, von welchen die
Diasporanen nie etwas hören, sollen in gedruckter Form in der
Diaspora draussen die Möglichkeit schaffen, einzutreten in den
Kreis der feiernden Gemeinde. Mehr als bis anhin dürfen wir
auf die Verbreitung des Orgelbuches bedacht sein, damit die
Hausgemeinde sich ums Klavier schare zu gemeinschaftlichem
Lied, ganz besonders in der Advents- und Fastenzeit. Bibel,
Gebet- und Gesangbuch müssen im Diasporanenhaus — wie in
den Tagen des Juden- und Urchristentums — ihre zentrale
Bedeutung zurückgewinnen. Wir haben darum dem neuen Kalender
einen Bibellesekalender fürs ganze Jahr beigefügt, um damit
gemeinsame Tageslesung unter allen Christkatholiken zu ermöglichen.

Solches kommt nicht von heute auf morgen ; da gilt das
bereits zitierte Harnackwort, dass: „Konfessionen sich sehr
langsam entwickeln und erst allmählich ihr wahres Wesen zu
eindeutigem, klarem Ausdruck bringen". Und ich betone immer
wieder, dass wir uns ganz in den Anfängen befinden und, bei
aller eschatalogischen Spannkraft, jene Geduld uns anzueignen
haben, wrelche im Blick auf eine notwendige Entwicklung* von
Jahrzehnten, ja Jahrhunderten, sagen wir vor allem im Bück
auf Gottes Ewigkeit, stark wird. — Als ein sehr wichtiges Organ
der Diasporaseelsorge betrachte ich den Christkathoüschen
Hauskalender, dem wir mit grossem Recht alle Sorgfalt zuwenden,
denn er darf in keinem Hause der Diaspora fehlen. Wie in der
Diasporaseelsorge auch Kleinigkeiten wichtig sind, dafür nur
ein Beispiel. Als ich von Marburg aus 1912 meinen Beitrag für
den Kalender einsandte, schlug ich vor, man möge doch von
jetzt an ein „Anhängelöchlein" an letzterem anbringen. Der
Vorschlag wurde in entgegenkommender Weise ausgeführt. Und

nun finden Sie überall den Kalender in der Diaspora aufgehängt.



— 236 —

Das kommt an manchen Orten einem mutigen Bekenntnis gleich ;

macht Leute beim Eintreten in die Stube auf etwas aufmerksam,
von dem sie noch nichts wissen, und gibt den Diasporanen
Gelegenheit, Antworten bereit zu halten für die Zeit, da sie

gefragt werden. — Nicht minder wichtig ist die Versorgung*
der Diasporanen mit Büchern aus der Gemeindebibliothek. Nur
sollen wir darnach trachten, die Diasporanen auch mit
biographischer und weltanschaulicher Literatur bekannt zu machen,
die geeignet ist, sie ihrer Zugehörigkeit zur christkatholischen
Kirche froh werden zu lassen und welcher sie in anderen
Bibliotheken nicht ohne weiteres begegnen. Im Juniheft der
Monatsschrift „Hochland" klagt Philipp Funk in einem Artikel
„Vom katholischen Verlagswesen" über „den Mangel des Sinnes
für Qualität" anlässlich von Buchbesprechungen in romkatho-
lischen Zeitungen und über die „Gleichgültigkeit und Stumpfheit"

des romkatholischen Publikums beim Erscheinen eines
wirklichen Meisterwerks der Gegenwart, als welches er beispielsweise

Karl Adams „Wesen des Katholizismus" nennt, das es,
wie er schreibt: „glücklich in zwei Jahren zur zweiten Auflage
gebracht, obwohl es zu den wenigen Büchern gehört, von denen

man nach hundert oder mehr Jahren noch sprechen wird, wenn
man die geistige Summe unserer Zeit zieht. Andere, sehr
vergängliche Werke zählen viele Tausende32)!" Wir haben volles
Verständnis für diese Klage, wiewohl Karl Adams — ich kann
nicht anders sagen als — advokatenhaftes Buch32"), dessen

letztes Kapitel „Der Katholizismus in seiner Erscheinung" uns
am ehesten innerlich zu ergreifen vermochte, allzu deutlich
den Eindruck einer notgedrungenen persönlichen Rechtfertigung
des Forschers vor der kirchenamtlichen Behörde im Angesicht
der akademischen Jugend macht, so dass wohl manche
Missdeutung geschichtlicher Prozesse, welche uns zum ernsten
Widerspruch veranlassen musste, im innern Konflikt des rom-
kathoüschen Professors zwischen „Treue zur Kirche" und „Dienst
an der Wahrheit" (vgl. S. 244) bewusst oder unbewusst von
der ersteren her ihre Prägung gefunden haben mag. Inwieweit
das mit „heiligem Leid" (ebenda) geschehen ist und einer An-
heftung des Forschers an „das Kreuz seiner Ideale" (ebenda)
gleich kam, bleibe ein von uns unangetastetes Geheimnis seiner
wohl von schweren Kämpfen nicht verschont gebliebenen Seele.
Es will uns aber scheinen, dass — abgesehen von den Geist-



— 237 —

liehen — auch unsere gebildeten Laien — ganz besonders in
der Diaspora — sich in viel höherem Masse als bis anjetzt
dem Studium gediegener religiös-kirchlich-weltanschaulicher
Literatur zuwenden sollten, wobei Kenntnis unserer eigenen
literarischen Arbeiten selbstverständliche Voraussetzung zu sein
hätte. Wir müssen dazu kommen, dass, wenn geistig hochstehende

Bücher und Abhandlungen aus unserer religiös-kirchlichen
Gemeinschaft hervorgehen, sie bei ihnen nicht ignoriert, sondern
gekauft und eingehend studiert werden. Wie sich unsere
Diasporanen immer mitbeteiligt haben, wenn es galt, finanzielle
Opfer zu bringen für die Erhaltung unserer theologischen
Fakultät, so werden sie geistig und materiell das Ihre zu tun
haben, um das Erstehen einer wertvollen, für den Bestand der
Kirche notwendigen christkathoüschen Buchliteratur und damit
sich selbst zu fördern. Man sollte das Geld nicht lieber für
einige rasch verglühenden Zigarren ausgeben als für ein
bleibendes, dem Käufer und unserer Kirche im besten Sinn
dienendes Buch. Da das hastige, „diagonalenhafte" Lesen der
Tageszeitung das Lesevermögen für anspruchsvollere Literatur
in hohem Masse geschädigt hat32b), haben wir uns vielfach erst
wieder zum wirklichen, denkenden und still gesammelten Lesen

von Büchern, welche geistige Anforderungen stellen, zu erziehen.
Die geistige Verflachung, zu welcher das positivistisch orientierte
neunzehnte Jahrhundert insbesondere unser Bürgertum geführt
hat, mahnt wahrlich zu ernster Umkehr. Nicht von ungefähr
schrieb seinerzeit unser Luzerner Dichter Karl Spitteler in
satirischer Weise von den „Plattfussvölkern" Hier stehen uns
also wichtige Aufgaben bevor; denn, ach, wie wenig vermag
der spärliche Diasporaunterricht zu erreichen, wenn sich die
Kinder im Diasporanenhaus in die Einöde religiöser Leere und
elterlicher Indifferenz gestellt sehen. Die Bibliothekare, welche
sich in diesem Sinn in den Dienst der Diaspora stellen, haben
wir darum sorgfältig auszusuchen und auszubilden. Sie sollen
wissen, dass sie nicht nur Buchhandlanger sind, sondern ihnen
eine bedeutsame geistige Mission anvertraut wird. Etwas möchte
ich an dieser Stelle noch erwähnen: Eine wohlwollende Dia-
sporanin meiner Gemeinde hat uns vor wenigen Jahren in freundlicher

Weise eine Summe übergeben mit der Bestimmung, dass

wir aus den Zinserträgnissen jährlich einigen treuen Diasporanen
eine Freude bereiten sollten. So haben wir denn schon öfters



— 238 —

die schöne Gelegenheit dazu benützt, insDiasporanenhaus prächtige

Bücher und Bilder mit religiösem, tiefem Gehalt zu schenken.
Die Freude war immer eine grosse für die Diasporanen und uns.

So sehr wir mit unserer Diasporaseelsorge auf Göttliches
hinweisen wollen, wo es sich immer zeigt, so wenig dürfen wir
— damit unsere Aufgeschlossenheit eine echte und christliche
bleibe — in eine aufklärerische, grundsatzlose und rührselige
Allerweltsschwarmerei verfallen. Auch wir werden durch die
Wahrhaftigkeit einer Exklusive verpflichtet, wie wir ihr in der
urchristlichen und — in anderer Art — in der jüdischen
Seelsorgearbeit begegnet sind. Wir reden damit nicht der
Lieblosigkeit und Selbstgerechtigkeit das Wort, sondern meinen
vielmehr, dass es Christenaufgabe ist : wahr in der Liebe, wie
lieb in der Wahrheit zu sein. Aber gerade in unserer Kirche
muss es betont werden, dass die Toleranz des Evangeliums
und die der Aufklärungszeit entstammende, sich vielfach mit
der positivistischen Humanitäts„religion" Auguste Comtes
berührende Toleranz des Liberalismus zwei ganz verschiedenartige

Grössen sind. Die Kirche ist nicht — und darf nicht
sein — ein harmloses, menschlich-allzumenschliches Erbauungskränzchen,

sondern sie hat ein Wort zu verwalten und zu
verkündigen, das der jenseitigen Wirklichkeit entstammt und
von welchem der Hebräerbrief sagt, dass es lebendig sei „und
kräftig* und schneidender als ein zweischneidiges Messer, und

eindringend bis in die Fuge von Seele und Geist, Gelenk und
Mark" (4,u). Wir müssen darum gerade an die Diasporanen,
welche unter Andersgläubigen unsere Kirche vertreten, hohe
sittliche und religiös-radikale Anforderungen stellen. Den
Protestanten gegenüber aber dürfen wir betonen — bei aller
unablässigen Selbstkritik —, was wir an wertvollen katholischen
Gütern besitzen, ja so besitzen können nur dank der
vorausgegangenen Reformation, die leider um ihrer Durchstosskraft
willen viel im Tiefsten Wertwolles zerstören musste, was wir
nun den Nachkommen der Reformation — Jahrhunderte später
innerhalb des Katholizismus' selbst vom Besten der Reformation
ergriffen — in geläuterter Form vielleicht zurückschenken
dürfen. Den Romkatholiken gegenüber werden wir zeigen,
dass das romkirchliche Gesetzbuch, welches Benedikt XV.
im Jahr 1918 vermöge der Fülle päpstlicher Allgewalt und
Unfehlbarkeit allen Romkatholiken Überbunden hat, einen dem



— 239 —

römischen Kirchenwesen allerdings entsprechenden Geist offenbart,

welchen der Jünger Jesu jedoch mit Entsetzen von sich
weisen muss. Wir werden, wenn es sich um Eheschliessungen
zwischen Rom- und Christkatholiken handelt, die uns leider
immer wieder Verluste bringen, betonen33), dass ein kirchlich
korrekter, „guter" Romkatholik nie eine Christkatholikin zur
Frau nehmen wird. Denn er weiss, dass die kirchlichen
Vorgesetzten, die ihm massgebend sind, die Aufgabe haben, nach
Canon 1064 des romkirchlichen Rechtsbuches

1. die Gläubigen von gemischten Ehen abzuschrecken, soviel
sie können;

2. wenn sie solche Ehen nicht verhindern können, doch
mit allem Eifer dafür zu sorgen, dass sie nicht wider die Gesetze
Gottes und der Kirche geschlossen werden;

3. die auf eigenem oder fremdem Gebiet eingegangenen
gemischten Ehen fleissig zu überwachen, ob doch die betreffenden
Ehegatten die gegebenen Versprechen wirklich halten.

Er weiss ferner, dass nach Canon 1102, § 2, für die kirchliche
Trauung konfessionell gemischter Brautleute „alle heiligen Riten
verboten sind" (Sed omnes sacri ritus prohibentur). Allerdings,
wird ihm nicht unbekannt sein, dass der Codex in charakterloser

Art überall Hintertürchen öffnet, wenn es — nicht zur
Ehre Gottes, denn um diese handelt es sich nicht mehr, sondern

— zur Gewinn- und Machtsteigerung der allzumenschlichen
Kirche dienlich ist. Er wird auch richtig den Nachsatz finden :•

„Sollten sich aus diesem Verbot schwerere Nachteile vorhersehen

lassen, so kann der Diözesanbischof von den üblichen
kirchlichen Zeremonien die eine oder andere gestatten, jedoch
immer mit Ausschluss der Messfeier." Des ferneren bestimmt
Canon 1109, § 3: „Ehen zwischen einem katholischen und einem
nichtkatholischen Teil sollen ausserhalb der Kirche (extra
ecclesiam celebrentur) abgeschlossen werden", also in der Amtsstube

des Pfarrers, höchstens in der Sakristei. Aber auch hier
wird rasch ein eventuell nötiges Türchen geöffnet: „Findet der
Diözesanbischof, das könne klugerweise nicht gehalten werden,
ohne dass grösserer Nachteil entsteht, so ist es seinem klugen
Urteil überlassen, in dieser Angelegenheit zu dispensieren."
Der „gute" Romkatholik erkennt aber doch aus allem klar,
wie sehr seine Kirche eine gemischte Ehe ächtet und wird von
einer solchen abstehen. Kümmert sich ein Romkatholik aber



— 240 —

nicht peinlich um die Satzungen seiner Kirche, so hat er kein
inneres Recht, eine Christkatholikin, wohne sie auch in der
Diaspora, zu einer römischen Trauung zu veranlassen, zu deren
Konsequenz weder er noch sie sich aufrichtig bekennen können.
Umgekehrt vermag eine Christkatholikin, die diesen Namen
verdient, weil er Zeugnis ablegt von ihrer religiösen Gesinnung,
sich unmöglich aufrichtigen Herzens romkatholisch trauen zu
lassen. Denn sie muss ja schriftlich das Versprechen abgeben
nach Canon 1061, § 1,2 und § 2, dass sie ihre Kinder romkatholisch
taufen und erziehen lassen werde. Wie kann sie aber ihre
Kinder, das heilige, verantwortungsvolle Geschenk, das ihr
anvertraut wird, einer kirchlichen Erziehung übergeben, der sie
als Christin ferne stehen muss, weil ihre vielfach so Jesus-ferne
Art sie innerlichst schaudern macht31) und die mechanische,
quantitativ gerichtete Frömmigkeit den Tod wahrhaft biblischer
Frömmigkeit bedeutet. Wie kann sie im Moment der Gründung
einer Familie eine Kluft aufreissen zwischen sich und der Seele
ihrer spätem Kinder. Wie kann sie die Kinder einer Kirche
übergeben, die vor aller Welt — als wäre nie ein Jesus zu uns
gekommen, als wäre das Gleichnis vom barmherzigen Samariter
nie bekannt geworden — einen herrischen, lieblosen Geist
dokumentiert, der z. B. im Canon 1242 des romkirchlichen Gesetzbuches

erschreckend zum Ausdruck kommt, wo wir die Worte
lesen : „Wenn es ohne schweren Nachteil (sc. für die römische
Kirche) geschehen kann, so muss die Leiche eines zu meidenden
Exkommunizierten, welcher entgegen den kanonischen
Bestimmungen an geweihter Stätte beerdigt wurde, ausgegraben und
an ungeweihtem Ort begraben werden." Hier gibt es nur eine
Alternative: Ein Mann, der diese Gesinnungsart teilt, der kann
sich mit einer wirklichen Christkatholikin nie zu der erforderlichen

innern Einheit finden. Ihre Weltanschauungen stehen
einander entgegen. Wehe denjenigen, die das unterschätzen.
Ein Mann, der aber diese Gesinnungsart aus Jesusergriffenheit
ablehnt, gehört nicht mehr in die römische Kirche, sondern hat
die Pflicht, seine Braut in der Treue zur christkathoüschen
Kirche zu bestärken und sich selbst ihr anzuschliessen, da diese
einen evangelisch durchläuterten Katholizismus pflegen will,
mit der Absicht, Jesus und dem Vater Jesu zu dienen.

Lassen Sie mich zum Schluss eine Anregung machen. Wenn
wir jeweils das „Diasporanenlied" singen:



— 241 —

Verzage nicht, du Häuflein klein,
Obschon die Feinde willens sein,
Dich gänzlich zu zerstören

dann denken wir wohl unwillkürlich an jenes zwei Nummern
später folgende Lied, das die Bitte enthält:

Gib Knechte, die in treuer Arbeit stehen!

Nun bitten wir damit Gott sicherlich vorerst um tüchtige
Priester. Aber könnten wir nicht auch an andere Helfer denken
Wir brauchen gewiss nicht besonders darauf aufmerksam zu
machen, wie viele Laien weiblichen und männlichen Geschlechts
sich mühen, im Diasporaverein, welcher mit seiner Kollekte
auch die Diasporanen umfasst, die unbedingt notwendigen Mittel
zur Ermöglichung der Diasporaseelsorge zu sammeln ; wie Laien
etwa an einer Diasporaversammlung Vorträge halten oder, zum
Kirchenchor vereinigt, ein Lied zu den Diasporanen hinaustragen.
Wir vergessen auch nicht, wie Mitglieder des Frauenvereins
sich der Bedürftigen in der Diaspora annehmen, indem sie nicht
nur einer armen Mitschwester Geld- und Warenhilfe senden,
sondern auch einen Brief mit Worten des Trostes und der
Aufrichtung beilegen. Unsere Töchter und unsere Jungmänner
werden ihrerseits dem Gefühl immer mehr Raum zu geben
haben, dass sie ihren Altersgenossen in der Diaspora gegenüber

eine Verpflichtung besitzen, sie durch periodische
Korrespondenzen an den Erlebnissen teilnehmen zu lassen, welche
ihnen in der Töchtervereinigung und im Jungmannschaftsverein
wertvoll geworden sind. Laien, welche anlässlich von Geschäftsreisen

in den Umkreis von Diasporanen gelangen und oft un-
bewusst mit Christkatholiken zusammengewesen sind, werden
sich nicht begnügen mit dem Ausruf: „Hätte ich das nur
gewusst", sondern vielmehr für das Register der Diasporanen
Interesse bekunden und diesen und jenen bei Gelegenheit einmal
besuchen. Das alles gehört zur Diasporaseelsorge. Und doch
frage ich mich, ob nicht aus dem Kreise der Laien besonders
veranlagte Leute sich gewinnen liessen, welche uns insbesondere
für die Diaspora auch in engerer seelsorgerlicher Beziehung
Helfer sein könnten, die Besuche machen würden, Unterricht
zu erteilen und Hausgottesdienste zu übernehmen vermöchten.
Es ist selbstverständlich, dass solche Männer und Frauen, mit
denen in gewissem Sinn das Amt der urchristlichen Diakonie,
der Gemeindepflege, unter uns wieder zu praktischer Bedeutung

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1026. 16



— 242 —

gelangen würde, eine entsprechende Vorbildung erhalten mussten.
Ich erinnere mich mit Freuden, wie ich 1912 mit einem Laien-
Diakon der anglikanischen Kirche, der im Privatleben
Bibliothekar war, ein Workhouse im Lambeth-Bezirk von London
besuchte, wo er einen Laien-Gottesdienst abhielt. Könnten wir
nicht gerade in unseren Hauptgemeinden — um gleich eine

praktische Zentralarbeit zu schaffen — solchen Laien-Diakonen
den Sakristansdienst übertragen? Wir hätten in diesem Fall
wohl zwei Fragen zugleich gelöst; denn dass wir nicht bloss

Organistenkonferenzen nötig haben, sondern noch eher Sakristans-
kurse, das dürfte unter Eingeweihten unangefochten bleiben
Wie wir so Helfer für die Diaspora bekämen, so vermöchten
wir vielleicht auch Diakonissen für den Krankendienst in der
Diaspora zu gewinnen, welche verschiedenenorts romkatholische
Schwestern ersetzen dürften. Man hat sich mit dem Institut der
Krankenschwestern in den Gemeinden Basel, Zürich, Luzern
praktisch schon Jahre hindurch beschäftigt und verschiedene
eingekleidete Schwestern gehabt. Vielleicht könnte aber die Frage, in
neue Zusammenhänge gerückt, wiederum zur Diskussion gestellt
werden. Auch „Ferienkurse zur Behandlung von
Weltanschauungsproblemen", zu welchen unsere christkathoüschen
Universitätslehrer, Dichter, Musiker und Pfarrer ihre Beiträge zu
leisten hätten, wären eine Einrichtung, an welcher sich
vielleicht — bei glücklicher Organisierung — Diasporanen und
Diasporaninnen zu beteiligen und für ihre Gemeindearbeit in
der Diaspora vorzubereiten vermöchten. Dann würde in einer
gewissen Art auch das Amt der christlichen „Laienlehrer",
der Didaskaloi, wieder aufleben. So harren noch viele Aufgaben
im Dienst der Diasporaseelsorge der Inangriffnahme.

Ich glaube, nach all dem Gesagten werden Sie von mir
nicht noch eine Antwort auf die oft gestellte Frage erwarten,
ob denn der Ertrag, die Erfolge der Diasporaseelsorge in einem
annehmbaren Verhältnis stünden zu der aufgewendeten Mühe,
den eingesetzten Geldmitteln, der Zeit und dem Verbrauch an
Kräften. Dass wir immer wieder neben Freudigem Schmerzliches

erfahren, sehen müssen, wie durch gemischte Ehen uns
ganze Familien verloren gehen, wie da und dort eine unbegreifliche

Gleichgültigkeit herrscht, dass wir oft leiden unter der
drückenden Kleinarbeit, indem wir für einen allein leisten
müssen, was andere für hundert zugleich leisten dürfen, das



— 243 —

wollen wir keineswegs verbergen. Aber dass mit der Diasporaseelsorge

notwendige Werte geschaffen und erhalten werden,
welche sich nicht mit dem Meterstab messen lassen, das dürfte
doch aus unserer gemeinsamen Besinnung deutlich geworden
sein. Wir, die wir uns ja um einen Gekreuzigten scharen, wollen
nicht allzufrüh nach Erfolgen fragen, sondern vielmehr unsere
bescheidene Arbeit tun in der Gewissheit:

Er wird durch einen Gideon,
Den er wohl weiss, dir helfen schon,
Dich und sein Wort erhalten.

Anmerkungen.
32) Hochland 1925, S. 366.
32") Karl Adam, Das Wesen des Katholizismus2, Düsseldorf 1925.
82b) In dem von Albert Schweitzer (Zwischen Wasser und Urwald, S. 135)

zitierten paradoxen Ausspruch eines Weissen : „Die Neger sind tiefer
als wir, denn sie lesen keine Zeitung", wird tatsächlich eine sehr
beherzigenswerte Wahrheit zum Ausdruck gebracht.

3S) Ich folge hier meinem 1922, Nr. 4, im Luzerner Gemeindeblatt veröffent¬
lichten Artikel.

34) Aus den genannten Canones muss sie ja ersehen, mit welcher lieblosen
Geringschätzung ihr die Kirche ihres zukünftigen Gatten entgegentritt;

wie den schlichten armen Menschen gegenüber die Härte der
Paragraphen geltend gemacht wird ; wie anderseits für diejenigen Türen
geöffnet werden, die durch Amt, Ansehen, Titel, Kapital einen Druck
auszuüben vermögen. Wo ist da die Treue zu Jesus

Luzern. Otto Gilg.


	Diasporaseelsorge [Schluss]

