
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 16 (1926)

Heft: 4

Artikel: Die Frage der Aufbewahrung des heiligen Sakramentes in der Kirche
von England

Autor: Neuhaus, K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404013

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404013
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 193 —

Die Frage der Aufbewahrung des heiligen Sakramentes

in der Kirche von England.

i.
Es ist nicht einfach, mit unserer kontinentalen Mentalität

die Verhältnisse und Vorgänge in der Kirche von England
objektiv zu beurteilen. Die weitgehende Diskussions- und
Meinungsfreiheit jenseits des Kanals auch in kirchlichen Angelegenheiten

ist uns fremd, und wir sind leicht geneigt, von einem
Chaos in der Lehre der Kirche von England zu sprechen, wo
der Anglikaner nur eine natürliche Entwicklung sieht, die durch
die geistigen Strömungen innerhalb der Kirche bedingt ist.
Drei Seelen wohnen ja in ihrer Brust, die evangelisch-protestantische,

die katholische und die liberale oder modernistische.
Diese drei Seelen haben ihre verschieden gerichteten Strebungen,
und wenn es manchmal den Anschein gewinnt, als wollten sie
sich voneinander trennen, so müssen wir doch immer wieder
mit Staunen feststellen, dass diese geistigen Richtungen, indem
sie aufeinander platzen, schliesslich zu einer Vertiefung und
Bereicherung des religiösen Erkennens führen. Das ist uns nie
so sehr zum Bewusstsein gekommen als in der Diskussion, die
gegenwärtig im Mittelpunkt des öffentlichen Interesses in der
anglikanischen Kirche steht, der Diskussion über die
Aufbewahrung des heiligen Altarssakramentes und den damit
verbundenen Kultus ausserhalb der Feier der heiligen Geheimnisse.

Anbetung des reservierten Sakramentes nicht nur durch
private Beter, sondern auch durch Bruderschaften und
Gemeinschaften, Aussetzung des Allerheiligsten, Segensandachten vor
dem Ziborium oder vor der Monstranz, sakramentale Benediktion,

Prozessionen mit dem Sakramente, pomphafte Feier des

Fronleichnamsfestes, wie sie in der römischen Kirche üblich
ist: alle diese kultischen Äusserungen sind im Anglikanismus nicht
bodenständig und ihm wesensfremd, ja stehen im Widerspruch zu
seiner Geschichte und ursprünglichen kirchlich-religiösen
Einstellung. Im Artikel XXVIII des Prayer Book heisst es: „Des
Herrn Abendmahl ist ein Sakrament unserer Erlösung
durch den Tod Jesu Christi, so dass denjenigen, die es auf die
rechte Art würdig und gläubig empfangen, das Brot, das wir

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1926. 13



— 194 —

brechen, die Gemeinschaft des Leibes Christi, und der gesegnete
Kelch die Gemeinschaft des Blutes Christi ist. Die
Transsubstantiation im Abendmahle des Herrn kann aus der Schrift
nicht erwiesen werden, sondern ist den deutlichen Aussprüchen
derselben zuwider, vernichtet die Natur eines Sakramentes und
hat zu mancherlei Aberglauben Anlass gegeben. Der Leib Christi
wird im Abendmahle nur auf eine himmlische und geistige
Weise gegeben, empfangen und genossen, und der Glaube ist
das Mittel, wodurch der Leib Christi empfangen und genossen
wird. Das Sakrament des heiligen Abendmahles wird nicht auf
Christi Befehl aufbewahrt, umhergetragen, in die Höhe gehoben
und angebetet." Auch diesem Artikel soll sich nach der Pro-
mulgationsverordnung von 1562 jeder in seiner einfachen und
vollen Bedeutung unterwerfen und nicht seine eigene Meinung
und Auslegung demselben unterschieben, sondern ihn im
buchstäblichen und grammatischen Sinne nehmen. Wenn wir uns
nun daran erinnern, dass die Abendmahlslehre der englischen
Kirche im Reformationszeitalter sehr stark von der kalvinischen
Auffassung beeinflusst war, so fällt es schwer, den Artikel im
katholischen Sinne zu interpretieren, um so weniger, sobald wir
die Nachtragsrubrik zur Kommunionfeier im Zusammenhang
mit Artikel XXVIII lesen : „Da im obigen Formular der Feier
des heiligen Abendmahles des Herrn verordnet ist, dass die
Kommunikanten solches kniend empfangen sollen (mit welcher
Verordnung nichts anderes gemeint ist, als unsere demütige
und dankbare Anerkennung dadurch auszudrücken für die Wohltaten,

die Christus allen würdigen Teilnehmern darin mitteilt,
so wie auch der Entweihung und Unordnung in der Feier der
heiligen Kommunion vorzubeugen, welche sonst stattfinden
könnte) ; jedoch damit niemand entweder aus Unwissenheit und
Schwachheit oder aus Bosheit und Eigensinn solches Knien
missdeute und verdrehe, wird hiermit erklärt, dass damit keine
Anbetung gemeint ist oder ausgeübt werden soll, weder des

sakramentalen Brotes und Weines, welches man dabei körperlich
empfängt, noch einer körperlichen Gegenwart des natürlichen
Leibes und Blutes Christi. Denn das sakramentale Brot und der
Wein behalten ihre unveränderte natürliche Wesenheit und
dürfen daher nicht angebetet werden (denn dieses würde
Abgötterei sein, welche wahre Christen verabscheuen müssen);
und der natürliche Leib und das Blut unseres Heilandes sind



— 195 —

im Himmel und nicht hier; ausserdem ist es der Wahrheit
zuwider, anzunehmen, dass der natürliche Körper zu gleicher
Zeit an mehr als einem Orte sei."

Der von anglokatholischer Seite nach römischem Vorbilde
immer mehr eingeführte, eben erwähnte Kultus steht im Widerspruch

zu obigem Artikel und der zitierten Rubrik, und es ist
daher verständlich, dass sowohl die Evangelicals, wie die
Liberais daran Anstoss nehmen. Sie können, wenn sich die
Anglokatholiken auf vorreformatorische sakramentale Bräuche
der Kirche in England berufen, mit Recht darauf hinweisen,
dass der ausserliturgische Kultus weit über die altchristliche
und frühmittelalterliche Praxis hinausführt, noch heute in der
Ostkirche unbekannt ist und erst mit der Ausarbeitung der
Transsubstantiationslehre als deren Folge in der abendländischen
Kirche zur allmählichen Entfaltung kam. Die Anglokatholiken
leiten nun aber den Kultus folgerichtig aus der katholischen
Lehre von der Realpräsenz ab und verlangen zum mindesten
Tolerierung. So geht die Diskussion seit Jahren in Versammlungen,
in der Presse und wohl auch auf der Kanzel hin und her, die
Ausbreitung des Kultus nahm aber dabei langsam und stetig ihren
Fortgang. Wohl suchten hie und da Bischöfe dem Kultus
dadurch den Boden zu entziehen, dass sie Bewilligungsgesuche um
Reservation kurzerhand ablehnten, aber dem militanten,
modernistischen Bischöfe von Birmingham, Dr. Barnes, blieb es

vorbehalten, diese Ablehnung mit einer besonders verletzenden
öffentlichen Kundgebung zu begleiten, indem er den Kultus als
„Magie", „Götzendienst" und „Fetischismus" bezeichnete. Diese
Provokation löste unter den Anglokatholiken einen Sturm der
Entrüstung aus. In einer für englische Verhältnisse sehr scharfen
Form protestierte zunächst der anglokatholische Klerus der
Diözese Birmingham und erörterte in diesem Zusamenhange
sogar die Frage der Gehorsamsverweigerung. Die Organisation
der Anglokatholiken, die English Church Union, beschäftigte
sich in ihrer letzten G eneralversammlung eingehend mit Dr. Barnes
und behandelte die Stellung der eigenen Partei zum Kultus sehr
einlässlich. Die Anglokatholiken drängen auf eine Entscheidung
der kirchlichen amtlichen Autoritäten und fordern eine
grundsätzliche Behandlung des gesamten mit der Reservation und
dem Kultus in Verbindung stehenden Fragenkomplexes. Und
in der Tat: Die Lehre von der Eucharistie als Grundlage der



— 196 —

Reservation und des Kultus greift so tief in das religiöse Leben
des einzelnen und in die kirchliche Praxis der Gesamtheit, ja
in die Grundlehren der Christologie ein, dass nur gründliche
Erörterung eine Abklärung bringen kann. Schon beschäftigt
sich die offizielle Kirche anlässlich der Revision des Prayer
Book mit einem Teile der Fragen. Schon sind sie im Schosse
der Parteikonferenzen eingehend behandelt worden, aber es
fehlte noch eine Konferenz der verschiedenen theologischen und
kirchlichen Parteiführer miteinander. Im Bewusstsein der grossen
Verantwortlichkeit der anglikanischen Gesamtkirche, die schon
längst aus dem Rahmen einer Nationalkirche herausgetreten
ist und heute dem mystisch veranlagten Orientalen wie dem

gemütvollen Afrikaner und dem praktischen Engländer Rechnung
tragen muss, ist nun diese interparteiliche Besprechung am
24., 25. und 26. Oktober 1925 in Farnham Castle unter
Teilnahme von 10 Bischöfen und 9 andern Theologen abgehalten
worden. Die zentrifugalen Kräfte der Konferenz mussten durch
die zentripetalen des Rufes nach Einheit paralysiert werden.
Schrift und Tradition, Vernunft und Erfahrung: das sollte der
Boden sein, auf dem der Gedankenaustausch stattfand.

Die Geschichte der Reservation und des Kultus1) hat in
der Gesamtkirche eine nicht ganz gleichartige Entwicklung
genommen. Im Heldenzeitalter der Kirche wurde die heilige
Kommunion allen Gemeindemitgliedern bei jeder Eucharistiefeier
gespendet, auch denen, die wegen Krankheit, Alters oder aus
andern Gründen am Gemeindegottesdienste nicht teilnehmen
konnten. Sie wurde durch die Diakonen oder durch die Familienmitglieder

in einem linnenen Tüchlein in die Häuser getragen. Man
nahm sogar mehrere Spezies, um sie bei Bedürfnis sich selbst zu
reichen. Solche Partikeln wurden, wie aus einer Erzählung
Cyprians in seiner Schrift „de lapsis" hervorgeht, in einem
kleinen Kästchen aufbewahrt. Das Gleiche wird uns von
Augustinus und Hieronymus bezeugt. Von besonderem Interesse
ist, wras uns Basilius von der Aufbewahrung der heiligen
Eucharistie bei den Anachoreten berichtet : „Alle, die in der Einöde
leben, wo kein Priester ist, haben die Kommunion zu Hause und
empfangen sie mit eigener Hand." Jedoch stand diese Reservation

lediglich für die Zwecke der Kommunion immerhin im

') Wir verstehen hier unter Kultus stets und nur die ausserliturgische
Verehrung des heiligen Altarssakramentes.



— 197 —

Zusammenhang mit der eucharistischen Feier der Gemeinde.
Beim Ausgang der altchristlichen Zeit wurde die Aufbewahrung
der eucharistischen Elemente in den Privathäusern ungebräuchlich

und verschwand im ersten Frühmittelalter ganz. Die
Aufbewahrung in der Kirche wurde die Regel. Die noch aus dem
vierten Jahrhundert stammenden Constitutiones apostolicae
bestimmen : „Wenn alle kommuniziert haben, nehmen die Diakonen
die Überbleibsel und bringen sie in die Pastophorien." Die
Pastophorien waren Anbauten an die Apsis der Basilika auf
beiden Seiten oder auch blosse Chornischen, in deren einer
das heilige Sakrament, in deren anderer die heiligen Bücher.
untergebracht waren (Sakrament und Wort!). Im Westen sind
sie durch den Bischof Paulinus von Nola bezeugt, der uns auch
über den Zweck unterrichtet. Denn seine dem heiligen Märtyrer
Felix geweihte Basilika hatte zwei Pastophorien, die er mit
Inschriften schmückte. Auf der rechten Seite stand:

Hic locus est, veneranda panis qua conditur et qua
Promitur alma sacri pompa ministerii.

Eine Reservation auf dem Altare lässt sich bis zum 9.
Jahrhundert weder im Westen noch im Osten nachweisen,
ebensowenig lässt sich ein Kultus des heiligen Sakramentes ausserhalb

der liturgischen Abendmahlsfeier feststellen, wenn wir
auch nach dem Satze: Sancta sancte tractanda sunt, eine
ehrfurchtsvolleBehandlung derkonsekrierten Elemente annehmen
dürfen. Erst Ende des 9. Jahrhunderts wurde an einigen
Orten des Frankenreiches die Eucharistie für Krankenkommunionen

auf dem Altare untergebracht. Im späten Mittelalter
finden wir viele Zeugnisse für die Aufbewahrung auf oder über
dem Altare, aber auch in der Sakristei. In England war das

erstere die Regel. Im 14. und 15. Jahrhundert ist der
Wandtabernakel aufgekommen. Mit dem Aufschwung der ausser-
liturgischen Verehrung der Eucharistie, die im Fronleichnamsfeste

ihren Höhepunkt erreichte, wurden diese Tabernakel
immer reicher und künstlerischer ausgestattet. Sie treten aus
der Wand heraus und werden mit einem Fusse versehen. So

entstanden die Sakramentshäuschen von reicherFormenschönheit,
wie wir sie jetzt noch z. B. im Ulmer Münster, in der
Nürnberger St. Lorenzkirche und in der Lübecker St. Marienkirche
bewundern können. Im Zeitalter des Barocks wurde dann die
Reservation im Altartabernakel die allgemeine Regel.



— 198 —

Die Kirche des Morgenlandes, die auch heute noch der
lebendige Ausdruck der frühmittelalterlichen kultischen Zustände
ist, gibt uns wohl ein Bild jener Zeiten, da Abendland und
Morgenland noch die una, sancta, catholica et apostolica
ecclesia bildeten. In ihrer Furcht vor jeder Art von Latinisierung
hüteten sich die Orthodoxen sorgfältig, irgend etwas zu
übernehmen, was sich in der lateinischen Kirche einbürgerte. Wenngleich

die Transsubstantiationslehre auch bei ihnen der Sache
und dem Sinne nach die orthodoxe Lehre ist — mögen wir
nun psTovGîwGiç mit transsubstantiatio oder mit transessentiatio
übersetzen, das ist schliesslich nur ein Streit um Worte —, so

entwickelte sich bei ihnen daraus kein irgendwie gearteter
Kultus, hingegen erweisen sie den konsekrierten Elementen
den cultus latriae, d. h. die nur Gott zukommende Anbetung,
wenigstens sobald das dgxoipógiov, ihr Tabernakel, geöffnet wird.

Mit Ausnahme der liturgia praesanctificatorum, die für alle
Tage der Fastenzeit ausser Samstags und dem Feste Maria
Verkündigung vorgeschrieben ist, wird das heilige Sakrament
nur einmal im Jahre, und zwar am Gründonnerstag, reserviert.
Aus dem Laib ungesäuerten Brotes werden mit dem „Speere"
dreieckige Stückchen ausgeschnitten, konsekriert und mit einigen
Tropfen des konsekrierten Weines durchtränkt, getrocknet und
dann im pixgòv dgxoipógiov, einer Metallkapsel, in das an der
Ostseite gelegene psya dgxoipógiov gebracht und darin verschlossen.
Das dgxixpogiov wird barhäuptig geöffnet, sobald der Priester
einen Kranken bedienen muss, und stets macht er vor
demselben eine oder mehrere Prostrationen. Vor dem dgxoipógiov
brennt meistens eine Lampe. Die Krankenkommunion wird von
dem mit einer Stola bekleideten Priester unter Vorantragung
von Kerzen in die Häuser gebracht, und die Gläubigen bezeugen
auf den Strassen ihre Ehrfurcht vor dem heiligen Sakrament
durch Entblössen des Hauptes und durch Niederknien.

Die katholische Kirche des Abend- und Morgenlandes ist nun
für die Anglokatholiken das Vorbild, nach dem sie an derRekatholi-
sierung ihrer Kirche arbeiten. Die nach den Vorschriften des

Prayer Book für Krankenkommunionen in den Zimmern der
Kranken abzuhaltenden kurzen Eucharistiefeiern, bei denen
der Priester und die Anwesenden mit dem Kranken zu kommunizieren

pflegen, scheinen den Anglokatholiken nicht zu gefallen.
Es mag sein, dass die Feierlichkeit unter der Primitivität der



- 199 —

äusseren Verhältnisse zu leiden hat und dass dadurch die
Heiligkeit der Handlung beeinträchtigt wird. Jedenfalls führten
sie seit etwa 60 Jahren die Reservation ein, zunächst nur für die
Zwecke der Krankenkommunion; aber bei ihrer starken
Betonung der Realpräsenz entwickelte sich allmählich wie von
selbst der Kultus, weil sie dem reservierten Sakrament den
cultus latriae erweisen.

Damit wir nun einen tiefen Einblick in die Stellung der
einzelnen Parteigruppen der anglikanischen Kirche zur
Eucharistiefrage erhalten, werden wir die hauptsächlichsten in Farnham

Castle gehaltenen Referate in extenso und auch die in den
Diskussionen geäusserten Einwände und Ergänzungen bringen,
und zwar, um die schwerfällige oratio obliqua zu vermeiden,
in der ersten Person.

Den Reigen der Vorträge eröffnete der frühere Bischof von
Oxford, Dr. Gore, der auch als Teilnehmer an den Mechelner
Besprechungen bekannt ist :

«Wir haben nicht die Aufgabe, festzustellen, welche
Abendmahlsauffassung zu empfehlen ist, sondern nur zu diskutieren,
welcher Gebrauch vom reservierten Sakrament in der Kirche
von heute gemacht werden darf. Auch bei uns ist wie in der
ungeteilten Kirche mehr als nur eine Art der eucharistischen
Lehre erlaubt. Wir müssen uns nur immer hier klar vor Augen
halten, dass wir an der Einheit festhalten, welche die alte
Kirche und die Kirche von England umfasst, und wrelche

Entscheidungen auch im Hause der Bischöfe einmal gefällt werden
mögen, es muss klar gemacht werden, dass die Lehre von der
objektiven Realpräsenz Christi in seinem Leib und Blut — dem
Leib und Blut seiner verklärten Menschheit — in keiner Weise
bekämpft wird. Die römische Transsubstantiationslehre lehne
ich in ihrer Theorie und Praxis ab. Sie wurde mir nicht selten
in dieser Form geäussert: „Sie glauben, dass Brot und Wein
durch göttliche Konsekration geistig, aber wirklich der Leib
und das Blut Christi wird. Sie glauben, dass der Leib und das
Blut unzertrennlich voneinander und von der Person Christi
sind. Also die ganze Person Christi, Gott und Mensch, ist in
jedem Teilchen der Hostie und jedem Tropfen des Kelches
gegenwärtig. Also müssen Sie ihn sicherlich, wenn das Sakrament

für die Kranken aufbewahrt wird, als Gegenstand der
Anbetung behandeln, gerade so wie Sie ihn behandelt hätten



— 200 —

,in den Tagen seines Fleisches' auf Erden. Und Sie können
sich des Privilegs freuen, ihn im Tabernakel zu besuchen und
von ihm in der Monstranz gesegnet zu werden. Das alles ist in
dem Satze eingeschlossen, dass das Sakrament die Erweiterung
der Inkarnation ist." Trotz der scheinbar logischen Deduktion
weise ich bei einer derartigen Behandlung des Sakramentes
auf den Mangel an Logik im allgemeinen und das Fehlen von
Verständnis im besondern hin. Sie versagt Punkt für Punkt.
Sie gibt keine klare Erklärung für das, was sich ereignete, als
der Herr die Eucharistie vor seinem Leiden in seinem
sterblichen Leibe einsetzte. Sie findet keine adäquate Formel, um
die Beziehung der göttlichen Gabe zu ihrem materiellen Träger
auszudrücken. Das führt dann zu der auffallend unbiblischen
Lehre, dass Christus bei der heiligen Kommunion die Seele nur
wenige Minuten besucht. Sie versagt endlich, indem sie die im
Benediktionsritus ausgedrückte intensive örtliche Bindung nicht
mit der von den Theologen geleugneten Lokalisation vereinigen
kann. Tatsache ist, dass Glaube in dieser Sache Glaube bleiben
muss und die Eucharistie nicht völlig verstandesmässig erfasst
werden kann. In diesem besondern Falle ist das: credo, ut
intelligam, ein unerreichbares Ideal. Daher freue ich mich über
die patristisehe Anerkennung des Mysteriums und das Fehlen
einer bestimmten Formel bei den Vätern mehr als über die
mittelalterliche Logik. Und je mehr wir an der Logik in dieser Materie
zweifeln, desto notwendiger ist es, sich genau an die Natur und
Grenzen der göttlichen Verheissung zu halten. Die wunderbare
Gabe wurde mit ausschliesslicher Beziehung auf den bestimmten
Zweck der Erinnerung an das göttliche Opfer und der Mitteilung
der göttlichen Speise gegeben. Die ganze Sprache des Neuen
Testamentes spricht von einer beständigen Gegenwart Christi,
aber sie ist nur im Herzen der Kirche und in den Gliedern der
Kirche. Nichts legt eine gleichsam räumlich gebundene Gegenwart

des verherrlichten Christus auf Erden unter seinem Volke
nahe. Thomassins Satz von der Ausdehnung der Inkarnation
durch das Sakrament wird oft zur Verteidigung des Kultus des
reservierten Sakramentes angeführt, aber Thomassin meint
damit allein die Ausdehnung der Inkarnation durch unsere
sakramentale Eingliederung in Christus. Es wird auch darauf
hingewiesen, dass das für die Krankenkommunion aufbewahrte
Sakrament nicht als eine „Shekinah" oder als Schrein der gött-



— 201 —

liehen Gegenwart auf Erden unter seinem Volke betrachtet werden
könnte. Das wird in einem neuen Buche des französischen
Paters Cordonnier offen zugegeben, der sonst an der neueren
römischen Entwickelung kein Missfallen zeigt. In der Revue
Bénédictine las ich eine kurze Besprechung des Buches, aus der
ich folgende Bemerkung anführe: „Eine Schlussfolgerung ergibt
sich aus diesem Werke, ohne dass sie ausdrücklich formuliert
wäre. Die Christen der ersten Jahrhunderte haben uns, so will
uns scheinen, um die Entwickelung unseres Kultus der heiligen
Hostie keineswegs zu beneiden. Ganz auf den Genuss des
heiligen Opfers im Laufe der eucharistischen Handlung eingestellt,
hatte sich ihrer eucharistischen Frömmigkeit ein viel reinerer
Realismus aufgeprägt, der sich mehr auf den wirklichen Zweck
des erhabenen Mysteriums konzentrierte und daher weniger als
in unsern Tagen den indirekten Verirrungen einer schlecht
geleiteten Frömmigkeit ausgesetzt war." (Revue Bénédictine,
Januar 1925, S. 159.) In dieser Art möchte ich versuchen, Sie
zu überzeugen, dass der moderne Kultus des heiligen
Sakramentes weder ein unvermeidlicher Ausfluss des vollen Glaubens
an die Realpräsenz, noch ein unvermeidliches Ergebnis der
Reservation für Kommunionzwecke ist. Die theologischen
Folgerungen sind ganz unbiblisch und ohne Stütze in der
eigentlichen katholischen Tradition. Wir haben keinen sichern
Grund für die Schlussfolgerung, dass, weil die Elemente durch
die Konsekration der Leib und das Blut unseres verklärten
Herrn sind (nobis, d. h. für uns, d. h. damit wir ihn empfangen
und ihn uns durch Glauben innerlich aneignen), sie also auch
für andere Zwecke da sind, die vielleicht der Frömmigkeit
entsprechen, aber für die uns seine eigenen Worte keine
Gewähr und Sicherheit bieten. Aus eigener Erfahrung kann ich
hinzufügen, dass die Bewegung innerhalb der anglokatholischen
Partei zur Rückkehr zu einer gesunden Theologie vom heiligen
Sakrament weitreichender ist als viele annehmen.

Wie sollen wir uns nun zu dem Kultus stellen, der in den
letzten 15 Jahren mehr oder weniger mit bischöflicher
Tolerierung Platz gegriffen hat? Die Disziplin mus unparteiisch
sein. Es gibt Exzesse und Ungesetzlichkeiten auf der anglo-
katholischen wie modernistischen Seite. Unter den
gegenwärtigen Umständen glaube ich, dass Toleranz, auch wenn sie
bis zur äussersten Grenze geht, im Interesse der Kirche besser



— 202 —

ist als irgendeine einseitige Disziplin. Ich hoffe sehr, dass

Reservation für Krankenkommunionen sichergestellt wird, und,
obwohl ich davor Scheu habe, der Gemeinde vom reservierten
Sakramente die Kommunion zu reichen, so sehe ich nicht, wie
das in allen Fällen ausgeschlossen werden kann. Die Forderung,

dass ein Pfarrer der Kirche von England heute in Kraft
vorreformatorischer Canones das Recht haben soll, ohne
Erlaubnis des Bischofs oder unter Missachtung seines Verbotes
das Sakrament aufzubewahren, ist auf Grund gewichtiger
Erklärungen bedeutender Kanonisten unhaltbar. Obschon die
Grundprinzipien der Reformation in England permanent sind,
kann jemand vernünftigerweise kaum behaupten, dass die
Abmachungen des 16. und 17. Jahrhunderts im einzelnen noch
aufrecht erhalten werden müssen.

Ich hatte als Bischof von Birmingham und Oxford
beständige Reservation unter der Bedingung erlaubt, dass das in
einer besondern Kapelle geschah, zu der die Gläubigen keinen
Zutritt hatten. Einmal oder zweimal habe ich einen Tabernakel
gestattet. Gegen diese Einschränkung hat man scharf opponiert.
Man mochte schliesslich damit recht haben. Ich würde jedoch
an dem Prinzip festhalten, dass die Bischöfe die Bedingungen
der Reservation zu kontrollieren hätten, und sie nicht für den
Hochaltar gestatten. Gesetzt, dass die Forderung nach einer
abgeschlossenen Sakramentskapelle nicht erhoben würde, so

würde folgen, dass einzelne Andächtige vor dem Sakramente
beten und dass auch Bruderschaften die Litanei oder andere
Andachten, die jetzt überall erlaubt sind, in gewissen Kirchen
vor dem reservierten Sakramente halten würden. Auf alle Fälle
sollte die Praxis verhindert werden, dass mit der Vesper oder
einer Andacht aus dem Prayer Book eine sakramentale
Segensandacht verbunden wird. Ferner sollte die Übertragung des
Sakramentes vom Seiten- zum Hochaltar verboten werden. Reservation

unter beiden Gestalten wird mit grossen Unzukömmlichkeiten

verbunden sein. Diese Schwierigkeiten sollten gründlich
ins Auge gefasst werden. Schliesslich möchte ich der Hoffnung
Ausdruck verleihen, dass, wrelche Direktiven von den Bischöfen
in corpore oder von einzelnen Bischöfen auch gegeben werden
mögen, diese explicite und endgültig wären. Private
„Vereinbarungen" haben schon grosses Unheil gestiftet. Insbesondere



— 203 —

sollte das Pfarrerkonzil schriftlich darüber informiert werden,
was erlaubt ist und was nicht.»

In der nun folgenden Diskussion wurde davor gewarnt,
irgendeine Anordnung den Gemeinden aufzuzwingen, ohne auf
die verschiedenen Richtungen derselben Rücksicht zu nehmen.
Bemerkenswert war das Votum des Dr. Goudge:

«Ich habe zweierlei zu sagen. 1. Von verhältnismässig
frühen Zeiten an existierten im Westen zwei stark entgegengesetzte

Gesichtspunkte in bezug auf die Art der Gegenwart
des Herrn in der Eucharistie. Der eine, der sich auf die Lehre
des heiligen Augustinus stützte, betonte den Unterschied zwischen
signum und res significata. Ratramnus und Berengar hielten an
diesem Gesichtspunkt fest. Der andere, der sich auf die Lehre
des heiligen Ambrosius stützte, tendierte nach einer
Gleichsetzung von signum und res significata. Im Mittelalter kam die
frühere Toleranz zu einem Ende. Die Anhänger des zweiten
Gesichtspunktes weigerten sich, die des ersten zu tolerieren.
Im England des Reformationszeitalters kehrte man nicht zur
alten Duldung zurück. Das Gleichgewicht der Kräfte hatte sich
verschoben, und die Anhänger des ersten Gesichtspunktes
weigerten sich nun, die des zweiten zu dulden. Jetzt sehen wir in
der Kirche von England ein Wiederaufleben der ambrosianischen
Anschauungen. Heute stellt sich uns die Frage, ob wir so tolerant
sein wollen, wie es die alte Kirche war, oder nicht.

2. Was Dr. Gore über Logik sagte, hätte ich nicht in dieser
Form gebracht. Logisch sein, heisst korrekt denken. Die wirkliche

Gefahr, die Dr. Gore im Auge hat, ist die : Göttliche Wahrheit

muss uns in reichlich symbolischer und metaphorischer
Sprache vermittelt werden. Und diese Sprache ist nie der Wahrheit

adäquat, die ausgedrückt werden soll. Der westliche Geist
ist nur zu sehr geneigt, dieses zu vergessen und aus symbolischen
Feststellungen der Wahrheit zu argumentieren, als ob sie genau
in derselben Weise gebraucht würden wie nüchterne Tatsachen.
Das ist nun kein Missbrauch der Logik, sondern schlechte Logik.
Die Prämissen bekommen eine andere Bedeutung, und dann ist
der Schluss falsch. »

Kanonikus Streeter erwiderte : « Ambrosius oder Augustinus
stehen hier nicht zur Frage, sondern es handelt sich heute um
¦ein praktisches Problem, inwiefern wir unser religiöses Leben
und unsere kirchliche Praxis der der römischen Kirche an-



— 204 —

passen dürfen, ohne die Gewissheit zu erhalten, dass, vielleicht
nicht in der gegenwärtigen Generation, aber in der folgenden, die
Gravitationskraft des grösseren Körpers gegenüber dem kleineren
sich als unwiderstehlich erweist. Rom ist tatsächlich furchtbar.
Nicht, wie viele unserer Vorfahren dachten, als ob es durch
und durch schlecht wäre, sondern wegen der ihm verliehenen
Kraft, an vieles zu appellieren, was das Beste in der menschlichen

Natur ist. Die Kirche von England und die römische
Kirche vertreten zwei verschiedene Begriffe des Abwägens und
der wesentlichen Qualitäten des Christentums. Sie haben ein
vollständig verschiedenes fòoc. Die eine tritt für ein Maximum
von Freiheit ein, die sich mit Ordnung und dem tradierten
Zusammenhang verträgt, die andere setzt über alle Erfordernisse

die absolute Unterwerfung unter die unfehlbare Autorität.
Der Unterschied ist für mich so fundamental und vital, dass

er (solange der Unterschied der beiden Prinzipien dauert) die
Fortdauer der Trennung in der Kirche Christi rechtfertigt.
Wenn wir aber glauben, dass das Prinzip, welches zur Trennung

zwingt, von grundlegender Wichtigkeit ist, so sind wir
gezwungen, auf der Hut zu sein gegen eine Assimilisation
äusserer Formen des Gottesdienstes an die Formen der
römischen Kirche, einfach weil die Ungebildeten und sogar die
Masse der Gebildeten, die kein besonderes Interesse oder keine
Veranlagung für Theologie haben, im Laufe der Zeit sicher
annehmen, Übereinstimmung im Äusseren bedeute, dass die
Differenz der tiefer liegenden Prinzipien tatsächlich unwichtig
sei. Wenn ich im Auslande reise, wohne ich oft dem Segen
bei. Er ist mit seinem dramatischen Appell ein fein konzipierter
Gottesdienst, und ich glaube wohl, dass er die Andächtigen
erhebt, die ihm mit der durch das römische System erzeugten
Glaubensgesinnung beiwohnen.

Aber bei der Wertung des geistigen Gewinnes von
Einzelpersonen durch einen solchen Ritus müssen wir die letzte
Wirkung des römischen Systems als Ganzes auf das sittliche
Leben von Gemeinschaften ins Auge fassen, dort wo dieses
System eine lange Zeitperiode herrschte. Wenn wir danach
urteilen, so fühle ich, dass, wenn auch alle Kirchen Fehler
haben, die römischen Fehler mehr in die Augen springen,
besonders wegen der beispiellosen Gelegenheiten, welche Rom in
Ländern hatte, wo keine andere Form des Christentums erlaubt



— 205 —

gewesen ist. Reservation für die Kranken, aber nur für die
Kranken, geht auf die Urkirche zurück und hat die Zustimmung
der Gesamtkirche. Und Reservation, die bona fide diesem Zwecke
dient, kann nicht so gedeutet werden, als schlösse sie irgendeine

theologische Deutung oder den Usus eines Ritus ein, der
fundamental von der ursprünglichen Einsetzung verschieden
ist. Wenn dieses zugegeben wird, muss dann die Reservation
für Krankenkommunion in einem Regulierungsentwurf nicht
-weiter eingeschränkt werden, als das im Vortrag des Bischofs
Gore vorgesehen ist? Muss nicht das reservierte Sakrament
irgendwo aufbewahrt werden, wo es nicht offenbar die
Aufmerksamkeit des Volkes auf sich zieht, so dass es geradezu
einen Gebrauch für devotionelle Zwecke suggeriert, wenn nicht
gar dazu auffordert? Wenn die Bischöfe eine Regulierung im
von mir gewünschten Sinne vornehmen, dann sollte diese
Regulierung für alle Geistlichen bindend sein, die mit bischöflicher
Zustimmung solche Andachten eingeführt haben. In diesen Fällen
könnte man verständigerweise weiterhin etwas erlauben, was
einmal sanktioniert war, solange der gegenwärtige Inhaber
einer Stelle sich des Besitztitels erfreut. Das Wichtigste ist mir
das in der Regulierung liegende Prinzip. In der Durchführung
der Regulierung durch die einzelnen Bischöfe sollte eine
gewisse Weitherzigkeit obwalten. Ich glaube, dass die gegenwärtige
Bewegung für Annahme des Kultus etwas Vorübergehendes ist,
abgesehen von einer kleinen Partei, deren Stellung sich letzthin
von der römischen gar nicht mehr unterscheidet. Es ist viel
wichtiger, dass die Bischöfe überhaupt etwas entscheiden, als
dass ihre Entscheidung richtig ist."

Der Bischof von Manchester erklärte, dass, wenn er
überhaupt die Reservation erlaubt, er daran die Bedingung knüpft,
dass das Sakrament in einem Archivschrank im Hauptschiff
der Kirche aufbewahrt wird, so dass alle Gottesdienste in
unmittelbarer Nähe des Sakramentes gehalten werden und die

Gläubigen sich nicht absichtlich dem reservierten Sakramente
nähern können. Dann fährt er fort: „Jede wirkliche Tolerierung
hat eine einschränkende und eine freiheitliche Seite, d. h., wenn
die Evangelischen gebeten werden, die anglokatholischen Übungen
zu tolerieren, so haben sie das Recht, die Anglokatholiken zu
bitten, alles zu unterlassen, was mit ihrem Gesichtspunkt unvereinbar

ist. Auch die Evangelischen können nichts dagegen



— 206 —

einwenden, wenn Einzelpersonen ihre Andacht vor dem
reservierten Sakrament verrichten, aber Segensandachten und andere
vom Priester geleitete Sakramentsandachten sollten unterbleiben.
Alles muss unterlassen werden, was so gedeutet werden kann,
als ob der Gesichtspunkt der andern Partei falsch wäre."

Der Bischof von Chelmsford äusserte sich folgendermassen :

„Mir scheint eine wirkliche Gefahr darin zu liegen, dass die
sakramentale Gegenwart auf Kosten der mystischen Gegenwart
unseres Herrn in der Kirche und im Herzen und Leben des
Einzelchristen betont wird. Die Gegenwart Christi in uns ist
grundlegend, und es ist wesentlich, dass dieses im Unterricht
über die Sakramente eingeschärft wird. Sie ist sowohl in der
Kommunion als auch in der Taufe und in unserem Leben
eingeschlossen."

Den zweiten Vortrag hielt Kanonikus Quick über die

Realpräsenz und die Lehre der Kirche von England»
« Es ist ein besonders undankbarer und nutzloser Versuch,

über dieses Thema Definitionen zu bringen, und dieser Versuch
lässt sich nur damit rechtfertigen, weil der Mangel an
Definitionen oft zu Verirrungen und Missverständnissen führt, die
der schlimmste Feind des Friedens sind.

Wir wollen mit zwei Definitionen beginnen, die alle
Parteien als Verständigungsbasis annehmen können. 1. Es gibt in
einem tiefen und geistigen Sinne eine reale Gegenwart Christi
in seinem Sakramente. Keiner, der überhaupt an die lebendige
Gegenwart Christi in der Kirche glaubt, wird seine Gegenwart
in dem feierlichen Ritus kirchlicher Gemeinschaft in Ihm leugnen.
In diesem Punkte wenigstens stimmt auch der Bischof von
Birmingham mit dem Konzil von Trient überein. 2. Ein lebendiger

Glaube ist eine absolut notwendige Bedingung, um die
Wohltaten des Sakramentes zu empfangen.

Dieses ist auch ein Punkt allgemeiner Übereinstimmung^
der bis zu einem gewissen Grade durch einen Missbrauch und
ein Missverständnis des Fachausdruckes ex opere operato
verdunkelt worden ist. Das Missverständnis kann mit einem Satze
aufgeklärt werden. Nach katholischem Sprachgebrauche, sofern
wenigstens die Eucharistie davon berührt wird, betrifft der
Vorgang, der nach dem Glauben ex opere operato sich abspielt,
die Gültigkeit, nicht die Wirksamkeit des Sakramentes. Das



— 207 —

Sakrament ist ein wirkliches Sakrament ex opere operato und
nicht ex opere operantis, d. h seine Gültigkeit wird durch die
vollzogene Handlung konstituiert und nicht durch den seelischen
Zustand oder den Glauben dessen, der die Handlung vollzieht.
Aber es ist niemals gelehrt worden, dass das Sakrament im
Empfänger ex opere operato wirksam ist in dem Sinne, dass
es eine geistige Gabe unabhängig vom seelischen Zustande
oder Glauben des Empfängers spendet. So wenig daher ein
Evangelischer die Realpräsenz in einem geistigen Sinne leugnen
wird, so wenig wird ein Katholik die Notwendigkeit des Glaubens
für eine würdige und wirksame Kommunion herabsetzen.
Absichtlich gibt es zum mindesten so wenig Subjektivismus auf
der einen Seite, wie „Magie" auf der andern Seite. Daher ist
der Terminus von der Realpräsenz nur im beschränkten Sinne
Gegenstand der Kontroverse. Im engeren Sinne glauben
diejenigen an die Realpräsenz, die behaupten, dass der Leib und
das Blut des Herrn entweder in den konsekrierten Elementen
sind oder mit ihnen identifiziert werden müssen, bevor sie vom
Kommunikanten empfangen werden.

Der Glaube an die Realpräsenz ist also nach der
anglikanischen Tradition den Lehren des sogenannten Rezeptionismus
und Virtualismus entgegengesetzt. Es mag* am Platze sein,
einige Worte über die Definition dieser beiden Lehren zu sagen.

Unter Rezeptionismus versteht man die Lehre, dass es in
den konsekrierten Elementen keine besondere Gegenwart Christi
gibt, sondern nur im Geiste oder in der Seele des gläubigen
Kommunikanten, welcher, wie er leiblich an den Elementen
teilnimmt, so geistig und wahrhaftig eine völlige Heimsuchung
und weihende Gnade seines Herrn erfährt. Wenn man behauptet,
dass die Rezeptionisten die objektive Gegenwart Christi leugnen,
so begeht man den groben philosophischen Schnitzer, Objektivität

mit räumlich gefasster, äusserer Gegenständlichkeit zu
verwechseln. Es ist klar, dass, wie Christus eben wirklich im
Geiste zur Seele des Kommunikanten kommt, seine Gegenwart
objektiv wirklich und in gewissem Sinne zuerst ausserhalb der
Seele sein muss, damit er in dieselbe eintreten kann. Der Glaube
ist für den Rezeptionisten nur der Pförtner, der die Türe öffnet.
Worauf der Rezeptionist gegenüber dem, der an die Realpräsenz
glaubt, zu bestehen wmnscht, das ist, dass in dieser Beziehung
die räumlichen Begriffe „innerhalb" und „ausserhalb" in einem



— 208 —

rein bildlichen Sinne gebraucht werden und nur auf die geistige
Welt anzuwenden sind und dass die Gegenwart Christi im
Sakrament nicht notwendigerweise mit einem physischen
Ortsbegriff oder mit einem materiellen Objekt besonders verbunden
werden muss.

Virtualismus ist eine vom Rezeptionismus ganz verschiedene
Lehre, obschon er dem Rezeptionismus in seinen minder starren
Formen nahe verwandt ist. Der Virtualismus lehrt, dass die
konsekrierten Elemente, wenn sie im Sakrament gespendet und
empfangen werden, die Mitteilung der Gegenwart Christi und
seiner Gaben an die Seele bewirken, und deswegen kann man
sagen, sie haben die Kraft oder Wirksamkeit seines Fleisches
und Blutes, obschon die Elemente sein Fleisch und Blut nicht
enthalten oder selber sind. Die Lehre unterscheidet sich vom
Rezeptionismus dadurch, dass sie dem Empfange der Elemente
eine direktere ursächliche Wirkung zuschreibt und folglich
eine gewisse, durch die Konsekration bewirkte Veränderung der
Elemente zulässt. Der strenge Rezeptionist leugnet jede
Veränderung der Elemente und bejaht eine Veränderung nur im
Empfänger. Der Virtualist ist mit dieser scharfen Distinktion
nicht zufrieden. Insofern die Elemente zu einem neuen,
hochheiligen Gebrauche konsekriert worden sind, kann er sie nicht
geradezu als gewöhnliches Brot und als gewöhnlichen Wein
betrachten. Sie sind Instrumente und Träger der göttlichen
Gnade geworden. Aber er geht nicht so weit, zu behaupten,
dass Christus kraft der Konsekration in ihnen gegenwärtig ist
oder dass sie einfach mit dem Leibe und Blute Christi identifiziert
werden können. Der Glaube an die Realpräsenz ist daher vom
Rezeptionismus und Virtualismus durch die Lehre verschieden,
wonach die Elemente kraft der Konsekration eine wirkliche
und wirksame Gegenwart unseres Herrn in sich schliessen und
verkörpern.

Historisch gesprochen besteht kein Zweifel, dass die Kirche
von England die Rechtmässigkeit aller drei Glaubenstypen
unter ihren Mitgliedern zugegeben hat. Bis zur Zeit der
Oxforder Bewegung wenigstens neigte die Mehrheit der Theologen
und offiziellen Sprecher dem Rezeptionismus und Virtualismus
zu. Aber dem Glauben an die Realpräsenz fehlten keineswegs
gewichtige Autoritäten, und die Führer der anglokatholischen



— 209 —

Renaissance hatten wenig Schwierigkeiten, ihre Forderungen
zur Anerkennung zu bringen.

Was bedeutete nun die Verwerfung der Transsubstantiation

in der anglikanischen Kirche? Wir haben hier zwei
Fragen zu beantworten: 1. Welches ist, genau genommen, die
verurteilte Lehre? 2. Kann man und inwiefern kann man die
Behauptung rechtfertigen, dass sich die Umstände heute so
verändert haben, dass jene Verwerfung als faktisch abgeschafft
erklärt werden kann?

Ad 1. Zweifellos beabsichtigte die englische Kirche der
Reformation, den Standpunkt zu vertreten, dass die Spezies nach
der Konsekration noch Brot und Wein bleiben. Sie leugnete,
dass der Leib und das Blut des Herrn wirklich in den Spezies
in einem fleischlichen oder materiellen Sinne gegenwärtig seien.
Insofern haben wir scheinbar ein klares und endgültiges Ergebnis.
Aber andererseits scheint es zum Unglück für jene, welche ein
solches Ergebnis suchen, dass die echte Transsubstantiationslehre,
wie sie von Thomas von Aquin und den besten römischen Theologen

verteidigt wird, ebenfalls besorgt ist, irgendeinen fleischlichen

und materiellen Begriff von der eucharistischen Gegenwart
zu bejahen und gleichfalls für alle praktischen Zwecke an der
fortdauernden Realität von Brot und Wein festzuhalten. Es kann
daher mit höchster Wahrscheinlichkeit behauptet werden, dass

das, was die anglikanischen Apologeten unaufhörlich verurteilt
haben, überhaupt nicht die wahre Transsubstantiationslehre war,
sondern dass nur gewisse Missvertsändnisse und schiefe
Darstellungen derselben, die innerhalb der römischen Kirche sehr
verbreitet waren, getroffen werden sollten.

Eine sehr verwickelte Situation entstand dadurch, dass die
thomistische Transsubstantiationslehre von Anfang an als eine
Stütze für den populären Materialismus betrachtet wurde,
während sie ihn in strikter Logik verwarf. Die Behauptung,
dass Brot und Wein in die Substanz des Leibes und Blutes
Christi verwandelt würden, stützte praktisch die von der
Volksfrömmigkeit begehrte Gewissheit, dass durch die Konsekration
die Elemente wunderbar in göttliche Dinge verwandelt werden,
während sie leugnete, dass irgendeine der sichtbaren
Eigentümlichkeiten oder Akzidentien verschwände und dass der Leib
und das Blut Christi natürlich oder örtlich, wie in einem Räume,
gegenwärtig wären, so dass sie wirklich mit Händen angefasst

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1920. 14



— 210 —

oder umhergetragen werden könnten. So entzog sie theoretisch
der Volksfrömmigkeit den Boden, die besonders nach der
physischen Nähe des Herrn verlangte. Der wesentlich zweischneidige

Charakter der Transsubstantiationslehre wird durch einen
treffenden Passus aus Tyrrels „Zwischen Scylla und Charybdis-t
gekennzeichnet: „Wenn uns gesagt wird, dass sich Christi
sakramentaler Leib nicht auf den Raum ratione sui, sondern
ratione accidentis bezieht : dass er sich nicht bewegt, wenn die
Spezies in der Prozession herumgetragen werden, dass wir
ihm am Altare nicht näher sind als am Nordpole —, so können
wir nur sagen, dass diese ratione sui-Betrachtung uns nichts
angeht, noch irgendein Teil der göttlichen Offenbarung ist.
Wir müssen uns daran erinnern, dass der Leib unseres Herrn
nicht fleischlich und handgreiflich gedacht werden darf, dass

unsere natürliche Vorstellung dieses Mysteriums notwendigerweise

kindlich und unadäquat ist. Aber das gibt uns nicht
einen adäquateren, sondern einen weniger adäquaten Begriff
davon. ,Dieses ist mein Leib' ist näher am Ziele, als wie es
die Metaphysiker zu erreichen hoffen dürfen." Und indem er
fortfährt, von der Anbetung im Tabernakel zu sprechen, geht
Tyrrell so weit, zu behaupten, dass er mehr als einmal die

ganze über ein Leben erhabene Freude und Wirklichkeit kennen
gelernt habe, die durch einen theologischen Schimmer, der auf
die orthodoxe Lehre vom jetzt leidensunfähigen Christus fiel,
reiche Nahrung empfing.

Nun ist freilich die von Tyrrell beklagte derb intellektua-
listische Orthodoxie sehr verschieden von der Transsubstantiationslehre,

welche anglikanische Apologeten des 16. und 17.
Jahrhunderts zu bekämpfen wähnten. Sie ist jedenfalls schwer mit
den Formeln zu vereinigen, zu welchen die kirchlichen
Autoritäten unter der Herrschaft Marias die Zustimmung erzwangen.
Auf zwei Hauptargumente stützten sich diese Apologeten gegen
die Transsubstantiation: 1. dass dadurch ein grob-fleischlicher
Begriff von der Gegenwart Christi gefördert würde und dass sie
2. der Evidenz der Sinne widerspräche. Aber keine dieser Kritiken
hatte irgendeine Beziehung zu der strikten thomistischen
Lehre. Denn diese Theorie hielt sorgfältig daran fest: 1. dass
der Leib des Herrn nur in geistiger Weise und nicht wie an
einem Orte gegenwärtig sei, 2. dass die konsekrierten Spezies
in Wahrheit jede Realität von Brot und Wein behielten, welche



— 211 —

für die Sinne anzunehmen möglich war. Daher lässt sich wenigstens

formell bestreiten, dass die Kirche von England jemals
jene Theorie der Transsubstantiation verdammen wollte, die
Rom al3 strikt orthodox betrachtet.

Ad 2. Aber selbst zugegeben, dass die reformierte Kirche
von England sie in der Vergangenheit entschieden verwarf
und sich weigerte, in ihrer Gemeinschaft die römische Lehre
von der eucharistischen Gegenwart zu dulden, so bleibt noch
das Problem ihrer Politik für die Zukunft. Und auf dieses
Problem kommt es eigentlich an. Meine persönliche Meinung, die
vielleicht nicht allgemeine Zustimmung findet, ist die, dass,

wenn sich die Kirche von England in irgendeinem definierbaren

Punkte von Rom unterscheidet, es der ist, dass ihre
dogmatischen Definitionen mit Ausnahme der zentralen Wahrheiten

des christlichen Credos nicht endgültig und irreformabel
sind, sondern sich den neuen Zeiten und Umständen anpassen
können. Und ich kann die Festsetzungen der Reformation nicht
so auffassen, als ob sie uns autoritative Aussprüche gegeben
hätten, die notwendigerweise in der Kirche von England weitere

Diskussionen zwischen ihr und dem übrigen Teile der
Christenheit verbarrikadierten. Die Anschauung, dass ein Anglikaner

illoyal sein muss, wrenn er die Diskussion über einige
Punkte der Lehre oder Praxis wieder aufnimmt, welche bisher
seine eigene Kirche von Rom trennen, scheint mir eine der
am wenigsten wünschenswerten Formen des Romanismus zu sein.

Es scheint " mir nun, dass die Entwickelung des Denkens
in den letzten hundert Jahren die ganze Methode der Annäherung

an den Gegenstand, über den wir hier diskutieren,
geändert hat.

1. Die erste Tatsache, die Beachtung verdient, ist die auf
ein Chaos hinauslaufende Verschiedenheit der Anschauungen,
welche bei den Metaphysikern obwaltet. Während frühere
Philosophen darüber verhandelten, was mit der Behauptung
der Realität des Herrenleibes gemeint war, begnügten sie sich
mit der vielleicht etwas eilfertigen Annahme, dass sie alle in
dem, was mit der Realität des Brotes gemeint war,
übereinstimmten. Aber das ist gerade der Punkt, den die verschiedenen
modernen Schulen des Realismus, Idealismus und Pragmatismus
in Frage gestellt haben. Heute wird frisch behauptet, dass

gerade die Substanz materieller Gegenstände in mehr oder



— 212 —

weniger hohem Grade bestimmt oder zusammengesetzt wird
entweder durch die Tätigkeit des wahrnehmenden Geistes oder
durch den Gebrauch, zu dem die Gegenstände bestimmt sind,
oder durch die Werte, die sie symbolisieren oder darstellen.

2. Die zweite Änderung im Denken ist vielleicht weniger
oft beachtet worden, obschon sie nicht weniger fundamental
ist. Die Idee eines örtlichen Himmels ist mit fast allgemeiner
Übereinstimmung aufgegeben worden. Wir behaupten nicht
mehr, dass Christi natürliches Fleisch und Blut örtlich und
räumlich im Himmel seien, und wir sehen nicht mehr in der
Unmöglichkeit, dass Christus an zwei Orten zugleich ist, das
Haupthindernis, um seine Gegenwart in den eucharistischen
Elementen zu erfassen. Wir denken überhaupt nicht mehr an den
Leib unseres Herrn als an einen örtlichen, räumlichen oder
materiellen Organismus. Für uns ist er meines Erachtens nichts
anderes als das vollständig entsprechende Organ seiner lebendigen

und persönlichen Tätigkeit, wenigstens sollten wir eigent-
nicht imstande sein, uns eine andere Vorstellung von seiner
Natur zu machen. Folglich sind, wie Bischof Gore in seinem
„Body of Christ" und der Bischof von Manchester in seinem

„Christus Veritas" gezeigt haben, die alten Trennungslinien
zwischen den überlieferten Theorien von der eucharistischen
Gegenwart verwischt und durcheinander gebracht. Denn wenn
wir auf der einen Seite eine philosophische Theorie annehmen,
derzufolge die Bewertung oder der Gebrauch der Elemente
einen Unterschied macht zwischen dem, was sie an sich wirklich

sind, so können wir eine wirkliche Änderung, die durch
die Konsekration eingetreten ist, begreifen, was allerdings nicht
eine physische Änderung in ihren materiellen Komponenten in
sich schliesst. Und wenn wir auf der andern Seite aufhören,
den Leib Christi als einen physischen Organismus zu betrachten,
so können wir um so eher bereit sein, ihn als mit einem
physischen Objekte verbunden zu betrachten, den Christus
gebraucht, um uns seine Gegenwart und seine Gaben mitzuteilen.
So kann die Lehre des Virtualismus unterschiedslos mit der
Realpräsenz oder sogar mit der Transsubstantiation zusammenfallen.

Denn wenn die Elemente in ihrer Inanspruchnahme
durch Christus seine Selbstmitteilung an die menschliche Seele

vermitteln, so ist das für uns dasselbe, als wenn wir sagten,
die Elemente werden so verändert, dass sie wirkliche Gefässe



— 213 —

der Gegenwart und Tätigkeit Christi sind. Selbst wenn wir
für die Benennung einer solchen Doktrin den Namen
Transsubstantiation wählen, so werden wir uns darüber kaum zu
streiten haben. Selbst wenn wir behaupten, dass die Elemente
physisch bleiben, was sie vorher waren, so ist nicht klar, dass

sogar Transsubstantiation irgendeine physische Veränderung
erfordert, wenn wir unter physischer Realität nur das verstehen,
was die meisten Physiker tun, was schliesslich mit den Sinnen
wahrnehmbar ist. Wir werden dann die römische Theorie nur
bestreiten, insofern sie uns zwingen würde, die Existenz einer
andern, nicht wahrnehmbaren Substanz in materiellen Objekten
zuzugestehen, als konsekriertes Brot und konsekrierten Wein.
(Das tut Rom Anmerkung von K. N.)

Alles in allem folgern wir, dass, während die Kirche von
England zweifellos als rechtmässige Sakramentstheorien jene
erlaubt, welche die Realpräsenz in den konsekrierten Elementen
leugnen, sie nichtsdestoweniger auch andere Theorien gestattet,
welche die Realpräsenz in den Elementen bejahen und dass
moderne Metaphysiker neuere Auslegungen der letzteren bieten,
die sogar die Verdammung der Transsubstantiation als von sehr
zweifelhaftem Werte und von tatsächlicher Bedeutungslosigkeit
erscheinen lassen. Was die offizielle Haltung der Kirche von
England betrifft, so lässt sich darüber kaum noch etwas mehr
sagen. Jedoch kann ich mich nicht, selbst auf die Gefahr hin,
die Konferenz zu ermüden, damit begnügen, die Sache einfach
dabei zu belassen. Wir müssen das Problem fördern nicht rein
mit amtlicher Autorität, sondern bis zur letzten Wahrheit.

Es ist nun des öfteren bemerkt worden, dass in den
patristischen Zeiten, obgleich da ohne Zweifel ein fester Glaube
an die Realpräsenz in den Elementen herrschte, verhältnismässig

nur geringe Spuren von einer Anbetung Jesu im
Sakramente zu finden sind. Das hat zwei Ursachen :

1. Bischof Gore deutete an, dass die Christen damals eine
solch tiefe Erfassung von der Wahrheit hatten, dass Christus
bereits als Haupt der Kirche und als der wirklich Handelnde
bei dem, was in der Eucharistie geschah, gegenwärtig war,
dass es ihnen nicht natürlich schien, ausschliesslich nach der
Konsekration oder in dem, was konsekriert war, auf seine

Gegenwart zu schauen. Christus war gegenwärtig, um die Eie-



— 214 —

mente zu konsekrieren, und, wenn sie konsekriert waren, so
wurden sie mit seinem Leib und seinem Blut identifiziert.

2. Christus wurde in der Lehre weder in der Theorie, noch
in der Devotion als eine menschliche Person hingestellt, noch
wurde seiner Menschheit Verehrung gezollt. Diese Tatsache
kann auch mit der Gewohnheit in Verbindung gebracht w*erden,
die konsekrierten Elemente, selbst wenn sie mit Christi Fleisch
und Blut und daher mit seiner Menschheit identifiziert wurden,
eher als unpersönliche Dinge zu betrachten denn als Christus
selbst, der anzubeten sei. Dr. Tait behauptet in seinem Buche
über die Sakramente den Unterschied zwischen den Elementen
als Gabe des Fleisches und Blutes Christi und Christus selbst.
Es gibt meiner Meinung nach eine ursprüngliche Rechtfertigung
für diese Unterscheidung, wenn wir nicht bestimmte einzelne
Stellen, sondern den allgemeinen Tenor der patristischen Sprache
betrachten.

Aber mit dem Aufleben der Religion nach dem „finstern
Zeitalter" erfährt die theologisch begründete Stellung der
Devotion eine bezeichnende Wendung. In der Lehre vom Sühnopfer

nahmen die Versöhnungstheorien die Stelle der Lösegeldtheorie

ein, und diese Entwickelung schliesst, wie Ritschl so

scharf betont, die Konzentration der devotioneilen Haltung
gegenüber der Menschheit Christi mehr in sich als gegenüber
der Gottheit. Gleichzeitig wird Gott, dem die Sühne dargebracht
wird, mehr und mehr als der ferne und schreckliche Herr
aufgefasst, während Jesus und seine Mutter fast den Platz des

himmlischen Vaters als Freundes der Menschheit einnehmen,
denen menschliche Not in Gebeten vorgetragen werden muss.
Dagegen beginnt, wie Cordonnier in seinem Buche treffend
ausführt, die Vermehrung der privaten und besonders
privilegierten Messen den Charakter der Messe als des grossen
Gemeindeaktes kirchlicher Gottesverehrung immer mehr in
den Hintergrund zu drängen und verwandelt sie mehr und
mehr zu einem Mittel individueller Frömmigkeit.

Um der Sache theologisch auf den Grund zu gehen: Der
Gedanke an die göttliche Immanenz wird jetzt verhältnismässig
vernachlässigt und damit die grossartige altplatonische Lehre
von der Gegenwart Christi als des göttlichen Logos, des

allmächtigen Urhebers in der Welt, des Hauptes der Kirche, der
in allem, was sein Leib und seine Glieder auf Erden tun, tätig



— 215 —

ist. Infolgedessen werden die hauptsächlich geschätzten Werte
der Eucharistie auf zwei zurückgeführt: 1. Sie ist eine
versöhnende Darbringung für die Sünden, worin die geopferte
Menschheit Christi den Zorn einer fern waltenden Gottheit
abwendet. 2. Sie gewährt in den konsekrierten Elementen einen
Punkt persönlicher und objektiver Berührung zwischen Christus
und seinen einzelnen Jüngern. Die schreckliche Ferne Gottes
wird durch die physische Nähe Jesu auf dem Altare und im
Tabernakel kompensiert. So wird jede Analogie zwischen
Eucharistie und Taufe oder den andern Sakramenten mehr
und mehr als äusserst inadäquat empfunden. Es wird betont,
dass Christus in den eucharistischen Elementen gegenwärtig
ist, nicht nur wie in einem Sakrament, d. h. vom Himmel her
mittels irdischer Symbole und Instrumente wirkend, sondern er
ist vielmehr wirklich, konkret, persönlich anwesend, um nach
Menschenart die Anbetung der Menschen entgegenzunehmen
und mit menschlichen Ohren und Sinnen, verhüllt unter der
Gestalt einer leblosen Materie, die Bitten, die von menschlichen

¦ Lippen kommen, zu empfangen und darauf zu antworten. Das
leidenschaftliche Verlangen nach einem Punkte persönlichen
Kontaktes zwischen dem einzelnen Christen und dem Heiland
Jesus ist die Grundlage für alle thaumaturgischen Extravaganzen
volkstümlichen Glaubens im Mittelalter. Die Theorie der
Transsubstantiation stellte sich schliesslich von selbst auf, gerade
weil sie diesem Verlangen entgegenzukommen schien, obschon
die geschickte Philosophie, die sie formulierte, nur mit einer
Hand eine Befriedigung bot, die sie vorsichtig mit der andern
aus der Reichweite legte. Jetzt in unsern modernen Zeiten ist
es wenig zu verwundern, wenn sich das gleiche Verlangen mit
erneuter Inbrunst Gehör verschafft. Bei oberflächlicher
Betrachtung scheinen die Entdeckungen der modernen
Naturwissenschaften Gott weiter von der Berührung mit menschlicher
Not entfernt zu haben, als es sogar die vom mittelalterlichen
Feudalismus inspirierte Theologie getan hat. Aber die konkrete
und persönliche Liebe Jesu leuchtet noch aus den Blättern des

Evangeliums ins Herz hinein, und der Glaube vieler ist bereit,
sich auf die dunkeln Rätsel der methaphysischen Theologie zu
stürzen, wenn ihrer Frömmigkeit nur ein Punkt endgültigen
und persönlichen Kontaktes mit dem geboten werden kann,
dessen Gegenwart sie suchen. Wie können wir diesem Ver-



— 216 —

langen entsprechen? Dürfen wir trotz allen Schwierigkeiten
kühn eine solche Lehre wie die römische von der Realpräsenz
in den Elementen lehren, die die verlangte Versicherung gibt?
Dürfen wir unsere Füsse auf den schlüpfrigen Abhang des

Pragmatismus setzen und beweisen, dass irgendeine Praxis,
welche das fromme Gefühl durch Förderung des Sinnes für
persönliche Nähe Jesu befriedigt, schon deswegen, weil auf
Wahrheit beruhend, berechtigt und erprobt ist Oder endlich,
dürfen wir den mühsamen Versuch wagen, bis zur theologischen
Wurzel des ganzen Problems vorzudringen Sollten wir radikal
versuchen, die Liebe Jesu mit der allgegenwärtigen Tätigkeit
des göttlichen Logos im Geiste des Menschen wieder zu
vereinigen Sollten wir danach streben, ihnen das Gefühl zu geben,
dass in der Eucharistie, wie nirgends anders, tatsächlich seine
reale Gegenwart ist, weil die eucharistische Handlung einzig
beides darstellt, was Christus ein- für allemal für uns getan
hat und noch immer tut, und dass Christus in voller Wahrheit
Konsekrator und res consecrata ist und durch die Kommunion
uns in seine eigene Tätigkeit der Selbsterniedrigung durch-
Leiden einverleibt, worin der eigentliche Zweck und die eigentliche

Bedeutung der Geschichte und des menschlichen Lebens
beruht? Und sollten wir deswegen hinzufügen, dass wir die

objektive Gegenwart in den konsekrierten Elementen von seiner
immanenten Tätigkeit als Konsekrator nicht trennen dürfen?
Die realste Gegenwart von allem ist im All, und wenn wir
eine spezielle Gegenwart in der Eucharistie behaupten, so
geschieht es deswegen, weil die eucharistische Handlung speziell
die letzte Bedeutung und den letzten Zweck des Lebens
symbolisch darstellt und daher einzig die lebendige Tätigkeit des
Herrn verkörpert.

Aus dieser allgemeinen Art und Weise, die Lehre von der
Realpräsenz zu deuten, scheinen sich zwei Folgerungen zu
ergeben, die für unsere folgende Diskussion von Bedeutung
sein könnten:

1. Wenn wir sagen, dass die wahre Natur des konsekrierten
Brotes und Weines durch ihren veränderten Wert oder Gebrauch
oder symbolischen Charakter verändert oder transsubstantiiert
wird, so sollen wir danach streben, gleichzeitig zu behaupten,
dass ihre veränderte Natur vom ganzen Zusammenhang
abhängt, der durch die Vornahme des eucharistischen Ritus ver-



— 217 —

vollständigt wird, in welchem die konsekrierten Elemente,
soweit äussere Dinge betroffen werden, das Devotionszentrum
bilden. Es ist fraglich, inwiefern der Zusammenhang der
eucharistischen Handlung so ausgedehnt werden kann, dass er die
Behauptung rechtfertigt, die Elemente hätten noch ihre
veränderte Natur ausserhalb des Ritus selbst. Gerade hier scheint
mir der umstrittene Hauptpunkt zu liegen. Muss die Gegenwart
mit den Elementen strikte als physisches Sein oder nur mit den
Elementen als Dingen des sakramentalen Ritus verbunden
werden? Unsere Erörterung zielt auf die letztere Alternative
hin, und das scheint mir der beste Weg zu sein, unsere
Unterscheidung von Rom zu definieren.

2. Viel wäre gewonnen, wenn klar verstanden würde, dass
das Wort „Superstition" einen moralischen Defekt bezeichnet
und nicht einen intellektuellen Irrtum. Superstition besteht
eigentlich in dem Glauben, dass Gottes Gunst gewonnen oder
sein Zorn abgewendet werden kann durch weniger schwierige
Dinge als Weihe des Herzens und der Seele an das Gute.
Superstition beeinträchtigt immer die Heiligkeit Gottes. Es

folgt, dass keine religiöse Observanz, sei es nun Teilnahme
am Segen oder an einer Gebetsversammlung, Abstinenz am
Freitag oder Enthaltung von Spielen am Sonntag, in sich
notwendig superstitiös ist, aber alles dieses kann superstitiös sein,
wenn es mit abergläubischen Motiven und Absichten praktiziert
wird. Die Erfahrung kann und sollte uns befähigen, mit
Zuversicht zu erklären, dass gewisse Lehren und Observanzen
im ganzen darauf hinauslaufen, Superstition zu fördern. Diese
sollten daher nicht autorisiert oder nicht einmal toleriert werden.

Aber es liegt an denen, die sie verdammen, zu beweisen,
dass sie wirklich den Sinn für moralische Anforderungen
schwächen, der vom Gottesdienst gefordert werden kann. Die
Frage ist, wie und inwiefern die Vereinigung der göttlichen
Präsenz mit materiellen Dingen diese üble Wirkung hat und
daher mit Recht als superstitiös bezeichnet werden kann.
Einige von uns möchten daran festhalten, dass die beste Sicherheit

gegen Superstition nicht in der Trennung der göttlichen
Gegenwart von den materiellen Objekten, sondern in ihrer
Vereinigung mit der ganzen eucharistischen Handlung des

Opfers liegt. Wenn wir Gott, dem Herrn, die Menschheit Christi
als des wahren Vertreters der unsrigen aufopfern und daher



— 218 -
als eine solche, die die eigene Selbstaufopferung fordert und
inspiriert, so werden die materiellen Symbole, die wir äusserlich

vor Gott hinstellen, für uns in der Tat und Wahrheit die
wirkliche Verkörperung des Kommens Christi, um uns seiner
Person einzuverleiben.

Wenn wir die göttliche Gegenwart einfach mit einem
materiellen Objekt als solchem vereinigen, so können wir dem
Vorschub leisten, zu vergessen, dass das göttliche Wesen immer
in der moralischen und geistigen Tätigkeit wesenhaft ruht.
Wenn wir andrerseits die göttliche Gegenwart und Gabe vom
materiellen Objekt gänzlich trennen, so dass die materiellen
Objekte und unsere äusseren Handlungen in bezug auf diese

nur mehr Symbole einer geistigen Realität sind, so kommen
wir dahin, dass wir den Eindruck erwecken, dass die geistige
Realität der empfangenen Gabe auf das beschränkt wird, was
der Kommunikant geistig bewusst empfängt. Und solch eine
Lehre ist für einen jeden von uns, dessen Bewusstsein von
geistigen Dingen schwach und schwankend ist, tief unbefriedigend.

Sie würde uns des wahren Bewusstseins berauben,
welches wir in der sakramentalen Gottesverehrung am meisten
schätzen, nämlich der Überzeugung, dass sich hier etwas mehr
ereignet und abspielt, als die halbblinde Vision unseres
angespannten Glaubens zu erfassen vermag. Wenn der Wert der
sakramentalen Elemente nur in einer Meinung besteht, was
nützt es uns, wenn wir diese nicht begreifen können? Aber
wenn wir glauben, dass wir entsprechend unserer Sehnsucht
bei dem darstellenden Opfer unseres Herrn von Gottes Menschheit

unsern Anteil empfangen, so dürfen wir äussere Akte in
bezug auf die materiellen Objekte verrichten, worin und womit
uns geistige Realitäten zufallen, welche letzen Endes das
Bewusstsein erzeugen, das uns jetzt fehlt. Dann dürfen wir tat-
tächlich unserm Herzen die Gewissheit geben, selbst wenn uns
viele verdammen.

Darin finde ich bei näherer Betrachtung den Hauptgrund,
weshalb ich persönlich die Lehre von der Realpräsenz in der
Eucharistie schätze. Durch Assoziation, nicht durch Trennung
muss sie begründet werden. Wir vereinigen die Gegenwart mit
dem materiellen Objekt, weil jenes materielle Objekt mit dem
eucharistischen Ritus und der Ritus seinerseits mit der Kirche
und dem Herrn der Kirche vereinigt wird.



— 219 —

Wir müssen die liturgische Praxis fördern, welche am
besten zu jenem theologischen Prinzip passt, und wir müssen
vor allen Dingen lehren, dass für die Christenheit die heiligsten

Dinge nicht nur die persönlichsten sind, sondern auch
diejenigen, die uns dieselben am besten vorstellen^

Wir bringen diesen tief schürfenden Vortrag fast wörtlich
in der Meinung, dass er unsern Lesern zum Teil ganz neue
Aspekte der einschlägigen Materie bringt. Die thomistische
Transsubstantiationslehre scheint uns allerdings nicht klar
genug gefasst zu sein und der Referent kommt daher zu andern
Konsequenzen. Auch ist wohl die christliche Grundlehre von der
Verbindung der beiden Naturen des Herrn zur Einheit der Person
des Christus nicht hinreichend gewürdigt, so dass die Frage der
Anbetung im Sakramente nicht berührt worden ist.

Die folgende lebhafte Diskussion bewegte sich auf der
gleichen Höhe wie der Vortrag selbst. Sie behandelte zunächst
die Transsubstantiationslehre und betonte, dass sie ursprünglich
nicht materialistisch, sondern spirituell war. Die mittelalterliche
Kirche war immer bestrebt, die Idee zu verfeinern. Der Bischof
von Gloucester bedauert den Gebrauch des Terminus
„Realpräsenz", weil real im Mittelalter dasselbe bedeutete wie materiell.
Die Lehre von der Realpräsenz wird angenommen, wie wenn
sie eine objektive Präsenz in sich schliesse, aber eine rein
spirituelle. Substanz ist dasselbe wie Essenz, also etwas Geistiges.

Kanonikus Streeter führte aus: « Ich trage gegenüber Quieks
Annahme Bedenken, dass seine Anschauungen vielleicht von
irgendeinem zur Not Transsubstantiation genannt werden könnte,
der eine Neigung für dieses Wort hat. Transsubstantiation ist
ein Fachausdruck mit einer bestimmten Bedeutung, und falsch
angewandte Fachausdrücke können wichtige Resultate in
Verwirrung bringen. Ich habe gegen das Wort Transsubstantiation
nicht einzuwenden, dass es in seinem strikte theologischen Sinne
einen materialistischen Begriff vom Sakramente in sich schliesst,
ich glaube vielmehr, dass es überhaupt keinen Begriff in sich
schliesst, wenn man nicht den Unterschied zwischen Substanz
und Akzidentien so annimmt, dass er für jedes Objekt, diesen
Stuhl z. B., anwendbar ist. Nach der mittelalterlichen Philosophie
war die Lehre von der Transsubstantiation ein löblicher
Versuch, von der krass materialistischen Auffassung des Volkes
über das Sakrament loszukommen. Mein zweiter Einwand ist,



— 220 —

dass das Wort unzertrennlich mit dem spezifisch römischen
System verbunden ist, und wenn dieser Terminus daher gebraucht
wird, man sich mit der spezifisch römischen Terminologie, die
im Gegensatz zur katholischen oder anglikanischen steht,
verbindet.

Es wurde darauf aufmerksam gemacht, dass das östliche
Zeremonial die Idee von Christus als dem unsichtbaren Cele-
brans hervorhebt, während das lateinische die Funktion des
Priesters betont, ohne indessen die andere zu leugnen. Das ist
eine falsche Entwickelung. Der Zweck der Worte und des Zere-
monials sollte sein, jene Zwischenhandlung der Persönlichkeit
zwischen Christus und dem Gläubigen auszudrücken, deren
Brennpunkt, sozusagen, der Empfang der Elemente ist. Man
sollte nicht eine plötzliche Änderung betonen, die in den
Elementen im Augenblick der Konsekration bewirkt wird.
In einem gewissen Sinne können die Elemente zweifellos
als verändert bezeichnet werden ; denn nach der Konsekration
sind sie „mit einer neuen Bedeutung erfüllt worden." Sie sind
nicht mehr rein Brot und Wein, sondern konsekriertes Brot
und konsekrierter Wein. Durch diese Konsekration haben die
Elemente eine neue funktionelle Fähigkeit erhalten. Sie sind
befähigt worden, eine geistige Funktion zu verrichten, zu der
sie vorher nicht imstande waren. Aber das rührt nicht von
der Konsekration her, insofern sie eine Handlung ist, die von
einer mit einer gewissen mysteriösen Gewalt begabten Person
vollzogen wird, sondern daher, weil diese Konsekration ein
integrales Element in einem grossen korporativen Akte der
Gottesverehrung ist, dessen Leitung von einer Person in die
Hand genommen wird, die ausgesondert wurde, um die ganze
Kirehe in der Verrichtung ritueller Handlungen zu vertreten. »

Mr. Selwin bemerkt: «Ich möchte darauf hinweisen, dass

las, was Kanonikus Streeter gesagt hat, sich stark mit der
neueren angiokatholischen Auffassung deckt. Die Lehre vom
sucharistischen Opfer ist ein Mittel, den dynamischen Aspekt
der eucharistischen Handlung und Erscheinungsform hervorzuheben.

Ich darf hinzufügen, dass ich ein Aufheben des Ausdruckes
„Realpräsenz" bedauern würde, weil hier 1. die Realität des
Unmateriellen beim Unterricht betont werden muss, 2. weil
ier Terminus uns eine sichere Gewissheit gibt, dass die
eucharistische Lehre eine Lehre von den Elementen einschliesst.



— 221 —

Dr. Goudge führte aus : «Im Protokoll der Fulham-Konferenz
von 1900 steht eine wertvolle Feststellung über die patristisehe
Lehre von W. J. Birbeck. Es weist darauf hin, dass die wahre
Analogie nicht so sehr zwischen Eucharistie und Taufe als
zwischen Eucharistie und Getauftem liegt. So sagen die Väter,
a) dass die Elemente verändert, verwandelt, transsubstantiiert
werden in den Leib und das Blut Jesu Christi, b) dass in dieser
Speise zwei Dinge sind, ein himmlisches und ein irdisches,
c) dass er das Brot zu seinem Leibe machte, d.h. zur figura
(Erscheinungsform) seines Leibes und dass das Brot nicht seine
Natur verliert. In bezug auf den Getauften finden wir dieselbe
Ausdrucksweise relativ gleich häufig und mit gleicher Emphase.
So sagen die Väter von uns, dass a) wir verändert, umgebildet,
transsubstantiiert werden. Der alte Mensch ist weggenommen
und beiseite gesetzt, b) dass im getauften Christen zwei Naturen
sind, die eine vom ersten, die andere vom zweiten Menschen,
ci dass die Getauften symbolisch Teilhaber an Christus werden,
aber nach der Taufe dieselben Menschen wie vorher bleiben.

Mit Rücksicht auf die Sprache, die gebraucht werden muss,
wenn wir von der Gegenwart Christi in der Eucharistie sprechen,
möchte ich anregen, dass wir von der realen geistigen
Gegenwart unseres Herrn reden, die uns hier gegeben wird. Jedes

von diesen Adjektiven ist wertvoll, obschon jedes für sich zu
Missverständnissen führen kann, aber, zusammen genommen,
wacht das eine über ein Missverstehen des andern. Das Wort
„real" ist gefährlich, wenn es allein steht, da ja der populäre
Gedanke darauf hinzielt, Realität mit Materialität zu identifizieren.

Aber auch das Wort „geistig" ist, für sich genommen,
gefährlich, weil es gewöhnlich in einem ganz anderen Sinne

genommen wird, wie wir ihn in der Schrift finden. Manchmal
gebrauchen wir es nicht, wie es in der Schrift geschieht, mit
dem Gedanken des spiritus Dei, sondern indem wir an unsere
eigene Geistigkeit denken. In dieser Weise kann dann das Wort
dazu kommen, dass es wenig mehr als eine Gegenwrart in
unserm Geiste durch Nachdenken oder Sammlung bedeutet.
Manchmal brauchen wir mit noch weniger Recht das Wort im
Sinne von metaphorisch. In der Schrift ist das Wort mit dem
Gedanken an die göttliche Tätigkeit verbunden. Geist ist die
wahre Natur Gottes, und der spiritus Dei im alten Testamente
ist Gott selbst in Tätigkeit. In ähnlicher Weise bedeutet das



— 222 —

Anbeten im Geiste und in der Wahrheit nicht Anbetung
mit unserm Geiste und unsern Gedanken allein, sondern auch
Anbetung in Kraft des göttlichen Geistes in uns. So hat das

Adjektiv „geistig" oft dieselbe Bedeutung wie übernatürlich.
Ein geistiger Mensch ist ein Mensch, der über seinen natürlichen

Zustand durch die Anwesenheit Gottes in ihm erhoben
wird. Ein „geistiger" Körper ist ein neuer Körper, höher als
der alte, der durch die schöpferische Macht Gottes gewährt
wird. Ein „geistiger Fels" ist ein übernatürlicher Fels und eine
„geistige" Speise und ein „geistiger" Trank ist eine auf
übernatürliche Weise gegebene Speise und ein übernatürlicher Trank.
Der entscheidende Punkt ist, dass wir „geistig" niemals in
Gegensatz zu „materiell", sondern zu „natürlich" setzen, da
das Wort „natürlich" das bedeutet, wras nicht in Berührung
mit der erlösenden und umbildenden Kraft Gottes gekommen
ist. So wird der Ausdruck „die Gegenwart des Leibes unseres
Herrn und seines Blutes ist eine geistige Gegenwart" wunderbar

beschrieben, wenn das Wort „geistig" im Sinne der Schrift
genommen wird. Das heisst, diese Gegenwart ist eine
übernatürliche Gegenwart, die durch göttliche Macht bewirkt wird
vermittels der göttlichen Tätigkeit, zu unsern Gunsten.

Ein anderer Punkt : Ich kann völlig dem beipflichen, dass

die Eucharistie eine Erweiterung der Inkarnation ist, aber ich
ziehe es vor, von ihr als von einer Erweiterung der Erlösung
zu sprechen. Wenn wir vom Leibe und Blute reden, so meinen
wir damit nicht dieselben, wie sie auf Erden waren, sondern
wie sie für uns geopfert wurden. Und wir empfangen sie, damit
wir von neuem unsern Anteil an der Erlösung erhalten, die
der Herr für uns vollzogen hat. Hier wie anderswo kann ich
die moderne Tendenz, die Erlösung auf die Inkarnation
zu verlegen, als eine gesunde Tendenz überhaupt nicht
betrachten.»

Der Bischof von Oxford bedauert den Ausdruck „Realpräsenz"
infolge der Verbindung des Wortes „Präsenz". Er gibt eine
statische oder fixierte Vorstellung und schliesst einfach das
Wort „Da-Sein" in sich. Reales Kommen oder reales Begegnen
sei für ihn ein besserer Ausdruck. Die Eucharistie sollte mit
andern Versuchen, Gott näher zu kommen, verbunden sein.
Der Terminus „Wirkliches Kommen" könnte mit dem Worte
Parousie im Neuen Testamente beleuchtet werden. Genau ge-



— 223 —

nommen bedeutet es Präsenz, aber es wird beständig mit der
zweiten Ankunft Jesu verbunden.

Dr. Tait verliest einen Passus aus Waterland, der nach
seiner Meinung genau die Lehre der Kirche von England
ausdrückt: „Der Leib und das Blut Christi werden gegeben und
vom Gläubigen empfangen nicht wesentlich, nicht körperlich,
sondern wahrhaft und tatsächlich, d. h. wirksam. Die heiligen
Symbole sind nicht blosse Zeichen, nicht unwrahre Figuren
eines abwesenden Objektes, sondern die Kraft, die Gnade, die
virtus und der Segen von Christi gebrochenem Leib und seinem

vergossenen Blut d. h. von seinem Leiden. Sie sind wirklich
und wirksam in allen denjenigen gegenwärtig, die würdig
kommunizieren. Das ist die ganze Realpräsenz, die unsere Kirche
lehrt."

Dr. Parson möchte einen Ausdruck empfehlen: Die
Elemente werden von Christi Persönlichkeit durchdrungen. Er
verleiht uns sein schöpferisches „Selbst", so dass die Erlösung,
die er für uns vollzogen hat, in uns wirksam wird und wir
befähigt werden, durch sein „Einwohnen" uns selbst Gott als
Opfer darzubringen.

Schliesslich äussert sich Dr. Tait noch dahin, dass er unter
geistiger Gegenwart unseres Herrn nicht die geistige Gegenwart

seines Leibes verstehe, sondern dass er auf Geist und
Herz des Gläubigen durch das Werkzeug der verordneten Symbole

seines gebrochenen Leibes und seines vergossenen Blutes
wirke. (Fortsetzung folgt.) K. NEUHAUS.


	Die Frage der Aufbewahrung des heiligen Sakramentes in der Kirche von England

