
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 16 (1926)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 182

BIBLIOGRAPHIE.

Schiel H. F.: J. B. von Hirscher. Eine Lichtgestalt aus dem
deutschen Katholizismus des 19. 'Jahrhunderts. Caritasverlag
Freiburg i. Br., 1926.

Es ist erfreulich, dass Hirscher wieder zu Ehren gezogen
wird. In den letzten Jahren sind verschiedene seiner Schriften
neu aufgelegt worden, er selbst ist in gelegentlichen Studien
in verständnisvoller Weise gewürdigt worden. Eine Biographie
fehlte aber immer noch. Einen wesentlichen Beitrag dazu
liefert die vorliegende Schrift. Sie liest sich von der ersten
Zeile an wie eine feine Apologie des einst gefeierten, aber
ebenso sehr verkannten und hart angefochtenen Tübinger und

Freiburger Theologieprofessors. Der Verfasser beschränkt sich
darauf, insbesondere die religiöse Persönlichkeit, den
Hochschullehrer, den Mann der Kirche und den milden, gütigen
Menschen herauszuarbeiten und die Zeitereignisse nur so weit
zu berühren, als es absolut notwendig ist. Seine Aufgabe scheint
vollständig gelungen, da er selbst über alle Gaben des Geistes
und Gemütes verfügt und einem religiösen Katholizismus
huldigt, die ihn befähigen, sich in die Geistesart und in die

Frömmigkeit Hirschers zu vertiefen und sie dem heutigen
Geschlecht in edler Form verständlich und fassbar zu machen.
Dabei bewegt er sich auf dem Boden der Wirklichkeit, indem
die Werke, Briefe Hirschers sowie die zeitgenössische und
seitherige Literatur geschickt benutzt werden. So erscheint Hirscher
wirklich als Lichtgestalt aus dem deutschen Katholizismus des
19. Jahrhunderts. Verzeichnisse machen mit Hirschers
literarischem Werk und der benutzten Literatur bekannt. Zum
erstenmal gedruckt ist im Anhang eine Schrift Hirschers: „Was
einem Geistlichen, welcher von der katholischen Kirche
abzufallen in gegenwärtiger Versuchungszeit geneigt sein möchte,
vorerst vertraulich und vertrauend ans Herz zu legen sein



— 183 —

dürfte." Ferner ist aus seiner Moral abgedruckt: „Die Staaten
im Verhältnis zueinander." Endlich sind noch zu erwähnen
fünf gut wiedergegebene Bildbeigaben und ein Brieffaksimile.

A. K.

Bail, P.: Die Haupttypen der neueren Sakramentslehre. Die
Sakramente als Sinngebung in der kreatürlichen Welt. Leipzig,
Verlag Klein, 1926.

Das Buch enthält eine gedrängte Darstellung der verschiedenen

Anschauungen in der Lehre von den Sakramenten, unterwirft

sie einer scharfen Kritik mit dem Ergebnis, dass die neuere
Lehre keinen dogmatischen Fortschritt bedeute und zum
Symbolismus der reformierten Doktrin neige. In den positiven
Darlegungen bewegt sich der Verfasser auf dem Boden lutherischer
Dogmatik, damit verbindet er eigenartige kosmische
Spekulationen. * A. K.

Heinsius, W. : Krisen katholischer Frömmigkeit und Konversionen

zum Protestantismus. Berlin, Verlag J. Springer, 1925.

Preis M. 6. 60.

Der Titel des Buches ist irreführend. Der Verfasser
beschäftigt sich nicht mit der Frömmigkeit, sondern allgemein mit
Konflikten katholischer Persönlichkeiten mit der kirchlichen
Autorität und dem kirchlichen Dogma. Nach einer grundsätzlichen

Auseinandersetzung über die psychologische Struktur des

Katholizismus als Geistestypus im Gegensatz zum Protestantimus
werden im Hauptteil die einzelnen Fälle — sie gehören alle dem
19. Jahrhundert und dem deutschen Katholizismus an — behandelt.

Im Abschnitt „Die Krisis auf dem Boden des

Ultramontanismus und der modernen Weltanschauungskämpfe"
begegnen uns ausser D. Haneberg, K. J. von Hefele u. a. Döllinger
und Reusch. Die Ablehnung der vatikanischen Dogmen hat bei
keinem dieser beiden Männer zu einer Krisis der Frömmigkeit
geführt. Über das Innenleben Döllingers sind wir zu wenig
unterrichtet, bei Reusch beschränkt sich der Verfasser auf eine

Wiedergabe der bekannten Unterredung mit dem Erzbischof
Melchers von Köln, die sich um die Unterwerfung Reuschs

unter den Spruch Roms drehte. Sie hat seine Frömmigkeit nicht
berührt. Reusch blieb nach 1870 derselbe fromme Katholik, der



— 184 —

er vor dem verhängnisvollen päpstlichen Entscheid gewesen
war. Seine Predigten und sein Gebetbuch für katholische Christen,
das er 1877 herausgab, sind lebendige Zeugnisse dafür.
Dasselbe liesse sich auch bei andern Persönlichkeiten nachweisen.
Man vermisst gerade die Herausarbeitung des Gegensatzes der
Frömmigkeit mancher dieser Männer zu derjenigen der in der
Kirche herrschenden Partei. Abgesehen davon enthält das Buch
wertvolle Beiträge zur Geschichte der katholischen Kirche im
19. Jahrhundert. Der Verfasser hat es verstanden, durch
geschickte Auswahl von Zitaten einen Blick in die seelische
Entwicklung bedeutender Männer zu eröffnen, die in irgendeiner
Weise mit dem im 19. Jahrhundert herrschend gewordenen
System in der abendländisch-katholischen Kirche in Gegensatz
geraten sind. Er beginnt mit Sailer und seiner Schule, behandelt
Wessenberg und die Aufklärer, um dann die gegen den
päpstlichen Absolutismus Protestierenden und zuletzt Vertreter des

religiösen Katholizismus — H. Schell und F. X. Kraus — und
solche des liberalen Katholizismus — G. Spicker und P. von Hoens-
broich — zu charakterisieren. Eigentliche Konvertiten finden sich
unter diesen Männern nicht. Die wenigen, die zum Protestantismus

übergetreten sind, sind tatsächlich kirchlich heimatlos
geworden. Ihr Übertritt blieb rein äusserlich. A. K.

Zankow, St.: Die Verwaltung der bulgarischen orthodoxen
Kirche. Halle (Saale), Verlag Karras, Kröber und Nietsch-
mann, 1920.

Wir können diese Publikation etwas verspätet anzeigen.
Sie war in des Autors Buch „Die Verfassung der bulgarischen
orthodoxen Kirche" angekündigt und schon 1918 druckfertig*.
Seither ist in allen orthodoxen Kirchen — auch in der
bulgarischen — das Reformwerk in Angriff genommen worden. Wie
weit es gediehen, lässt sich heute noch nicht überblicken, da
die einzelnen nationalen Kirchen in wichtigen Fragen an die
Entscheide der Vertretung der gesamten Orthodoxie gebunden
sind und eine solche noch nicht möglich geworden ist. Die
übrigen Reformen gehen nicht über den Rahmen der Grundsätze

und Richtlinien der beiden Werke Zankows hinaus, so
dass das vorliegende seinen Wert nicht eingebüsst hat. Es
zeichnet sich durch klare und präzise Darstellung* aus und be-



— 185 —

handelt den umfangreichen Stoff in sieben Abschnitten:
Gesetzgebung, Lehrverwaltung*, Verwaltung des Kultus, Ämterverwaltung,

kirchliches Vermögensrecht, Aufsichtsrecht und kirchliche
Gerichtsbarkeit. Bei der Schilderung der kirchlichen Praxis
deckt der Verfasser mit Freimut kirchliche Schäden auf. So

wenn er z. B. ausführt, wie die Predigt, der wesentlichste und
der wichtigste Teil des Kultus und gleichzeitig des Lehramtes, ein
Recht und ein Gebot ist, die auf dem jus divinum und humanuni
beruhen, aber dass es trotz dieser Wichtigkeit mit der Predigt in
der bulgarischen Kirche noch lange nicht gut bestellt ist und
in den meisten Kirchen entweder gar nicht oder nur selten
gepredigt wird. Alle Bemühungen der Behörden, das Predigtamt
zu heben, sind meistens erfolglos, Ursache ist das religiöse und
geistige Niveau der Gesellschaft und des Klerus selbst. Zur
Förderung* der Predigt leisten auch die Priesterkonferenzen das

mögliche. Eine der ersten schon durchgeführten Reformen in
Bulgarien bezieht sich auf die Neuordnung der Ausbildung der
Geistlichen, die darauf gerichtet ist, das geistige Niveau des

Klerus zu heben und seine Predigttätigkeit anzuregen. A. K.

Albert Houtin: Un prêtre symboliste, Marcel Hébert 1851—1916.

Sous ce titre, vient de paraître à Paris chez Rieder & C1',

éditeurs, un volume de 360 pages, écrit, dit son auteur, non
ad probandum sed ad narrandum, pour apporter une contribution

à l'histoire de la grande crise religieuse contemporaine.
M. Houtin s'est spécialisé avec grand succès, on le sait, dans les
études d'histoire ecclésiastique. Une vingtaine de volumes sont
déjà tombés de sa plume dont nous ne pouvons guère signaler
ici que la vie du Père Hyacinthe (3 vol.) dont un critique disait :

„Comme tous les ouvrages de M. Houtin, celui-ci est excellemment
informé, impartialement, minutieusement documenté, intelligent,
jamais ennuyeux." Nous faisons nôtre ce jugement en ce qui
concerne aussi son dernier ouvrage sur Marcel Hébert. De ce dernier
nous dirons seulement qu'il fut prêtre, directeur de l'Ecole
Fénelon à Paris de 1895 à 1901, qu'il fut destitué pour ses idées
et resta en marge de l'Eglise de 1901 à 1903, qu'il fut ensuite
professeur â l'Université nouvelle de Bruxelles de 1903 à 1907,
puis qu'il se retira alors à Paris où il écrivit constamment
jusqu'à sa mort survenue en 1916 à la suite d'une opération



— 186 —

chirurgicale. Pour plus de détails biographiques et pour l'abondante

bibliographie de Marcel Hébert, nous renvoyons le lecteur
au livre de M. Houtin. Ajoutons encore pourtant qu'Hébert fut
longtemps l'ami intime et correspondant du cardinal Amette
de Paris qui avait été son condisciple à Saint-Sulpice. Mais
ce qui nous intéresse le plus dans cette revue, c'est évidemment
l'évolution symboliste et la doctrine d'Hébert. Le premier écrit
dans lequel il insinua son symbolisme fut un dialogue
philosophique intitulé : Platon et Darwin, où il invoquait un peu au-
dacieusement, il faut le dire, l'autorité de St-Thomas d'Aquin en
faveur de ses nouvelles idées: „Sub diversis speciebus Signis
tantum et non rebus, latent res eximiae." Ces paroles de l'ange
de l'école ont trait au mystère eucharistique, non à un
symbolisme quelconque. Mais c'est dans ses Souvenirs d'Assise
(60 p.) qu'il professe ouvertement ses idées et c'est cet écrit
anonyme, qui, étant tombé traîtreusement entre les mains du
cardinal Richard le fit condamner par l'Eglise. Hébert n'admit
plus bientôt aucun des dogmes chrétiens dans leur sens littéral,
comme en témoigne sa Profession de foi du Vicaire Savoyard
en 1894. Il devint disciple de Kant et il se réclamait volontiers
des paroles cle Secrétan: „La vraie religion sait que les représentations

ne sont finalement que des symboles, mais elle constate,
elle éprouve la réalité sous les symboles." Hébert fut en même

temps qu'un symboliste un mystique d'éducation et de tempérament.
Il fut longtemps un mystique catholique romain, et quand ses

connaissances philosophiques, historiques, exégétiques eurent
rongé son orthodoxie romaine, il resta un mystique chrétien,
mais avec le temps et ses relations de l'Université nouvelle, il
semble que son christianisme se voila; il tomba dans l'agnosticisme,

voire dans un monisme mitigé: „Je vois le côté faible
de toutes les hypothèses aussi bien des monistes que des autres ;

je penche vers le monisme et c'est tout." Il admettait finalement

une substance qu'il appelait „l'Eternelle énergie". Toutefois,

il ne l'admettait pas inerte, mécanique ou aveugle, mais
spirituelle et comme un effort vers l'harmonie, vers l'amour,
vers le mieux. On a appelé quelquefois sa philosophie celle
du Divin. — Doué d'une très belle intelligence, Hébert eut le
tort de secouer finalement toute tradition et de vouloir reconstituer

le monde et l'histoire à l'aide de sa seule raison
individuelle. Il succomba sous l'effort. — Au prêtre qui se présenta



— 187 —

à son lit de mort, il dit en montrant le tableau du Crucifié:
„Je m'entendrai tout seul avec Celui-là." Son testament portait:
„Je veux être incinéré. On mettra sur ma tombe ces seuls
mots: ,Marcel Hébert, ancien directeur de l'Ecole Fénelon: in
spe.' Je veux que le pasteur Wilfred Monod ou le rabbin Lévy
ou tout autre libre croyant dise quelques mots à cette cérémonie

pour attester que, sans adhérer à une confession, je n'ai pas
voulu d'une inhumation matérialiste et que je meurs croyant
et espérant."

Nous nous inclinons avec tristesse devant la tombe de

Marcel Hébert, mais pour nous relever aussitôt pleins de foi à
la pensée que la pauvre raison humaine ne peut à elle seule
soulever ni le ciel, ni la terre, ni les siècles historiques pour en
dégager la vérité qui nous est nécessaire. C'est seulement ce

qui a été cru partout, par tous et toujours, qui est catholique,
c'est-à-dire universel, qui est chrétien, qui est vraiment religieux ;

et, c'est cela seul qui apporte le bonheur et le salut à tout
homme, fut-il un philosophe comme Marcel Hébert. A. C.

Jean Pommier: La pensée religieuse de Renan. (236 pages.)
F. Rieder & Ci0, éditeurs).

M. Jean Pommier n'en est pas à son coup d'essai avec Renan.
En 1922, il a fait paraître chez Alcan „Les Historiens de l'esprit
humain: Michelet, Renan, Taine" et en 1923, chez Perrin „Renan
d'après des documents inédits". Il prétend aujourd'hui que la
pensée religieuse de Renan n'a pas encore été étudiée d'ensemble :

le présent volume veut combler cette lacune. Intéressantes
sont la biographie et la riche bibliographie de son héros : leur
seul résumé excéderait la place mesurée à un compte rendu
succinct. Voyons plutôt les principaux chapitres du livre qui
comprend trois parties: Philosophie, Religion, Jésus. Dans la
première partie, l'auteur traite: 1° de Dieu: Renan en conserve
le nom, encore qu'il semble souvent le confondre avec la nature,
l'univers, le tout absolu ; 2° de la Providence : Renan veut bien
accepter „ce bon vieux mot", mais il nie à peu près la chose;
3° de la Prière : Renan en détourne entièrement le sens
traditionnel. „Prier, dit-il, c'est penser ou comme disait l'hébreu,
,c'est l'acte de parler bas en soi-même'. La prière est l'hymne
mystique de contemplation pure, d'admiration, de joie, d'amour,



— 188 —

d'adoration en un seul mot" ; 4° du Surnaturel. Il n'y en a pas
pour Renan: le miracle, c'est l'inexpliqué; il faudrait qu'il se

produisit devant des savants compétents et impartiaux pour
pouvoir constater si un fait est naturel ou non; 5° de l'Ame:
Renan semble l'admettre: „Il y a en nous quelque chose qui
dit ,Moi'. Or ce quelque chose n'est pas le corps: donc l'âme est."
Mais il dit ailleurs: „Elle n'est que la résultante variable des

faits de la vie. Elle est le devenir individuel comme Dieu est
le devenir universel." (?!); 6° de la Mort: Renan est bien obligé
d'y croire, mais elle est moins pour lui un rideau qui tombe
qu'un rideau qui se lève. Le sentiment convenable au mourant
doit être celui de la curiosité. Ni se repentir, ni s'étourdir :

embrasser d'un long regard en une seconde toute sa vie et se

sentir recompensé par la satisfaction de sa conscience, voilà
ce qui convient au lit de mort du sage vertueux. Quant au
corps inanimé, dit toujours Renan, ne l'enterrez pas : le respect
ordonne de désagréger cet amas d'atomes semblables à tous
les autr.es : „Brûlez le. La crémation est la seule sépulture digne
de l'idéaliste"; 7° de la Vie future. La façon dont Renan
concevait l'âme ne lui permettait guère de croire à son immortalité.
Et pourtant nul n'a dit plus ardemment: „Je ne mourrai pas
tout entier." Pour lui, toutefois, la vie future n'est pas accordée
à tous. Les méchants — et c'est leur peine — meurent tout
entiers et rentrent dans le néant. Des théologiens chrétiens,
dit-il, ont pu soutenir que l'âme est naturellement mortelle et

que Dieu la rend immortelle par une faveur spéciale; 8° le Mal.
Renan ne s'interdit point l'espoir que les injustices actuelles
disparaîtront un jour, mais ce sera sous l'effort de l'homme
dont la raison est appelée à corriger la création en s'assujettissant
le monde physique et en rétablissant l'harmonie dans le monde
moral. — Dans la seconde partie de son livre M. Jean Pommier
traite; 1° de la Religion. Pour Renan, elle n'est point un
ensemble de dogmes et de pratiques, c'est le besoin que cet ensemble
a jusqu'ici satisfait et qui le sera un jour davantage par quelque-
chose de plus relevé : c'est dans ce sens qu'il s'appelle lui même
„le prêtre de la vraie religion" qui consiste à sanctifier toute
sa vie par la pureté de l'âme et l'élévation du cœur; 2° du
Christianisme. Ce dernier est pour Renan une œuvre purement
humaine, „une noble règle de vie qui a beaucoup fait pour la
moralité des hommes et pour leur bonheur11 ; 3° du Catholicisme.



— 189 —

Ce n'est, dit Renan, qu'une invention du clergé qui a fait sa
force et aussi sa faiblesse. Il est la négation de toute liberté
et de toute science et s'il meurt un jour, ce sera pour avoir
éteint toute vie dans son sein; 4° du Protestantisme. Pour Renan
qui avait épousé pourtant une protestante, le protestantisme
n'est rationnel qu'en apparence: il admet sa dose de surnaturel
qui n'est pas plus supportable petite que forte. Renan semble
cependant assez sympathique au protestantisme libéral qui
„simplifie la religion et par là la fortifie". — Dans la troisième
partie de son livre M. Jean Pommier résume la pensée de Renan
sur Jésus et les Evangiles. On connaît assez les deux fameux
livres de Renan sur la matière. Nous ne nous y attarderons
pas. Une abondante critique en a été faite et la pensée de leur
auteur en ressort manifestement contraire à la foi chrétienne
de toutes les Eglises.

Ailleurs, certes que dans une'revue ecclésiastique et théo-
logiquement scientifique nous n'eussions osé mettre sous les

yeux du lecteur un livre dont toutes les assertions sont la négation
même de notre foi vieille catholique, mais puisqu'il a pour titre :

„La pensée religieuse de Renan" il devait être signalé dans
les pages de notre revue, ne fut-ce que pour inciter nos jeunes
philosophes et théologiens à en étudier de plus près les conclusions
et à les réfuter séparément, ce qui du reste a été fait déjà en
partie. Telle n'était point notre tâche: Nous n'avions qu'à
présenter le récent livre de M. Jean Pommier. Ce n'est pas la
faute de cet écrivain distingué si Renan est devenu antichrétien.
Il l'a en tous cas parfaitement analysé : il en a même souligné
les contradictions multiples, avec toutefois, nous a-t-il semblé,
une arrière-pensée de présenter son héros, malgré le titre du

livre, comme plus irréligieux encore qu'il ne l'a été en réalité.
Quant à Renan, nous ne pouvons guère admirer en lui que le
talent qu'il avait reçu de Dieu et la langue admirable dont il
s'est servi pour attaquer les croyances de la jeunesse, nos propres
croyances chrétiennes, auxquelles, après comme avant ses livres,
l'humanité religieuse reste fidèle. A. C.

Besson, Emile: Les Logia agrapha, Paroles du Christ, qui ne
se trouvent pas dans les Evangiles canoniques, recueillies et
traduites par E. B. Avec une préface de Sédir. Bibliothèque



— 190 —

des Amitiés Spirituelles (n° 23}. A Bihorel-lez-Rouen, 2, rue
du Point-du-Jour, chez A.-L. Legrand. MCMXXII, 181 pag*.

Das auch vorn ästhetischen Gesichtspunkte aus wertvolle
Buch bildet eine der erfreulichsten Erscheinungen der
gemeinverständlichen theologischen Literatur. Denn trotzdem der
Verfasser und Herausgeber jede „prétention scientifique" ablehnt,
geht doch aus seiner Einführung* hervor, dass seiner Arbeit
sorgfältigste wissenschaftliche Studien zugrunde liegen. Auch die
deutsche Fachliteratur ist gründlich verarbeitet. Die Übersicht
über die Quellen stellt eine kurze Literaturgeschichte des
neutestamentlichen apokryphen Schrifttums überhaupt dar. Die
Zusammenstellung der Agrapha aus Nebenzeugen der kanonischen
Literatur selbst, der apokryphen Evangelien- und
Apostelgeschichten, aus Talmud und Kirchenvätern, gewährt einen guten
Einblick in das vorhandene Material. Die kurzen Anmerkungen
ermöglichen eine selbständige Beurteilung des historischen
Wertes der einzelnen Herrn-Worte. Dieses Urteil wird oft ein
Fragezeichen setzen, aber es wird mit dem Endurteil des Herausgebers

einig gehen, dass diese Agrapha das aus der kanonischen
Literatur bekannte Bild des Wirkens Jesu in keinem wesentlichen
Punkte korrigieren. Dass dadurch evident werde, dass die uns
im Kanon erhaltene Offenbarung vollständig genannt werden
dürfe, ist allerdings ein frommer, aber nicht ein historischer
Schluss.

In einem Anhang hat der Verfasser auch noch das talmudische
und islamitische Material, das eine Nebentradition der Geschichte
Jesu darbietet, zusammengestellt.

Das Werklein bietet in ansprechendster Form, was der wache
Bibelleser übers Neue Testament hinaus an ältester Tradition
des Herrenworts kennen sollte. Seine ehrfurchtsvolle Einstellung
lenkt aber nicht von der Schrift ab, sondern zeigt ihre
überragende Bedeutung erst klar auf. E. G.

The Church of England and the Free Churches. Proceedings
of Joint Conferences held at Lambeth Palace, 1921—1925.
Oxford University Press.

Es ist verdienstlich vom Dekan von Canterbury, G. K. A. Bell,
und dem Sekretär des Bundesrates der freien Kirchen, W. L.
Robertson, die Dokumente zu den Verhandlungen der Kirche von



— 191 —

England mit den freien englischen Kirchen, die eine kirchliche
Union in die Wege leiten sollten, herausgegeben zu haben. Die
Verhandlungen sind eingestellt worden, trotzdem sie noch zu
keinem Ziel geführt haben. Zu gegebener Zeit werden sie wohl
wieder aufgenommen werden. Die Sammlung enthält 17

Dokumente und die Liste der Mitglieder der gemeinsamen Kommission.
A. K.

Edmund Jehle: Gebetserziehung im Religionsunterricht der
* geistigen Arbeitsschule. Religionspädagogische Zeitfragen,

Heft 10. Verlag Kösel, 1925, 105 S.

„Alle religiöse Erziehung muss Erziehung* zum Gebete sein."
(H. Mayer.) Die vorliegende Schrift will von diesem Grundsatz
aus eine Einführung der Kinder in das betrachtende Beten sein,
und zwar anhand von biblischen Erzählungen und Bildern und
in Verbindung mit dem Katechismus und Liedern. Auch das
Vaterunser wird mittels Bildern anschaulich und lebendig
gemacht. Der Verfasser ist jedenfalls, wie die praktische
Ausführung der Katechese beweist, ein geschickter Katechet. Rund
20 Seiten werden freilich auf die Behandlung des Rosenkranzes
verwendet. — Es könnte sich die Frage einstellen, ob nicht
eine so intensive „Gebetserziehung", wie sie hier vorgeschlagen
und geübt wird, mehr zu einem mechanischen und virtuosen
Gebetemachen als zu wirklichem Beten verhilft. H. G.

Neu eingegangen :

Beckmann, J. Vom Sakrament bei Calvin. Verlag J. C. B. Mohr,
Tübingen, 1926. M. 5.40.

Causse, A. Les plus vieux chants de la Bible. Paris, Librairie
F. Alcan, 1926. Fr. 15.—.

Chionis, E. K. Kgixixi) xrjç og&oôo'Çov Aaxgsiaç xai xwv EvayysXixwv.
Ev Ltstgaisi N. Ilgovxcixi, 1926.

Engert, J. Studien zur theologischen Erkenntnislehre. Verlag vorm.
G. J. Manz, Regensburg, 1926. M. 18. —.

Feuling, D. Glaubensgewissheit und Glaubenszuversicht. Verlag Beu-
roner Kunstschule, Beuron, 1926.

Funk, Ph. Von der Aufklärung zur Romantik. Verlag J. Kösel
& F. Pustet, München, 1925.



— 192 —

Heiler, F. Evangelische Katholizität. München, Verlag E.
Reinhardt, 1926. M. 5. 50.

von Hoensbroich, P. Der Jesuitenorden. Eine Enzyklopädie aus
den Quellen zusammengestellt. 1. Band A—J. Verlag P. Haupt,
Bern und Leipzig, 1926. Fr. 45. —, geb. Fr. 50.—.

Hollf, Karl. Zwei Gedächnisreden von Adolf von Harnack und
Hans Lietzmann. Bonn, A. Marcus' und E. Webers Verlag, 1926.

Koch, Hugo. Cyprianische Untersuchungen. Arbeiten zur
Kirchengeschichte, herausgegeben von Holl und Lietzmann, Band IV.
Bonn, A. Marcus' und E. Webers Verlag, 1926. Preis M. 18.—.

Laun, J. F. Soziales Christentum in England, Geschichte und
Gedankenwelt der Copec-Bewegung. Furche-Verlag, Berlin, 1926.
M. 4. 80.

Lepsius, Johannes, zum Gedächtnis. Der Tempelverlag Potsdam.
M. —. 80.

Lieb, F. Franz Baaders Jugendgeschichte. Ch. Kaiser,Verlag, München,
1926. M. 9. —.

Otto, R. West-östliche Mystik, Vergleich und Unterscheidung zur
Wesensdeutung. Leopold Klotz, Verlag, Gotha, 1926. M. 9.—.

Pommier, J. Renan et Strasbourg. Paris, Felix Alcan, 1926.

Pribilla, M. S. J. Um die Wiedervereinigung im Glauben. 8° (VIII
u. 80 S.), Freiburg i. Br., 1926, Herder. Kart. M. 2. 20.

Reservation, Report of a conference held at Farnham Castle, October

1925. London Society for promoting Christian Knowledge, 1926.

Rosenstock, E. Religio depopulata zu J. Wittigs Ächtung. Lambert

Schneider, Berlin, 1926.

Schilling, O. Die christlichen Soziallehren (Der katholische Gedanke
Bd. XVI). Oratoriumsverlag München, Prielmayerstrasse 1, 1926.
M. 4. 50.

Wieland, K. Das Ewige Licht. Einführung in den Geist des Christentums.

Verlag von Theodor Lampart, Augsburg, 1926. 80 Seiten,
broschiert M. 1. 20.

Wintersig, A. Die Väterlesungen des Breviers. Übersetzt, erweitert
und kurz erklärt. Dritte Abteilung: Sommer- und Herbstteil.
1. Proprium de Tempore. (Ecclesia orans. Zur Einführung in
den Geist der Liturgie. Herausgegeben von Dr. Ildefons Herwegen,
Abt von Maria Laach. XV. Band.) 12 ° (XII u. 312 S.), Freiburg
i. Br., 1926, Herder. M. 4. 80; gebunden in Leinwand M. 6. 20,

Zankoiv, St. Das Recht und die Kirche (bulgarisch mit deutschem
Resumé), Sofia 1924.

Gedruckt bei Stämpfli & Cie. in Bern.


	Bibliographie

