
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 16 (1926)

Heft: 3

Artikel: Die neueste Erklärung der apostolischen Väter

Autor: Koch, Hugo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404012

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404012
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 169 —

Die neueste Erklärung der Apostolischen Väter.

Die günstige Aufnahme, die das von Hans Lietzmann
herausgegebene „Handbuch zum Neuen Testament" fand,
veranlasste Herausgeber und Verleger, auch die Schriften der
sogenannten Apostolischen Väter nach den gleichen Grundsätzen

zu behandeln. Die Erklärungen erschienen 1920/23l).
Sämtliche Bearbeiter, auf dem Gebiete des Neuen Testaments
und seines geistigen Umkreises längst bewährte Forscher, waren
ihrer Aufgabe voll gewachsen. Sie bieten genaue und doch gut
lesbare Übersetzungen, sowie Erklärungen, die in die Gedankengänge

tief eindringen, die Zusammenhänge scharf erfassen und
hervorheben und die heidnische wie die christliche Umwelt mit
grosser Belesenheitund Sorgfalt berücksichtigen. Zur Beleuchtung
ist eine Fülle von Stellen aus dem jüdischen, dem christlichen
und dem heidnischen Schrifttum, aus Inschriften und Papyri
beigebracht. Selbst leise religionsgeschichtliche Untertöne werden
wahrgenommen. Was die emsige Forschung der letzten
Jahrzehnte auf diesem Gebiete erarbeitet hat, ist hier mit
selbständiger Stellungnahme verwertet. Wichtigere Gegenstände
werden eigens, in längeren oder kürzeren Exkursen, erörtert.

1. Bearbeiter der Lehre der zwölf Apostel und der beiden

sogenannten Clemensbriefe ist der inzwischen heimgegangene,
der Wissenschaft zu früh entrissene Bonner evangelische Theologe

Rudolf Knopf, der Verfasser des „Nachapostolischen
Zeitalters" (1905). Als Abfassungszeit der Didache nimmt er + 100

an, als Heimat Ägypten oder Syrien Palästina). I. Clem.
ist ein Schreiben der römischen Gesamtgemeinde an die

*) Handbuch zum Neuen Testament, Ergänzungsband: Die Apostolischen

Väter, Tübingen, Verlag von J. G B. Mohr (Paul Siebeck). I. Die
Lehre der zwölf Apostel. Die zwei Clemensbriefe, erklärt von Rudolf Knopf,
1920, S. 1—184. II. Die Briefe des Ignatius von Antiochia und der Polykarpbrief,

erklärt von Walter Bauer, 1920, S. 185—298. III. Der Barnabasbrief,
erklärt von Hans Windisch, 1920, S. 299—413. IV. Der Hirt des Hermas,
erklärt von Martin Dibelius, 1923, S. 414—644.



— 170 —

Schwestergemeinde von Korinth, verfasst etwa 95/96 ; IL Clem.
die älteste christliche Homilie, die wir besitzen, gehalten in
Rom oder in Korinth etwa 120—150. Bemerkenswert sind
die Entwürfe Knopfs zur Geschichte gewisser Begriffe und
Gedanken, zum Beispiel von svsgyseria und (piXavd-gwnîa (S. 75),

von dngooôsrjç (S. 129), ôioixsh' und ôtoixroiç (S. 77), ferner die
Ausführungen über die beiden Wege, S. 4 f., über den Vogel
Phönix, S. 88 f., über die Gemeindegebete, S. 76 ff. und 137 ff.
Als Kopfleisten sind beigegeben: 1. Christus, die Apostel lehrend,
nach einem altchristlichen Sarkophagrelief, 2. ein Bild mit der
neuen Peterskirche im Bau, der alten im Abbruch und dem
Vorhof (nach einer Zeichnung* von M. van Heemskerck um 1540),
3. Römische Campagna mit Aqua Claudia.

Seite 12 wäre zu Did. 2, 5 (Ergänzung des Wortes durch die Tat) noch
zu verweisen auf Seneca ep. 16, 3. 24, 15. 88, 42. 95, 13 (siehe jetzt meine
„Cyprianische Untersuchungen" 1926, S. 197, 199, 304 f.). In Did. 2, 7 ist das
iXiy%siv wohl besser mit „zurechtweisen" zu übersetzen (statt überführen)
und dabei an Mt. 18, 15 und I. Tim. 5, 20 zu erinnern. Zur Bezeichnung'
der Mystagogen als „Väter" (S. 13) vgl. auch Apul. Metam. VI, 25: Mithram
sacerdotem et meum iam parentem (Isismysterien). Das xgspwvxovçXoyovç
in Did. 3, 8 (S. 16) stammt, wie zu I. Clem. 13, 4 richtig bemerkt ist, aus
Jes. 66, 2 und findet sich ausser der genannten Clem.-Stelle und Barnab.
19, 4 auch sonst gerne in der altchristlichen Literatur, z. B bei Cypr.
Testim. III, 5, ep. 13, 3, ep. 26. Aus derselben Jesaiastellc (vgl. I Petr. 3, 4)
stammt auch die weitere Gedankenverbindung von I. Clem. 13, 4 und
44, 3, S. 119 (sanft oder demütig, und stille), die wieder mit stoischer
Ermahnung zusammentrifft, Seneca ep. 106, 7, Apul. Florid. 18, vgl. auch
Min. Eel. Oct. 38, 4, Cypr. Test. III, 5 und 20, ep. 11, 7; 55, 8 (siehe Wochenschrift

für klassische Philologie 1919, 500 f.), und bei Novatian de trinit
c. 3 (11, 14 Fausset). Das xvgioxijç in Did. 4, 1 (S. 17) verdiente wohl eine
Erläuterung (vgl. Funk z. St.). Das ,Heilige' (xò ayiov) bezeichnet nicht
bloss in der g'riechischen liturgischen Sprache die Eucharistie (S. 27 zu
Did. 9, 5), sondern auch in der lateinischen, vgl. Cypr. de laps. c. 15 und
26. Ps. Cypr. de Spect. c. 5 u. a. Der Gedanke im Abendmahlsgebet Did.
10, 4 („Wir danken Dir, weil Du mächtig bist") verdiente ebenfalls eine
Beleuchtung. Funk verweist passend auf Apok. 11, 17. Noch jetzt heisst
es im „Gloria" der römischen Messe: gratias agimus tibi propter magnani
gloriam tuam. Zu S. 33 (Did. 12) vgl. auch A. Steinmann, Die Welt des

Paulus im Zeichen des Verkehrs, 1915. Das ovv in 15, 1 ist statt mit „nun"
besser mit „also" oder „deshalb" zu übersetzen (wie Knopf selber in seinem
Nachapostolischen Zeitalter 1905, 153 f. tut), da so die Beziehung der
Bischöfe und Diakonen zur sonntäglichen eucharistischen Feier (c. 14) besser
hervortritt. Die Tragweite von c. 15 (in Verbindung mit c. 11 und 13, 3)

könnte noch schärfer gefasst werden : was im Alten Bund die Hohenpriester,
das sind im Neuen Bund an erster Stelle die „ Propheten und Lehrer", an zweiter
die Bischöfe und Diakonen, die da eintreten, wo jene fehlen. Also: kein
monarchischer Episkopat, keine apostolische Nachfolge, kein ursprüngliches
und ausschliessliches Lehramt der Bischöfe. Ob bei ar vnsoi'Si.xs und



— 171 —

TSTiprjpsvoi in 15, 2 nicht auch an ein greifbares „Honorar" gedacht ist?
Vgl. I. Tim. 5, 17 f. und Syrische Didaskalie c. XIX (S. 92 AchclisAlemmina-),
ferner Cypr. ep. 1, 1 (466, 12 Hartel), 39, 5 (585, 1), dazu Ed. Meyer
(Ursprung und Anfänge dos Christentums III, 1923, 582), der ômXijç xipxjç
in 1 Tim. 5, 17 geradezu mit „doppelte Besoldung" übersetzt. — Zur
Beispielsreihe aus dem A. T. in I. Clem. 3, 4 ff. und c. 10 ff. wäre zu bemerken,
dass dieser, der stoischen Aufzählung von Beispielen aus der griechischen
und römischen Geschichte (z.B. bei Seneca) entsprechende, schriftstellerische
lónoc sich seit Hebr. 11, 4 ff. in der christlichen Literatur fortpflanzt
(vgl. z. B. auch Cyprian de unit. c. 18, de zelo et livore c. 5, do bono
pat. c. 10, ep. 58, 5 f.). Zu 5, 4 wird (S. 52) gesagt, dass diese Stelle
„wahrscheinlich" schon den Aufenthalt und das Martyrium Petri in Rom
voraussetze. Der nichtssagende, nach Act. 1, 25 und 12, 17 gebildete Gemeinplatz

zeigt aber wohl eher, wie wenig oder wie nichts man gegen Ende
des 1. Jahrhunderts in Rom von Petrus wusste. I. Clem. 6 hat neuestens
Ed. Meyer (a. a. 0. S. 495, A. 1) so gedeutet, dass die Schuld an der wegen
Eifersucht ausgebrochenen Verfolgung der römischen Gemeinde zugeschoben
sei, wie es sich auch in den Beispielen aus dem A. T. um Hader zwischen
Angehörigen derselben Gemeinde handle. Mit der Doppelwendung sxsgo-
yvwpovoç xal oì-x sv ópovoia (11, 2) vgl. Cypr. ep. 11, 3 (497, 14 Hartel):
quod plebis inaequalitas discreparet nec esset fratrum consensio una. Zu
aôgyrtxoç in 19, 3 (S. 76) vgl. Lact, de ira dei und M. Pohlenz, Vom Zorne
Gottes 1909. Zum Wechsel xwv ovgavwv — avxov (sc. Gottes) in 36, 2

(S. 107) könnte an den rabbinischen Gebrauch, „Himmel" für „Gott" zu
setzen, erinnert werden. Zum Lob der Gemeinde als einer schriftkundigen
und der Wendung: „Nur um euch zu erinnern, schreiben wir dies" (53, 1,
S. 130, ähnlich 62, 3) vgl. IL Petr. 1, 12. I. Joh. 2, 27. Barnab. 1, 8.

Ignat, ad Eph. 3, 1; ferner Apul. apol. c. 48: admonendus es mihi, non
docendus. Ps.-Cypr. de spect.. c. 1 : placuit paucis vos non nunc instrucre
sed instruetos admonero. Novat. de cib. Jud. c. 1 (Archiv f. lat. Lexikogr.
XL [1900], 226, 18) : at ego vos litteris meis non tantum instruam iam eru-
ditos quam incitem paratos. Acta Montani, Lucii etc. e. 10 (Ruinart p. 277):
nec instruimus sed admonemus. Es handelt sich also um einen i onoç des
Rede- und Briefstils (vgl. auch noch Sen. ep. 94, 11). Auch der Gedanke,
dass etwas nichts Neues und Überraschendes sei (42, 5), ist schriftstellerische
grjaic, vgl. I. Joh. 2, 7 und IL Joh. 5, sowie meine Stcllensammlung in
dieser Ztschr. 1924, 160 A. 1. Die Stellen 56, 1 ; 59, 1 ; 63, 2 (S. 133, 136,
149) fasst K., wie es gewöhnlich, namentlich auch von Harnack, geschieht,
als Ausdruck eines starken Selbstbewusstseins der den Brief sendenden
römischen Gemeinde. Diese Auffassung ist aber doch sehr fraglich: im
Lichte ähnlicher Stellen wird man sogar darin ebenfalls einen schriftstellerischen

xónoc, und zwar als Bescheidenheitswendung' erkennen müssen.
Die Römer sagen, die Korinther sollen „nachgeben, nicht uns, sondern dem
Willen Gottes" (56, 1), die Mahnworte seien von Gott durch sie gesprochen
(59, 1), von ihnen durch den heiligen Geist geschrieben (63, 2). Ähnlich
schreibt Seneca ep. 58, 4: hoc nolo mihi credas, sed Vergilio (dem
inspirierten Seher, dial. X, 9, 2), Apuleius in seiner Apol. c. 55: disputatio non
tam faeundia mea quam mentione Aesculapii religiosis Oeesibus commendata,

Cyprian ep. 63, 1 : nec hoc putes, nos nostra et humana conscribere
aut ultronea voluntate hoc nobis audaciter adsumere, cum medioeritatem
nostram semper humili et vereeunda moderatione teneamus, sed quando
aliquid deo inspirante et mandante praeeipitur, necesse est domino servus
fidelis obtemperet etc., ep. 67, 1: desiderio huic vostro non tam nostra



— 172 —

Consilia quam divina praecepta respondent etc. Der Wille Gottes wird ja
(im römischen Schreiben, wie bei Cj'prian) reichlich aus der Schrift
nachgewiesen, und wo ein Irrtum richtiggestellt, wo zur wahren Gottesverehrung,

zu Liebe und Eintracht ermahnt wird, da ist der Geist Gottes
tätig. — Zu 59, 4 (S. 141) vgl. das Gebet in der heutigen römischen
Karfreitagsliturgie : ut cunctis mundum purget erroribus, morbos auferat, famem
depellat, aperiat carceres, vincula dissolvat, peregrinantibus reditum, inflr-
mantibus sanitatem, navigantibus portum salutis indulgeat. — Das nsgl
psv xwv dvrjxóviwv xfj tigrjGxsla i-pwv xxX in 62, 1 (S. 148) ist wieder
ein rednerischer xônoç. Bei Apuleius Metam. X, 11, sagt der Arzt: nec
sectae meae crederem convenire etc., ja selbst von den Räubern führt einer
aus (Met. VI, 31): nec sectae collegii nec mansuetudini singulorum ac ne
meae quidem modcstiae congruit etc. Ebenso macht Cyprian gerne auf das
Geziemende, Schickliche (congruere, convenire) aufmerksam : ep. 2, 1 ; 13, 3 ;

19, 2; 44, 2 u. ö. (das stoische xaO-fjxov). — Zu II. Clem. 1, 1 (S. 153 f.):
klingt hier nicht Philipp. 2, 5 ff. an? Zu 5, 1 (S. 159. f.): mit dem sÇsXd-siv
ix xov xoGpov wird etwas verlangt, was Paulus I. Cor. 5, 10 —¦ freilich
in anderem Sinne — für unmöglich erklärt. Zu 8, 1 f. (S. 165) : die
Mahnung, Busse zu tun, solange man auf der Erde, in dieser Welt, ist, g'eht
auf Ps. 6, 6 zurück, vgl. Cypr. Testim. III, 114, ep. 55, 17 und 29, ad
Demetr. c. 25. Die Fassung Cyprians in den Testimonien: dum in carne
est quis, exomologesin facere debere, zeigt auch, dass die Verbindung'
von iv xft aagxl mit psxavor^awpsv nicht bloss „zur Not möglich",
sondern wahrscheinlich ist. Zu 14, 2 (S. 174): mit xà ßißXta xaì oi dnoGioXoi
vgl. Pass. set. Scilit. : libri et epistulae Pauli viri iusti.

2. Die Erklärung* der Ignatiusbriefe und des Polykarpbriefes
hat der Göttinger evangel. Theologe Walter Bauer übernommen,
der 1909 „Das Leben Jesu im Zeitalter der neutestamentlichen
Apokryphen" veröffentlicht und im „Handbuch" bereits das

Johannes-Evangelium erklärt hat. Zugrunde gelegt ist der Text
der editio minor von Gebhardt - Harnack - Zahn in ihrem
fünften Druck von 1906, und jede Abweichung* wird begründet.
Die übrigen Ausgaben sowie die mannigfachen Vorschläge und

Erklärungen werden sorgfältig berücksichtigt. Zweifel an der
Echtheit der Briefe werden nicht zugelassen. Gedrängte
Erörterungen behandeln die Gottheit Christi bei Ignatius (S. 193 f.),
die Gemeindeverfassung (S. 201 ff.), die Irrlehren (S. 238 ff.), den

Drang nach dem Martyrium (S. 247 f.). Zwei Kopfleisten zeigen
Ruinen von Ephesus und römische Ruinen in Philippi.

Zu S. 196 (ad Ephes. 1, 1): Wortspiele mit Namen sind im Altertum
überhaupt beliebt, vgl. z. B. auch Philem. V. 11. Zu S. 205 (Eph. 5, 2) vgl.
die Schrift von Wieland, Mensa und Confessio 1906, und meine „Altchr.
Bilderfrage" 1917, 93 ff. Zu S. 207 (Eph. 7, 2) vgl. P. Stiegele, Der Agen-
nesiebegriff 1913. Zu S. 213 (Reden und Sein) vgl. Knopfs Bemerkungen
zu Did. 2, 5. Zu S. 219 (Eph. 20, 2: ipdgpaxov âDavaafaç): auch bei Seneca
dial. I, 3, 12 erscheint das „medicamentum inmortalitatis" (mit Bezug auf
den Todestrank des Sokrates). Zu S. 199 (Eph. 2, lj: wenn Ignatius hier



— 173 —

und anderwärts die Diakonen seine GvvôovXoi nennt, so ist das wohl eine
Anspielung auf die „dienende" Stellung nicht bloss der Diakonen, sondern
auch des Bischofs. Zu S. 221 (Magn. 2, 1) bzw. S. 232 (Trail. 2, 3): wie
gerade Diakonen zur Auflehnung gegen Bischof und Presbyterium versucht
waren, zeigen Cypr. ep. 3 und aus dem 4. Jahrhundert Quaest. Vet. et Novi
Test. Qu. 101 (ed. Souter CSEL 50, 193 ff.) und Hieronymus ep. 146
(ed. Hilberg, CSEL 56, 308 ff). S. 224 (Mago. 7, 2): der Dreitakt
Ausgehen — Bleiben — Zurückkehren könnte religions- und philosophiegeschichtlich

mehr gewürdigt sein, vgl. meine Schrift über Ps.-Dionvsius 1900,
82 und E. Norden, Agnostos Theos 1913, 240 ff., 347 ff. Zum Xóyoc ànò
aiyrtç ngosXOwv (Magn. 8, 2, S. 225), vgl. ebenfalls meine Schrift über
Ps.-Dionysius S. 126 ff. Magn. c. 8 und 9 scheinen unter dem Einfluss von
Hebr. 13, 9 zu stehen: beidemal waltet der Gegensatz zwischen nutzlosen
alttestamentlichen Verordnungen und der %àgiç Jesu Christi, und das iv
naXcaoTç ngâypaaiv àvaGxgaiptvxsç Magn. 9, 1 entspricht dem svoîç...
nsgtnaxovvxsç Hebr. 13, 9. Ganz richtig scheint mir die Deutung von
Philad. 8, 2 zu sein (S. 260): Die dg^sta, die massgebenden Urkunden der
Irrlehrer, sind die Schriften des ATs. Dem gegenüber betont Ignatius,
dass gerade die höchsten Vertreter alttestamentlicher Offenbarung, die
Propheten, von der Zukunft, der Gnade Jesu, dem Evangelium, lebten
(Magn. 8, 2; 9, 2. Philad. 5, 2). Zu Jesus als der Ovga zum Vater (Philad.
9, 1, S. 261), wäre auch auf die üvga xov lrtaov bei Hegesipp (Euseb.
hist. eccl. II, 23, 8 und 12) zu verweisen (andere Stellen bei Dibelius zu
Herrn. Sim. IX, 12, 1 und 6). Die Funksche Erklärung von ngoxad-Xjpsvi]
xrjç àyânijç in ad Rom. inscr. wird mit Recht abgelehnt (S. 242). Auf alle
Fälle zeigt diese Überschrift, dass die römische Kirche nur iv xónoi %wgi'ov
^Pwpaiwv den Vorsitz führt, und aus den Überschwänglichkeiten unseres
Morgenländers Schlussfolgerungen rechtlicher Art zu ziehen, wäre völlig
verfehlt (vgl. die treffende Bemerkung von L. Fendt, Gnostische Mysterien
1922, 19). Zu iniaxonoç 2vgîaç (Rom. 2, 2, S. 245) und ähnlichen Stellen
wäre eine verfassungsgeschichtliche Bemerkung am Platze. Zum gekreuzigten
sgwc (ad Rom. 7, 2, S. 251) vgl. v. Harnacks Abhandlung über den sgwç
in der altchr. Literatur (in den Sitz.-Ber. der preuss. Akad. d. Wiss. 1918).
Dass nicht Christus darunter zu verstehen ist, g'eht, wie mit Recht bemerkt
wird, aus dem Zusammenhang klar hervor. (Als Lesefrucht darf übrigens
hier vielleicht verzeichnet werden, dass bei Petronius Satir. c. 126, Bücheier 3

1882, S. 93, die Magd sagt: ego adhuc servo nunquam suceubui, nec
hoc dii sinant, ut amplectus meos in crucem mittam. In der Übersetzung
Rom, 1773, II, 189: behüten mich alle Götter davor, dass ich meine Liebe
am Kreuze sollte hängen sehen!). Zu ad Smyrn. 3, 2 (S. 266) wäre eine
Bemerkung zur Auffassung des Ig'natius von der Auferstehung und der
Himmelfahrt Jesu am Platze : er scheint, wie es in der altchristlichen
Literatur nicht selten geschieht, beides als einen Vorgang zu betrachten (siehe
Windisch zu Barn. 15, 9, S. 385). Zu den Menschen als Tieren (ad Smyrn.
4, 1, S. 267) vgl. auch Seneca ep. 103, 2, dial. IV, 8, 3. de clem. I, 5, 5.

Cypr. de dom. orat. c. 21 (283, 5 Hartel). Ps. Cypr. de spect. c. 5 (A. 7, 17

Hartel). Spielt wirklich bei der xaDoXixrj ixxXrjaîa (ad Smyrn. 8, 2, S. 271)
nicht auch der Gegensatz zu Ketzern und Schismatikern herein? Hier, wie
anderwärts (z. B. ad Philad. c. 3 und 4), wird deutlich, wie sehr Cyprian
ignatianische Gedanken aufnimmt und weiterführt. Die Seelenheilung und
ihre Bilder (ad Polycarp. 2, 1, S. 275) stammen aus der Stoa und finden
sich auch bei Seneca. Zu Polyc. ad Phil, wird (S. 284) richtig bemerkt,



— 174 —

dass in diesem Briefe auf das Vorhandensein eines Bischofs in Philippi
keinerlei Rücksicht genommen wird. Dasselbe trifft aber auch beim Briefe
des Ignatius an die Römer zu und ist dort für den monarchischen Episkopat
(und für den Primat des römischen Bischofs) noch peinlicher.

3. Dem Erklärer des judenfeindlichen Bamabasbriefes und
seiner wunderlichen exegetischen Allegorien, dem Leidener
Theologen Windisch, kommt seine ausgezeichnete Kenntnis
Philos zustatten. Aber auch die Literatur, in der Barnabas
benützt erscheint oder ähnliche Gedanken ausgesprochen sind,
ist umfassend herangezogen. Etwas längere Ausführungen finden
sich über Gnosis im Barnab. (S. 307 ff.), Bibelgebrauch im B.

(S. 313 ff.), zur Deutung der Danielstellen (S. 319 f.), zur Frage
nach der polemischen Tendenz des B. (S. 322 f.), die Heilslehre

des B. (S. 340 ff.), die Eschatologie (S. 364 ff.), Christusdogma

und Jesusüberlieferung im B. (S. 374 f.), die
eschatologische Chronologie (S. 385 f.), vom Tempelneubau (S. 388 ff.),
die Beurteilung des Gesetzes im B. (S. 393 ff.), Herkunft und
literarische Beziehungen der Zweiwegelehre (S. 404 ff.), endlich
zum Schluss eine vorzügliche Zusammenfassung* der „Ergebnisse"
über Komposition und Entstehung* des B. (S. 408 ff.). Windisch
stellt mit Recht fest, dass der Brief nicht vom Apostel Barnabas
stammen kann, wie er auch bei der Erklärung immer wieder
auf die Unstimmigkeiten und die schwankende Haltung der
Schrift gegenüber dem alttestamentlichen Gesetz aufmerksam
macht.

Zum Lob der Briefempfänger 1, 2 (S. 303) vgl. auch Rom. 1, 8, I.
Thess. 1, 8, I. Cor. 1, 4 ff., IL Cor. 8, 19, und zu 1, 8; 4, 6 und 9 (nicht
als ein Lehrer, sondern als einer euresgleichen) vgl. Mt. 23, 8 und Jacob. 3,1,
sowie die oben zu I. Clem. 53, 1 angeführten Stellen. Zu 1, 4, S. 304 (Gott
als Reisebegleiter) vgl. Cypr. ep. 58, 4 (659, 21 Hartel); das Gegenstück ist
Gott (Christus) als Führer, Cypr. Idola c. 15 (31,14), de dom. orat. c. 1 (267,12),
vgl. auch Seneca ep. 107, 9 und de benef. I, 1, 9. Zu 1, 6, S. 305 (Betonung
der Hoffnung als Anfang und Ende des Christusglaubens) vgl. Cypr. de bono
pat. c. 1 : spei ac fidei nostrae seeta, und 13 : hoc ipsum quod christiani sumus
fidei et spei res est (Cyprian stellt clie Hoffnung zumeist dem Glauben voran :

Hartel 102, 29. 187,2. 224,1. 243, 5. 252, 21. 394, 16 u. ö.). Zur nagsiaSvaiç
des bösen Feindes (2, 10, S. 313) vgl. das „obrepere" des Teufels bei Cypr.
de hab. virg. c. 20 (201, 20), de unit. c. 1 (209, 12). Zur Bezeichnung Christi
als „Herr der ganzen Welt" (5, 5, S. 327) bemerkt W., dass sie hier zum
erstenmal von Christus gebraucht werde, die Sache aber schon Mt. 28,18
und Phil. 2, 11 gegeben sei. Dabei verkennt er aber, dass Barnabas diese
Bezeichnung dem vorweltlichen Christus beilegt, während an den genannten
Schriftstellen Christus erst bei seiner Erhöhung zu dieser Stellung emporsteigt.

Zu 5, 10 (S. 330): bei Novatian de trinit. c. 2 (8, 20 Fausset) ist das
Bild von Sonne und Auge mit Bezug auf die Gotteserkenntnis gebraucht.



— 175 —

Zu àvaxsijuXaiovv in 5, 11 (S. 331): siehe jetzt meine Bemerkungen in
Theol. Stud, und Krit. 1925, 198 ff. Zur Begabung mit einer Kindesseele
(6, 11, S. 336) vgl. die Stellen bei Irenäus, wo von vijmoç und vrjmdgsiv
in gutem Sinne die Rede ist (Th. Stud. u. Krit. 1925, 201 A. 1). Zu den
6000 Jahren der Weltzeit (S. 385) vgl. auch Irenäus adv. haer. V, 23, 2
(I, 780 Stieren), 28, 3 (I, 795) und Cypr. ad Fort, praef. c. 2 (317, 21 Hartel).
Zum falschen und wahren Tempel (c. 16, S. 386 ff.) siehe auch meine
„Altchristl. Bilderfrage" 1917, 93 ff. und Philologus 1920, 235 ff. S. 395 wird
mit Recht darauf hingewiesen, dass Barn, in seiner Ablehnung von Tempel
und Gesetz bewusst oder unbewusst mit dem damaligen heterodoxen Judentum

übereinstimmt. Das Seitenstück dazu aber ist die Tatsache, dass bei
der Kritik am heidnischen Bilderdienst die christlichen Apologeten zu den
Waffen griffen, die schon die jüdische Apologetik und die heidnische
Aufklärung geschwungen hatten (vgl. meine vorhin genannte Schrift 1917, 91 ff.).
Zur Mahnung „Du sollst nichts dein eigen nennen" (19, 8, S. 400
Didache 4, 8) wird ganz richtig auf Act. 4, 32 als „Vorbild" verwiesen. Die
Wendung geht aber, wie ich in der Theol. Litztg. 1924, 538 gezeigt habe,
noch weiter zurück, nämlich auf Plato Rep. V, 4573. Zu ptr;povsvsTS pov
(21, 7, S. 408) vgl. auch Tert. de bapt. c. 20 fin. (I, 640 Oehler), Cypr. de
hab. virg. c. 24 (205, 4) und ep. 37, 4 (578, 23), Ps.-Cvpr. de laude mart. c. 30
(A. 51, 12 Hartel).

4. Der „Hirt des Hermas'-'- hat in dem Heidelberger Theologen
Martin Dibelius einen sachkundigen Erklärer gefunden. Er legt
den Funkschen Text zugrunde, ist aber an über 70 Stellen von
ihm abgewichen. Ausserdem macht er da und dort sehr
beachtenswerte Vorschläge zur Textverbesserung*. Natürlich sind auch
die neuestens gefundenen griechischen Papyrusbruchstücke und
Übersetzungsbruchstücke (sahidisch und mittelpersisch) verwertet.
Abgefasst muss die Schrift in Rom sein, bevor die dualistischen
gnostischeu Lehrgebäude die kirchliche Öffentlichkeit bewegten,
und vor dem Aufkommen des Montanismus, sowie vor der
Entstehung des monarchischen Episkopats in Rom, also etwa im
dritten oder vierten Jahrzehnt des zweiten Jahrhunderts. Die
Angaben des Hermas über sich und seine Familie fasst D.
nicht „autobiographisch", sondern typisch auf als Bild der
römischen Gemeinde. Die vielen Unstimmigkeiten des Buches
sucht er, meines Erachtens mit Recht, nicht auf dem Wege
literarkritischer Ausscheidungen zu lösen, sondern durch die

Annahme, dass Piermas selbst verschiedene überlieferte Stoffe

ungeschickt zusammengearbeitet habe. Die grosse Frage des

Buches ist die Christensünde und Christenbusse. Mit Recht
vertritt D. die Anschauung, dass der „Hirte" nur eine
ausserordentliche einmalige Bussgelegenheit für bisher nach der Taufe
begangene Sünden verkündet und auch bei fortschreitender
Verlängerung der Bussfrist doch immer wieder eine weitere



— 176 —

Bussmöglichkeit ausschliesst. Von den vielen trefflichen Exkursen
seien nur hervorgehoben die über „Himmelsbriefe'*1 (S. 443),
den „Hirten-Engel" (S. 494 ff.), die Christenbusse (S. 510 ff.),
die Pneuma-Vorstellung (S. 517 ff.), Reiche und Arme (S. 555 f.),
die Christologie des „Hirten" (S. 572 ff.), das Minnespiel mit
den Jungfrauen (S. 618 f.), die Gemeindeverfassung' nach dem

„Hirten" (S. 634 f.). Eine Kopfleiste zeichnet die Turmvision
nach einem Katakombenbild in Neapel.

Zu dem Entschwinden nach Osten (S. 441, Vis. I, 4, 1) wäre auch auf
Dölger, Sol Salutis 1920 (jetzt 2. Aufl. 1925), zu verweisen. Zum Fragenstellen

in der Offenbarungsliteratur (S. 458 u. ö.) vgl. auch mein Buch über
Ps.-Dionysius 1900, 14. Zum xoXXâ<rt)-ai xoTç àyioiç (S. 468) vgl. noch
Barn. 4, 10. Zur Bussfrage (S. 510 ff.) wäre wohl auch meine Schrift über
„Kallist und Tertullian", Heidelberg 1920, anzuführen gewesen. Das
„renuntiare" (S. 523) spielt, nach Tertullian auch bei Cyprian eine Rolle.
Zu ixavwxaxoç in Manch XII, 5, 3 (S. 548) vgl. noch IxavwxexrjV ygaipijv
bei Iren. adv. haer. III, 3, 3 (I, 431 Stieren) und s'mGxoXrj ixavondirj
III, 3, 4 (I, 436). Die Übersetzer geben den Ausdruck sehr verschieden
wieder, manche aber wohl richtig mit „longissima" oder „luculentissima".
Siehe auch Euseb. hist. eccl. II, 11, 11; III, 24, 4. Clem. Al. de divite serv.
c. 42 (ed. Köster 35, 10). Zum Reichen, der vor Gott arm ist, und umgekehrt

(Sim. II, 2, 5, S. 554), vgl. Luk. 12, 21,1 Petr. 3, 4 und das „deo dives"
bei Min. Fei. Oct. 34, 4, Cypr. de hab. virg. c. 7 (192, 14, Hartel), „pauper
deo" Cypr. de op. et el. c. 13 (383, 24), Ps.-Cypr. ad Novat. c. 2 (A. 53, 20
Hartel), siehe auch I. Cor. 4, 8 und Apoc. Joh. 3, 17. Zu Sim. V, 7, 3 f.
(S. 577) wäre darauf hinzuweisen, dass hier der „Hirte" die Zeit der
„Unwissenheit", die sonst mit der Taufe zu Ende ist (vgl. Sim. IX, 18, 1 f.),
künstlich über die Taufe hinaus bis zu seiner Bussverkündigung verlängert.
In Sim. VIII, 3, 5 (S. 543) wird vópin svagsGxsìv übersetzt mit „dem
Gesetz gefallen". Wäre nicht richtiger: dem Gesetze Genüge tun, es zufriedenstellen

Zu der menschliches Mass überragenden G estalt Christi in Sim. XI, 6,1
(S. 610) vgl. noch Cypr. de mort. c. 19 (309, 3). Bei Kallinikus vita s.

Hypatii 130, 9 (ed. Leipzig 1895, p. 97) ist aber auch die als Dämon erscheinende

Artemis „so lang wie zehn Männer zusammen".

München. Hugo Koch.


	Die neueste Erklärung der apostolischen Väter

