Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 16 (1926)

Heft: 3

Artikel: Uber das georgische Ménchtum
Autor: Peradze, Gregor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404011

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404011
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Uber das georgische Monchtum.

Die vorliegende Untersuchung ist der dritte Teil unserer
Dissertation tiber ,Die Geschichte des georgischen Moénchtums
von seinen Anfingen bis zum Jahre 1065 — ein Beitrag zur
Geschichte des orientalischen Monchtums®.

Die ganze Arbeit zerfillt in drei Teile. In der Einleitung
wird ein kurzer Uberblick gegeben iiber die georgischen Monche
und Kloster in Palidstina und auf dem Sinai. Der erste Teil
behandelt das georgische Monchtum in Georgien selbst: die
syrischen Viter, den heiligen Serapion von Sarsma, den heiligen
Illarion und den heiligen Gregor von Chandstha — diese Viter
sind die Hauptvertreter des georgischen Ménchtums —; der zweite
Teil das georgische Monchtum auf dem Athos im Kloster
Iwiron — die Heiligen: Johannes, Euthymios und Georg den
Hagiorit — und endlich der dritte Teil fasst die Ergebnisse
zZusammen.

Ein Teil der Quellen aus der iltesten Zeit ist noch nicht
ibersetzt worden. Sie wurden zum erstenmal dargeboten im
Werke: Die Syrischen Viter, die Klosterregeln von Vahani.
Ihr starker Umfang und die Fiille gleichgiiltigen Details notigte
uns, einen den wichtigsten Bestandteil enthaltenden Auszug
darzubieten; die spiteren Quellen sind zwar schon von P.
Peeters (siehe Hilarion d’Iberie in A. B., t. XXXII und A. B,
t. XXXVI/XXXVII — Histoire monastique géorgienne) zu-
génglich gemacht, aber in lateinischer Sprache und in vollem
Umfang. Infolgedessen empfahl es sich, auch diese Quellen noch
einmal, teilweise verkiirzt, unmittelbar aus dem georgischen
Original ins Deutsche zu iibertragen — wobei die abweichenden
Auffassungen einzelner Stellen angemerkt werden mussten.

Bei der Ubersetzung der Quellen hat sich der Heraus-
geber auf eine historisch-kritische Einleitung beschriankt, damit



— 153 —

aber doch eine sehr bedeutsame und wertvolle Vorarbeit ge-
leistet. Allein es fehlte noch eine innere Ausschopfung der
Quellen zum Zwecke eines Einblickes in das georgische Monch-
tum und seine Entwicklung unter den verschiedenen Gesichts-
punkten. Als solche kommen in Betracht: das Verhiltnis der
Anachoreten zu den Conobiten, die Herausbildung fester Regeln
und Ordnungen, der Charakter der Askese, die Beziehung zu
der kirchlichen Hierarchie und zu den weltlichen Herrschern,
das Verhéltnis zur Kultur und zur Pflege des religios-sittlichen
L.ebens und endlich der individuelle Typus der verschiedenen
Monchsheiligen.

Dieser Stoff wurde unseres Wissens nur in einer Monographie
des Patriarchen Kirion behandelt: (der erste Patriarch der
georgischen Kirche — nach der zirka 120jahrigen Aufhebung
des Patriarchats — regierte 1917—+ 1918 Juni)') ,Die Verdienste
des georgischen Monchtums®* (russisch und georgisch, 1902).
Der ehrwiirdige Verfasser hat sich zur Aufgabe gesetzt, die
Verdienste des georgischen Ménchtums klar herauszuarbeiten.
Da er hauptsichlich die Dinge vom nationalen Standpunkt aus
beleuchtet, verfillt er in den Fehler, in grosser Breite und Aus-
schmiickung auch solche Ménche zu behandeln, von denen kaum
mehr als ihr Name iiberliefert ist. Die von ihm dargestellten
Personlichkeiten versucht er entweder als grosse Wundertéter
oder als grosse Schriftsteller, Kriegshelden und Nationalheilige
zu zeichnen, ohne dass diese Angaben durch geniigendes Quellen-
material gestiitzt wiren. Das Buch von seiner Heiligkeit, dem
Patriarchen Kirion, weist deshalb eine empfindliche Liicke auf,
weil gerade die Lebensbeschreibungen der grossen Monchshei-
ligen (hl. Serapion und Gregor von Chandstha) erst nach seinem
Erscheinen entdeckt wurden. Die von uns oben aufgewiesenen
Probleme sind von ihm in keiner Weise behandelt worden.

Ein Teil der Dissertation iiber die syrischen Viater wird in
der Zeitschrift fiir Kirchengeschichte erscheinen. Was aber die
ganze Arbeit betrifft, so hoffe ich, dass sie in absehbarer

1) Die literarische Tiitigkeit der georgischen Monche charakterisiert
Prof. Kekelidse in seiner Monographie: ,,Geschichte der georgischen Lite-
ratur“, Tiflis 1923 (georgisch), und zwar ausserhalb Georgiens S. 80—110,
und innerhalb des Landes 127...; Herr Natroschvili schreibt in seiner ge-
lehrten Monographie iiber das iberische Kloster auf dem Athos, Tiflis 1909
(russisch), in der Charakteristik der georgischen Monche nur dem Patriarchen
Kirion ab (s. S. 16).



— 154 —

Zeit von der Dr. Lepsius-deutschen Orient-Mission (Potsdam),
herausgegeben wird.

Die gewonnenen Resultate fassen wir im folgenden zu-
sammen, um ein Bild des georgischen Monchtums zu entwerfen.

Uber die Anfinge des georgischen Monchtums sind wir
gar nicht unterrichtet. Ohne Vorgeschichte werden wir in seine
Bliitezeit und goldene Epoche hineinversetzt. Man konnte in
seiner Geschichte drei Perioden unterscheiden: die syrische,
die paléstinensische und endlich die auf dem Athos, bzw. die
byzantinische 1).

Der syrische Einfluss kommt von Antiochien her, das in
der georgischen Kirchensprache als gottliche und heilige Stadt
bezeichnet wird. Der grosse Einfluss geht vom heiligen Symeon
dem Jiingeren aus (f 596), der die 13 syrischen Viter nach
Georgien geschickt haben soll und mit welchem Georgien in
Beziehung stand?). Auf dem schwarzen Berge, in Kalliopios
und in Antiochien selbst haben die Georgier ihre eigenen Kloster.
Ihrem Einfluss unterlag augenscheinlich Ostgeorgien. Von da aus
wurde dieser Einfluss auch nach Samzche durch den heiligen
Serapion getragen ®).

1) Man kann ja natiirlich dariiber streiten, ob die Beziechungen zu
Palistina urspriinglicher waren als die zu Syrien, unserer Ansicht nach
konnten sie auch gleichzeitig sein.

?) Der Text der Vita des heiligen Symeon des Jiingeren ist von
Prof. Kekelidse herausgegeben: Monumenta Hagiographica Georg. 1918,
S. 215—340, vgl. besonders die Seiten § 89, S. 260/261; § 111, S. 283
und 284; § 114, S. 286; § 229, S. 338, wo iiber die Georgier die Rede ist.
Die Beziehungen der Georgier zum Symeon behandelt Kekelidse in dem
,historisch-hagiographischen Abschnitte“ Der christliche Orient, S. 187—198,
t. IT (1913 russisch). Ferner Prof. N. Marr: Die hagiographischen Materialien
in den georgischen Handschriften des Iwiron I, S. 36—47 (Petersburg 1901,
russisch). Delehaye: Saint-Stylites, Bruxelles 1923, S. 239—271. Eug. Miiller:
Studien zu den Biographien des Styliten Symeon des Jiingeren, Aschaffen-
burg 1914. Nach Meinung des Herrn Prof. Kekelidse soll die georgische
Ubersetzung direkt von Arkadieus, Erzbischof von Zypern, stammen (vgl.
wZur Frage“, Tiflis 1925 (georgisch), S. 100. Unsere Vergleiche einiger
georgischer Stellen mit denjenigen, die P. Delehaye herausgegeben hat,
haben diese Meinung nicht bestiitigt; dariiber ausfiihrlicher in unserer
Untersuchung iiber die syrischen Viter.

3) Man kénnte auch zu beweisen versuchen und die These aufstellen,
dass in der Vita des heiligen Serapion ein nicht gelungener Versuch gemacht
werden soll, das Monchtum in Georgien aus lokalen Verhiiltnissen entstehen
zu lassen, obwohl unserer Meinung nach dem Verfasser dieses fernliegt. Im
‘Gegenteil will er durch Berufung auf den heiligen Schio und Mikhel
Parecheli das Monchtum von Sarsma in den allgemeinen Rahmen des
georgischen Monchtums in ihrer syrischen Periode einordnen. b e



— 166 —

Die Person des heiligen Symeon ?) ist zu schwer zu erfassen,
um etwas dariiber sagen zu konnen. Die Lebensbeschreibungen
des georgischen Heiligen aus dieser Periode sind erst um die
Wende der zweiten Periode des georgischen Moénchtums ent-
standen und haben von ihrer Urspriinglichkeit so gut als gar
nichts mehr behalten (Beispiel: Vita der 13 syrischen Viter und
des heiligen Serapion). Sichtbarer und deutlicher ist der zweite
Einfluss, der aus Palistina herkommt. Wiederum sind wir iiber
die Anféinge derselben nicht unterrichtet, sondern vor uns
steht die Epoche in ihrer Bliite in Gestalt des heiligen
Gregor von Chandstha (+ 861), der auch nicht einem rein
paléstinensischen Einfluss unterlag, sondern im Mittelpunkt der
Bewegung stand, die bemiiht war, eine Synthese zwischen Jeru-
salem (bzw. Sabbaskloster) und Byzanz (Studionkloster) zu
schaffen ?). Wie der heilige Symeon in der syrischen Periode
eine grosse Rolle gespielt hat, so hier der zweite grosse Ana-
choret, der heiligen Sabbas. In seinem Kloster wohnten Georgier.
Seine Regel wurde nach Georgien gebracht und zu seinen Ehren

) Es ist sehr interessant, dass auch Symeon von Mandra (¥ 459)
beim georgischen Monchtum bekannt ist und eine gewisse Rolle spielt; i
seiner Vlta werden auch die Georgier erwihnt (VO'I H. Lietzmann: Das
Leben des heiligen Symeon, Texte und Untersuchungen, 1908, S. 279). Uber
die Bemehuno'en Symeons des Alteren zum ,schwarzen Berg“, vgl. bei
Uhlmann: Symeon der erste Siulenheilige in Syrien, S.89, Leipzig 1896. S.-A.
Gerade auf dem ,,schwarzen Berge“ (bei Antiochien) blitht im XI. Jahr-
hundert das georgische Ménchtum, und die Georgier behaupten, dort von
Symeon se}bst angeswde}t worden zu sein. Es lxann sein, dass man in den
spiteren Jahrhunderten die Verdienste des heiligen Symeon des Alteren
auf Symeon den Jiingeren iibertrug, weil der elsterb Monophysit war.
Wie dem auch sein mag, es wiire eine hichst interessante Aufgabe, die
Beziehungen der Georgier zu beiden Symeonen klar und scharf heraus-
zuarbeiten,

) Gregor will seinem Kloster die Regel geben und geht deswegen in
das zweite J erusalem, Konstantinopel; einen I‘reund der nach dem wukhchen
Jerusalem geht, blttet er, die Regel der Sabbaskloster mitzubringen. Aus
diesen belden ReO*eln macht der heilige Gregor eigene, die uns vom Vers-
fasser nicht uberhefelt werden. Die Vlta vom helhoen Gregor hat Prof. Marr
im Jahre 1902 in Jerusalem in der Bibliothek des or1ech1schen Patriarchates
entdeckt und gab mit der russischen Ubersetzung im Jahre 1911 seine
Texte und Unterouchunwen heraus. VII (S. 1—82 georgischer Text
S. 83—151 russischer Text). Bollandis Peeters hat sie im Jahle 1923 in die
lateinische Sprache iibersetzt und mit einer hochst wertvollen Einleitung
herausg‘eoeben A. B. XXXVI/XXXVII, S.207-—309; der heilige Gregor ist
im Jahre 759 geboren, starb als 102jdhriger Greis im Jahre 861 Seine Vita
wurde 90 Jahre spiiter, nach seinem Tode, geschrieben. Unsere heutlge
Handschrift iiber ihn stammt aus dem XII. Jahrhundert. ‘



— 156 —

wurden im Lande Kloster und Kirchen gebaut?). Und endlich
der dritte Einfluss kam von Byzanz her, das in der georgischen
Kirchensprache als das zweite Jerusalem bezeichnet wird. Die
besten Représentanten dieser Periode sind der heilige Euthymios
und Georg Hagiorit. Sie waren aber Kkeine blinden Nachahmer
und nahmen nicht alles, was im griechischen Moénchtum vor-
handen war, auf, sondern wéihlten dasjenige aus, was ihnen
passte und was notwendig erschien. Sie handelten aus innerer
Freiheit heraus?®).

Gerade zu dieser Zeit empfing das georgische Monchtum
einen universellen Charakter. Georgische Kloster waren an
allen einflussreichen Orten (Syrien, Paléstina, Athos und Kon-
stantinopel) vorhanden ; die Ménche verkehrten miteinander und
bemiihten sich, ihren nationalen Zusammenhang im Interesse
der allgemeinen Sache zu behalten. Trotz dieser starken Beein-
flussung ist es nicht Sklave derselben geworden, sondern es
gelang ihm vielmehr, sozusagen Herr der Situation zu bleiben
und den nationalen Charakter zu bewahren. Dieses war fiir das
georgische Monchtum um so ginstiger, weil es dem Wesen der
griechischen Kirche mit ihrer Toleranz gegeniiber der Aner-
kennung der Nationalititen entsprach und weil zweitens bei dem -
zuletzt gleichzeitigen Verlauf dieser dreifachen Beeinflussung
niemand die Oberherrschaft gewinnen und die Menschen vollig

1) Im Testament des heiligen Sabbas (+ 532) ist auch das georgische
Ménchtum erwihnt: My &yaw 0 dfovoiay pijre vovg I8hoac, wite tovs
Svgovc Asirovoyiay teksiay wotsly v taic xxhioialg avtor, ¢lla cvva-
SootEousvog v avrais YEAAsly 105 WQE #HTC TVTIXG, EVayVEHoxsw &
1oy Andavodov xai vo Edayysdiiwoy i (diq diwkéxre, xal pere tadra
slgéoyeodat el vy ueydiny Sxxdroiav el neraleufdéven perd wdons
tijc adsdornros tay Jdelwy xel ayodviwy xal Ewomoidy MVGTIQLOY
(vgl. Dimitrievsky-Tvsrixcc bei Kekelidse — Geschichte der georgischen
Literatur, S. 33).

?) Massgebend fiir die Regel des Iwironklosters sind die athanasia-
nischen Regeln geworden; abgesehen von den Georgiern hatten auch die
Serben in ihrem Kloster Chilandari ihre eigene Regel gehabt (vgl. Dimi-
trievsky : ,,Verzeichnis der liturgischen Handschriften, die in den Bibliotheken
des orthodoxen Orients aufbewahrt sind [russisch], Kiev 1895, t. I, Kapitel I,
S. XLV—XLIX; ferner Rezension von demselben auf das Buch von Ph. Meyer:
yDie Haupturkunden fiir die Geschichte der Athoskloster, Leipzig 1894,
in der Chronika Bysantina [russisch], 1896, t. II[, S. 341—362, vgl. das Buch
von Ph. Meyer selbst, S. 25.) Die Regeln, die der heilige Euthymios (4 1028)
dem georgischen Kloster Iwiron zugrunde gelegt hat, werden uns in einem
Auszug in seiner Vita wiedergegeben.



— 157 -—

beherrschen konnte, zumal die Vorliebe der Monche fiirs Wan-
dern und fiir geheimen Aufenthalt das unmoéglich machte.

Wenden wir uns nunmehr dem inneren Wesen des Monch-
tums zu. Eine besondere Vorliebe zum anachoretischen Leben
war ihm eigen. Alle Bedeutenden waren Anachoreten. Alle,
die gezwungen wurden, das conobitische Leben zu fiihren,
litten darunter sehr, seufzten und suchten immer wieder die
Gelegenheit, sich von dieser Lebensform zu befreien und in Ruhe
und Einsamkeit zu leben !). In der grauen Vorzeit haben sicher
in Georgien solche Anachoreten gelebt, von denen und von
deren Einsamkeitswillen die Geschichte keine Kunde gibt und
auch nicht geben kann. Mogen sie auch in ihren Kreisen und
ihrer Umgebung einen gewissen sittlich-religiosen Einfluss aus-
gelibt haben?), fiur die gesamten Kulturfortschritte des Landes
sind sie unproduktiv geblieben. Zu einer gewissen kulturhisto-
rischen Macht wurde das Monchtum erst, als es sich in das
conobitische Leben einfiigte und es gewissermassen durch die
Regel ordnete.

1y Der ausgesprochene Vertreter des anachoretischen Lebens ist der
heilige Illarion der Iberer, dessen hauptsichliche Tiitigkeit sich in Griechen-
Iand in der Regierungszeit des Basilius des Mazedoniers (867—886) abge-
spielt hat. Er flieht férmlich von einem Ort zum andern, um nicht bekannt
zu werden und allein bleiben zu konnen. Er durchwandert alle damals
bekannten heiligen Zentren (Jerusalem, Olymp [in Bythinien], Rom und Thes-
salonichi) ; dem zweiten grossen Monch (Gregor von Chandstha), der urspriing-
lich das anachoretische Leben fiihrt, wird durch einen gdéttlichen Befehl und
gottliche Vision die Veranlassung gegeben, das conobitische Leben zu
fiihren, bzw. ein geordnetes Kloster zu bauen; die Monche auf dem Athos:
Johannes (1 998), sein leiblicher Sohn Euthymios (1 1028) und dessen Verwandter
Georg der Hagiorit (+ 1065) sehen zwar, dass es im Interesse der nationalen
Sache (um das Iwironkloster von den habgierigen griechischen Monchen,
die immer wieder die Gelegenheit suchen, sich des georgischen Klosters
und seiner Giiter zu bemiichtigen) besser wire, zusammen zu bleiben, und
unterstiitzen auch durch die Regel das cOnobitische Leben, — aber trotz
alledem — sie sind fest iiberzeugt, dass das anachoretische Leben voll-
kommener ist als das conobitische, fordern das erstere und haben eine grosse
Liebe zu den Anachoreten, die in ihren Kellien mit ihren eigenen Schiilern
zusammenwohnen, und sind bemiiht, eine gewisse Synthese zwischen dem
anachoretischenund eonobitischen Leben zu schaffen. Vgl.noch dariiber S. 160.

2) Nach der Tradition sollten die sogenannten 13 syrischen Viter im
VI. Jahrhundert in Georgien das Monchtum eingefiihrt haben, dagegen sind
schon im V. Jahrhundert und noch friiher die georgischen Kloster und Mdnche
im heiligen Lande und Syrien nachweisbar, abgesehen von den Notizen, die uns
in den Lebensbeschreibungen der beiden Symeonen begegnen. Vgl. noch Pro-
copius von Caesarea: ,,tepiaxtiopuarwy . Vs edidit et recognovit von Haury :
10 zav 'Igewy povasriowy &y Tegogodipow, o vay Ad{wv (geor-
gischer Stamm) &r 7j] forjnem. Tepocoliuwy, vgl. Krumbacher Byzanti-



— 158 —

Die Regeln aber spielten eine untergeordnete Rolle; sie
waren nicht auf ewige Zeiten verfasst, und die Menschen mussten
ihnen nicht ihr Leben unterordnen, sondern sie hatten bloss
zeitgeméssen Charakter. Jeder Abt konnte neue einfithren, und
alle Heiligen machten von dieser Freiheit reichlichen Gebrauch?).

Im Vordergrund stand die sittliche Personlichkeit des
Menschen selbst, und das personliche Ansehen des Abtes, das
sich auf Inspirationsanspriiche griindete, gab den Regeln aller-
dings fiir seine Zeit und die ihm unterstehenden Monche eine
sehr starke Autoritit. Selbst wenn sie den Grundprinzipien
des griechischen Ménchtums, wie den Erfahrungen aller pida-
gogischen Bestrebungen?) oder nationalen Tendenzen wider-
sprachen?®), galten sie, gerade weil die Regeln zum Teil den

nische Literaturgeschichte, S. 230, ferner das Leben des heiligen Petrus,
des Iberers, Bischofs von Majuma, dessen syrische Vita von Rich. Raabe
entdeckt und, herausgegeben Leipzig 1895, um 500 geschrieben wurde. —
Er baut in Jerusalem bei der heiligen Zionskirche an dem sogenannten
Davidsturm ein Kloster, das Ibererkloster heisst (Raabe S. 39/40), errichtet
in Jerusalem eine Fremdenherberge und noch ein anderes Kloster in der Niéihe
von Majuma (ib. S. 47); nach der georgischen Vita, die erst aus sehr spiterer
Zeit stammt, baut er noch ein drittes Kloster in der Jordanwiiste (vgl. Marr,
S. 17); die georgische Vita stammt erst aus spiterer Zeit und hat die Ten-
denz, den monophysitischen Petrus als orthodox zu erkliren. Prof. Marr
hat sie herausgegeben 1896 als XVI. B. des russischen Paliistinavereins; es
existiert noch in einem kurzen Auszug eine koptische Vita des heiligen
Petrus, herausgegeben von Oskar von Lemm, ,Iberica®, Petersburg 1906.

1) Das beste Beispiel haben wir auf dem Athos. Kaum hatte sich der
heilige Euthymios von der Leitung des Klosters zuriickgezogen, fing schon
sein Nachfolger, ein gewisser Monch Georg, an ,beinahe die Mehrzahl der
oben genannten (vom Euthymios bestimmten) Regeln abzuschaffen. Er folgte
seinem eigenen Willen und Gedanken und wollte ganz andere Regeln und
Kanones einfiihren. Obwohl es dem grossen Euthymios schwer war, dieses
mit anzusehen, so trat er dem nicht entgegen; denn er war friedliebend
und voll von Giite, mit dem Ubersetzen der gottlichen Schriften beschiftigt
und mit seinem Amte zufrieden.“ (Vgl. § 80 A. B., S. 60/61.)

) Der heilige Gregor brachte zwei Knaben in sein Kloster, den Arsen
und Ephrem. Die Monche murrten und sagten zu Gregor, er habe sich
gegen die Regel verstossen und er solle die Knaben aus dem Kloster ent-
fernen; Gregor willigte ein, nur in diesem Falle wollte er eine Ausnahme
machen, da er glaubte, von Christus eine besondere Offenbarung empfangen
zu haben, dass diese Knaben in Zukunft zu Grossem berufen seien (Arsen
war damals 6 Jahre alt, Ephrem etwas iilter; der erste wurde spiter Pa-
triarch von Mzchet, der zweite Bischof von Azkur). A. B. XXXVI/XXXVII,
S. 246. Vgl. noch §§ 64—69, S. 127 ff.: die Erziehung von 80 Waisenkindern
durch Georg den Hagioriten.

%) Vgl. die Titigkeit des Abtes Georg (Nachfolger des Euthymios)
»Auch gewann er die Griechen sehr lieb, vermehrte sie (im Kloster) und
neigte sich vollstindig zu ihnen ; die Georgier aber betrachtete er als Gering-



— 159 —

Charakter personlich-autokratischer Erlasse trugen, einerseits
wihrend der Lebens- und Amtszeit ihrer Urheber besonders
streng, verloren aber andererseits mit dem Hingang oder dem
Riicktritt ihrer Triager jedes Gewicht?!). Das Wesen, den Schwer-
punkt und das Rickgrat bildeten, wie liberhaupt beim grie-
chischen Ménchtum, so in ganz besonderem Masse bei den geor-
gischen, nicht die Regeln und Ordnungen, sondern die Person-
lichkeiten, die Herren der Kloster waren, nach denen sich alle
zu richten hatten. Solange solche Personlichkeiten lebten, bliihte
auch das Monchtum, starben sie, ging mit ihnen alles zugrunde.
In den Zwischenzeiten vegetierte das monchische Leben und
bewegte sich auf einer langweiligen Ebene ohne Gipfel.

Dieser Tatbestand hatte fiir das georgische Ménchtum eine
doppelte Bedeutung: eine negative und eine positive. Infolge
des Mangels an Sinn fiir soziale Gemeinschaft und statutarische
Formen (Regeln) hatte es naturgemaéss keine inneren Beziehungen
zur Kirche, die ihrem Wesen nach auf das Soziale und Ver-
fassungsgemiisse gerichtet ist. Im Unterschiede zum abendlan-
dischen Monchtum hat es darum niemals aus eigenem Antrieb
der Kirche gedient, und wir horen immer wieder, wie die grossen
Monchsheiligen nur gezwungen kirchliche Amter iibernommen
und in die spezifisch kirchlichen Aufgaben eingegriffen haben.
Auf der anderen Seite dagegen hat das Monchtum den pneu-
matisch-enthusiastischen Charakter in der Gestalt grosser Per-
sonlichkeiten bewahrt und damit indirekt naturgemiss das reli-
giose und kirchliche Leben, besonders wenn es in Erstarrung
der Form und Gesetzlichkeit zu verfallen drohte, mit Beweg-
lichkeit, ja mit Unruhe erfiillt.

Auch im Anachoretentum zeigt sich eine gewisse Entwick-
lung. Im Laufe der Zeit ldasst es von seinen rigoristischen Ziigen
ab. Am Anfange der georgischen Moénchsgeschichte stehen vor
uns unbekannte, rauhe, weltfliichtige Menschen, von denen wir
gar nichts wissen. Danach — die Ménche — die, obwohl einsam
wohnend, doch gewisse Beziehungen zur Welt pflegten und am
Leben und dem religios-sittlichen Fortschritte ihres Landes
interessiert waren. Sie iibten einen grossen Einfluss aus und
wollten diesen nur zum besten ihres eigenen Volkes anwen-

wertige und Untaugliche, vernachlissigte und minderte sie an Zahl“ (vgl
das Leben des heiligen Euthymios und Johannes, § 80 A. B, S. 60/61).

") Vgl. Anmerkung ) auf S. 158.



— 160 —

den'). Am Ende der Entwicklung auf dem Athos stehen vor
uns die Kellioten, die als Anachoreten mit ihren Schiilern
zusammen wohnten. Sie wollten eine gewisse Synthese zwischen
dem Anachoretentum und dem Conobitentum schaffen und
konnen vielleicht als die Vorldaufer des idiorhythmischen Typus
des Monchtums bezeichnet werden, der bei den Griechen erst
im XIV.—XYV. Jahrhundert aufgekommen ist und von Ph. Meyer
das beste und vollkommenste Stadium der griechischen Ménchs-
entwicklung genannt wird 2).

1) Bester Typ ist Georg der Klausner; seine Personlichkeit wird uns
in der Vita des ,heiligen Georg des Hagioriten“ geschildert. Er wohnte in
der Nithe von Antiochien ,,auf dem schwarzen Berge in einer Hohle zwischen
den Felsen“, ,,der wie die Turteltaube keusch und wie die Taube ohne
Fehl war, ein Mann des Himmels und ein Engel der Erde, der allem Fehl
entfremdet war und fern von den fleischlichen Sorgen im Denken bei Gott
weilte“. Er war der Lehrer des Georg Hagiorites und auch, wie es scheint,
des Verfassers der Vita (er hiess auch Georg) selbst. Obwohl dieser Ana-
choret sich von der Welt und seinen Landsleuten zuriickgezogen hatte,
war er doch fiir das Leben und Wohl seines Volkes interessiert; es sah in
Georg einen solchen Mann, der dem Volke viel helfen und geistige Forde-
rung bringen konne. Er war betriibt, dass sein Schiiler, anstatt sich in dem
Gebiete zu betitigen, an Demut, Bescheidenheit, an Niederem und Unwiir-
digem Gefallen fand. Der Anachoret wirkte auf seinen Schiiler ein, seine
Gaben nicht zu vergraben, und schliesslich erreichte er auch das, was
er gewollt. Georg der Hagiorit starb im Jahre 1065, wihrend sein Lehrer
noch lebte. Da drang er in seinen anderen Schiiler — der auch Georg
hiess —, das Leben des Hagioriten zu beschreiben. Dem Aufgeforderten
half kein Ausweichen und Berufen auf seine Untauglichkeit, er war von
Gott bestimmt, diese Aufgabe zu erfiillen, und sein Lehrer gab ihm keine
Ruhe, solange er sie nicht erfiillt hatte. In der Gestalt dieses Klausners
haben wir einen echten Typ des georgischen Anachoreten, einen energischen
Mann, der zwei Extreme — Weltflucht und positiven Dienst fiir sein Land —
vereinigte, seiner vaterlindischen Kirche einen grossen Mann — wie Georg
Hagiorit es war — schenkte und die direkte Ursache grosser, religioser,
sittlicher und kultureller Fortschritte Georgiens wurde (vgl. iiber ihn:
Leben des heiligen Georg des Hagioriten in A. B. XXXVI/XXXVII,
S. 74—159, besonders die §§ 1—4, 17—20).

¥) Vgl. Philipp Meyer: ,Die Haupturkunden fiir die Geschichte der
Athoskloster”, Leipzig 1897, S. 2 ff. — Das Leben des heiligen Johannes
und Euthymios, § 71: ,,Es waren aber inner- und ausserhalb des Klosters
(gemeint ist das Iwiron auf dem Athos) geistige und theophore Viiter: der
selige Arsenius (Bischof) von Ninorminda [er sollte sich auch angeblich
als Schriftsteller betiitigt haben. Nach Angaben des Historikers Plato Josse-
liani sollte er: 1. die Theologie des Damaszenus 2. das Buch des Gregor
von Nyssa (welches ?) iibersetzt haben ; vgl. Kekelidse: Geschichte der geor-
gischen Literatur, I, S.186]; der heilige Monch Johannes Grdselidse [er
sollte ein Buch gegen die Mohammedaner, Geschichte der sieben Konzilien
und Gesiinge an die iberische Gottesmutter geschrieben und auch die geist-
liche Geschichte des Theodoret iibersetzt haben] — diese Angaben des Josse-



— 161 —

Trotz ihrer Nachgiebigkeit, Beweglichkeit und ihres Ver-
stindnisses gegentiber irdischen Verhiiltnissen blieben sie ihren
anachoretischen weltfliichtigen Prinzipien treu. Sie freuten sich
sehr, wenn sie fir sich allein sein konnten. Nur gezwungen
und gendstigt unternahmen sie etwas Positives. Eine besondere
Vorliebe hatten sie fiir Weltflueht und fiir heimlichen Aufenthalt,
Dadurch ging aber ihre geistliche Kraft fiir das Volk verloren 1).
Ihnen war eigen ihre Passivitdt der Welt gegentiber. Der heilige

liani sind falsch — auch beziiglich des Arsen, siehe dariiber bei Kekelidse, 0.];
der pneumatophore Monch Johannes der Einsiedler und andere (Monche),
die sie nachzuahmen suchten, die von der iiberirdischen Gnade erleuchtet
waren und deren Leben engelgleich war. Zu ihren iibrigen Tugenden
fiigten sie in ihrem greisen Alter auch noch die hinzu, dass der Vater sie
auf keine Weise iiberreden konnte, dass sie das Brot und den Wein der
Krankenration zu sich nahmen, sondern sie waren mit dem Brot und dem
Wein der Ration der Briider zufricden, wenn sie einmal davon Gebrauch
machten. Obwohl das Kloster nicht geringe Spenden einbrachte, wagten
sie nichts ausserdem, was zu dem Bedarf des schwachen Korpers notwendig
war, zu sich zu nehmen. Ferner hatten alle unsere Adeligen grosses Ver-
trauen zu ihrer Wiirde gehabt, oOfters schickten sie zu ihnen Eulogien
(svAdywee). Sie (das heisst die Monche) bekamen die Eulogien, segneten und
schickten sie noch versiegelt zum Vater; ofters bat der Vater: sie mochten
selbst davon etwas den Armen, oder wem sie wollen, geben. Die Seligen
aber antworteten: ,Heiliger Vater! Wir bilden das pneumatische Element
in der Kirche, und von den Geistlichen verlangt Gott derartige Dinge nicht.*
Von dem Brot, das sie aus dem Kloster nahmen, gaben sie den Armen
nichts, sondern sprachen: ,Das Kloster erniihrt die Armen.“ (A. B. S. 55.)

) Die Liebe zum einsamen Lebenist bis auf den heutigen Tag in Georgien
die beliebteste Form des Monchtums geblieben; das Stylitentum, die extremste
Form des anachoretischen Lebens, das im XIV. Jahrhundert in Griechen-
land aufgehort hat, ist in Georgien noch in der Mitte des XIX. Jahrhun-
derts nachweisbar (vgl. H. Delehaye: ,,Lies Stylites®, XXXV, Bruxelles 1923;
Brosset: Rapports sur un voyage archéolegique dans la Géorgie et dans
I'Arménie, St-Pétersbourg 1879, VIIe rapport, p. 16/17). Vor einigen Jahren,
als ich noch in Georgien war, kannte ich persdnlich einen Einsiedler, der
in der Niihe des Dorfes Kakabethi (Provinz Kachetien) im Walde wohnte.
Es leben noch mehrere von solchen Asketen im Lande, zum Beispiel eciner
ist in der Niihe des Dorfes Schulda ansiissig, und man erzihlte mir noch
von einem, der sich in der Provinz Ratscha aufhiilt. Die Bewohner der
umliegenden Ortschaften haben besondere Liebe und besonderes Vertrauen
zu den charismatischen Gaben dieser Menschen, ja man schiitzt sie in
dieser Bezichung hoher als die grossten Kirchenwiirdentriger, obwohl sie
keine Weihen haben. I's ist — wenn man will — eine Art von Starzentum, wie
in Russland; sic leben von den freiwilligen Gaben, ihre Kenntnis der Schrift
ist ungeniigend und die Askese ziemlich primitiv. Sie sind einfache Leute
aus den niedrigsten Klassen des Volkes. Durch besondere starke Erlebnisse
sind sie in ihre Einsiedeleien getrieben worden (bei dem einen Untreue
der Frau, bei einem weitern Krankheit — er glaubte, besessen zu sein —,
wurde durch ein Wunder geheilt, liess alles im Stich und zog sich in die
Einsamkeit zuriick).

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1526. 11



Egoismus ist auch fiir diese Monche bezeichnend und charak-
teristisch, aber auch aktiver Altruismus, Vorliebe fir dic Kranken
und Schwachen dieser Welt. Sie betonten stets in Georgien
wie in Griechenland bei den griechischen Kaisern die Liebe zu
den Unterdriickten und Armen und veranlassten Reiche, sie
freigebig zu unterstiitzen?). Dabeil leitete sie das urchristliche
Motiv, der Hungernden zu gedenken — Christus, der uns fragen
wird, wenn er kommt, ob wir Ihm — dem Hungernden —, zu
essen gegeben?). In den kleinen und schwachen Briadern das
Christusbild zu sehen, eine solche Haltung bedeutete in der
damaligen Zeit, wo sich die Autokratie der Weltherrscher in
der Welt riicksichtslos durchsetzte, eine sehr starke ethische
Gesinnung und Betiitigung. Geehrt und geschitzt von Menschen,
einflussrecich bei den Grossen dieser Welt, passiv und weltfliichtig,
beniitzten sie ihren Einfluss und ihre Kraft nur dazu, um das
Beste und Heiligste bei ihrem Volke wachzurufen und zu ver-

") Zum Beispiel der heilige Illarion der lberer und die Monche von
dem georgischen Kloster zu Romana (in Konstantinopel), als der Kaiser
Basilius der Mazedonier den Moénchen seinen Dienst und seine Hilfe zur
Verfiigung stellt — sie verlangen von ihm keine Wohltat, sondern er
soll nur an den Armen Gerechtigkeit iiben (vgl. A. B. Peeters XXXII,
S. 236—269, Bruxelles 1913; Loparev in Chronika Bysantina (russisch), VII,
S. 56—63, Petersburg 1910; Chachanaswili-Dehanagwili: Die Athos-Hand-
schrift vom Jahre 1074, S. 69—108, Tiflis 1901; M. Sabinin: Georgiens Para-
dies, S. 371—392, St. Petersburg 1882; derselbe: ,,Die Lebensbeschreibung
der Heiligen der georgischen Kirche®, II, S. 1056—125, St. Petersburg 1872
(russisch).

?) Im Leben des heiligen Georg des Hagioriten finden wir, dass er (A. B.
§ 63), als er vom georgischen Konig Bagrat (Pankratius) gendtigt wurde, aus.
dem schwarzen Berge, wo er damals wohnte, nach Georgien zu kommen, es
unternimmt, die Kirche zu reformieren. Er betont vor allem die ethisch-sittliche
Seite; dann heisst es in seiner Vita unter dem andern so: ,,Es war da (in
Georgien) ein Bischof, ein sehr reicher und vornehmer Mann, welchen
der Teufel geschickt angegriffen und dazu bewogen hatte, mit seinen
grossen Einkiinften die Kirchen zu schmiicken und zu verschonern und in
den Klgstern Agapen einzurichten («@ywsi) — urspriinglich die Liebesmahl-
zeiten — in Georgien Totenmall) fiir die Verstorbenen in den Klostern.
Auf diese Weise gedachte er, seinen Reichtum sich zu erhalten, auf keine
Weise aber kiimmerte er sich um die Armen. Dieser wurde ein Schiiler
des heiligen Monches und tat ihm seinen Herzenszustand kund. Der Monch
sprach zu ihm: ,,0 Herr, dieses ist eine Eingebung des bosen Feindes, der
Dich toten will, indem er Dir die Kirchen und Agapen vorhilt, wilhrend
Du gegen die Armen unbarmherzig bist, wie der heilige Chrysostomus
sagt, ,.Gott hat nicht gesagt: ,Schmiicket die Kirchen aus®, sondern: ,Ich
war hungrig, und ihr gabt mir nicht zu essen‘* (Mt. 2535, vgl. Migne,
B. 9, t. LVIII, S. 726, Homilie des Johannes Chrysostomus zum Matthius
LXXX, Kap. 2).



— 163 —

teidigen; sie handelten alle insgesamt nicht aus Herrschsucht,
dazu waren sie viel zu sehr weltfremd?), sondern lediglich aus
Liebe zu den Armen und Geplagten dieser Welt, um sie von der
Bedriickung von seiten der unsittlichen Herrscher zu bewahren,
die Reinheit, Sittlichkeit und Frommigkeit im Volke zu erhalten
und die Armen vor Ausbeutung durch die Reichen zu schiitzen.

Unsere Aufgabe bestand darin, aus den georgischen Quellen
die Entwicklungsgeschichte des georgischen Moénchtums und

1} In dieser Hinsicht ist eine kleine Episode aus dem Leben des hei-
ligen Gregor von Chandstha sehr charakteristisch: ,,Aschot Kuropalat (der
damalige Fiirst des Landes, wo der heilige Gregor die Kloster hatte) wurde
vom Teufel verfithrt und trieb mit einer Frau Hurerei; er liebte sie sehr;
Gregor sagte ihm ins Gesicht, dass er siindige; Aschot versprach, die Frau
zu entlassen, vermochte es aber wegen seiner grossen Leidenschaft zu ihr
nicht; Gregor fand passende Gelegenheit. Als Aschot nicht zu Hause war,
ging er mit seinen Schiilern zur Festung und bettelte um Essen; die Frau
schickte ihm solches reichlich. Am anderen Tage wollte Gregor die I'rau
personlich schen; in der Begleitung von zwei Migden kam sie zu ihm
herunter; Gregor befahl ihr, sich etwas abseits zu setzen, wies sic auf ilire
Siinde hin und drohte ihr mit den zukiinftigen Strafen. Sie weinte und
sprach: ,Er hat mich sehr lieb und kann sich nicht von mir trennen; in
deinen Hénden befinde ich mich, sorge fiir das Beste meiner Seele.’ Gregor
fiihrte sie in das Kloster Mere und iibergab sie der Abtistin (Mutter The-
bronia). Nach einiger Zeit kehrte Aschot in seine Festung zuriick und
horte von seine Migden, dass seine Geliebte sich im Kloster Mere befinde;
er ging hin: ,Weisst du, Mutter, warum ich gekommen bin?‘ fragte er sie;
sie antwortete: ,Gott weiss die Ursache deines Kommens.! Er: ,Dies ist
die Ursache: eine Frau, die iiber alles im Hause gesetzt war und all unser
Vermogen verwaltet hat, ist von Vater Gregor hierher gefiihrt worden; es
fehlt uns vieles an unseren Schiitzen, befiehl daher, dass sie fiir einige Zeit
in unsere Festung kommt, damit sie uns Rechenschaft ablege. — Danach
kann sie wiederum zu Euch zuriickkehren.* Thebronia wies offen auf seine
Siinde hin. Der Verfasser fiigte bei: ,Die geistig starken Menschen haben
die fleischlich starken Menschen besiegt'.’* — Wie man aus dieser kleinen
Episode sieht, iibte das georgische Monchtum durch seine besten Repri-
sentanten eine strenge Kritik am sittlichen Leben der damalige Fiirsten
und zog strenge Konsequenzen, wenn sie den Ermahnungen nicht folgten
— es handelt nach Prinzipien und muss so handeln, und trotz seiner Milde
ist es sehr energisch, wenn es die Sittlichkeit betrifft — vor allem, wenn
das sittliche Vorbild des Herrschers in Frage steht, wonach sich kleine und
schwache Seeclen richten. Der geistlich starke Mensch besiegt die geistig
schwachen, den in Siinden und fleischliche Geliiste verfallenen Menschen.

Heutzutage wird diesc grosse sittliche Personlichkeit im Lande nicht
verstanden ; man sieht nur seine extremsten Seiten und diese auch nur
in falschem Licht und vergleicht ihn mit Gregor VII. — Man sollte aber
viel mehr mit etwas grosseren Massstiiben messen und nicht nur die
dusseren Tatsachen beobachten, sondern auch den Motiven nachgehen, aus
denen sie erwachsen sind, und sie fragen, ob nicht gerade bei Gregor sitt-
liche Aotive seinen idusscren Handlungen zugrunde lagen.



— 164 —

einen Typ des georgischen Monches darzustellen. Eine weitere
Aufgabe ist, den gewonnenen Typ in den Rahmen des orienta-
lischen Monchtums (griechisch, syrisch, armenisch) hineinzu-
bringen und dort fiir ihn einen bestimmten Platz zu suchen. Unsere
Ergebnisse konnen wir in folgende Thesen zusammenfassen:

1. Die beliebteste Form des Monchtums in Georgien ist
das Anachoretentum. Am Anfang der georgischen Monchs-
geschichte stehen gerade solche Personen vor uns, die deswegen
fiir uns unbekannt sind, weil sie ihr ganzes L.eben in der Ein-
samkeit vollbracht haben?).

2. In der geschichtlichen Periode ist der Typ des Monchs
der Anachoret geblieben, nur etwas verweltlicht, mit gewissen
Interessen und Beziehungen zur Welt. Diese Ménche vergassen
ihren Monchsstand und ihre Prinzipien nicht, sondern waren
sich bewusst, dass sie damit nur auf die Schwiche der DMit-
menschen Riicksicht nahmen ).

3. Diese unnatiirliche Doppelstellung zwischen Welt und
Einsamkeit war fiir die scharfe Herausbildung der Personlich-
keit von grosstem Schaden. Einerseits konnten die Monche die
hochsten vollkommensten Stufen des Monchtums nicht ersteigen,
kein yaotoue Jdiaxpicsws nvevudrwv erlangen, keine Minner
werden, die etwas auf dem Gebiete des Monchtums original
Wertvolles, schlechthin Mystisch-Spekulatives erreicht hiitten,
keine Heiligen im Sinne des heiligen Sabbas-Athanasius von
Athos oder Symeons des neuen Theologen, sie wurden mehr
aufnehmende und passive als gebende und aktive Personen.

4. Andererseits konnten sie, indem sie der Welt gegeniiber
passiv waren, nicht eine positive Titigkeit entfalten; waren
sie dazu von Konigen aufgefordert, so blieben sie nur auf reiner
ethisch-individualistischer Oberfliche haften. Die Kirche an
Haupt und Gliedern zu reformieren, sie zu ihrem Stifter Christus

1) Unserer Meinung nach haben das conobitische Leben in Georgien
die sogenannten 13 syrischen Viiter begriindet; an ihrer Stelle haben wir
auch diese These aufgestellt und sie zu beweisen versucht.

% Es ist sehr charakteristisch fiir das georgische Monchtum, dass
sogar in seiner Bliiteperiode auf dem Athos und in Georgien selbst im
XII. Jahrhundert die massgebenden Mdnchheiligen sind: Heiliger Symeon
der Jiingere, heiliger Sabbas und Antonius, alle Forderer des extremen ana-
choretischen Lebens, nicht etwa Basilius Euthymios (von Palistina) und
Pachomius — die FForderer des conobitischen Lebens. Die oben erwihnten
Heiligen sind auch bis zum heutigen Tage bei den georgischen Monchen
die beliebtesten und bekannten.



— 160 —

und zum Evangelium zurtickzufiihren, das Nationale, schlechthin
Originale ihres eigenen Volkes, im besten Sinne des Wortes
das georgische Christentum zu schaffen und dadurch der geor-
gischen Kirche einen Weg zu weisen, der fiir sie geschichtlich
gegeben war, das vermochten sie nicht,

Die Viter haben natiirlich aufrichtig zum Besten ihres
Volkes gearbeitet und das getan, was sie eben tun konnten.
Trotz einiger Nachteile, die wir oben geschildert haben, sind
siec dennoch zweifellos die grossten Leute, die je das georgische
Volk hervorgebracht hat, nicht nur Repriisentanten ihrer Zeit,
die vom VI. bis Ende des XI. Jahrhunderts reicht, sondern
auch die spéteren Jahrhunderte bis auf unsere Tage hin umfasst.

Im Vordergrunde steht Gregor von Chandstha (1 861), ein
milder, liebevoller Vater und Asket!), Euthymios ( 1028), ein
grosser Schriftsteller und edler Patriot, und Georg Hagiorit
(f 1065), ein ebenso grosser Schriftsteller, eine feine Person-
lichkeit und ein bedeutender Kulturmensch 2).

Und dahinten im Dunklen und Offnen tritt vor uns eine
Plejade von Mdnchen und Asketen, bekannt und unbekannt,
kurz geschildert oder nur angedeutet: Johannes ({ 998), der
unfreiwillige Erbauer des Iwironklosters; Thornisius, ein grosser
Heerfiihrer, der sich vom Herrn fiihren lédsst; Georg der
Klausner, der die Mingel seines Volkes kennt und so
lange spricht, bis seine Stimme gehort wird; Georg der
Schriftsteller, der lieber vergessen sein will®); und Johannes

1) In der Gestalt des heiligen Gregor haben wir einen echten Typ des
georgischen Monchs; er vereinigt in sich die besten religios-sittlichen Ideale
des Volkes. Er strebte, das conobitische Ménchtum in Georgien auf die Hohe
zu bringen; er hatte in Tao-Klardgetien (Gegend bei Batum) fiinf ménnliche
und einige weibliche Kloster gestiftet. Seine Schiiler haben in Abchasien
und Karthli Kloster gebaut. In der georgischen Literatur ist der heilige
Gregor auch als Schriftsteller bekannt.

%) In unserer Dissertation haben wir die Lebensbeschreibungen von
Euthymios und Georg vollstindig iibersetzt und uns bemiiht, die Heiligen
als Monche zu charakterisieren.

%) Georg der Schriftsteller hat die Vita des Georg Hagioriten verfasst.
Er war Schiiler Georgs des Klausners und auch des Hagioriten — ein Monch,
der die Beziehungen zur Welt nicht abgebrochen hatte; ausschliesslich
in der asketischen Literatur gelehrt, geniesst er ein grosses Ansehen. Die
grossen Asketen der klassischen Monchtumsperiode — die iiberirdischen
Menschen ohne Farbe und Blut — sind seine Lieblinge und dienen ihm als
Objekte der Nachahmung. Nach deren Lebensbeschreibungen hat er sich
bemiiht, diesen grossen Mann zu schildern, und versucht, ihn (den Georg
Hagiorit) diesen Grossen anzupassen. Die gewaltige Grosse seines Objektes



= 186 ==

von Chandstha, der erster Mirtyrermonch von seiten der
Mohammedaner?).

Klatschsiichtige und Schweigende, Essslichtige und grosse
Faster, eine Menge mit heftigen Leidenschaften und demiitig bis
zur Entausserung, Wanderlustige und Gribler in der Schrift: Fir
alle diese ist das Christentum nicht nur auf Georgien beschrankt,
sondern sie fithlen sich — mit Abscheu gegen Ketzer und Mono-
physiten — als Sohne der grossen griechischen Welt, zu der
auch das rechtgliiubige Rom gehirt ?).

Alle diese suchen das Reich Gottes im Himmel und wollen
es nach ihrer Art erjagen und erreichen, die Arbeit aber fur
sein Reich auf dieser Erde tritt fir diese Personlichkeiten
zuriick, In ihren Gebeten bleiben sie ihrem Lande treu?®), wollen
die Geschichte des T.andes nicht machen, sie flichen sie, und
doch werden sie, dank der gottlichen Vorsehung, grosse Fak-
toren und ein betrichtliches Stiick der georgischen Geschichte.

Mit dem Tode des Georg Hagiorites, des letzten georgischen
Monchs grossen Stiles, wird, konnte man wohl sagen, die Ent-
wicklung der georgischen Monchsgeschichte positiv abge-
schlossen (um 1065)4).

aber, seine menschlich-sittliche Personlichkeit, die vor allem in seiner Akti-
vitit ausgepriigt ist, fiigt sich nieht in diesen Rahmen, sprengt ihn und
notigt den Verfasser, auch diese zu wiirdigen.

) Er wurde auf dem Wege von Chandstha nach Jerusalem in Bagdad
von Sarazenen ermordet.

?) Diese Worte sind nach der Trennung der Kirchen (nach dem
Jahre 1054) von Georg dem Hagioriten in Konstantinopel vor dem grie-
chischen Kaiser gesagt worden (vgl. seine Vita, bei P. Peeters, A. B.
XXXVI/XXXVII, § 76—78, S. 136—138).

%) Alsin Georgien Unruhen herrschten, haben die Monche insbriinstig
gebeten, dass der Herr dem Lande die Ruhe schenken sollte: ,,Friede iiber
Georgien, die Befestigung seiner Grenzen, Beruhigung der Kénige und
Fiirsten, Sieg tiber die Feinde, Ruhe den Zeiten, Stirkung des Christen-
tums: Lasst uns dieses vom Herrn erbitten!** — So zum Beispiel in einer geor-
gischen liturgischen Handschrift auf dem Sinai. — Vgl. Marr: Vorldaufiger
Bericht iiber die Arbeiten auf dem Sinai und in Jerusalem im Jahre 1902,
Petersburg 1903 (russisch), S. 49, und DschawachiSvilli, Geschichte des
georgischen Volkes, II, S. 470, Tiflis 1913/1914 (georgisch).

*) Nach ihm haben wir einige bedeutende Ménche gehabt, zum Bei-
spiel Leontius Mroveli aus der Mitte des XI. Jahrhunderts, den Verfasser
von: 1, Leben der heiligen Nino, 2. vom Leben der Kénige, 3. einer Chronik,
die die Zeit von der Sintflut bis Christi Ankunft und von da an bis zu
den dreissiger Jahren des VI. Jahrhunderts umfasst, als die Perser das
Konigtum in Georgien aufgehoben hatten, und endlich 4. des Martyriums
des Konigs Artschil (im Jahre + 695, vgl. Kekelidse, die georgische Lite-



— 167 —

Es folgt danach eine andere Periode in der Geschichte des
georgischen Monchtums, die aus den besonderen Verhiiltnissen
des Landes entsprungen ist. Die ewigen Kriege mit den Moham-
medanern um die Erhaltung des Christentums haben auch ihren
Einfluss auf das Moénchtum gehabt und einen besonderen Monchs-
typus: Krieger im Moénchsgewand, hervorgebracht. Diese Periode
dauert von Anfang des XIII. bis Iinde des X VI Jahrhunderts.

raturgeschichte, I, S. 251); den Theophilus Hieromonachus, vor allem Ephrem
Mzire (der Jiingere) und Johannes Petrizoneli.

Ephrem Mzire hat dic Tatigkeit des Euthymios und Georg fortgesetzt,
obwobhl er nicht mehr so frei dem Texte gegeniibersteht wie seine grossen
Vorginger. Er lebte meistens auf dem schwarzen Berge, in der Nihe von
Antiochien, war mit Nikon vom schwarzen Berge schr befreundet und
benutzte die reiche Bibliothek der dortigen Kloster. Abgeschen von den
viel libersetzten Biichern hat er noch eigene Werke verfasst, unter anderem:
,bericht iiber die Bekehrung Georgiens und wo diese steht.** In dicsem
Werke hat er alle Stellen bei den griechischen Schriftstellern gesammelt,
die auf die Bekehrungsgeschichte Georgiens Bezug nahmen.

In dieser Zeit gerade war in Antiochien ein lebhaftes Interesse fiir
die Unabhingigkeit der georgischen Kirche. Man wollte sie hier bestreiten,
deswegen war Kphrem genotigt, aus den griechischen Quellen (weil zu den
georgischen die Gegner kein Vertrauen hatten) alles zu sammeln wm seine
Kirche zu verteidigen (vgl. Kekelidse 0., S. 270).

Johannes Petrizonelli, cinige Zeit Vorsteher des georgischen geistlichen
Seminars imn Kloster Batschkovo in Bulgarien, wurde nach Georgien vom
Kénig David (XII. Jahrhundert) berufen; er wohnte im EKloster Gelati. Er
war mehr Philosoph als Theologe, ein Neoplateniker, ein Mann von um-
fassenden Allgemeinkenntnissen; er hat grosse Verdienste um das Land
durch seine Ausarbeitung der georgischen Grammatik und philosophischen
Therminologie erworben. Als Monch und Asket aber konnte er sich mit
seinen grossen Vorgingern nicht messen, wenigstens von seinem Leben
wissen wir sehr wenig, auch von Ephrem und Mroveli. Die Person des
letzteren wurde erst in diesem Jahrhundert entdeckt.

Erwiihnenswert wiire noch vielleicht ein Monch aus dem vorigen Jahr-
hundert, ein einfacher und ungebildeter Mann, der aber durch seine grosse
Glaubenskraft und Energie vieles erreicht hat: Benedictus Barkalaja; er
hat das Iwironkloster auf dem Athos von den Griechen, die es unrecht-
milssig angeeignet hatten, zuriicknehmen wollen und, da er dieses nicht
errcichte, errichtete er in seiner Niithe ein anderes Kloster und sammelte
dort ungefihr 60 Georgier. Mit seinem Tode ging auch seine Sache
zugrunde, weil er keinen grossen Schiiler hinterliess und auch die Ver-
hiiltnisse im Griechenlande und auch im Mutterlande nicht besonders
giinstig waren. Etwas iiber sein Lieben bringt Anton Natroschvili in seiner
Monographie: ,,Das iberische Kloster auf dem Athos®, Tiflis 1910 (russisch).
Es wiire aber sehr wiinschenswert, wenn noch einige seiner Schiiler (zum
Beispiel Hieromonach Elias, der wohl der bedeutendste und begabteste
unter seinen Schiilern zu sein scheint und aus dem Athos von den
Griechen vertrieben, augenblicklich in Tiflis weilt) das Lieben ihres grossen
Meisters schreiben wiirden.



— 168 —

Im vorigen Jahrhundert und auch jetzt!) (die Zeit vor der
russischen Revolution 1917) war man bestrebt, die zerstorten
Kloster herzustellen und das monchische Leben auf die Hohe zu
bringen.Diese Versuche bleiben so lange ohne besondere geschicht-
liche Bedeutung, solange ihr die Personlichkeit fehlen wird, die,
den heutigen Verhéltnissen einigermassen angepasst, unter dem
Banne der grossen Vorgidnger steht und deren Fehler und
Unzuldnglichkeiten vermeidet.

Es ist nicht ausgeschlossen, dass solche Leute in unserem
Zeitalter erscheinen, wenigstens dem Entwicklungsgang und dem
enthusiastisch-pneumatischen Geiste des griechischen Monchtums
wiirde dies nicht als ein Widerspruch erscheinen?). Fiir die
heimatliche georgische Kirche kann dies nur von grossem Nutzen
werden, sie muss nur versuchen, aus dem Monchtum fiir sich
eine Kraft zu schaffen und sich seiner fiir ihre grossen Aufgaben
dem Volke gegeniiber zu bedienen.

Durch die besonderen Verhiltnisse, die jetzt der Kirche
erwachsen sind, und vor allem durch den Verlust aller Kloster
in der Diaspora, konnte man das geistig-monchische Leben im
Lande konzentrieren, um es fiir das letztere niitzlich zu machen,
und zwar durch Errichtung der im Prinzip dem Moénchtum
verwandten inneren Mission, und ‘wie diese: ,als heilserfiilltes
Volk am heillosen Volke zu arbeiten“ (Wichern).

Dr. Gregor PERADZE.

1) In der trefflichen Monographie des Patriarchen Kirion (f 1918):
,Geschichte des georgischen Exarchats im XIX. Jahrhundert®, Tiflis 1901
(russisch), bringt der Verfasser ein Kapitel iiber die Kloster, die im XIX.
Jahrhundert wieder restauriert wurden (S. 297—304), besonders viel haben
in dieser Hinsicht die Bischofe Gabriel von Imerretien, Alexander Okropiridse,
Patriarch Leonid (1 1921), Patriarch Kirion selbst und der jetzige Patriarch
gearbeitet.

?) Deswegen ist schon im Prinzip die Behauptung des Priilaten
K. Liibeck unrichtig, als ob das griechische Ménchtum in die Erstarrung
geraten wire (vgl. ,Das Monchtum in der griechischen Kirche*, Gorres-
Gesellschaft 1921).




	Über das georgische Mönchtum

