
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 16 (1926)

Heft: 3

Artikel: Über das georgische Mönchtum

Autor: Peradze, Gregor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404011

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404011
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 152

Über das georgische Mönchtum.

Die vorliegende Untersuchung ist der dritte Teil unserer
Dissertation über „Die Geschichte des georgischen Mönchtums
von seinen Anfängen bis zum Jahre 1065 — ein Beitrag zur
Geschichte des orientalischen Mönchtums".

Die ganze Arbeit zerfällt in drei Teile. In der Einleitung
wird ein kurzer Überblick gegeben über die georgischen Mönche
und Klöster in Palästina und auf dem Sinai. Der erste Teil
behandelt das georgische Mönchtum in Georgien selbst: die

syrischen Väter, den heiligen Serapion von Sarsma, den heiligen
Illarion und den heiligen Gregor von Chandstha — diese Väter
sind die Hauptvertreter des georgischen Mönchtums — ; der zweite
Teil das georgische Mönchtum auf dem Athos im Kloster
Iwiron — die Heiligen: Johannes, Euthymios und Georg den

Hagiorit — und endlich der dritte Teil fasst die Ergebnisse
zusammen.

Ein Teil der Quellen aus der ältesten Zeit ist noch nicht
übersetzt worden. Sie wurden zum erstenmal dargeboten im
Werke: Die Syrischen Väter, die Klosterregeln von Vahani.
Ihr starker Umfang und die Fülle gleichgültigen Details nötigte
uns, einen den wichtigsten Bestandteil enthaltenden Auszug
darzubieten; die späteren Quellen sind zwar schon von P.

Peeters (siehe Hilarion d'Iberie in A. B., t. XXXII und A. B.,
t. XXXVI/XXXVII — Histoire monastique géorgienne)
zugänglich gemacht, aber in lateinischer Sprache und in vollem
Umfang. Infolgedessen empfahl es sich, auch diese Quellen noch

einmal, teilweise verkürzt, unmittelbar aus dem georgischen
Original ins Deutsche zu übertragen — wobei die abweichenden
Auffassungen einzelner Stellen angemerkt werden mussten.

Bei der Übersetzung* der Quellen hat sich der Herausgeber

auf eine historisch-kritische Einleitung beschränkt, damit



— 153 —

aber doch eine sehr bedeutsame und wertvolle Vorarbeit
geleistet. Allein es fehlte noch eine innere Ausschöpfung der
Quellen zum Zwecke eines Einblickes in das georgische Mönchtum

und seine Entwicklung unter den verschiedenen Gesichtspunkten.

Als solche kommen in Betracht : das Verhältnis der
Anachoreten zu den Cönobiten, die Herausbildung fester Regeln
und Ordnungen, der Charakter der Askese, die Beziehung zu
der kirchlichen Hierarchie und zu den weltlichen Herrschern,
das Verhältnis zur Kultur und zur Pflege des religiös-sittlichen
Lebens und endlich der individuelle Typus der verschiedenen
Mönchsheiligen.

Dieser Stoff wurde unseres Wissens nur in einer Monographie
des Patriarchen Kirion behandelt: (der erste Patriarch der
georgischen Kirche — nach der zirka 120jährigen Aufhebung
des Patriarchats — regierte 1917—f 1918 Juni) *) „Die Verdienste
des georgischen Mönchtums" (russisch und georgisch, 1902).
Der ehrwürdige Verfasser hat sich zur Aufgabe gesetzt, die
Verdienste des georgischen Mönchtums klar herauszuarbeiten.
Da er hauptsächlich die Dinge vom nationalen Standpunkt aus
beleuchtet, verfällt er in den Fehler, in grosser Breite und
Ausschmückung auch solche Mönche zu behandeln, von denen kaum
mehr als ihr Name überliefert ist. Die von ihm dargestellten
Persönlichkeiten versucht er entweder als grosse Wundertäter
oder als grosse Schriftsteller, Kriegshelden und Nationalheilige
zu zeichnen, ohne dass diese Angaben durch genügendes
Quellenmaterial gestützt wären. Das Buch von seiner Heiligkeit, dem
Patriarchen Kirion, weist deshalb eine empfindliche Lücke auf,
weil gerade die Lebensbeschreibungen der grossen Mönchsheiligen

(hl. Serapion und Gregor von Chandstha) erst nach seinem
Erscheinen entdeckt wurden. Die von uns oben aufgewiesenen
Probleme sind von ihm in keiner Weise behandelt worden.

Ein Teil der Dissertation über die syrischen Väter wird in
der Zeitschrift für Kirchengeschichte erscheinen. Was aber die

ganze Arbeit betrifft, so hoffe ich, dass sie in absehbarer

*) Die literarische Tätigkeit der georgischen Mönche charakterisiert
Prof. Kekelidse in seiner Monographie: „Geschichte der georgischen
Literatur", Tiflis 1923 (georgisch), und zwar ausserhalb Georgiens S. 80—110,
und innerhalb des Landes 127...; Herr Natroschvili schreibt in seiner
gelehrten Monographie über das iberische Kloster auf dem Athos, Tiflis 1909

(russisch), in der Charakteristik der georgischen Mönche nur dem Patriarchen
Kirion ab (s. S. 16).



— 154 —

Zeit von der Dr. Lepsius-deutschen Orient-Mission (Potsdam),
herausgegeben wird.

Die gewonnenen Resultate fassen wir im folgenden
zusammen, um ein Bild des georgischen Mönchtums zu entwerfen.

Über die Anfänge des georgischen Mönchtums sind wir
gar nicht unterrichtet. Ohne Vorgeschichte werden wir in seine
Blütezeit und goldene Epoche hineinversetzt. Man könnte in
seiner Geschichte drei Perioden unterscheiden: die syrische,
die palästinensische und endlich die auf dem Athos, bzw. die
byzantinische ').

Der syrische Einfluss kommt von Antiochien her, das in
der georgischen Kirchensprache als göttliche und heilige Stadt
bezeichnet wird. Der grosse Einfluss geht vom heiligen Symeon
dem Jüngeren aus (f 596), der die 13 syrischen Väter nach
Georgien geschickt haben soll und mit welchem Georgien in
Beziehung stand8). Auf dem sclrwarzen Berge, in Kalliopios
und in Antiochien selbst haben die Georgier ihre eigenen Klöster.
Ihrem Einfluss unterlag augenscheinlich Ostgeorgien. Von da aus
wurde dieser Einfluss auch nach Samzche durch den heiligen
Serapion getragen3).

') Man kann ja natürlich darüber streiten, ob die Beziehungen zu
Palästina ursprünglicher waren als die zu Syrien, unserer Ansicht nach
konnten sie auch gleichzeitig sein.

2) Der Text der Vita des heiligen Symeon des Jüngeren ist von
Prof. Kekelidse herausgegeben: Monumenta Hagiographica Georg. 1918,
S. 215—340, vgl. besonders die Seiten § 89, S. 260/261; § 111, S. 283

und 284; § 114, S. 286; § 229, S. 338, wo über die Georgier die Rede ist.
Die Beziehungen der Georgier zum Symeon behandelt Kekelidse in dem

„historisch-hagiographischen Abschnitte" Der christliche Orient, S. 187—198,

t. II (1913 russisch). Ferner Prof. N. Marr: Die hagiographischen Materialien
in den georgischen Handschriften des Iwiron I, S. 36—47 (Petersburg 1901,

russisch). Delehaye: Saint-Stylites, Bruxelles 1923, S. 239—271. Eug. Müller:
Studien zu den Biographien des Styliten Symeon des Jüngeren, Aschaffenburg

1914. Nach Meinung des Herrn Prof. Kekelidse soll die georgische
Übersetzung direkt von Arkadiens, Erzbischof von Zypern, stammen (vgl.
„Zur Frage", Tiflis 1925 (georgisch), S. 100. Unsere Vergleiche einiger
georgischer Stellen mit denjenigen, die P. Delehaye herausgegeben hat,
haben diese Meinung nicht bestätigt; darüber ausführlicher in unserer
Untersuchung über die syrischen Väter.

*) Man könnte auch zu beweisen versuchen und die These aufstellen,
dass in der Vita des heiligen Serapion ein nicht gelungener Versuch gemacht
werden soll, das Mönchtum in Georgien aus lokalen Verhältnissen entstehen
zu lassen, obwohl unserer Meinung nach dem Verfasser dieses fernliegt. Im
Gegenteil will er durch Berufung auf den heiligen Schio und Mikhel
Parecheli das Mönchtum von Sarsma in den allgemeinen Rahmen des

georgischen Mönchtums in ihrer svrischen Periode einordnen.



— 155 —

Die Person des heiligen Symeonl) ist zu schwer zu erfassen,
um etwas darüber sagen zu können. Die Lebensbeschreibungen
des georgischen Heiligen aus dieser Periode sind erst um die
Wende der zweiten Periode des georgischen Mönchtums
entstanden und haben von ihrer Ursprünglichkeit so gut als gar
nichts mehr behalten (Beispiel: Vita der 13 syrischen Väter und
des heiligen Serapion). Sichtbarer und deutlicher ist der zweite
Einfluss, der aus Palästina herkommt. Wiederum sind wir über
die Anfänge derselben nicht unterrichtet, sondern vor uns
steht die Epoche in ihrer Blüte in Gestalt des heiligen
Gregor von Chandstha (f 861), der auch nicht einem rein
palästinensischen Einfluss unterlag, sondern im Mittelpunkt der
Bewegung stand, die bemüht war, eine Synthese zwischen
Jerusalem (bzw. Sabbaskloster) und Byzanz (Studionkloster) zu
schaffen2). Wie der heilige Symeon in der syrischen Periode
eine grosse Rolle gespielt hat, so hier der zwTeite grosse Ana-
choret, der heiligen Sabbas. In seinem Kloster wohnten Georgier.
Seine Regel wurde nach Georgien gebracht und zu seinen Ehren

') Es ist sehr interessant, dass auch Symeon von Mandra (f 459)
beim georgischen Mönchtum bekannt ist und eine gewisse Rolle spielt; in
seiner Vita werden auch die Georgier erwähnt (vgl. H. Lietzmann: Das
Leben des heiligen Symeon, Texte und Untersuchungen, 1908, S. 279). Über
die Beziehungen Symeons des Älteren zum „schwarzen Berg", vgl. bei
Uhlmann : Symeon, der erste Säulenheilige in Syrien, S. 89, Leipzig 1896. S.-A.
Gerade auf dem „schwarzen Berge" (bei Antiochien) blüht im XI.
Jahrhundert das georgische Mönchtum, und die Georgier behaupten, dort von
Symeon selbst angesiedelt worden zu sein. Es kann sein, dass man in den
späteren Jahrhunderten die Verdienste des heiligen Symeon des Älteren
auf Symeon den Jüngeren übertrug, weil der erstere Monophysit war.
Wie dem auch sein mag, es wäre eine höchst interessante Aufgabe, die
Beziehungen der Georgier zu beiden Symeonen klar und scharf
herauszuarbeiten.

2) Gregor will seinem Kloster die Regel geben und geht deswegen in
das zweite Jerusalem, Konstantinopel ; einen Freund, der nach dem wirklichen
Jerusalem geht, bittet er, die Regel der Sabbaskloster mitzubringen. Aus
diesen beiden Regeln macht der heilige Gregor eigene, die uns vom
Verfasser nicht überliefert werden. Die Vita vom heiligen Gregor hat Prof. Marr
im Jahre 1902 in Jerusalem in der Bibliothek des griechischen Patriarchates
entdeckt und gab mit der russischen Übersetzung im Jahre 1911 seine
Texte und Untersuchungen heraus. VII (S. 1—82 georgischer Text
S. 83—151 russischer Text). Bollandis Peeters hat sie im Jahre 1923 in die
lateinische Sprache übersetzt und mit einer höchst wertvollen Einleitung
herausgegeben, A. B. XXXVI/XXXVII, S. 207—309; der heilige Gregor ist
im Jahre 759 geboren, starb als 102jähriger Greis im Jahre 861. Seine Vita
wurde 90 Jahre später, nach seinem Tode, geschrieben. Unsere heutige
Handschrift über ihn stammt aus dem XII. Jahrhundert.



— 156 —

wurden im Lande Klöster und Kirchen gebaut1). Und endlich
der dritte Einfluss kam von Byzanz her, das in der georgischen
Kirchensprache als das zweite Jerusalem bezeichnet wird. Die
besten Repräsentanten dieser Periode sind der heilige Euthymios
und Georg Hagiorit. Sie waren aber keine blinden Nachahmer
und nahmen nicht alles, was im griechischen Mönchtum
vorhanden war, auf, sondern wählten dasjenige aus, was ihnen
passte und was notwendig erschien. Sie handelten aus innerer
Freiheit heraus2).

Gerade zu dieser Zeit empfing* das georgische Mönchtum
einen universellen Charakter. Georgische Klöster waren an
allen einflussreichen Orten (Syrien, Palästina, Athos und
Konstantinopel) vorhanden ; die Mönche verkehrten miteinander und
bemühten sich, ihren nationalen Zusammenhang im Interesse
der allgemeinen Sache zu behalten. Trotz dieser starken
Beeinflussung ist es nicht Sklave derselben geworden, sondern es

gelang ihm vielmehr, sozusagen Herr der Situation zu bleiben
und den nationalen Charakter zu bewahren. Dieses war für das

georgische Mönchtum um so günstiger, weil es dem Wesen der
griechischen Kirche mit ihrer Toleranz gegenüber der
Anerkennung der Nationalitäten entsprach und weil zweitens bei dem
zuletzt gleichzeitigen Verlauf dieser dreifachen Beeinflussung
niemand die Oberherrschaft gewinnen und die Menschen völlig

*) Im Testament des heiligen Sabbas (f 532) ist auch das georgische
Mönchtum erwähnt: Mi) s%stv de i'SovGiav prjxs xovç Ißijgac, prjxs xovç
~vgovçXsixovgyiav xsXsîav noisìv iv xaìc sxxXrtaîaiç avxwv, dXXa avva-
llgoi^opsvoç iv avxaîç ipaXXsiv xàç àîgaç xaxà xvnixd, dvayvwaxsiv ôs

xov AnóaxoXov xal xò EvayyiXXiov xfj idi'a ôiaXsxxio, xai psxà raina
siçig%sGÔai sic rrjv psyàXrp) ixxX^atav xal psraXapßdvsiv psxà ndGi]ç
rijç dôsXipoxijxoç xwv ôsiwv xal d%gàvxixn> xai 'Çwonoiwv pvGxrtgiov
(vgl. Dimitrievsky- Tvmxà bei Kekelidse — Geschichte der georgischen
Literatur, S. 33).

') Massgebend für die Regel des Iwironklosters sind die athanasia-
nischen Regeln geworden ; abgesehen von den Georgiern hatten auch die
Serben in ihrem Kloster Chilandari ihre eigene Regel gehabt (vgl.
Dimitrievsky : „Verzeichnis der liturgischen Handschriften, die in den Bibliotheken
des orthodoxen Orients aufbewahrt sind [russisch], Kiev 1895, t. I, Kapitel I,
S. XLV—XLIX ; ferner Rezension von demselben auf das Buch von Ph. Meyer :

„Die Haupturkunden für die Geschichte der Athosklöster", Leipzig 1894,
in der Chronika Bysantina [russisch], 1896, t. Ill, S. 341—362, vgl. das Buch
von Ph. Meyer selbst, S. 25.) Die Regeln, die der heilige Euthymios (t 1028)
dem georgischen Kloster Iwiron zugrunde gelegt hat, werden uns in einem
Auszug in seiner Vita wiedergegeben.



— 157 -
beherrschen konnte, zumal die Vorliebe der Mönche fürs Wandern

und für geheimen Aufenthalt das unmöglich machte.
Wenden wir uns nunmehr dem inneren Wesen des Mönchtums

zu. Eine besondere Vorliebe zum anachoretischen Leben
war ihm eigen. Alle Bedeutenden waren Anachoreten. Alle,
die gezwungen wurden, das cönobitische Leben zu führen,
litten darunter sehr, seufzten und suchten immer wieder die
Gelegenheit, sich von dieser Lebensform zu befreien und in Ruhe
und Einsamkeit zu leben *). In der grauen Vorzeit haben sicher
in Georgien solche Anachoreten gelebt, von denen und von
deren Einsamkeitswillen die Geschichte keine Kunde gibt und
auch nicht geben kann. Mögen sie auch in ihren Kreisen und
ihrer Umgebung einen gewissen sittlich-religiösen Einfluss
ausgeübt haben2), für die gesamten Kulturfortschritte des Landes
sind sie unproduktiv geblieben. Zu einer gewissen kulturhistorischen

Macht wurde das Mönchtum erst, als es sich in das
cönobitische Leben einfügte und es gewissermassen durch die
Regel ordnete.

') Der ausgesprochene Vertreter des anachoretischen Lebens ist der
heilige Illarion der Iberer, dessen hauptsächliche Tätigkeit sich in Griechenland

in der Regierungszeit des Basilius des Mazedoniers (867—886) abgespielt

hat- Er flieht förmlich von einem Ort zum andern, um nicht bekannt
zu werden und allein bleiben zu können. Er durchwandert alle damals
bekannten heiligen Zentren (Jerusalem, Olymp [in Bythinien], Rom und Thes-
salonichi) ; dem zweiten grossen Mönch (Gregor von Chandstha), der ursprünglich

das anachoretische Leben führt, wird durch einen göttlichen Befehl und
göttliche Vision die Veranlassung gegeben, das cönobitische Leben zu
führen, bzw. ein geordnetes Kloster zu bauen ; die Mönche auf dem Athos :

Johannes (f 998), sein leiblicher Sohn Euthymios (f 1028) und dessen Verwandter
Georg der Hagiorit (f 1065) sehen zwar, dass es im Interesse der nationalen
Sache (um das Iwironkloster von den habgierigen griechischen Mönchen,
die immer wieder die Gelegenheit suchen, sich des georgischen Klosters
und seiner Güter zu bemächtigen) besser wäre, zusammen zu bleiben, und
unterstützen auch durch die Regel das cönobitische Leben, — aber trotz
alledem — sie sind fest überzeugt, dass das anachoretische Leben
vollkommener ist als das cönobitische, fördern das erstere und haben eine grosse
Liebe zu den Anachoreten, die in ihren Kellien mit ihren eigenen Schülern
zusammenwohnen, und sind bemüht, eine gewisse Synthese zwischen dem
anachoretischen und cönobitischen Leben zu schaffen. Vgl. noch darüber S. 160.

2) Nach der Tradition sollten die sogenannten 13 syrischen Väter im
VI. Jahrhundert in Georgien das Mönchtum eingeführt haben, dagegen sind
schon im V. Jahrhundert und noch früher die georgischen Klöster und Mönche
im heiligen Lande und Syrien nachweisbar, abgesehen von den Notizen, die uns
in den Lebensbeschreibungen der beiden Symeonen begegnen. Vgl. noch
Procopius von Caesarea : „nsgiaxxtapdxwv". V.9,e edidit et recognovit vonHaury:
xò xiav 'Ißijgwv povaaxi\giov iv 'IsgoaoXvpoiç, to xwv AàÇwv
(georgischer Stamm) iv xrj igrjprp. 'IsgoooXvpwv, vgl. Krumbacher Byzanti-



— 158 —

Die Regeln aber spielten eine untergeordnete Rolle; sie

waren nicht auf ewige Zeiten verfasst, und die Menschen mussten
ihnen nicht ihr Leben unterordnen, sondern sie hatten bloss
zeitgemässen Charakter. Jeder Abt konnte neue einführen, und
alle Heiligen machten von dieser Freiheit reichlichen Gebrauchl).

Im Vordergrund stand die sittliche Persönlichkeit des
Menschen selbst, und das persönliche Ansehen des Abtes, das
sich auf Inspirationsansprüche gründete, gab den Regeln
allerdings für seine Zeit und die ihm unterstehenden Mönche eine
sehr starke Autorität. Selbst wenn sie den Grundprinzipien
des griechischen Mönchtums, wie den Erfahrungen aller
pädagogischen Bestrebungen2) oder nationalen Tendenzen
widersprachen8), galten sie, gerade weil die Regeln zum Teil den

nische Literaturgeschichte, S. 230, ferner das Leben des heiligen Petrus,
des Iberers, Bischofs von Majuma, dessen syrische Vita von Rieh. Raabe
entdeckt und, herausgegeben Leipzig 1895, um 500 geschrieben wurde. —
Er baut in Jerusalem bei der heiligen Zionskirche an dem sogenannten
Davidsturm ein Kloster, das Ibererkloster heisst (Raabe S. 39/40), errichtet
in Jerusalem eine Fremdenherberge und noch ein anderes Kloster in der Nähe
von Majuma (ib. S. 47); nach der georgischen Vita, die erst aus sehr späterer
Zeit stammt, baut er noch ein drittes Kloster in der Jordanwüste (vgl. Marr,
S. 17); die georgische Vita stammt erst aus späterer Zeit und hat die
Tendenz, den monophysitischen Petrus als orthodox zu erklären. Prof. Marr
hat sie herausgegeben 1896 als XVI. B. des russischen Palästinavereins ; es

existiert noch in einem kurzen Auszug eine koptische Vita des heiligen
Petrus, herausgegeben von Oskar von Lemm, „Iberica", Petersburg 1906.

') Das beste Beispiel haben wir auf dem Athos. Kaum hatte sich der
heilige Euthymios von der Leitung des Klosters zurückgezogen, ling schon
sein Nachfolger, ein gewisser Mönch Georg, an „beinahe die Mehrzahl der
oben genannten (vom Euthymios bestimmten) Regeln abzuschaffen. Er folgte
seinem eigenen Willen und Gedanken und wollte ganz andere Regeln und
Kanones einführen. Obwohl es dem grossen Euthymios schwer war, dieses
mit anzusehen, so trat er dem nicht entgegen; denn er war friedliebend
und voll von Güte, mit dem Übersetzen der göttlichen Schriften beschäftigt
und mit seinem Amte zufrieden." (Vgl. § 80 A. B., S. 60/61.)

2) Der heilige Gregor brachte zwei Knaben in sein Kloster, den Arsen
und Ephrem. Die Mönche murrten und sagten zu Gregor, er habe sich

gegen die Regel Verstössen und er solle die Knaben aus dem Kloster
entfernen; Gregor willigte ein, nur in diesem Falle wollte er eine Ausnahme
machen, da er glaubte, von Christus eine besondere Offenbarung empfangen
zu haben, dass diese Knaben in Zukunft zu Grossem berufen seien (Arsen
war damals 6 Jahre alt, Ephrem etwas älter; der erste wurde später
Patriarch von Mzchet, der zweite Bischof von Azkur). A. B. XXXVI/XXXVII,
S. 246. Vgl. noch §§ 64—69, S. 127 ff. : die Erziehung von 80 Waisenkindern
durch Georg den Hagioriten.

3) Vgl. die Tätigkeit des Abtes Georg* (Nachfolger des Euthymios)
„Auch gewann er die Griechen sehr lieb, vermehrte sie (im Kloster) und
neigte sich vollständig zu ihnen ; die Georgier aber betrachtete er als Gering-



— 159 —

Charakter persönlich-autokratischer Erlasse trugen, einerseits
während der Lebens- und Amtszeit ihrer Urheber besonders
streng, verloren aber andererseits mit dem Hingang oder dem
Rücktritt ihrer Träger jedes Gewicht1). Das Wesen, den Schwerpunkt

und das Rückgrat bildeten, wie überhaupt beim
griechischen Mönchtum, so in ganz besonderem Masse bei den
georgischen, nicht die Regeln und Ordnungen, sondern die
Persönlichkeiten, die Herren der Klöster waren, nach denen sich alle
zu richten hatten. Solange solche Persönlichkeiten lebten, blühte
auch das Mönchtum, starben sie, ging* mit ihnen alles zugrunde.
In den Zwischenzeiten vegetierte das mönchische Leben und
bewegte sich auf einer langweiligen Ebene ohne Gipfel.

Dieser Tatbestand hatte für das georgische Mönchtum eine
doppelte Bedeutung: eine negative und eine positive. Infolge
des Mangels an Sinn für soziale Gemeinschaft und statutarische
Formen (Regeln) hatte es naturgemäss keine inneren Beziehungen
zur Kirche, die ihrem Wesen nach auf das Soziale und Ver-
fassungsgemässe gerichtet ist. Im Unterschiede zum abendländischen

Mönchtum hat es darum niemals aus eigenem Antrieb
der Kirche gedient, und wir hören immer wieder, wie die grossen
Mönchsheiligen nur gezwungen kirchliche Ämter übernommen
und in die spezifisch kirchlichen Aufgaben eingegriffen haben.
Auf der anderen Seite dagegen hat das Mönchtum den
pneumatisch-enthusiastischen Charakter in der Gestalt grosser
Persönlichkeiten bewahrt und damit indirekt naturgemäss das
religiöse und kirchliche Leben, besonders wenn es in Erstarrung
der Form und Gesetzlichkeit zu verfallen drohte, mit
Beweglichkeit, ja mit Unruhe erfüllt.

Auch im Anachoretentum zeigt sich eine gewisse Entwicklung.

Im Laufe der Zeit lässt es von seinen rigoristischen Zügen
ab. Am Anfange der georgischen Mönchsgeschichte stehen vor
uns unbekannte, rauhe, weltflüchtige Menschen, von denen wir
gar nichts wissen. Danach — die Mönche — die, obwohl einsam

wohnend, doch gewisse Beziehungen zur Welt pflegten und am
Leben und dem religiös-sittlichen Fortschritte ihres Landes
interessiert waren. Sie übten einen grossen Einfluss aus und
wollten diesen nur zum besten ihres eigenen Volkes anwen-

wertige und Untaugliche, vernachlässigte und minderte sie an Zahl" (vgl
das Leben des heiligen Euthymios und Johannes, § 80 A. B., S. 60/61).

') Vgl. Anmerkung ») auf S. 158.



— 160 —

den1). Am Ende der Entwicklung auf dem Athos stehen vor
uns die Kellioten, die als Anachoreten mit ihren Schülern
zusammen wohnten. Sie wollten eine gewisse Synthese zwischen
dem Anachoretentum und dem Cönobitentum schaffen und
können vielleicht als die Vorläufer des idiorhythmischen Typus
des Mönchtums bezeichnet werden, der bei den Griechen erst
im XIV.—XV. Jahrhundert aufgekommen ist und von Ph. Meyer
das beste und vollkommenste Stadium der griechischen
Mönchsentwicklung genannt wird2).

') Bester Typ ist Georg der Klausner; seine Persönlichkeit wird uns
in der Vita des „heiligen Georg des Hagioriten" geschildert. Er wohnte in
der Nähe von Antiochien „auf dem schwarzen Berge in einer Höhle zwischen
den Felsen", „der wie die Turteltaube keusch und wie die Taube ohne
Fehl war, ein Mann des Himmels und ein Engel der Erde, der allem Fehl
entfremdet war und fern von den fleischlichen Sorgen im Denken bei Gott
weilte". Er war der Lehrer des Georg Hagiorites und auch, wie es scheint,
des Verfassers der Vita (er hiess auch Georg) selbst. Obwohl dieser Ana-
choret sich von der Welt und seinen Landsleuten zurückgezogen hatte,
war er doch für das Leben und Wohl seines Volkes interessiert; es sah in
Georg einen solchen Mann, der dem Volke viel helfen und geistige Förderung

bringen könne. Er war betrübt, dass sein Schüler, anstatt sich in dem
Gebiete zu betätigen, an Demut, Bescheidenheit, an Niederem und Unwürdigem

Gefallen fand. Der Anachoret wirkte auf seinen Schüler ein, seine
Gaben nicht zu vergraben, und schliesslich erreichte er auch das, was
er gewollt. Georg der Hagiorit starb im Jahre 1065, während sein Lehrer
noch lebte. Da drang er in seinen anderen Schüler — der auch Georg
hiess —, das Leben des Hagioriten zu beschreiben. Dem Aufgeforderten
half kein Ausweichen und Berufen auf seine Untauglichkeit, er war von
Gott bestimmt, diese Aufgabe zu erfüllen, und sein Lehrer gab ihm keine
Ruhe, solange er sie nicht erfüllt hatte. In der Gestalt dieses Klausners
haben wir einen echten Typ des georgischen Anachoreten, einen energischen
Mann, der zwei Extreme — Weltfiucht und positiven Dienst für sein Land —
vereinigte, seiner vaterländischen Kirche einen grossen Mann — wie Georg
Hagiorit es war — schenkte und die direkte Ursache grosser, religiöser,
sittlicher und kultureller Fortschritte Georgiens wurde (vgl. über ihn:
Leben des heiligen Georg des Hagioriten in A. B. XXXVI/XXXVII,
S. 74—159, besonders die §§ 1—4, 17—20).

2) Vgl. Philipp Meyer: „Die Haupturkunden für die Geschichte der
Athosklöster", Leipzig 1897, S. 2 ff. — Das Leben des heiligen Johannes
und Euthymios, § 71 : „Es waren aber inner- und ausserhalb des Klosters
(gemeint ist das Iwiron auf dem Athos) geistige und theophore Väter : der
selige Arsenius (Bischof) von Ninorminda [er sollte sich auch angeblich
als Schriftsteller betätigt haben. Nach Angaben des Historikers Plato Josse-
liani sollte er: 1. die Theologie des Damaszenus 2. das Buch des Gregor
von Nyssa (welches übersetzt haben ; vgl. Kekelidse : Geschichte der
georgischen Literatur, I, S. 186] ; der heilige Mönch Johannes Grdselidse [er
sollte ein Buch gegen die Mohammedaner, Geschichte der sieben Konzilien
und Gesänge an die iberische Gottesmutter geschrieben und auch die geistliche

Geschichte des Theodoret übersetzt haben] — diese Angaben des Josse-



— 161 —

Trotz ihrer Nachgiebigkeit, Beweglichkeit und ihres
Verständnisses gegenüber irdischen Verhältnissen blieben sie ihren
anachoretischen weltflüchtigen Prinzipien treu. Sie freuten sich
sehr, wenn sie für sich allein sein konnten. Nur gezwungen
und genötigt unternahmen sie etwas Positives. Eine besondere
Vorliebe hatten sie für Weltflucht und für heimlichen Aufenthalt.
Dadurch ging aber ihre geistliche Kraft für das Volk verloren J).

Ihnen war eigen ihre Passivität der Welt gegenüber. Der heilige
liani sind falsch — auch bezüglich des Arsen, siehe darüber bei Kekelidse, 0.];
der pneumatophore Mönch Johannes der Einsiedler und andere (Mönche),
die sie nachzuahmen suchten, die von der überirdischen Gnade erleuchtet
waren und deren Leben engelglcich war. Zu ihren übrigen Tugenden
fügten sie in ihrem greisen Alter auch noch die hinzu, dass der Vater sie
auf keine Weise überreden konnte, dass sie das Brot und den Wein der
Krankenration zu sich nahmen, sondern sie waren mit dem Brot und dem
Wein der Ration der Brüder zufrieden, wenn sie einmal davon Gebrauch
machten. Obwohl das Kloster nicht geringe Spenden einbrachte, wagten
sie nichts ausserdem, was zu dem Bedarf des schwachen Körpers notwendig
war, zu sich zu nehmen. Ferner hatten alle unsere Adeligen grosses
Vertrauen zu ihrer Würde gehabt, öfters schickten sie zu ihnen Eulogien
(svXóyia). Sie (das heisst die Mönche) bekamen die Eulogien, segneten und
schickten sie noch versiegelt zum Vater; öfters bat der Vater: sie möchten
selbst davon etwas den Armen, oder wem sie wollen, geben. Die Seligen
aber antworteten: „Heiliger Vater! Wir bilden das pneumatische Element
in der Kirche, und von den Geistlichen verlangt Gott derartige Dinge nicht.*'
Von dem Brot, das sie aus dem Kloster nahmen, gaben sie den Armen
nichts, sondern sprachen: „Das Kloster ernährt die Armen." (A. B. S. 55.)

l) Die Liebe zum einsamen Leben ist bis auf den heutigen Tag in Georgien
die beliebteste Form des Mönchtums geblieben; das Stylitcntum, die extremste
Form des anachoretischen Lebens, das im XIV. Jahrhundort in Griechenland

aufgehört hat. ist in Georgien noch in der Mitte des XIX. Jahrhunderts

nachweisbar (vgl. H. Delehaye: „Les Stylites", XXXV, Bruxelles 1923;
Brosset: Rapports sur un voyage archéologique dans la Géorgie et dans
rArménie, St-Pétersbourg 1879, VIIe rapport, p. 16/17). Vor einigen Jahren,
als ich noch in Georgien war, kannte ich persönlich einen Einsiedler, der
in der Nähe des Dorfes Kakabethi (Provinz Kachetien) im Walde wohnte.
Es leben noch mehrere von solchen Asketen im Lande, zum Beispiel einer
ist in der Nähe des Dorfes Schulda ansässig, und man erzählte mir noch
von einem, der sich in der Provinz Ratscha aufhält. Die Bewohner der
umliegenden Ortschaften haben besondere Liebe und besonderes Vertrauen
zu den charismatischen Gaben dieser Menschen, ja man schätzt sie in
dieser Beziehung höher als die grössten Kirchenwürdenträger, obwohl sie
keine Weihen haben. Es ist — wenn man will — eine Art von Starzentum, wie
in Russlancl; sie leben von den freiwilligen Gaben, ihre Kenntnis der Schrift
ist ungenügend und die Askese ziemlich primitiv. Sie sind einfache Leute
aus den niedrigsten Klassen des Volkes. Durch besondere starke Erlebnisse
sind sie in ihre Einsiedeleien getrieben worden (bei dem einen Untreue
der Frau, bei einem weitern Krankheit — er glaubte, besessen zu sein —,
wurde durch ein Wunder geheilt, liess alles im Stich und zog sich in die
Einsamkeit zurück).

Internat, kirchl. Zeitschrift. Heft S, 192G. H



— 162 —

Egoismus ist auch für diese Mönche bezeichnend und
charakteristisch, aber auch aktiver Altruismus, Vorliebe für die Kranken
und Schwachen dieser Welt. Sie betonten stets in Georgien
wie in Griechenland bei den griechischen Kaisern die Liebe zu
den Unterdrückten und Armen und veranlassten Reiche, sie

freigebig* zu unterstützen1). Dabei leitete sie das urchristliche
Motiv, der Hungernden zu gedenken Christus, der uns fragen
wird, wenn er kommt, ob wir Ihm — dem Hungernden —, zu
essen gegeben2). In den kleinen und schwachen Brüdern das
Christusbild zu sehen, eine solche Haltung bedeutete in der
damaligen Zeit, w*o sich die Autokratie der Weltherrscher in
der Welt rücksichtslos durchsetzte, eine sehr starke ethische
Gesinnung und Betätigung. Geehrt und geschätzt von Menschen,
einflussreich bei den Grossen dieser Welt, passiv und weltflüchtig,
benützten sie ihren Einfluss und ihre Kraft nur dazu, um das
Beste und Heiligste bei ihrem Volke wachzurufen und zu ver-

') Zum Beispiel der heilige Marion der Iberer und die Mönche von
dem georgischen Kloster zu Romana (in Konstantinopel), als der Kaiser
Basilius der Mazedonier den Mönchen seinen Dienst und seine Hilfe zur
Verfügung stellt — sie verlangen von ihm keine Wohltat, sondern er
soll nur an den Armen Gerechtigkeit üben (vgl. A. B. Peeters XXXII,
S. 236—269, Bruxelles 1913; Loparev in Chronika Bysantina (russisch), VII,
S. 56—63, Petersburg 1910, Chachanaswili-Dehanaswili : Die Athos-Hand-
schrift vom Jahre 1074, S. 69—108, Tiflis 1901 ; M. Sabinin : Georgiens Paradies,

S. 371—392, St. Petersburg 188*2; derselbe: „Die Lebensbeschreibung*
der Heiligen der georgischen Kirche", II, S. 105—125, St. Petersburg 1872

(russisch).
2) Im Leben des heiligen Georg des Hagioriten finden wir, dass er (A.B.

§ 63), als er vom georgischen König Bagrat (Pankratius) genötigt wurde, aus
dem schwarzen Berge, wo er damals wohnte, nach Georgien zu kommen, es

unternimmt, die Kirche zu reformieren. Er betont vor allem die ethisch-sittliche
Seite; dann heisst es in seiner Vita unter dem andern so: „Es war da (in
Georgien) ein Bischof, ein sehr reicher und vornehmer Mann, welchen
der Teufel geschickt angegriffen und dazu bewogen hatte, mit seinen
grossen Einkünften die Kirchen zu schmücken und zu verschönern und in
den Klöstern Agapen einzurichten (àyùnij — ursprünglich die Liebesmahl-
zeiten — in Georgien Totenmahl) für die Verstorbenen in den Klöstern.
Auf diese Weise gedachte er, seinen Reichtum sich zu erhalten, auf keine
Weise aber kümmerte er sich um die Armen. Dieser wurde ein Schüler
des heiligen Mönches und tat ihm seinen Herzenszustand kund. Der Mönch
sprach zu ihm : „O Herr, dieses ist eine Eingebung des bösen Feindes, der
Dich töten will, indem er Dir die Kirchen und Agapen vorhält, während
Du gegen die Armen unbarmherzig bist", wie der heilige Chrysostomus
sagt, „Gott hat nicht gesagt: .Schmücket die Kirchen aus', sondern: ,Ich
war hungrig, und ihr gabt mir nicht zu essen'." (Mt. 25,35, vgl. Migne,
B. 9, t. LVIII, S. 726, Homilie des Johannes Chrysostomus zum Matthäus
LXXX, Kap. 2).



— 163 —

teidigen ; sie handelten alle insgesamt nicht aus Herrschsucht,
dazu waren sie viel zu sehr weltfremd *), sondern lediglich aus
Liebe zu den Armen und Geplagten dieser Welt, um sie von der
Bedrückung von seiten der unsittlichen Herrscher zu bewahren,
die Reinheit, Sittlichkeit und Frömmigkeit im Volke zu erhalten
und die Armen vor Ausbeutung durch die Reichen zu schützen.

Unsere Aufgabe bestand darin, aus den georgischen Quellen
die Entwicklungsgeschichte des georgischen Mönchtums und

') In dieser Hinsicht ist eine kleine Episode aus dem Leben des
heiligen Gregor von Chandstha sehr charakteristisch: „Aschot Kuropalat (der
damalige Fürst des Landes, wo der heilige Gregor die Klöster hatte) wurde
vom Teufel verführt und trieb mit einer Frau Hurerei; er liebte sie sehr;
Gregor sagte ihm ins Gesicht, dass er sündige ; Aschot versprach, die Frau
zu entlassen, vermochte es aber wegen seiner grossen Leidenschaft zu ihr
nicht ; Gregor fand passende Gelegenheit. Als Aschot nicht zu Hause war,
ging er mit seinen Schülern zur Festung und bettelte um Essen; die Frau
schickte ihm solches reichlich. Am anderen Tage wollte Gregor die Frau
persönlich sehen; in der Begleitung von zwei Mägden kam sie zu ihm
herunter ; Gregor befahl ihr, sich etwas abseits zu setzen, wies sie auf ihre
Sünde hin und drohte ihr mit den zukünftigen Strafen. Sie weinte und
sprach : ,Er hat mich sehr lieb und kann sich nicht von mir trennen ; in
deinen Händen befinde ich mich, sorge für das Beste meiner Seele' Gregor
führte sie in das Kloster Mere und übergab sie der Abtistin (Mutter The-
bronia). Nach einig'er Zeit kehrte Aschot in seine Festung zurück und
hörte von seine Mägden, dass seine Geliebte sich im Kloster Mere befinde;
er ging hin: ,Weisst du, Mutter, warum ich gekommen bin?' fragte er sie;
sie antwortete: ,Gott weiss die Ursache deines Kommens.' Er: ,Dies ist
die Ursache: eine Frau, die über alles im Hause gesetzt war und all unser
Vermögen verwaltet hat, ist von Vater Gregor hierher geführt worden; es
fehlt uns vieles an unseren Schätzen, befiehl daher, dass sie für einige Zeit
in unsere Festung kommt, damit sie uns Rechenschaft ablege. — Danach
kann sie wiederum zu Euch zurückkehren.' Thobronia wies offen auf seine
Sünde hin. Der Verfasser fügte bei: ,Die geistig starken Menschen haben
die fleischlich starken Menschen besiegt'." — Wie man aus dieser kleinen
Episode sieht, übte das georgische Mönchtum durch seine besten
Repräsentanten eine strenge Kritik am sittlichen Leben der damalige Fürsten
und zog strenge Konsequenzen, wenn sie den Ermahnungen nicht folgten
— es handelt nach Prinzipien und muss so handeln, und trotz seiner Milde
ist es sehr energisch, wenn es die Sittlichkeit betrifft — vor allem, wenn
das sittliche Vorbild des Herrschers in Frage steht, wonach sich kleine und
schwache Seelen richten. Der geistlich starke Mensch besiegt die geistig
schwachen, den in Sünden und fleischliche Gelüste verfallenen Menschen.

Heutzutage wird diese grosse sittliche Persönlichkeit im Lande nicht
verstanden ; man sieht nur seine extremsten Seiten und diese auch nur
in falschem Licht und vergleicht ihn mit Gregor VII. — Man sollte aber
viel mehr mit etwas grösseren Massstäben messen und nicht nur die
äusseren Tatsachen beobachten, sondern auch den Motiven nachgehen, aus
denen sie erwachsen sind, und sie fragen, ob nicht gerade bei Gregor
sittliche Motive seinen äusseren Handlungen zugrunde lagen.



— 164 —

einen Typ des georgischen Mönches darzustellen. Eine weitere
Aufgabe ist, den gewonnenen Typ in den Rahmen des orientalischen

Mönchtums (griechisch, syrisch, armenisch) hineinzubringen

und dort für ihn einen bestimmten Platz zu suchen. Unsere
Ergebnisse können wir in folgende Thesen zusammenfassen :

1. Die beliebteste Form des Mönchtums in Georgien ist
das Anachoretentum. Am Anfang der georgischen
Mönchsgeschichte stehen gerade solche Personen vor uns, die deswegen
für uns unbekannt sind, weil sie ihr ganzes Leben in der
Einsamkeit vollbracht haben1).

2. In der geschichtlichen Periode ist der Typ des Mönchs
der Anachoret geblieben, nur etwas verweltlicht, mit gewissen
Interessen und Beziehungen zur Welt. Diese Mönche vergassen
ihren Mönchsstand und ihre Prinzipien nicht, sondern waren
sich bewusst, dass sie damit nur auf die Schwäche der
Mitmenschen Rücksicht nahmen2).

3. Diese unnatürliche Doppelstellung zwischen Welt und
Einsamkeit war für die scharfe Herausbildung der Persönlichkeit

von grösstem Schaden. Einerseits konnten die Mönche die
höchsten vollkommensten Stufen des Mönchtums nicht ersteigen,
kein x«!?'ff.aa ôiaxgiaswç nvsvpdxwv erlangen, keine Männer
werden, die etwas auf dem Gebiete des Mönchtums original
Wertvolles, schlechthin Mystisch-Spekulatives erreicht hätten,
keine Heiligen im Sinne des heiligen Sabbas-Athanasius von
Athos oder Symeons des neuen Theologen, sie wurden mehr
aufnehmende und passive als gebende und aktive Personen.

4. Andererseits konnten sie, indem sie der Welt gegenüber
passiv waren, nicht eine positive Tätigkeit entfalten; waren
sie dazu von Königen aufgefordert, so blieben sie nur auf reiner
ethisch-individualistischer Oberfläche haften. Die Kirche an

Haupt und Gliedern zu reformieren, sie zu ihrem Stifter Christus

') Unserer Meinung nach haben das cönobitische Leben in Georgien
die sogenannten 13 syrischen Väter begründet; an ihrer Stelle haben wir
auch diese These aufgestellt und sie zu beweisen versucht.

2) Es ist sehr charakteristisch für das georgische Mönchtum, dass

sogar in seiner Blüteperiode auf dem Athos und in Georgien selbst im
XII. Jahrhundert die massgebenden Mönchheiligen sind: Heiliger Symeon
der Jüngere, heiliger Sabbas und Antonius, alle Förderer des extremen
anachoretischen Lebens, nicht etwa Basilius Euthymios (von Palästina) und
Pachomius — die Förderer des cönobitischen Lebens. Die oben erwähnten
Heiligen sind auch bis zum heutigen Tage bei den georgischen Mönchen
die beliebtesten und bekannten.



— 165 —

und zum Evangelium zurückzuführen, das Nationale, schlechthin
Originale ihres eigenen Volkes, im besten Sinne des Wortes
das georgische Christentum zu schaffen und dadurch der
georgischen Kirche einen Weg zu weisen, der für sie geschichtlich
gegeben war, das vermochten sie nicht.

Die Väter haben natürlich aufrichtig zum Besten ihres
Volkes gearbeitet und das getan, was sie eben tun konnten.
Trotz einiger Nachteile, die wir oben geschildert haben, sind
sie dennoch zweifellos die grössten Leute, die je das georgische
Volk hervorgebracht hat, nicht nur Repräsentanten ihrer Zeit,
die vom VI. bis Ende des XL Jahrhunderts reicht, sondern
auch die späteren Jahrhunderte bis auf unsere Tage hin umfasst.

Im Vordergründe steht Gregor von Chandstha (f 861), ein
milder, liebevoller Vater und Asket '), Euthymios (f 1028), ein

grosser Schriftsteller und edler Patriot, und Georg Hagiorit
(f 1065), ein ebenso grosser Schriftsteller, eine feine
Persönlichkeit und ein bedeutender Kulturmensch2).

Und dahinten im Dunklen und Offnen tritt vor uns eine
Plejade von Mönchen und Asketen, bekannt und unbekannt,
kurz geschildert oder nur angedeutet: Johannes (f 998), der
unfreiwillige Erbauer des Iwironklosters ; Thornisius, ein grosser
Heerführer, der sich vom Herrn führen lässt; Georg der
Klausner, der die Mängel seines Volkes kennt und so

lange spricht, bis seine Stimme gehört wird; Georg der
Schriftsteller, der lieber vergessen sein will3); und Johannes

') In der Gestalt des heiligen Gregor haben wir einen echten Typ des

georgischen Mönchs; er vereinigt in sich die besten religiös-sittlichen Ideale
des Volkes. Er strebte, das cönobitische Mönchtum in Georgien auf die Höhe
zu bringen ; er hatte in Tao-Klardgetien (Gegend bei Batum) fünf männliche
und einige weibliche Klöster gestiftet. Seine Schüler haben in Abchasien
und Karthli Klöster gebaut. In der georgischen Literatur ist der heilige
Gregor auch als Schriftsteller bekannt.

2) In unserer Dissertation haben wir die Lebensbeschreibungen von
Euthymios und Georg vollständig übersetzt und uns bemüht, die Heiligen
als Mönche zu charakterisieren.

3) Georg der Schriftsteller hat die Vita des Georg Hagioriten verfasst.
Er war Schüler Georgs des Klausners und auch des Hagioriten — ein Mönch,
der die Beziehungen zur Welt nicht abgebrochen hatte; ausschliesslich
in der asketischen Literatur gelehrt, geniesst er ein grosses Ansehen. Die
grossen Asketen der klassischen Mönchtumsperiode — die überirdischen
Menschen ohne Farbe und Blut — sind seine Lieblinge und dienen ihm als
Objekte der Nachahmung. Nach deren Lebensbeschreibungen hat er sich
bemüht, diesen grossen Mann zu schildern, und versucht, ihn (den Georg
Hagiorit) diesen Grossen anzupassen. Die gewaltige Grösse seines Objektes



— 166 —

von Chandstha, der erster Märtyrermönch von Seiten der
Mohammedaner *).

Klatschsüchtige und Schweigende, Esssüchtige und grosse
Faster, eine Menge mit heftigen Leidenschaften und demütig bis
zur Entäusserung, Wanderlustige und Grübler in der Schrift: Für
alle diese ist das Christentum nicht nur auf Georgien beschränkt,
sondern sie fühlen sich — mit Abscheu gegen Ketzer und
Monophysiten — als Söhne der grossen griechischen Welt, zu der
auch das rechtgläubige Rom gehört2).

Alle diese suchen das Reich Gottes im Himmel und wollen
es nach ihrer Art erjagen und erreichen, die Arbeit aber für
sein Reich auf dieser Erde tritt für diese Persönlichkeiten
zurück. In ihren Gebeten bleiben sie ihrem Lande treu3), wollen
die Geschichte des Landes nicht machen, sie fliehen sie, und
doch werden sie, clank der göttlichen Vorsehung, grosse
Faktoren und ein beträchtliches Stück der georgischen Geschichte.

Mit dem Tode des Georg Hagiorites, des letzten georgischen
Mönchs grossen Stiles, wird, konnte man wohl sagen, die
Entwicklung der georgischen Mönchsgeschichte positiv
abgeschlossen (um 1065)l).

aber, seine menschlich-sittliche Persönlichkeit, die vor allem in seiner Aktivität

ausgeprägt ist, fügt sich nicht in diesen Rahmen, sprengt ihn und
nötigt den Verfasser, auch diese zu würdigen.

') Er wurde auf dem Wege von Chandstha nach Jerusalem in Bagdad
von Sarazenen ermordet.

2) Diese Worte sind nach der Trennung der Kirchen (nach dem
Jahre 1054) von Georg dem Hagioriten in Konstantinopel vor dem
griechischen Kaiser gesagt worden (vgl. seine Vita, bei P. Pecters, A. B.
XXXVI/XXXV1I, § 76—78, S. 136—138).

3) Als in Georgien Unruhen herrschten, haben die Mönche insbrünstig
gebeten, dass der Herr dem Lande die Ruhe schenken sollte : „Friede über
Georgien, die Befestigung seiner Grenzen, Beruhigung der Könige und
Fürsten, Sieg über die Feinde, Ruhe den Zeiten, Stärkung des Christentums

: Lasst uns dieses vom Herrn erbitten !" — So zum Beispiel in einer
georgischen liturgischen Handschrift auf dem Sinai. — Vgl. Marr: Vorläufiger
Bericht über die Arbeiten auf dem Sinai und in Jerusalem im Jahre 1902,

Petersburg 1903 (russisch), S. 49, und Dschawachisvilli, Geschichte des

georgischen Volkes, II, S. 470, Tiflis 1913/1914 (georgisch).
4) Nach ihm haben wir einige bedeutende Mönche gehabt, zum

Beispiel Leontius Mroveli aus der Mitte des XL Jahrhunderts, den Verfasser
von : 1. Leben der heiligen Nino, 2. vom Leben der Könige, 3. einer Chronik,
die die Zeit von der Sintflut bis Christi Ankunft und von da an bis zu
den dreissiger Jahren des VI. Jahrhunderts umfasst, als die Perser das

Königtum in Georgien aufgehoben hatten, und endlich 4. des Martyriums
des Königs Artschil (im Jahre f 695, vgl. Kekelidse, die georgische Lite-



— 167 —

Es folgt danach eine andere Periode in der Geschichte des

georgischen Mönchtums, die aus den besonderen Verhältnissen
des Landes entsprungen ist. Die ewigen Kriege mit den
Mohammedanern um die Erhaltung des Christentums haben auch ihren
Einfluss auf das Mönchtum gehabt und einen besonderen Mönchstypus:

Krieger im Mönchsgewand, hervorgebracht. Diese Periode
dauert von Anfang des XIIL bis Ende des XVIII. Jahrhunderts.

raturgeschichte, I, S. 251) ; den Theophilus Hicromonachus, vor allem Ephrem
Mzire (der Jüngere) und Johannes Pet-rizoneli.

Ephrem Mzire hat die Tätigkeit des Euthymios und Georg fortgesetzt,
obwohl er nicht mehr so frei dem Texte gegenübersteht wie seine grossen
Vorgänger. Er lobte meistens auf dem schwarzen Berge, in der Nähe von
Antiochien, war mit Nikon vom schwarzen Berge sehr befreundet und
benutzte die reiche Bibliothek der dortigen Klöster. Abgesehen von den
viel übersetzten Büchern hat er noch eigene Werke verfasst, unter anderem :

„Bericht über die Bekehrung Georgiens und wo diese steht." In diesem
Werke hat er alle Stellen bei den griechischen Schriftstellern gesammelt,
die auf die Bekehrungsgeschichte Georgiens Bezug nahmen.

In dieser Zeit gerade war in Antiochien ein lebhaftes Interesse für
die Unabhängigkeit der georgischen Kirche. Man wollte sie hier bestreiten,
deswegen war Ephrem genötigt, aus den griechischen Quellen (weil zu den
georgischen die Gegner kein Vertrauen hatten) alles zu sammeln um seine
Kirche zu verteidigen (vgl. Kekelidse O., S. 270).

Johannes Petrizonelli, einige Zeit Vorsteher des georgischen geistlichen
Seminars im Kloster Batschkovo in Bulgarien, wurde nach Georgien vom
König David (XII. Jahrhundert) berufen; er wohnte im Kloster Gelati. Er
war mehr Philosoph als Theologe, ein Ncoplatoniker, ein Mann von
umfassenden Allgemeinkenntnissen; er hat grosse Verdienste um das Land
durch seine Ausarbeitung der georgischen Grammatik und philosophischen
Therminolog'ie erworben. Als Mönch und Asket aber konnte er sich mit
seinen grossen Vorg'ängern nicht messen, wenigstens von seinem Leben
wissen wir sehr wenig, auch von Ephrem und Mroveli. Die Person des

letzteren wurde erst in diesem Jahrhundert entdeckt.
Erwähnenswert wäre noch vielleicht ein Mönch aus dem vorigen

Jahrhundert, ein einfacher und ungebildeter Mann, der aber durch seine grosse
Glaubenskraft und Energie vieles erreicht hat: Benedictus Barkalaja; er
hat das Iwironkloster auf dem Athos von den Griechen, die es unrechtmässig

angeeignet hatten, zurücknehmen wollen und, da er dieses nicht
erreichte, errichtete er in seiner Nähe ein anderes Kloster und sammelte
dort ungefähr 60 Georgier. Mit seinem Tode ging auch seine Sache

zugrunde, weil er keinen grossen Schüler hinterliess und auch die
Verhältnisse im Griechenlande und auch im Mutterlande nicht besonders

günstig waren. Etwas über sein Leben bringt Anton Natroschvili in seiner
Monographie : „Das iberische Kloster auf dem Athos", Tiflis 1910 (russisch).
Es wäre aber sehr wünschenswert, wenn noch einige seiner Schüler (zum
Beispiel Hieromonach Elias, der wohl der bedeutendste und begabteste
unter seinen Schülern zu sein scheint und aus dem Athos von den
Griechen vertrieben, augenblicklich in Tiflis weilt) das Leben ihres grossen
Meisters schreiben würden.



— 168 —

Im vorigen Jahrhundert und auch jetzt1) (die Zeit vor der
russischen Revolution 1917) war man bestrebt, die zerstörten
Klöster herzustellen und das mönchische Leben auf die Höhe zu
bringen. Diese Versuche bleiben so lange ohne besondere geschichtliche

Bedeutung, solange ihr die Persönlichkeit fehlen wird, die,
den heutigen Verhältnissen einigermassen angepasst, unter dem
Banne der grossen Vorgänger steht und deren Fehler und
Unzulänglichkeiten vermeidet.

Es ist nicht ausgeschlossen, dass solche Leute in unserem
Zeitalter erscheinen, wenigstens dem Entwicklungsgang* und dem
enthusiastisch-pneumatischen Geiste des griechischen Mönchtums
würde dies nicht als ein Widerspruch erscheinen2). Für die
heimatliche georgische Kirche kann dies nur von grossem Nutzen
werden, sie muss nur versuchen, aus dem Mönchtum für sich
eine Kraft zu schaffen und sich seiner für ihre grossen Aufgaben
dem Volke gegenüber zu bedienen.

Durch die besonderen Verhältnisse, die jetzt der Kirche
erwachsen sind, und vor allem durch den Verlust aller Klöster
in der Diaspora, konnte man das geistig-mönchische Leben im
Lande konzentrieren, um es für das letztere nützlich zu machen,
und zwar durch Errichtung* der im Prinzip dem Mönchtum
verwandten inneren Mission, und wie diese : „als heilserfülltes
Volk am heillosen Volke zu arbeiten" (Wichern).

Dr. Gregor Pekadze.

') In der trefflichen Monographie des Patriarchen Kirion (f 1918):
„Geschichte des georgischen Exarchats im XIX. Jahrhundert", Tiflis 1901

(russisch), bringt der Verfasser ein Kapitel über die Klöster, die im XIX.
Jahrhundert wieder restauriert wurden (S. 297—304), besonders viel haben
in dieser Hinsicht die Bischöfe Gabriel von Imerretien, Alexander Okropiridse,
Patriarch Leonid (f 1921), Patriarch Kirion selbst und der jetzige Patriarch
gearbeitet.

2) Deswegen ist schon im Prinzip die Behauptung des Prälaten
K. Lübeck unrichtig, als ob das griechische Mönchtum in die Erstarrung
geraten wäre (vgl. „Das Mönchtum in der griechischen Kirche", Görres-
Gesellschaft 1921).


	Über das georgische Mönchtum

