
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 16 (1926)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


115

BIBLIOGRAPHIE.

Katz, P. : Nathan Soderblom. Ein Führer zur kirchlichen Einheit.

Soderblom, N. : Einigung der Christenheit. Übersetzt von
P. Katz. Beide Verlag C. Ed. Müller, Halle a. d. S.

In letzter Zeit ist kein Name in kirchlichen Kreisen so oft
genannt worden als der des Erzbischofs von Upsala. Willkommen
sind deshalb die beiden Schriften, die uns einen Blick in die
Gedankenwelt dieses Mannes gewähren. In der ersten Schrift
wird anspruchslos, aber mit innerer Anteilnahme, der Lebensgang

Söderbloms beschrieben, um dann auf Grund zahlreicher
Zitate aus seinen Schriften die Hauptlinien seiner literarischen
Tätigkeit zu zeichnen.

Noch vertrauter mit dem Geist dieses Rufers für christliche
Einheit wrerden wir durch die zweite Schrift. Sie ist eine
Übersetzung eines Werkes, das 1923 in englischer Sprache unter dem
Titel „Christian Fellowship" erschienen ist. An der Spitze steht
eine Predigt über „christliche Einheit*1* aus dem Jahre 1923.

Zwei Kapitel tragen die Überschrift: „Die kirchlichen
Scheidungen der Christenheit" mit dem meisterhaften Abschnitt „Erasmus,

Martin Luther, Ignatius von Loyola". Es folgen „Wege
zur Einheit, die Methode des Aufsaugens, des Glaubens und der
Liebe". Auch Soderblom verlangt ein neues Glaubensbekenntnis,
aber keine An derung der alten Bekenntnisse, sondern „ einen klaren
Ausdruck für die Lehre Christi und unsere christliche Pflicht
im Blick auf die Brüderschaft der Völker, auf die grundlegenden
sittlichen Gesetze für die Aufrichtung der Gesellschaft und auf
die Übung hilfreicher Christenliebe". Im letzten Kapitel „Ziele
für die nächste Zukunft" ist angedeutet, w7as dann auf der
Stockholmerkonferenz des letzten Jahres in Angriff genommen
worden ist. A. K.



— 116 —

Simon, P. : Wiedervereinigung im Glauben. Verlag F. Schöningh,
Paderborn 1925. M. 1.40.

Der Inhalt entspricht dem Titel des Schriftchens nicht. Im
Vorwort sagt übrigens der Verfasser, dass er in der Wiedergabe

dieses Vortrages nur das Problematische der
Wiedervereinigungsfrage behandle. Er schaut es in derArt der modernen
Geisteswelt, in der der Gedanke einer Wiederherstellung der
Einheit kaum noch erwogen werde, wde er auch in den Herzen
der römischen Katholiken längst tot sei. Eine Erneuerung erwartet
er davon, dass die zentralen Gedanken des Christentums uns
wieder zum Bewusstsein kommen. Dazu rechnet er die
Überzeugung, dass die Kirche und in ihr der einzelne an einer
universellen Aufgabe arbeite, die, wenn auch nicht in absehbarer

Zeit, doch sicher einmal erfüllt werde. A. K.

v. Arseniew, N. : Die Kirche des Morgenlandes. Sammlung
Göschen, Berlin, Walter de Gruyter & Cie., 1926.

So klein das Büchlein ist, so grosse Dienste wird es jedem
leisten, der sich in das Wesen der Ostkirche vertiefen möchte.
Das rein Äusserliche der orientalischen orthodoxen Kirche nach
Lehre, Verfassung und äusserer Organisation wird kaum gestreift,
hingegen sind die ewigen idealen Inhalte der Kirche, ihre
Weltanschauung und ihr Frömmigkeitsideal scharf herausgearbeitet.
Sie konzentrieren sich in dem Gedanken, dass durch den
auferstandenen Christus die Menschheit verklärt und vergöttlicht
wird. Von da aus wird die Heiligung der Kreatur, die Aneignung
des Heils als Gnadenleben und als sittlicher Kampf, die
Verklärung des Lebens und der Welt geschildert. Fein ausgewählt
sind die Zitate aus Werken frommer Christen und ernster
Gelehrter. Der Anhang enthält gute Literaturangaben. A. K.

Macfarland, Ch. S. : Die internationalen christlichen
Bewegungen. Übersetzt mit einem Geleitwort von A. Keller.

Waleau, R. H. : Die Einigung der Kirchen vom evangelischen
Glauben aus. Beide Furche-Verlag Berlin, 1925.

In den Vereinigten Staaten, wo das kirchliche Leben noch
zerrissener ist als in Europa, haben rein praktische Erwägungen
die einzelnen Gemeinschaften genötigt, sich auf verschiedenen



— 117 —

Gebieten zur Zusammenarbeit zusammenzuschliessen. Es war
das leichter möglich, weil die geschichtlichen Gründe der Trennung

ihre Ursache nicht in der neuen Welt haben, sondern aus
der alten mitübernommen worden sind und deshalb
allgemein ihre Schärfe eingebüsst haben. So sind nach und nach
eine Reihe von Einigungsversuchen entstanden, die auch nach
Europa übergriffen. Der Verfasser des Buches Macfarland ist
berufen, darüber zu schreiben, da er als Sekretär des Federal
Council der amerikanischen protestantischen Kirchen mitten in
dieser Arbeit steht. Die äussere Betriebsamkeit und die
ausgedehnte organisatorische Arbeit der Amerikaner liess vielfach
die Vermutung aufkommen, das rein Geschäftliche verbinde
sich auch zu sehr mit dem Kirchlichen, und es ginge schliesslich

alles auf kirchlichen Imperialismus aus. In den amerikanischen

Kirchen herrscht ein kräftiger Tätigkeitsdrang, der sich
aller Fragen, die die Öffentlichkeit beschäftigen und die in
irgendeiner Weise mit Religion und Moral in Beziehung
gebracht werden können, bemächtigt, um an ihrer Lösung vom
christlichen Standpunkte aus zu arbeiten. Beweggrund solcher
Auswirkung christlichen Glaubens ist ein durchaus idealer
Dienst für die Gesamtheit. Die grossen internationalen
Hilfswerke der letzten Jahre haben jedermann überzeugen können.

Das Buch von R. IL Wallau ist ganz anderer Art. Es
enthält ebenfalls eine gute Übersicht und eine treffliche Charakterisierung

der vielen Versuche zu einer Einigung der christlichen

Kirchen, vor allem der protestantischen, untersucht aber
alle die Hemmungen, clie ihnen entgegenstehn. Skeptisch beurteilt

er die Weltkonferenz über Glauben und Verfassung. Es

scheint mir doch, mit der Wendung „die Geschichte kann
nicht rückwärts gedreht werden" wird man diesem Versuch
gegenüber nicht gerecht, so wenig es richtig wäre, wenn man
diese Einrede zu dem Satze machen würde „das neue Testament
ist Offenbarungsurkunde für jede Zeit" S. 214. Die Einigung
denkt sich der Verfasser vom evangelischen Glauben aus
nicht als eine rein äusserliche, sondern eine inner religiöse.
Für innere und äussere Gestaltung hält er persönliche
Aussprache, gemeinsames Gebet und gemeinsame Abendmahlfeier,
den Autoritätsgedanken, die Erneuerung des bischöflichen Amtes
im Sinne des Neuen Testamentes, ein gemeinsames Bekenntnis,
für notwendig. Die alten historischen Bekenntnisse werden



— 118 —

abgelehnt, ein religiöses an Stelle der dogmatischen verlangt.
Die Form der Organisation kann nur eine föderative sein. Sie
muss sich aber als eine Form der organischen Union erweisen.
In den Auseinandersetzungen über den „evangelischen Katholizismus"

entdeckt der Verfasser einen Gegensatz zwischen
Soderblom und F. Heiler. Im ersten Heft der „Eiche" 1926

setzt sich F. Heiler mit dieser Partie des Buches auseinander,
um nachzuweisen, dass Wallau unrichtig urteilt. Für diesen
ist übrigens der „Evangelische Katholizismus", welcher Ausdruck
nach ihm besser durch „Evangelische Ökumenizität" ersetzt
würde, keine Synthese der unvergänglichen Werte, die die
beiden Formen christlichen Kirchentums hervorgebracht haben.
Seine Grundlage muss das Evangelium sein, das beschlossen
ist in dem lebendigen Christus. „Die Kirche Christi sei der
Leib, dessen verschiedene Glieder unter ihrem Haupte, Christus,
zur Tateinheit zusammengeschlossen sind."

Zusammenfassende Publikationen über die Unionsversuche
sind in deutscher Sprache keine vorhanden, so dass die beiden
Bücher lebhaft zu begrüssen sind. A. K.

Der Bericht des Franziskaners Wilhelm von Kubruk über seine
Reise in das Innere Asiens in den Jahren 1253/55. Erste
Übersetzung aus dem Lateinischen bearbeitet von IL Herbst,
Griffel-Verlag Leipzig, 1925.

Zur Zeit, da das Mongolenreich eine beständige Gefahr für
Europa bildete, sind wiederholt europäische Gesandtschaften
an dessen Fürsten und Feldherrn geschickt worden, teils um
freundschaftliche Beziehungen anzuknüpfen, teils um die
Tataren für die christliche Religion zu gewinnen. Über diese Reisen
haben sich einige Berichte erhalten ; der des Franziskaners
W. von Rubruk, der im Auftrage des französischen Königs
Ludwig IX. zum Fürsten Maugu Khan in das Land der Mongolen
reiste, liegt in deutscher Übersetzung vor. Er ist überaus
lehrreich, nicht nur für die Völkerkunde, sondern auch für den

Kirchenhistoriker, da er interessante Notizen über Nestorianer,
Armenier, Griechen und die religiösen Ansichten und Gebräuche
der Mongolen enthält. A. K.



— 119 —

Burn, A. E.: The Council of Nicaea, London, Society for Promoting

Christian Knowledge, 1925.

Die 16hundertjährige Zentenarfeier des Konzils von Nizäa
hat keine grosse Literatur gezeitigt. Ausser Artikeln in verschiedenen

Zeitschriften ist uns keine grössere Arbeit bekannt
geworden als die des sympathischen Dean von Salisbury. Etwas
post festum möchten wir das Buch doch noch warm empfehlen.
Es darf das um so mehr geschehen, weil der Verfasser auch mit
den Kontroversen der Gelehrten des deutschen Sprachgebietes
vertraut ist und sich mit ihnen selbständig auseinandersetzt.
Ein besonderes Kapitel ist dem sogenannten nizänischen
Gaubensbekenntnis gewidmet, das jetzt in den Unionsbestrebungen
wieder im Mittelpunkt des Interesses steht. A. K.

Gilg, Otto, Pfarrer an der Christuskirche zu Luzern: Die Messe,
eine Darstellung ihres geschichtlichen Werdens und ihres
religiösen Gehalts in Predigten. Verlag: Dietschi & Cie.,
Ölten 1924, 219 S., geb. Fr. 5.50.

Das vorliegende Werk des gelehrten Luzerner Geistlichen
verdient schon deshalb eine freudige Beachtung, weil es die
erste Buchgabe der jüngsten Generation unseres Klerus darstellt.
Hatten die Väter der Bewegung ihre Hauptaufgabe am Ausbau
der Fundamente, vor allem auch des gottesdienstlichen Lebens,
zu erfüllen, so ist es nun die Pflicht der Nachkommen, das
kostbare Erbe in lebendiger Anteilnahme zu „erwerben, um es

zu besitzen". Dass Gilg diese Aufgabe erfasst hat, ist an sich
ein Verdienst. Er erfüllt sie in sehr kraftvoller Weise. Die
ganze Messliturgie wird in durchaus originaler Durchdringung
nicht nur historisch überaus sorgfältig, sondern auch wirklich
nach „ihrem religiösen Gehalt" betrachtet. Aus dem Ganzen

spricht ein tief frommer und trotz einer gewissen biblischen
Herbheit warmer ethischer Geist. Das gibt der Darstellung
Eindringlichkeit und Schwung. Zum erstenmal wird hier wohl
der Versuch gemacht, die Messliturgie vor allem von den Grundlinien

des Evangeliums aus zu erfassen und neu auszuschöpfen.
Dabei tritt jene Polarität katholischen und reformatorischen
Denkens immer wieder ans Licht, die wohl immer mehr für
die Kirchen, clie zwischen Rom und Wittenberg stehen, zum
Kennzeichen werden wird. Einzelne Predigten, wie die über



— 120 —

das Credo, besonders die machtvolle über das „Auferstanden"
oder diejenigen über die Vaterunser-Bitten, könnte wohl auch
ein Protestant mit ungehemmter Erbauung lesen, andere, wie
die ebenso bedeutsame über den Opfergedanken (Offertorium)
oder die katholische Kirche, entspringen durchaus einem Geiste,
der um das Charisma des katholischen Gläubigen weiss. Dabei
geht dieser „Katholizismus" durchaus zurück auf das
ökumenische Urphänomen (wenn man so sagen darf!) des Geistes,
der die Kirche schafft. Jede falsche Verengerung des Gesichtskreises

wird vermieden, wie jene tief ergreifende Erörterung
der stillen Fürbitten nach der Konsekration bekräftigt. Das
„Füreinanderdenken" wird da noch weiter gefasst, als es der
hier mit Recht zitierte grosse Fürbitter J. Chr. Blumhardt einst
zu fassen wagte. Dazu passt der kräftige Aufruf zu sozialer
Auswirkung des katholischen Gebetslebens, wie ihn die Predigt
über die vierte Vaterunser-Bitte enthält.

Bis an die dem Homileten gesteckte Grenze reichen die
historischen Erörterungen heran. Man darf dem Verfasser
allerdings zugestehen, dass er auch spröde Stoffe so in die
Hände zu nehmen versteht, dass sie ihre Trockenheit verlieren.
Meisterhaft versteht er es, historische Situationen zu vergegenwärtigen,

abgerundete, belichtete Bilder zu gestalten, wie
etwa in der Darlegung des 43. Psalms (Gemeindebussakt) oder
bei dem Versuch, neutestamentliche Einleitung populär zu
dozieren (Epistel). Allerdings nicht durchweg begibt sich dieser
Prediger auf das Niveau des ungelehrten Mannes. Ob die
einfachen Hörer einer Durchschnittsgemeinde die oft gewählten
Formulierungen wirklich verstehen könnten, ist zu bezweifeln.
Was „satanische Dialektik" und „Thesis, Antithesis und
Synthesis" ist, wird ihnen trotz angeschlossener Verdeutschung
zumeist unklar bleiben. Man kann sich überhaupt, auch
angesichts der lebendigen Interpretation, fragen, ob es ein glücklicher

Gedanke war, die Messliturgie in der Form von Predigten
zu besprechen. Einzelne Gruppen, wie die Credo- und die

Vaterunser-Predigten, würden, als solche herausgegeben, sehr
wertvolle homiletische Bändchen ergeben. Ln die Messerklärung
eingereiht, überwuchern sie die Messerklärung. Man hat den

Eindruck, als hätte eben die homiletische Nötigung den
Verfasser dazu verleitet, die lehrhaften Anknüpfungspunkte etwas
einseitig zu berücksichtigen. Obschon sich sagen lässt, dass



— 121 —

alle Hauptprobleme der Messerklärung berührt sind, kommen
neben Credo und Vaterunser die eigentlich eucharistischen
Probleme entschieden zu kurz. Man möchte wünschen, dass
für eine zweite Auflage die eigentlichen Predigten gesondert
verarbeitet würden und uns der Verfasser eine Messerklärung
ohne das homiletische, etwras zuweit geratene Gewand gäbe.

Die Hauptfrage aber, die einem der Verfasser auf die Seele
legt, ist die Frage nach der Bedeutung des Kultus überhaupt.
Ich kenne kein liturgiegeschichtliches Werk, das so eindringlich

jedes Wort der Liturgie auch zum persönlichen Gebetswort

verdichtete wie dieses Erstlingswerk Gilgs. Aber ich frage
mich, ob nicht dabei ein Motiv, das etwa die neue liturgische
Bewegung der römischen Katholiken — wiederum einseitig
betont — ans Licht rückt, die Objektivität des liturgischen
Betens (die Kirche betet!), zu sehr zurücktrete. Noch mehr
scheint mir die Grundeinstellung des Verfassers des Nachdenkens
wert zu sein. Es ist überaus wrertvoll, dass auch der Kult
einmal unter die eschatologische Betrachtungsweise gerückt wird,
wie es Otto Gilg schon im Vorwort anzeigt und dann auch
wirklich durchführt. Aber ist der Kult wirklich nur Hinweis
Ist er nicht vielmehr „johanneisch", d. h. Hinweis und zugleich
Gewissheit, dass der Herr im Parakleten schon jetzt zu seiner
Gemeinde kommt. Ich verkenne beides nicht: dass eben der
Paraklet ja auch ein Hinweiser ist, dass er den Mangel so gut
wie den Besitz aufzeigt und dass von dieser Art des „Besitzes"
auch der lebendig-fromme Verfasser dieser Messerklärung weiss.
Aber damit das, was die Katholiken, besonders auch unsere
Brüder im Osten, an der Liturgie haben (vgl. v. Arseniew*,
Die Kirche des Morgenlandes, S. 11 ff.), zum Ausdruck käme,
musste diese Seite doch noch eine eingehendere Würdigung
erfahren. Das ist dem Verfasser, wie aus einer brieflichen
Äusserung erhellt, auch selber bewusst. Er vermisst selbst eine
ausführlichere Predigt über die Epiklcse, deren Bedeutung* jetzt
(S. 131 und 145) nur angedeutet ist. Diese Wertung der Epiklese
zeigt, dass er sich an diesem Punkt mit uns durchaus in
Übereinstimmung befindet.

Zusammenfassend lässt sich über die Darstellung des
Buches sagen: Das Buch ist eine überaus wertvolle Erscheinung

evangelisch-katholischer Frömmigkeit, ein Versuch, die
vornehmsten Güter unserer Kirche in lebendiger Auseinander-



— 122 —

setzung mit den praktischen Nöten des menschlichen Lebens
und als Antwort auf unsere tiefsten Fragen zu vermitteln.
Möge der Verfasser recht viele Nachfolger finden, denn das
ist die Aufgabe der gegenwärtigen Generation der altkatholischen
Kirche.

Zum Schluss sei noch die äussere Ausstattung des Werkleins

gebührend hervorgehoben : Der Verlag hat das Bändchen
in ein lichtes Gewand gehüllt, der Verfasser hat den Geist
seiner Ausführungen in feiner Weise durch die Schäferschen
Bildbeigaben unter die Beleuchtung eines wahrhaft frommen
künstlerischen Geistes gerückt. Die irenische Verbindung, die
auch hierin zum Ausdruck kommt, birgt in sich eine schöne

Verheissung. E. Ggl.

Sägmüller, J. B. : Lehrbuch des katholischen Kirchenrechts»
IV. Auflage. Freiburg i. Br. Herder, 1925.

Das bekannte Lehrbuch muss einer vollständigen
Neubearbeitung unterzogen werden, die durch den neuen Codex

juris canonici, sowie durch die Neuordnung des Verhälnisses von
Staat und Kirche in einigen Staaten seit der Revolution des

Jahres 1918 nötig geworden ist. Die Auflage erscheint wie die
frühern in zwei Bänden, jeder Band in einzelnen Teilen. Vom
ersten Band liegt der erste Teil vor: Einleitung, Kirche und
Kirchenpolitik. A. K.

Kiefl, Dr. Franz: Leibniz und die religiöse Wiedervereinigung
Deutschlands. Seine Verhandlungen mit Bossuet und den
europäischen Fürstenhöfen über die Versöhnung der christlichen

Konfessionen. 2. Auflage. Regensburg* 1925, vorm.
G. J. Manz, Buch- und Kunstdruckerei A.-G.

Der gelehrte Regensburger Domdekan hat uns die zweite,
wesentlich umgearbeitete Ausgabe seines Buches geschenkt,
das in unsern Tagen erneute Beachtung verdient. Mit erstaunlichem

Fleisse ist die ganze umfangreiche Leibnizliteratur, zum
Teil nach noch ungedruckten Quellen, durchgearbeitet. Wir
erhalten nicht nur einen Einblick in die universale Grösse des
Geistestitanen Leibniz, sondern auch ein lebendiges Bild seines
edlen Charakters, seiner warmen Vaterlandsliebe und seiner
tiefen Religiosität. Gleichzeitig lässt der Verfasser die geistigen



— 123 —

Strömungen des ausgehenden 17. und beginnenden 18.
Jahrhunderts an unserem geistigen Auge vorüberziehen, die für die
Historiker, Theologen und Politiker in gleicher Weise von hohem
Interesse sind. Es war ein gewaltiges Beginnen, in einer Zeit,
da die konfessionelle Spannung in Deutschland ihren Höhepunkt
erreicht hatte, den Versuch zu wagen, Katholiken und
Protestanten kirchlich wieder zu vereinigen. Dass sich Leibniz,
den Zeitverhältnissen, entsprechend, an die Höfe wandte, um
seine weitgreifenden Pläne durchzuführen, war sein Verhängnis.

Politischer Egoismus und politische Kurzsichtigkeit waren
mächtiger als die Einsicht in die kirchliehen und vaterländischen
Notwendigkeiten. Das Kirchenvolk in beiden Lagern verhielt
sich der ganzen Idee gegenüber passiv. Die Masse der
Theologen, insbesondere die theologischen Fakultäten, standen dem
Streben des Leibniz ablehnend gegenüber. Die Zeit war noch
nicht reif für eine Bewegung, die eingeleitet zu haben Leib-
nizens unsterbliches Verdienst ist. Kiefl zeigt uns die einzelnen
Etappen der Verhandlungen von Mainz und Paris aus, am Hofe
des Kurfürsten von Hannover, in Braunschweig, Wien und Rom
und an den verschiedenen europäischen Höfen. Vierzehn
protestantische Höfe Deutschlands boten dem Bischof Spinola, dem
Vertreter des Kaisers Leopold, die Hand zum religiösen Frieden.
Das Hauptinteresse nehmen die Verhandlungen mit Bossuet in
Anspruch, besonders die Aussprache über die Konzilien von
Basel und Trient. Das Tridentinum bildet die eigentliche Scheidemauer

der Konfessionen. Leibniz ist zweifellos in seiner
vornehmen Behandlung der Kontroverspunkte und durch seine
wissenschaftliche Akribie der Grössere, während Bossuet trotz
seiner konsequent-logischen theologischen Deduktionen durch
seinen unangebrachten Sarkasmus und sein scharfes Urteil in
einem weniger günstigen Lichte erscheint. Obschon Leibniz
die Versöhnung der Konfessionen als seine eigentliche
Lebensaufgabe betrachtete, in deren Dienste er sein ganzes umfangreiches

Wissen stellte, obschon er auf diesem Gebiete eine wirkliche

Riesenarbeit leistete, war es ihm nicht gelungen, Katholiken

und Protestanten auch nur näher zu bringen. Bei der
Lage der Dinge war es eine Unmöglichkeit, katholische und
protestantische Prinzipien zu vereinigen. Kiefls Arbeit, die durch
ein Verzeichnis der benutzten Quellen erhöhten Wert erlangt,
aber nur die Werke berücksichtigt, die neue Urkunden bringen,



— 124 —

gehört in die Bücherei eines jeden, der sich mit der Geschichte
der kirchlichen Reunionsbestrebungen beschäftigt. Dass die
Gesamtausgabe des schriftlichen Nachlasses Leibnizens von der
Preussischen Akademie der Wissenschaften trotz der Ungunst
der Zeit nun doch allein in die Hand genommen ist und

rüstig weiter schreitet, wird Kiefl in der nächsten Auflage
richtig stellen müssen. K. N.

Die Väterlesungen des Breviers. Übersetzt, erweitert und kurz
erklärt von A. Wintersig. Erste Abteilung: Winterteil, mit einer
Einführung. (Ecclesia orans. XIIL Band.) Freiburg i. Br.1925,
Herder. Geb. in Leinwand G.-M. 6. 20.

Das Buch will ein praktisches Hilfsmittel für das Breviergebet,

zugleich aber auch ein Andachtsbuch sein. Es kann beide
Zwecke erfüllen, denn sein Vorzug liegt darin, dass nicht
einfach die Lesungen aus dem Brevier wiedergegeben, sondern
dass sie nach dem Text erweitert und ergänzt sind und so den
Sinn vollständig geben, wrährend die Stücke des Breviers
oft zu kurz aus dem Zusammenhang gerissen sind. Die
Einleitung führt in die Geschichte der Väterlesung im Stundengebet

ein und gibt kurze biographische Skizzen der
hervorragenden Väter des Breviers. Der Anhang mit einem Verzeichnis

der Schriftabschnitte und den zitierten Schriftstellen macht
das Buch auch für die Vorbereitung auf die Predigt brauchbar.

A. K.

Heiler, Friedrich : Christlicher Glaube und indisches Geistesleben.

Rabindranath Tagore, Mahatma Gandhi, Brahma-
bandhav Upandyaya, Sadhu Sundar Singh. Verlag von Ernst
Reinhardt, München. 1926. 104 S. Brosch. Mk. 2.—.

Heiler erläutert an den vier im Titel genannten indischen
Persönlichkeiten, wie in Indien tatsächlich, wenn auch wesentlich

ohne das Rahmenwerk des abendländischen Dogmas, ja
z. T. in pantheistischem Gewände (Tagore), z. T. in der Form
des ethischen Heroismus (Gandhi), das Evangelium einen
gewaltigen Einfluss ausübt. Die beiden, auch dem Bekenntnis
nach christlichen Gestalten des Buches, zeigen allerdings
eindrücklich, dass die Zeit für die egoistische Mission, die jene
„Menschwerdung", die aus Liebe in die Eigenart des fremden
Volkes eingeht, nicht kennt, abgelaufen ist. Indien schickt sich



— 125 —

an, sein indisches Christentum zu suchen und hat es ein Sadhu
eigentlich auch schon gefunden. Dass dabei das Evangelium
nicht überwuchert wird, scheint mir die abgeklärte Zeichnung
der Grundgedanken Sundar Singhs deutlich zu machen. Die
Gabe Heilers, sich in die Frömmigkeit auch ihm fremder Charaktere

einzufühlen, hebt den Wert des Büchleins. Es ist erfreulich,

dass heute auch zu Missionaren von fremder Frömmigkeit
.so gesprochen wird und werden darf. G gl.

Flaskamp, F. : Das hessische Missionswerk des hl. Bonifatius.
Verlag* A. Mecke, Duderstadt. 1926. Mk. 6.50.

Der Verfasser, der einige sorgfältige Untersuchungen über
den hl. Bonifatius und seinen Kreis herausgegeben hat1), widmet
diese Schrift dessen Lebenswerk, der Mission unter den Hessen.
Auf Grund eingehender Quellenstudien entwirft er ein
anschauliches Bild der Tätigkeit des Apostels der Deutschen und
versteht es, aus den kurzen Notizen und Andeutungen des

vorliegenden Materials eine lebendige Darstellung der Schwierigkeiten

und Erfolge zu bieten. Karten und eine Zeittafel
erleichtern das Studium des empfehlenswerten Buches. A. K.

Das bittere Leiden unseres Herrn Jesu Christi. Nach den
Gesichten der Dienerin Gottes Anna Katharina Emmerich
aufgezeichnet von Klemens Brentano. 4. Auflage von P. A.
Uhi C. Ss. R. 1924. Verlag Josef Kösel und Friedr. Pustet,
K.-G. Verlagsabteilung Regensburg.

Im „deutschen Merkur" 1910—1912 ist eine Artikelreihe
unter der Überschrift „Anna Katharina Emmerich", leider ohne

Verfasser, erschienen, die eingehendes, objektives Studium der
eigenartigen Persönlichkeit der Nonne von Dülmen zeigt. Dort
heisst es im Schlusswort: „Es kommt eine Zeit, daman es als
verfehlt erkennen wird, dem heilsbegierigen Leser solche Bücher
zur Erbauung geboten zu haben, und sich das christliche Volk
eine so willkürliche Behandlung der heiligsten Überlieferungen
nicht mehr gefallen lässt." Inzwischen ist diese neue Auflage
erschienen, vielleicht liegen ein paar andere dazwischen. Und

') Die Missionsmethode des hl. Bonifatius. Zeitschrift für Missionswissenschaft.

1925. I.
Zur Hessenbekehrung des Bonifatius a. a. 0;, 1928, 3.



— 126 —

eigentümlich! der Widerwille des Unvoreingenommenen hat
sich nicht einmal gesteigert. Woher mag das kommen? Wir
stehen gegenwärtig in einer Periode, die wieder mehr Verständnis
für das religiöse Schauspiel, das Mysterien-, das Passionsspiel
hat. In vielen Orten tauchen solche Festspiele auf, und sie

begegnen nicht nur beim gewöhnlichen frommen rom-katho-
lischen Volk lebhaftem Interesse, sondern auch bei dem religiös
freier Denkenden. Man steht diesen Spielen heute anders wie
einst gegenüber. Früher sah man in ihnen Wirklichkeit, heute
Dichtung. So geht es einem auch mit den „Offenbarungen" der
Katharina Emmerich. Unumwunden gibt der Verlag in seiner
Anpreisung kund: „Die Aufzeichnungen Brentanos bleiben die
andächtigste katholische Dichtung des grossen Künstlers, der
wie kaum ein zweiter mit Phantasie begabt war." Hält man
dazu den anderen Satz: „Ihre anschaulichsten Bilder entnahmen
Martin Kochern und Katharina Emmerich den Passionsspielen",
dann bedarf es wohl kaum mehr eines besonderen Hinweises
auf recht natürliche Herkunft dieser „Gesichte". Dass Anna
Katharina Emmerich von dem übernatürlichen Ursprung ihrer
Geschichte überzeugt war, glauben wir gerne. Das hindert uns aber
nicht, über der Lektüre allzeit dessen eingedenk zu sein, dass wir
sie der Phantasie und Vorstellungskraft zweier überreizter
Menschen verdanken. Man wird uns daraus um so weniger den Vorwurf
der Freigeisterei machen können, als die gewiss tief religiös und
kirchlich empfindende Dichterin Luise Hensel den Aufzeichnungen
gegenüber recht skeptisch war. Unwillkürlich fällt einem bei der
Lektüre Emmerichs ein anderes, in der Freiburger Willibrordbuch-
handlung erschienenes, kleines bescheidenes Heftchen ein, das

unter der Überschrift: „Die bei Jesu waren", auch eine Frau
geschrieben. Es ist die Alt-Katholikin Elfriede Neumann. Hier
wie dort rankt sich um den gedrungenen Stamm des biblischen
Berichtes der Efeu religiöser Dichtung. Und doch ist gerade
die Art des Umrankens so bezeichnend für die rom-katho-
lische und die alt-katholische Eigentümlichkeit. Katharina
Emmerich legt besonderen Wert auf die Darstellung des äusseren
Geschehens, des Gegenständlichen, alle Dinge, die mit dem
Heiland in Berührung kommen, sind ja hochheilige Reliquien.
Elfriede Neumann aber setzt ihre Dichtkunst im Psychologischen
ein. Auch sie gestaltet Menschen, eben „die bei Jesu waren",
aber sie formt diese aus den dürftigen Worten, die sie selbst,



— 127 —

die Jesus zu ihnen gesprochen. Wir werden darum Neumanns
wenige Blätter hoch über die „Offenbarungen" Emmerichs stellen
wenn wir von Betrachtungsschriften sprechen. Wir geben aber
auch gerne zu, dass manches im besten Sinne einfältige
romkatholische Gemüt an Emmerich sich wird erbauen können.
Für uns sind die „Offenbarungen" Zeugen ausgesprochen
rom-katholischer Frömmigkeit, die wir kennen und verstehen,
aber nicht nachahmen wollen. Eine kleine, aber freudige
Überraschung wurde uns, als wir auf Seite 126 das Glaubensbekenntnis

der Anna Katharina lesen, oder richtiger, sie spricht
von den Engeln und sagt: „Auch die Engel glauben an Gott
den Vater, den allmächtigen Schöpfer Himmels und der Erde."
So führt sie das ganze Apostolische Glaubensbekenntnis an und
seltsamerweise in der Fassung: „an den hl. Geist, eineheilige,
allgemeine Kirche, Gemeinschaft der Heiligen." — Dass wir bei
Emmerich dem alt-katholischen Glaubensbekenntnis begegnen,
ist lehrreich, denn es beweist, dass man um jene Zeit doch
noch etwas mehr allgemein katholisch als rom-katholisch empfand.

Fr. H. H.

Kopp, M. : Altkatholizismus und Protestantismus. 2. Auflage.
Freiburg i. Br. Willibrordbuchhandlung. 1925. Preis Mk. 1.20.

Die erste Auflage dieser Schrift war schon seit längerer
Zeit vergriffen, eine Neuauflage konnte aus bekannten Gründen
nicht so bald erfolgen. Dass sie nun möglich geworden, wird
begrüsst werden. Allerdings ist die Weltlage eine andere
geworden und auch die Unionsfrage ist in ein neues Stadium der
Beratung getreten, so dass von der Möglichkeit einer Allianz
unter den christlichen Kirchen, wie sie der Verfasser
befürwortet, weniger mehr die Rede ist, sondern nach einer organischen
Einheit gesucht wird. Ohne Zweifel wird diese noch schwieriger
durchführbar sein als jene. Die Literaturangaben auf S. 43
hätten ergänzt werden sollen. A. K.

Landersdorfer, S.: Die Kultur der Babylonier und Assyrer.
Verlag J. Kösel & F. Pustet, München.

Diese zweite Auflage aus der „Sammlung Kösel" ist auf
Grund der wichtigeren Forschungsresultate neu bearbeitet,;
durch Tafelbilder und durch ein ausführliches Register ergänzt.

A. IWt '-TT



— 128 —

Neu eingegangen:
Abt, H. Die Schweiz und die Nuntiatur. Eine Richtigstellung.

Zürich 1925. Broschiert Fr. 1. 80, M. 1. 50. Art. Institut Orell
Füssli Verlag, Zürich.

Albani, J. Reden zur Wiedervereinigung im Glauben. I. Die
Stockholmer Weltkonferenz und die Katholische Kirche. IL Katholisches

Deutschland 1925. Verlag F. Schöningh, Paderborn, 1926,
à M. —. 75.

Bail, P. Die Haupttypen der neueren Sakramentslehre. Die Sakramente

als Sinngebung in der kreatürlichen Welt. Verlag Klein,
Leipzig, 1926. Preis M. 3. 50

Bell, G. K. A. and Robertson, W. L. The Church of England and
the Free Churches. Oxford University Press, London E. C. 4.

Gilg, A. Sören Kierkegaard. Chr. Kaiser-Verlag, München, 1926.
M. 5.—.

Heinsius, W. Krisen katholischer Frömmigkeit. Berlin, Verlag
J. Springer, 1925. M. 6. 60.

Houtin, A. Une vie de prêtre. Mon Expérience 1867—1912.
Paris, F. Rieder & Cie., Editeurs.

Liturgische Blätter für Prediger und Helfer, herausgegeben von
R. Otto, G. Mensching, R. Wallau. Diese Sammlung von
Entwürfen für liturgische Gottesdienste und weltliche Andachten
erscheint in zwangsloser Folge in Heften zum Preise von 80 Pfg.
bis zwei Mark. Leopold Klotz Verlag, Gotha.

Mirbt, C. Die Weltkonferenz für praktisches Christentum in Stockholm

1925. Neue kirchliche Zeitschrift. 1926. 2. 3.
Normand, V. La confession. F. Rieder & Cie., Editeurs, Paris.

Fr. 8. 50.
Otto, R. Das Heilige. 14. neu durchgesehene Auflage. L. Klotz

Verlag, Gotha, 1926. Preis M. 5.—.
Pius XL. — Rundschreiben über die Einsetzung des Festes Unseres

Herrn Jesu Christi des Königs und Apostolische Konstitution
über die Ausdehnung des im Jahre des Herrn 1925 zu Rom
gefeierten allgemeinen Jubiläums auf dem ganzen katholischen
Erdkreis. Autorisierte Ausgabe. Lateinischer und deutscher Text.
Gr.-8°. Freiburg i. Br., 1926, Herder. M. 2. —.

Sartiaux, F. Foi et science au moyen âge. F. Rieder & Cie.,
Editeurs. Paris.

Schiel, H. J. B. von Hirscher, Eine Lichtgestalt aus dem Deutschen
Katholizismus des XIX. Jahrhunderts. Mit vier Bildnissen. Caritas-
Verlag, Freiburg i. Br., 1926. Preis M. 7. 80.

Schmidt, E. Magnalia Dei. Ein Aufriss der christlichen Gedankenwelt.

Verlag J. Kösel & F. Pustet, München. Preis geb. M. 3. 50.
Weckesser, A. Zur religiösen Krisis der Gegenwart. 31 Seiten.

Tempelverlag in Potsdam, 1926. M. 1.—.
Zankotv, St. Die Verwaltung der bulgarischen orthodoxen Kirche.

Halle (Saale), Verlag Kanas, Kröber & Nietschmann, 1920.

Gedruckt bei Stämpfli & Cie. in Bern.


	Bibliographie

