
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 16 (1926)

Heft: 1

Artikel: Morgenländischer und abendländischer Katholizismus

Autor: Heiler, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404005

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404005
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Morgenländischer und abendländischer Katholizismus.

c'Onov àv rj Xgiaràç 'IxjGovç, ixsì r) xairoXixi) ixxXrfiîa (Ignat.
ad. Smyrn. 8, 2). Die Kirche Christi ist von ihrem Ursprung
an katholisch, d. h. ökumenisch und universell, so ökumenisch
und universell wie das Reich Gottes, das Jesus verkündete:
„Viele werden kommen von Morgen und Abend und mit Abraham,

Isaak und Jakob zu Tische sitzen im Himmelreich"
(Mt. 8, 11). Wohl war die Kirche Christi während seines irdischen
Wandels eine kleine, unscheinbare Herde. Aber dieser kleinen
Herde hatte Jesus verheissen, dass es „des Vaters Wohlgefallen"
sei, ihr „das Reich zu geben" (Lk. 12, 32). Niemand konnte
zu Jesu Lebzeiten dieser kleinen Herde ansehen, dass sie der
Keim der künftigen Weltkirche sei; sie glich dem köstlichen
Samen, der verborgen im Mutterschoss ruht und von dem der
ewige Gott allein weiss, ob aus ihm ein Lebewesen hervorgehen
und welche Art und Gestalt dieses Lebewesen haben wird.
Die Wahl und Aussendung der Apostel war der geheimnisvolle
Zeugungsakt, in dem der göttliche Erlöser hier auf Erden im
Mutterschosse der jüdischen Gottesgemeinde seine Kirche schuf.
Aber die Geburtstunde der Kirche war erst das Pfingstfest.
Doch schon in dieser Geburtstunde offenbarte sich die
Kirche Christi in ihrer katholischen, d. h. die ganze Welt
umspannenden Weite. Das Sprachenwunder am Pfingstfest war kein
enthusiastisches Erlebnis, das vorüberrauschte, sondern eine
Antizipation der künftigen Weltkirche; es offenbarte die Einheit

des Pfingstgeistes in der Mannigfaltigkeit der Zungen und
Völker. Diese ökumenische Kirche des Pfingstfestes wurde
bleibende Wirklichkeit durch die Predigt des „Völkerapostels".
Er predigte nicht nur das Evangelium Christi in der weiten
Welt des römischen Imperiums, er entriss es auch den Schranken
des Judentums, doch ohne die Kontinuität mit dem geschichtlichen

Jesus und den von ihm erwählten Uraposteln zu
zerreissen. Die in der ganzen Welt zerstreuten paulinischen
Gemeinden waren mit der Urgemeinde in Jerusalem verbunden
durch das Band des Glaubens und der Liebe. Sie alle waren
Glieder an dem einen Leibe Christi. Jede Einzelgemeinde, ja,

Intern, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1926. 1



selbst die kleinste Hausgemeinde war Stellvertreterin der
Gesamtkirche, war nicht eine, sondern die ixxXrtaia Xgiaxov. In der
Eucharistiefeier fand diese Einheit der Kirche ihren sichtbaren
Ausdruck. Am Abendmahlstische eröffnete sich auch der
versammelten Gemeinde der Ausblick auf die Vollendung dieser
Einheit im nahen Endreiche. „Wie dieses gebrochene Brot
zerstreut war auf den Bergen und gesammelt eins wurde, so lass
auch deine Kirche zusammengebracht werden von den Enden
der Erde in dein Reich", heisst es im ältesten christlichen
Abendmahlsgebet (Did. 9). Und doch beobachten wir schon in
der ältesten Kirche die Tendenz zur Spaltung. Schon sehr früh
sammelten sich Sondergruppen um einzelne urchristliche
Persönlichkeiten ; es gab Kephas-Christen, Apollos-Christen, Paulus-
Christen. Aber diesen Spaltungen gegenüber kämpft Paulus mit
heiliger Leidenschaft für den einen, unzerreissbaren Christus
(1. Kor 1, 10). Und diesen Schismen setzt der vierte Evangelist
Jesu grosse Prophétie von der einen Herde unter dem einen
Hirten gegenüber (Jo. 10, 16). Und in eine bereits von Häresien
zerklüftete Christenheit ruft er mit lauter Stimme das hohe-
priesterliche Gebet des Herrn hinein: alle mögen eins sein in
einer Einheit, die so innig ist wie die Einheit zwischen dem
Gottessohn und seinem ewigen Vater (Jo. 17, 20 f.). Und einer
Christenschar, die um das Erbe des Erlösers streitet, stellt er
das wundersame Symbol der kirchlichen Einheit gegenüber :

den ungeteilten Rock des Herrn (Jo. 19, 23 f.).
„Wo Christus Jesus ist, da ist die katholische Kirche."

Christus ist der Einheitsgrund der im neuen Testament bezeugten
Kirche. Kein formuliertes Dogma, keine rechtliche Institution,
keine feststehende Einheitsliturgie, nein, allein Glaube und
Liebe sind das Fundament der urkirchlichen Einheit. Jede
Einzelkirche hatte völlige Freiheit in allen äusseren Formen,
und doch blieb die Einheit des Glaubens bewahrt. In diesem
Glauben hatte die alte Kirche die Kraft, die gefährlichsten
Häresien, Gnostizismus und Marcionitisraus, auszuscheiden und

zu überwinden und so die Mahnung des Apostels zu erfüllen:
Timothée, custodi deposüum (1. Tim. 6, 20). Auch nach der
Verfestigung der wesentlichen dogmatischen, organisatorischen und
kultischen Formen wurde die kirchliche Einheit keine Zwangseinheit.

Die Kirche im Jahrhundert des Nizänums ist ein Bild
der Einheit in der Mannigfaltigkeit. Und diese Kirche hatte



kraft ihrer inneren Einheit die Fähigkeit, alle Häresien, zumal
die arianische, zum Aussterben zu bringen.

In der zweiten Hälfte des ersten Jahrtausends vollzog sich
jedoch die Auflösung dieser Einheit. Den Auftakt gab die
Lostrennung der nestorianischen und monophysitischen „Häretiker".
Blühende Kirchen wurden aus der Gemeinschaft der Gesamtkirche

losgerissen. Während jedoch der Arianismus spurlos
untergegangen ist, haben sich diese „häretischen" Kirchen bis
heute erhalten und entfalten, wenigstens zum Teil, wie die
Thomaskirche Indiens, ein starkes christliches Leben. Aber
viel tiefer greifend ist die Scheidung der östlichen und
westlichen Kirche, ein Riss, der sich trotz aller Versuche als
unheilbar erwiesen hat. Zufällige historische Ereignisse lösten
die Trennung nur aus ; der tiefste Grund hierfür war die immer
stärkere Ausbildung zweier verschiedener Kirchentypen im
Osten und Westen, die sich nicht mehr verstanden und von
denen schliesslich ein jeder sich selbst verabsolutierte und den
anderen verketzerte und verfluchte. Auch heute besteht keine
Einigungsmöglichkeit. Denn Rom fordert von den Orientalen
bedingungslose Unterwerfung; die orthodoxe Kirche hingegen
verlangt von Rom die Rückkehr zur altkirchlichen Tradition.
Die Vereinigung kleinerer orientalischer Gruppen mit Rom ist
nicht einmal der verheissungsvolle Anfang einer Wiedervereinigung.

Die zwangsweise partielle Latinisierung der unierten
Orientalen birgt stets den Keim zu einem neuen Schisma in
sich, wie die Scharen der zur orthodoxen Kirche zurückkehrenden
Rumänen beweisen. Die Trennung von orthodoxer und römischer
Kirche scheint endgültig zu sein.

Aber auch die vom Orient getrennte abendländische Kirche
ist keine Einheit geblieben. Ja, die Reformation brachte eine
noch tiefere Zerklüftung, als sie das östlich-westliche Schisma
darstellt. Denn in ihr handelte es sich nicht nur um das
Auseinanderfallen zweier verschiedener und doch ähnlicher Typen,
sondern um die Bildung eines neuen christlichen Typus in einer
riesenhaften Umwälzung. So sehr sich auch die einzelnen
evangelischen Kirchen, Gruppen und Sekten unterscheiden,
alle sind eins im Willen zum lauteren und unverfälschten
Evangelium und in dem Streben, die Kirche in ihrer ursprünglichen

Reinheit wieder herzustellen. Alle Bemühungen um die

Wiedervereinigung vom Reformationsjahrhundert an bis herab



_ 4 —

auf Leibniz sind gescheitert. Auch dieser dritte Typus des
christlichen Denkens und Lebens scheint unzerstörbar.

Ein Vergleich der alten Christenheit mit der heutigen lehrt
uns so eine merkwürdige Tatsache. In der alten Kirche waren
alle Schismen und Häresien von relativ kurzer Dauer; von
all diesen Spaltungen gibt uns heute nur die Kirchengeschichte
Kunde. Die Zerrissenheit der heutigen Christenheit hingegen
erscheint als unüberwindlich ; es scheint so, als ob keiner der
drei Kirchentypen die Kraft besässe, die anderen aufzusaugen.
So erhebt sich denn die grosse Frage: besteht diese Spaltung
der heutigen Christenheit als eine wesensnotwendige? Sind
diese drei Kirchentypen, wie Kardinal Newman in seiner
anglikanischen Periode glaubte, die drei mächtigen Zweige
eines und desselben Baumes, also Glieder eines und desselben
Organismus? Und reichen gar die Wurzeln ihrer Verschiedenheit

hinab bis ins urchristliche Erdreich Sind etwa die Gegensätze

der drei Kirchen keine anderen als die der drei grossen
Jünger des Herrn, eines Petrus, Paulus und Johannes? Sollte
es nicht möglich sein, im Lichte der urchristlichen
Frömmigkeitstypen ein tiefes inneres Verstehen der Sonderart dieser
Kirchen zu erreichen und durch dieses Verstehen den Weg
frei zu machen zu einer inneren Einigung?

Unter den drei Kirchen ist die ehrwürdigste und
konservativste die Ostkirche. (Wir fassen unter diesem Begriff alle
christlichen Kirchen des Orients zusammen und sehen von den
relativ geringen dogmatischen Abweichungen der Monophysiten
und Nestorianer von den Orthodoxen ab.) Die Kenntnis, welche
die abendländische Christenheit, zumal die evangelische, von
der Ostkirche besitzt, ist erstaunlich dürftig. Das Bild, das in
den landläufigen protestantischen Symboliken gezeichnet wird,
ist mangelhaft und bisweilen durchaus schief. Selbst ein so

kenntnisreicher und feinfühliger Dogmenhistoriker wie Harnack
hat von seinem liberal-protestantischen Standpunkte aus die
östliche Kirche verzeichnet. Nicht ganz mit Unrecht hat einer
der hervorragendsten russischen Theologen, Nikolaus Glubo-
kowski, seinen Vergleich zwischen morgenländischem und
abendländischem Christentum als künstliche Konstruktion bezeichnet*).

') Den ortodoxa kyrkan och frâgan om sammanslutning mellan de

kristna kyrkorna in: Den ortodoxa kristenheten och kyrkans enhet hsg.
von der Olaus Petristiftung Upsala, Stockholm 1921, 18.



_ 5 —

Die Seele der östlichen Kirche ist den abendländischen Forschern
fast immer verborgen geblieben.

„Wo Christus Jesus ist, da ist die katholische Kirche."
Dieser alte Satz des Ignatius gilt auch für die orthodoxe Kirche.
Im Mittelpunkte ihres Denkens und Lebens steht der Glaube
an den menschgewordenen und auferstandenen Christus. Die
Christusmystik des Athanasius ist die Herzkammer der
orientalischen Kirche. „Gott ist Mensch geworden, um uns zu
vergotten." „Gott verband sich mit unserer Natur, damit unsere
Natur durch die Verbindung mit Gott vergottet werde." Die
göttliche Liebe ist in die dem Tode verfallene Welt
eingetreten, das Licht des Logos ist in der Finsternis aufgeleuchtet
und hat die ganze Menschheit, den ganzen Kosmos „verklärt".
Christi Auferstehung bedeutet Auferstehung der ganzen Welt.
In der Potenz ist die Welt schon jetzt auferstanden, erneuert
und verklärt. In der Osterliturgie der Ostkirche vernehmen
wir den ungeheuer klingenden Satz: „Christus ist auferstanden,
und von den Toten ist keiner mehr im Grabe." „Vom Tode
zum Leben und von der Erde zum Himmel hat uns Christus unser
Gott hinüber geleitet, die wir das Siegeslied singen." Die Oster-
freude, welche am machtvollsten in der Osternachtsliturgie
durchbricht, ist der Grundton der ganzen ostkirchlichen Frömmigkeit1).

Diese Osterfreude ist jedoch nicht retrospektiv ; das Wunder
der Menschwerdung, Auferstehung und Verklärung gehört nicht
als einmaliges heilsgeschichtliches Faktum der Vergangenheit
an, nein, es vollzieht sich immer von neuem in der Liturgie.
Der überreiche Kult der östlichen Kirche ist beseelt von
dem Glauben an den lebendigen Christus. Alle schimmernde
Pracht, aller blendende Pomp, alle liturgische Feierlichkeit,
die den Abendländer oft so fremd anmutet, ist nur der äussere
Rahmen für das permanente Wunder der Inkarnation, der
Epiphanie und Parusie. „Wir empfangen den König des Alls,
der da unsichtbar begleitet wird von den engelischen
Heerscharen2)". Die demütige Epiklese des Priesters bewirkt das

Wunder der realen Gegenwart Christi; die Elemente von Brot
und Wein werden Träger der göttlichen êôÇa, die Menschen,
welche diese Elemente schauen, berühren und empfangen,

') Näheres siehe in der feinsinnigen Arbeit von Nikolas v. Arseniew,
Vom Geist der morgenländischen Kirche in : Ostkirche und Mystik (Ans
der Welt christlicher Frömmigkeit) 1924, 1 ff.

a) Chrysostomusliturgie bei Brightman, Eastern Liturgies 377.



werden teilhaftig göttlicher Natur und göttlichen Lebens: die
Eucharistie ist nichts Geringeres als das ipdgpaxor ddavaaiaç,
ifdgpaxov £«^ç ').

Dieses Wunder der dauernden Inkarnation Christi weckt
in den Gläubigen zwei Gefühle : einmal tiefste Ehrfurcht vor dem

heiligen Gott, der in sichtbaren Hüllen seiner Gemeinde naht,
und jubelnde Freude über die unverdiente Gnade und Ehre,
welche der himmlische Herr den Erlösten schenkt. Darum der
unzählige Male wiederkehrende scheue Anbetungsruf: aytoç ò

D-soç, àyioç ÌGxvgóc, âyioç d&àvaxoç ; darum auch der stete freudige

Lobpreis ôoÇa ooi, xvgis, ôoÇa Goi. Nikolaus Glubokowski
sagt einmal sehr fein: der Name „orthodox" bedeute nicht nur
die „rechte Lehre", sondern auch den „rechten Lobpreis"2).
Aber die kultische Teilnahme an Christi Herrlichkeit ist keineswegs

ein selbstisches Träumen und Geniessen des einzelnen,
sondern die Gemeinschaft mit der Gesamtheit der Gläubigen,
die Liebeseinheit mit der ganzen Kirche, ja, der ganzen Menschheit,

der ganzen Schöpfung. Im Kult wird die communio
sanctorum sinnenfällig; die streitende und die triumphierende
Gemeinde vereinen sich zu einem grossen Chor der Liebenden.
In jeder Liturgie ertönt der Ruf: „Lasst uns einander lieben
und einmütig bekennen." Diese Liebe zur Kirche, zum Volk,
zur Menschheit findet ihren unvergleichlichen Ausdruck in den
universellen Fürbittgebeten, die ein Wesenselement der
östlichen Liturgie bilden.

Die Kirche ist die grosse Gemeinschaft aller Gläubigen,
das mystische oôipa XgiGxov. Wenn der Fromme am Kult der
Kirche teilnimmt, dann stellt er sich damit in den grossen
1 jebensstrom hinein, der von Christus aus durch die Jahrhunderte
fiiesst. Nichts ist der orientalischen Christenheit so fremd wie
der juridische Kirchenbegriff des abendländischen Katholizismus.
Der orientalische Kirchengedanke ist wesentlich spiritualistisch.
Die Kirche ist die grosse Gebetsgemeinschaft; „das Blut der
Kirche", sagt der grosse Religionsphilosoph Chomiakov, „ist das
Gebet füreinander, und ihr Atem ist die Lobpreisung des Herrn"8).
Nur scheinbar trägt die Ostkirche ein starr institutionalistisches

') Ignat., Ad Eph. 20, 2; Anaphora Serapionis, bei Kauschen, Flori-
legium patristicum 7: Monumenta Eucharistica 1914, 31.

2) Den ortodoxa kristenheten och k>rkans enhet 10.
3) Zit. Arseniew, Ostkirche und Mystik 30.



Gepräge; in Wirklichkeit ist ihr Charakter pneumatisch. Die
scheinbar äusserlichen Kultformen sind in Wirklichkeit nur die
Gefässe des göttlichen nvsvpa, die Transparente der göttlichen
dóì-a. Durch die liturgischen Medien bricht die jenseitige
Herrlichkeitswelt in die diesseitige Wirklichkeit hinein und reisst
den gläubigen Menschen mit sich empor in die Sphäre des

Unvergänglichen. Der eucharistische Kult vermittelt dem
Frommen die ewige Diaaiç und ysvoiç Ü-sov. Wenn der
orientalische Christ durch die ßaGiXixr) üvga auf den lichterumstrahlten
Altar des aêvxov blickt, dann glaubt er, aus dieser armseligen
Welt einen Blick ins Reich der Herrlichkeit und Seligkeit zu tun.

Die ostkirchliche Frömmigkeit ist ganz dem Jenseitigen
zugewandt. Ihren stärksten Ausdruck findet diese urchristliche
Jenseitsrichtung im Mönchtum. Ein orientalischer Mönchsvater
hat nicht mit Unrecht die Mönchsklöster als vsvga xal sâgaioipaxa
rfjç ixxXrioi'aç bezeichnet1). Der tiefste Sinn des orientalischen
Mönchtums liegt im Erwachen des urchristlichen Pneumas.
Die Mönche sind die unblutigen Märtyrer, die durch die restlose
Hingabe an die jenseitige Welt Zeugnis ablegen von Christus.
In der Askese kämpfen sie einen unermüdlichen Kampf gegen
alle widergöttliche Gewalt, in der Meditation schauen sie das
himmlische Licht, im inneren Gebet verkehren sie mit Christus
als dem himmlischen Bräutigam. Diese „Geistmenschen" mit
ihrer unmittelbaren Gotterfahrung sind die eigentlichen
Seelsorger der Ostkirche, die nvsvpaxixol naxigsç, wie der wundervolle

Terminus lautet. Laienmönche, welche nicht die Priesterweihe,

sondern nur die Mönchsweihe und Geistestaufe empfangen
hatten, waren Jahrhunderte hindurch die Verwalter des
Busssakramentes in der Ostkirche2). Die Liturgie ist die Aufgabe
der Priester, aber die Seelsorge steht den Mönchen zu. Um
die Gewissheit der Vergebung der Sünden mitzuteilen, dazu

genügt nicht die priesterliche Weihegewalt, dazu ist charismatische

Geistesausrüstung notwendig. Das Mönchtum ist es,
welches der Ostkirche ganz besonders den pneumatischen
Charakter aufprägt. Dadurch, dass alle Bischöfe dem Mönchtum

entstammen gewinnt die Hierarchie monastischen Charakter
Das, was Thomas von Aquin vom Hierarchen fordert, dass er

') Theodorus Studita, Cat. parv., Mi P gr 99, 393.
3) Joseph Hörmann. Untersuchungen zur griechischen Laienbeicht.

Donauwörth 1913.



— 8 —

in der vita contemplativa vollendet sei, das ist von den
orientalischen Mönchsbischöfen in höherem Masse verwirklicht als
von den abendländischen. Die Mönchsklöster sind die eigentlichen

Heimstätten der vita spiritualis in der Ostkirche ; in ihnen
ist die Christusmystik zur wundersamsten Blüte herangereift.
Die dem Abendlande so gut wie unbekannten feurigen Hymnen
Symeons des Neuen Theologen, die i'gioxsg xwv xrsioov vpvm;
und die tiefen Heiligenerzählungen der Phüdkalia (russisch
Dobrotolubje) sind nur zwei Beispiele aus den riesigen literarischen

Schätzen, welche in den Bibliotheken der östlichen Kirche
verborgen sind und die Zeugnis ablegen von der Christusminne
ostkirchlicher Mönche. Alle Entartungserscheinungen, welche
das östliche Mönchtum genau so aufweist wie das abendländische,
sind kein Beweis gegen die segensvolle Bedeutung, die ihm
zukommt. Johannes Climacus hat in übertreibender Formulierung

diese Bedeutung ausgesprochen wenn er sagte: (pwç
ndvxcov dvâ-gtonoov povaôixrj noXixsîa ').

Die östliche Kirche ist eine nvsvpaxixij ixxXxpia. Sie führt
den Ruhmestitel „katholisch" mit dreifachem Recht, denn sie
ist katholisch, d. h. universell im räumlichen, zeitlichen und
inhaltlichen Sinne. Sie umfasst die rechtgläubige Christenheit
xatf oXxjv xrjv yrjv auf der ganzen Erde; sie steht in
ununterbrochener Kontinuität mit der Urkirche, und endlich bringt sie
im Dogma und im Kult das nXijigwpa Xgiaxov zu sichtbarem
Ausdruck. Die mannigfachen Lichtstrahlen, die ausserhalb der
orthodoxen Kirche nur getrennt erscheinen, sind in ihr wie
in einem Brennpunkte vereinigt2). Weil im Besitz der Wahr-
heits- und Lebensfülle, vermag sie nach dem schönen Worte
Cyrills von Jerusalem in katholischer, d. h. allumfassender Weise
die Menschen zu lehren, zu heilen und zu pflegen xatroXixwç
âiâdaxsiv, laxgsvsiv xaì iisgansvsiv8). Aber trotz dieses Bewusstseins

ist die Ostkirche (wenigstens heute) *¦) frei von der Exklusivität

der römischen Kirche. Sie erkennt, wie Professor Karsawin
ausführt, freudig an, dass auch andere Kirchen berechtigte
Aspekte der christlichen Wahrheit haben. In dem Auseinander-

') Seal. par. 36; Mi P gr 88, 1020.
») Glubokowski a. a. 0. 13, 62 ff.

') Cat. 18, 23; Mi P gr 33, 1043.
*) In früherer Zeit freilich zeigte die orientalische Kirche eine ähnliche

Exklusivität wie die römische, die lutherische und calvinische. Zahlreiche
Beispiele bei Glubokowski a. a. 0.



— 9 —

gehen der einzelnen Kirchen sieht sie einen Prozess der
„Individualisation und Spezifikation" einer Teilwahrheit, der bedingt
ist durch eine „Deformation" der orthodoxen Kirche; „die
empirische Kirche trägt mit an den Sünden derer, welche die
Einheit der Kirche zerrissen haben" x). Die Arbeitsgemeinschaft
mit der evangelischen Kirche, welche die östliche Kirche auf
der Stockholmer Konferenz begründet hat, ist der deutlichste
Beweis für die wahrhaft katholische Weitherzigkeit, mit welcher
die „orthodoxe" Kirche trotz ihrer unverbrüchlichen Treue
gegenüber der vollen christlichen Tradition den von ihr
getrennten christlichen Kirchen die Hand reicht.

Trotz der strengen Katholizität hat jedoch die östliche
Kirche allezeit eine schmiegsame Anpassungsfähigkeit an die
einzelnen Nationalitäten gezeigt. Ihr überweltlicher und
überstaatlicher Charakter hindert sie nicht, die volkstümliche Eigenart

der verschiedenen Nationen liebevoll zu pflegen. Sämtliche
orientalische Kirchen sind autokephale Landeskirchen, mit dem
Leben der einzelnen östlichen Völker unlöslich verbunden.
Darum wird in den orientalischen Kirchen fast überall die
Landessprache (wenn auch zum Teil in einer archaischen Form
derselben) gebraucht. Der Umstand, dass die Sprache der Kirche
den Gläubigen wenigstens einigermassen verständlich ist, ermöglicht

diesen von Jugend auf ein inniges Leben in und mit der
Liturgie. Freilich ist nicht zu verkennen, dass die Anlehnung
der östlichen Kirchen an die politischen Staatsgebilde, ganz
besonders an das Zarenreich, häufig ein Hemmschuh der
Katholizität gewesen ist. Die Verkoppelung der Kirchen mit
den weltlichen Mächten hat es bis zum heutigen Tage
verhindert, dass die Kirchen des Ostens sich zu einem Konzil
vereinigten. Besässen die orthodoxen Kirchen etwa im Patriarchen

von Jerusalem einen über den einzelnen Kirchen stehenden
Primas, so wäre es ihnen möglich, auch nach aussen hin ihre
katholische Einheit zu bekunden und. den grossen Nöten der
östlichen Christenheit in gemeinsamer Aktion zu steuern.

Die orientalische Kirche ist eine Universalkirche mit wunderbaren

Gaben und Schätzen. Der unvergängliche Ruhmestitel

l) Arbeitsgemeinschaft des Hochkirchlich-ökumenischen Bundes am,
18. 6. 25; Una Sancta 1925. 110. Ähnlich Glubokowski a. a. 0. 61 ff. Sehr
beachtenswert der Vortrag von Erzbischof Germanos über « Die Methoden
der praktischen und organisatorischen Zusammenarbeit der Kirchen»
erscheint im Amtlichen Bericht der Stockholmer Konferenz.



— 10 —

dieser Kirche ist es, die Schätze der alten griechischen Christenheit

durch die Jahrhunderte unversehrt bewahrt zu haben. Ihr
köstlichster Schatz aber ist die eucharistische Liturgie. Die
Liturgien der orientalischen Kirchen gehören nach der heiligen
Schrift zu den wichtigsten Denkmälern des christlichen Glaubens.
Aber es ist verfehlt anzunehmen, dass die östliche Kirche
nichts weiter sei als ein altehrwürdiger Tempel oder gar nur
ein Museum mit toten Schätzen. Obgleich einzelne ihrer Zweige
(wie etwa die abessinische, die koptische und die syrische Kirche
am Urmiasee) im Laufe der Jahrhunderte verdorrt und vom
Aberglauben angefault sind, findet sich das Bild von der
„versteinerten" Kirche des Ostens nur in den Köpfen abendländischer
Theoretiker. Unter dem Reichtum und der Pracht äusserer
Formen lebt im christlichen Osten eine starke und innige
Jenseitsfrömmigkeit. Und diese Frömmigkeit hat in der jüngsten
Zeit in Russland wie in Armenien die Feuerprobe bestanden
und ihre todüberwindende Macht bezeugt. Die Kirche der
Liturgie und der Tradition, als die uns die Ostkirche entgegentritt,

ist zugleich die Kirche des Pneuma und die Kirche der
Märtyrer.

Suchen wir nach den urchristlichen Kräften, welche in
der Ostkirche wirken, so erkennen wir, dass das johanneische
Christentum in ihm als geheimnisvolle Seele fortlebt. Die
moderne Bibelwissenschaft hat uns geholfen, die Eigenart des

vierten Evangeliums besser zu verstehen ; aber wir würden es

noch weit besser verstehen, wenn wir eifriger die östliche
Kirche und ihr Schrifttum studieren würden. Die Grundgedanken
des vierten Evangeliums sind die treibenden Kräfte des östlichen
Christentums bis zum heutigen Tage geblieben. Im Christusbilde
der östlichen Kirche erkennen wir die johanneische Christusgestalt

wieder, jenen ewigen „Logos", der seine Zeitlosigkeit
in den majestätischen Worten kundgibt: „Ehe denn Abraham
wrard, bin ich" (Jo. 8, 58). Und dieser ewige Christus
ist Fleisch geworden und hat sein Zelt unter den Menschen
aufgeschlagen, und die aus Gott Geborenen durften ihn mit
ihren Augen schauen und mit ihren Händen betasten (Jo. 1, 14;
1. Jo. 1, 1). Das Inkarnationsmotiv, das Johannes im Prolog
des Evangeliums und im Eingang seines ersten Briefes anschlägt,
klingt durch die ganze östliche Theologie weiter und wird am
greifbarsten in der sakramentalen Liturgie. Und wie für den



— 11 —

vierten Evangelisten die Auferstehung ein gegenwärtiges, nicht
erst ein künftiges Heilsgut ist — „wer an mich glaubt, der
hat das ewige Leben, der ist vom Tode hinübergeschritten zum
Leben" (Jo. 5, 24) —, so verkündet die Ostkirche unermüdlich,
dass durch Christi Auferstehung der Tod schon überwunden,
der ganze Kosmos erneuert und von der ôoÇa des lebendigen
Christus verklärt sei. Und wie die östliche Kirche die
Sakramentskirche ist, welche das göttliche Leben und die göttliche
Gnadenkraft durch geheimnisvolle Zeichen, vor allem durch
die Elemente der Eucharistie, vermittelt, so ist das vierte
Evangelium das sakramentale unter den Evangelien. Die grossen
Reden vom Lebensbrot und vom Weinstock umkreisen in
scheuer Symbolik das Mysterium der Eucharistie. Und die
Allegorie von Wasser und Blut, die der Seite des sterbenden
Christus entströmen (Jo. 19, 34), versinnbildet in wunderbarer
Weise den Gedanken, dass durch die Kanäle der Sakramente
die Heilsgnade Christi von seinem Kreuz weitergeleitet wird
in die christlichen Herzen. Und endlich hat die Ostkirche vom
vierten Evangelium den grossen Gedanken der Einheit aller
Christen empfangen. Das Ut omnes unum des hohepriesterlichen
Gebets wiederzugeben war dem vierten Evangelisten
vorbehalten, und er, der an der Brust des Herrn ruhte, durfte das
Geheimnis verdolmetschen, dass die Liebe das Kennzeichen
der wahren Christusjüngerschaft sei. Es ist kein Zufall, dass

auf der Stockholmer Weltkonferenz gerade die Orientalen diese

johanneischen Klänge am inbrünstigsten angeschlagen haben.
Wie die Ostkirche die einzelnen Grundmotive johanneischer
Frömmigkeit aufgefangen hat, so teilt sie mit ihr auch deren
eigentümlich statischen Charakter. Die ungeheure Dynamik
des eschatologischen Gedankens, welche uns die synoptischen
Evangelien auf jeder Seite offenbaren, ist dem johanneischen
Christentum fremd. Fremd ist ihm ebenso die gewaltige
geschichtliche Dramatik, die das paulinische Christusbild aufweist.
Die Christusbilder, die wir über der Apsis byzantinischer Kirchen
finden, voll majestätischer Ruhe und Unbeweglichkeit, aber
mit einem eigentümlichen Zug sakraler Starrheit, sind ein
wundervolles Symbol für die Statik des johanneischen
Christusgedankens. Es ist, als würden wir gebannt beim Anblick der
lichtumflossenen, Ruhe gebietenden Gestalt des ewigen Logos
und beim Lauschen auf sein feierliches Königswort: iyw sipi
xà (pwç xov xóapov (Jo. 9, 5).



— 12 —

Die statische Mystik des johanneischen Christentums zieht
immer wieder die gläubigen Christen in ihren Bannkreis. Und
doch ist sie nur eine Ausprägung des neutestamentlichen Christentums

und bedarf darum der Ergänzung durch andere Glaubens-
formen. In gleicher Weise ist auch die östliche Kirche nur
ein christlicher Kirchentypus neben anderen, die wiederum neue
Seiten des urchristlichen Glaubens zur Geltung bringen. Das
abendländische Christentum stand ursprünglich ganz unter griechischem
Einfluss ; zu Justins Zeiten wurde in Rom die Liturgie griechisch
gefeiert. Allmählich aber nahm das abendländische Christentum
eine vollständig selbständige Entwicklung. Gewiss zeigt ursprünglich

die abendländische Kirche dieselbe Vielgestaltigkeit wie
die morgenländische. Wie dort Griechen und Syrer, Armenier
und Georgier, Kopten und Slawen dem Christentum ihre besondere

Prägung verliehen, so gab es hier ein römisches und
afrikanisches, ein gallisches und spanisches, ein angelsächsisches
und irisches Christentum. Aber schon frühzeitig wurden in der
ganzen abendländischen Kirche besondere Eigentümlichkeiten
sichtbar. Die Grundfrage der abendländischen Frömmigkeit
war nicht wie im Osten : Vergänglichkeit und Unsterblichkeit,
Tod und Auferstehung, sondern Sünde und Gnade, Gesetz und
gutes Werk. Die abendländische Christenheit schaute Gottes
Heilsoffenbarung erstlich in der Sündenvergebung, nicht, wie
die morgenländische, in der Verklärung. Darum war die
abendländische Frömmigkeit viel stärker auf die Ethik bezogen als
die orientalische. Die grössten Kirchenlehrer des Ostens,
Athanasius und Gregor von Nyssa, haben die Lehre von der
Vergottung des Menschen ausgebildet ; die grössten abendländischen
Kirchenlehrer waren doctores gratiae. Augustinus stellt die
Gnade in den Mittelpunkt der ganzen Theologie und der Aquinate
sieht die zentrale theologische Aufgabe in der Herausarbeitung
der grossen Harmonie, die zwischen Natur und Gnade besteht:
gratia naturam non tollit, sed perfidi. Die zweite Eigentümlichkeit

des abendländischen Christentums ist die Anschauung von
der Kirche als der Trägerin des regnum Dei, des sichtbar
gewordenen Gottesreiches auf Erden. Regnum ist hier eine
durchaus dynamische Grösse; Christus vincit, Christus regnai,
Christus imperai — so lautet der Ruf, mit dem die
abendländischen Christen die Götterbilder stürzten. Die transzendente
Welt greift in die diesseitige Welt herein, zwischen Gottesreich



— 13 —

und Weltreich entsteht eine ungeheure Spannung, aber die
civitas Dei muss den Sieg davontragen über alle irdischen
Mächte. Mit diesem Glauben an das Sichtbarwerden des Gottesreichs

hängt zusammen der juridisch-hierarchische Kirchenbegriff,

der nicht nur eine Eigentümlichkeit des römischen,
sondern des abendländischen Christentums überhaupt ist: die
Kirche ist nicht nur Gnadengemeinschaft, sondern ebenso
Rechtsgemeinschaft. Der Gedanke der straff organisierten (allerdings
auf breiter demokratischer Grundlage ruhenden) Episkopalkirche
ist im Abendlande in unübertrefflicher Weise von Cyprian
formuliert worden. Sein Wort: Scire debes episcopum in ecclesia

esse et ecclesiam in episcopo (ep. 66, 8) konnte nur von einem
Abendländer formuliert werden. Wohl hat der augustinische
Spiritualismus diese hierarchische Episkopalidee erweicht,
geläutert und vergeistigt, wohl hat noch Thomas von Aquino
die spiritualistische und juridische Kirchenidee in einer wunderbaren

Synthese verschmolzen; aber der Gedanke der
Heilsnotwendigkeit der rechtlich organisierten Kirche im Sinne des

cyprianischen Extra ecclesiam nulla salus ist dem westlichen
Christentum nicht mehr verloren gegangen.

Die abendländische Episkopalkirche war ursprünglich wie
die morgenländische landeskirchlich aufgebaut; der Bischof
war Souverän in seinem Sprengel, keinem anderen Oberbischof
als Christus selbst verantwortlich. Allmählich aber wurden alle
Kräfte der abendländischen Kirche von der römischen absorbiert.
In hartem Kampfe wurde das alte Landeskirchentum durch
die römische Weltkirche verdrängt ; die Bischofskirchen mussten
der Papstkirche Platz machen. Die alten abendländischen
Landeskirchen verloren ihre Jurisdiktionelle und liturgische
Selbständigkeit und mussten sich dem römischen Einheitsrecht und
der römischen Einheitsliturgie beugen. In einem langwierigen
Prozess, dessen Ausläufer sich bis ins zweite Jahrtausend erstrecken,
bildete sich ein neuer Kirchentypus, der dem urchristlichen
und altchristlichen fremd war. Es war der römische Genius
mit seinen beiden Charismen ius et imperium, der diesen Typus
mit erstaunlicher Zielstrebigkeit herausarbeitete. Den biblischen
Rechtstitel für alle diese Forderungen fand der römische Machtwille

in den petrinischen Stellen der Evangelien. Schon die
alte abendländische Kirche hatte den Petrusworten — im
Unterschied von der morgenländischen, die sie grossenteils



_ 14 —

pneumatisch interpretierte — eine spezifisch kirchliche Deutung
gegeben. In dem Worte von der Kirchengründung auf dem
Felsenmann sah sie die grosse Urkunde der Episkopalkirche.
Petrus ist der Prototyp aller Bischöfe ; darum ist jeder Bischofstuhl

eine cathedra Petri. Aber der Umstand, dass die römischen
Bischöfe die cathedra Petri im buchstäblichen Sinne einnahmen,
ermöglichte es ihnen, der alten cyprianisch-augustinischen
Auslegung der petrinischen Jesusworte eine papalistische Wendung
zu geben und so mit ihnen den Anspruch auf die plenitudo
potestatis zu erheben und die Unterwerfung unter den
„Stellvertreter Christi" als heilsnotwendig zu fordern—porro subesse

Romano pontifici omnino esse de necessitate salutis '). Die biblische
Urkunde allein freilich genügte nicht, um den römischen
Anspruch auf die sollicitudo universalis ecclesiae durchzusetzen,
denn der unanimis consensus patrum sprach gegen die römischen
Auslegungskünste; darum griff Rom zu einer Reihe von
Falsifikaten, deren Bedeutung für die Entwicklung der Primatsidee
allzuwenig beachtet wird. Und wo auch die Fälschung erfolglos
blieb, da half das Machtmittel der Exkommunikation. Von
einem der grössten Vorkämpfer der Papalidee, Innozenz III.,
sagt ein Papsthistoriker, dass unter seinem Pontifikat „kaum
ein Fürst oder Herrscher war, den er nicht exkommunizierte,
kaum ein führendes Land, das er nicht mit dem Interdikt
belegte"2). Das alte Landeskirchentum freilich liess sich nicht
so rasch ertöten, sondern leistete den zähesten Widerstand:
Fürsten und Könige sträubten sich mit Gewalt gegen die
päpstlichen Forderungen, Konzile widerstrebten ihnen und suchten
die Rechte des Episkopats zu schützen; bis ins 18. Jahrhundert
hinein waren die Bischöfe einzelner Länder um eine
Dezentralisierung der Kirchenmacht bemüht. Es geht eine starke
Gegenbewegung gegen die papalistischen Machtansprüche durch
die Jahrhunderte. Dennoch musste das Landeskirchentum
schliesslich erliegen. Die vatikanischen Dogmen vom Primat,
Universalepiskopat und von der Unfehlbarkeit vollenden jenen
1500jährigen Riesenprozess der Romanisierung des christlichen
Abendlandes; der Codex iuris canonici mit seinen 2414

Paragraphen, die „ewige Gültigkeit" haben sollen, setzt jene

*) Bulla Unam Sanctam Bonifaz VIII. ; Mirbt, Quellen zur Geschichte
des Papsttums, 4. Aufl. Nr. 372.

3) Mac Cabe, Crises of the History of Papacy 1916, 175.



~~ 15 —

Dogmen in die praktische Wirklichkeit um. So siegte denn Rom,
nicht nur weil es mit eiserner Konsequenz und rücksichtsloser
Härte sein Ziel verfolgte, sondern auch deshalb, weil die
Christenheit nach der kirchlichen Einheit verlangte, weil das
Christentum selbst die souveräne Freiheit der Kirche von allen
vergänglichen irdischen Mächten forderte. Rom erfüllte eine
christliche Forderung, wenn auch in verkehrter und
widerchristlicher Weise.

So ist die römische Kirche die grosse Einheitskirche, freilich
als Kirche des Rechts und der Macht, des Zwanges und der
Uniformität. La chiesa non è un credo, la chiesa è un impero, una
disciplina — dieses Wort eines führenden Mannes im heutigen
Vatikan sagt alles. In der Tat ist die römische Kirche, ein
gewaltiges Weltreich; ihrer Institution eignet eine ungeheure Kraft;
der eiserne Ring der Organisation hält alle auseinanderstrebenden
Teile zusammen. Aber das ist das Merkwürdige: der eigentliche
Träger dieser Weltmacht ist nicht der unfehlbare Papst, sondern
die Kurie. Les papes changent, les bureaux restent, hat einmal
Paul Sabatier gesagt*). Wohl waren es einzelne Persönlichkeiten,

welche zuerst den päpstlichen Machtanspruch
durchsetzten, aber dieser Machtanspruch ist dann zur Tradition
geworden, die unabhängig ist von der Person des einzelnen Papstes.
Heute ist der Träger der plenitudo potestatis machtlos gegenüber
der allmächtigen kurialen Institution ; der Papst ist im Vollsinn
des Wortes „der Gefangene des Vatikans". Che dirono i miei

padroni? pflegte Pius X. (ein Mann, der tatsächlich die
Heiligsprechung verdient) seufzend zu sagen, wenn sich Gläubige
mit Bitten und Vorschlägen an ihn wandten. Und Pius XL
äusserte über die vielumstrittenen Bücher von Joseph Wittig:
„Diese Bücher gefallen mir sehr gut, aber ich allein habe
darüber nicht zu entscheiden." Und die Bücher kamen auf den

Index, trotzdem sie dem Papst gut gefallen hatten. Aber hinter
der Kurie steht noch eine zweite unheimliche Riesenmacht,
welche den Lauf der römischen Weltmacht unsichtbar lenkt:
der Jesuitenorden. Der spanische Offizier Ignatius hat mit der

ganzen Leidenschaft seiner ritterlichen Seele den Gedanken
des päpstlichen Imperiums als religiöses Ideal bejaht und sein

Korrelat geschaffen : die miliiia papae. Urban VIII. rühmte den
neuen Orden, „weil er sich ganz dem Schutze der päpstlichen

') Les Modernistes, Paris 1909, 6.



— 16 —

Macht gewidmet habe" *). Aber in Wirklichkeit ist dieser Orden
nicht der Diener des Papstes, sondern sein Beherrscher. Die
Kurialisten einerseits, die Jesuiten andererseits sind die padroni
des Papstes ; durch ihn herrschen sie. Der papa rosso und der
papa nero sind stärker als der papa bianco. Mit zwei Mitteln
behauptet Rom seine ungeheure Macht ; nach aussen mit feiner
Diplomatie, nach innen mit brutaler Gewalt. Es umwirbt und
umschmeichelt die Mächtigen dieser Erde und sichert sich durch
Konkordate mit Herrschern und Regierungen seinen Einfluss.
Es umwirbt die orientalischen Kirchen, wobei es gerade heute
deren äussere Notlage benutzt, um sie zur Unterwerfung unter
das Papsttum zu bringen. Der russische Professor Glubokowski
hat auf der Stockholmer Konferenz mit bewegten Worten gegen
diese Art römischer Propaganda unter den Orientalen protestiert.
Ja, die römische Apologetik umwirbt auch die Protestanten,
indem sie ihnen im Mantel des Freisinns und der Modernität
die Schönheit, Freiheit und Segenskraft der römischen Kirche
vor Augen stellt. „Ich führe alle Menschen zu ihrer Türe hinein
und zu meiner Türe hinaus" — hat schon Ignatius von Loyola
in einem kennzeichnenden Worte gesagt.s) Als ich einmal in

') Mirbt a. a. 0. Nr. 512.

') Die wenig beachtete Stelle verdient ausführlich angeführt zu werden,
weil sie die Eigenart der jesuitischen Wirksamkeit schlaglichtartig
beleuchtet: «Bei jedem Verkehr, bei dem wir jemand für die Sache Gottes
gewinnen wollen, sollten wir es ähnlich machen wie der Teufel, wenn er
einen guten Menschen in Netze des Verderbens ziehen will — nur mit dem
Unterschied, dass wir auf das Gute ausgehen. Jener kommt nämlich durch
die Türe des andern herein um ihn durch seine eigene mit heraus zu
nehmen. Ich sage, er geht durch fremde Türen ein, d. h. er widerspricht
nicht den Gepflogenheiten und Anschauungen, die er vorfindet, sondern
lässt einem jeden seine frommen Gedanken, an welchen der Betreffende
nun einmal Gefallen hat; vielleicht spendet er ihnen noch sein Lob!
Allmählich aber sucht er mit seinem Partner in die Nähe seines Pförtchens
zu kommen, lockt in z. B. unter dem Schein des Guten in einen schädlichen
Übereifer oder in allerhand Selbsttäuschungen: alles nur für seine schlimmen
Absichten. So können auch wir, in einer zunächst nur teilweise guten
Sache, mit Rücksicht auf das gute Endziel uns fürs erste anbequemen und
eine gewisse Zustimmung erkennen lassen, indem wir das weniger Gute
zunächst nicht zu bemerken scheinen. Wenn wir dann allmählich Vertrauen
gefunden haben, können wir umsomehr die Sache zum Besseren hindrehen.
In diesem Sinne gilt also auch für uns (die wir die Geschäfte Gottes
betreiben wollen) jener Wahlspruch: «Durch die fremde Türe hinein und
durch die eigene heraus » Brief an PP. Salmeron und Broët für die irische
Gesandschaftsreise 1541 bei 0. Karrer, Des heiligen Ignatius von Loyola
geistliche Briefe und Unterweisungen 1922, 63 f.



— 17 —

der Universität Leipzig im Kreise protestantischer Theologiestudenten

eine Aussprache hatte, tauchte plötzlich ein Jesuit
auf, der, aufs beste vertraut mit der gesamten protestantischen
Theologie, die römische Kirche in das wundersamste evangelische

Licht rückte und es so hinstellte, als ob schlechterdings
keine tieferen Unterschiede zwischen römischer und evangelischer

Auffassung des Christentums bestünden. Aber das alles
ist nur die Aussenseite. Im Inneren führt Rom einen rücksichtslosen

Kampf gegen jede selbständige Regung, die irgendwie
das römische Machtsystem gefährdet. Mittels eines über die
ganze Welt ausgebreiteten Spionage- und Denunziationssystems
beobachtet Rom alle Bewegungen innerhalb der Kirche. An
allen Ecken und Enden horchen und spähen geheime Beobachter,
die jede freiheitliche Äusserung weitertragen. Wo der moderne
Staatsgedanke, wo freie wissenschaftliche Forschung, wo
evangelische. Frömmigkeit im Schosse der römischen Kirche sich
regt, da greift rücksichtslos die kirchliche Zensur ein. Die
Tndizierung von fünf Schriften des Breslauer Theologen und
Volksschriftstellers Joseph Wittig muss allen, die von Rom eine

Wendung zur Duldsamkeit erhofften, in schmerzlicher Weise
die Augen öffnen. Diese Indizierung ist von grösserer Bedeutung
als die Indizierung von Herman Schell vor mehr als 20 Jahren.
Denn mit Joseph Wittig wird die ganze katholische
Jugendbewegung getroffen, die ihn als geistigen Führer verehrt. Die
nervösen Beschwichtigungsversuche bekannter katholischer
Persönlichkeiten (Dr. Sonnenschein und P. Erich Przywara S. J.)
beweisen unwiderleglich, wie empfindlich die freieren
katholischen Kreise Deutschlands durch dieses drakonische Urteil
betroffen wurden. Aber noch ein anderes wenig beachtetes
Vorkommnis der jüngsten Zeit wirft Licht auf die Verhältnisse
im Vatikan. Der Prälat Paul Maria Baumgarten, der Jahrzehnte
lang dem Vatikan treu gedient, wurde als bejahrter Mann seiner
Ämter und Würden beraubt, und zwar deshalb, weil er als

gewissenhafter historischer Forscher in seiner Schrift über
Bellarmin auch Dinge ans Licht gebracht hatte, welche der von
den Jesuiten betriebenen Seligsprechung Bellarmins nicht förderlich

waren.1) Mit ähnlicherBrutalität unterdrückt Rom die unierten

') Paul Maria Baumgarten, Neue Kunde von alten Bibeln. Mit
zahlreichen Beiträgen zur Kultur- und Literaturgeschichte Borns am Ausgange
des 16. Jahrhanderts, Krumbach (Aker) 1922.

Internat, kirchl. Zeltschrift, Heft 1, 1926. 2



- 18 —

Orientalen. Man horche auf die ergreifenden Notrufe, welche die
römisch-katholische Baronin von Uexküll gegen die gewaltsame
Latinisierung der unierten Orientalen (vor allem durch die Jesuiten)

erhoben hatx). Das Los der latinisierten Orientalen ist ein
beredtes Zeugnis für das Schicksal, das der östlichen Kirchen
harrt, wenn sie sich unter das Joch Roms beugen. Rom —
d. h. jene unheimliche kurialistisch-jesuitische Macht, welche
hinter und über den persönlich oft vortrefflichen Päpsten steht,
will Herrschaft, Herrschaft über die Seelen und Herrschaft
über die Welt. Nicht Gottes Ehre, nicht das Heil der Seelen,
nicht die Liebe zu den Brüdern, sondern Macht und Ansehen —

„das Prestige des apostolischen Stuhles" pflegen die Kurialisten
zu sagen — ist Roms letztes Ziel. Das Bild des Grossinquisitors,
das Dostojewski gezeichnet hat, ist der Wirklichkeit abgelauscht.

So ist die römische Kirche die Kirche des kalten Rechtes,
der rücksichtslosen Gewalt, der Weltherrschaft. Aber damit
ist nicht ihre Seele erfasst. Die römische Kirche ist eben die
römisch-katholische Kirche; in dem römischen Leib, besser
gesagt unter dem römischen Panzer, schlägt ein katholisches.
Herz; die katholische Seele schmachtet im Kerker der römischen
Gewalthaber. Aber so wenig ein Gefangener nach seinem Kerkerwärter,

ebensowenig darf die römische Kirche nach ihren
Beherrschern und Ausbeutern beurteilt werden. Die katholische
Idee ist in der römischen Kirche niemals untergegangen ; die katholische

Seele ist unsterblich, trotz der Arbeit derer, die sie an
den Antichrist verraten. Selbst jene Zeit, da Rom auch der
äusseren Machtfülle sich erfreute, war eine Blütezeit des
katholischen Gedankens. Es war das „goldene Mittelalter", das
13. Jahrhundert, in dem Franz von Assisi predigte und Thomas
von Aquino dachte und Dante Alighieri dichtete. Aber auch
die Entartung des ausgehenden Mittelalters und die konfessionelle
Verengung, d. h. die antiprotestantische Zuspitzung des römischen
Katholizismus in den nachtridentinischen Jahrhunderten konnte
die katholische Idee nicht ertöten. Der Geist Augustins und des

Aquinaten, des Poverello von Assisi und der hl. Katharina von
Siena ist in der römischen Kirche nicht erstorben. Die Schar

') Rom und der Orient, Jesuiten und Melchiten, Veröffentlichungen
von Dokumenten, Briefen und Aufzeichnungen im Namen der Wahrheit,
Gerechtigkeit und Barmherzigkeit, Berlin 1912. Vgl. Syrische Briefe, Hochland

1928/24, 269 ff., 446 ff.



— 19 —

wundersamer Gestalten des neueren und neuesten Katholizismus:
Bischof Sailer und Clemens Maria Hofbauer, Johann Adam
Möhler und Kardinal Newman, Herman Schell und George
Tyrrell, Abbé Huvelin und Friedrich von Hügel, Abt Ildefons
Herwegen und Romano Guardini — alle diese Männer bezeugen
die unvergängliche Kraft der katholischen Idee in der Kirche
Roms. Immer wieder brechen starke Strömungen aus ihrem
Schosse hervor: die reformkatholische Bewegung, die liturgische
Bewegung, die soziale Bewegung* Marc Sangniers, die
Jugendbewegung des Quickborn und anderer Gruppen. Sie alle beweisen,
dass die katholische Seele in der römischen Hierarchenkirche lebt.

Diese Seele der römisch-katholischen Kirche ist in vielem
verwandt mit der Seele der Ostkirche. Auch in ihr ist die

Christusmystik das Herzstück des Kultes wie der persönlichen
Frömmigkeit. Aber gegenüber der Einförmigkeit der östlichen
Christusidee offenbart die abendländische Christusfrömmigkeit
eine Mannigfaltigkeit von Spielarten. Schon ein Vergleich des

Christusbildes in der morgenländischen und abendländischen
Kunst zeigt uns diesen Unterschied ganz deutlich. Vor allem
sind es drei Momente, die in der abendländischen Christusmystik
besonders betont sind : das Kind in der Krippe, der Schmerzensmann

am Kreuz und der himmlische König, rex regum et dominus

dominantium. Göttliche Demut, göttliches Leiden, göttliche
Herrschaft — diese Gedanken umkreist die abendländische
Christusminne. Im Zentrum aber steht das Kreuz : Vexilla regis
prodeunt, fulget crucis mysterium — 0 crux ave, spes unica.
Und dieses Mysterium des Kreuzes, Christi stellvertretendes
Leiden und Sterben, wird für die abendländische Frömmigkeit
sichtbar und greifbar auf dem Altar. Das Messopfer ist die

unblutige Erneuerung des Opfertodes Christi und darum der
Feuerherd der zarten Passionsmystik. Es gilt aktiv mit dem
leidenden und sterbenden Christus zu leiden und zu sterben.
Alles ist hier viel realistischer gedacht als in der Ostkirche,
wie schon der wichtigste Terminus des römischen Sakramentalismus:

opus operatum, ausdrückt, ein Terminus, der dem

pneumatischen Sakramentsbegriff der östlichen Kirche durchaus
fremd ist. Dennoch ist die Inbrunst der realistischen Sakramentsfrömmigkeit

desWestensnichtgeringer alsdie derspiritualistischen
Sakramentsfrömmigkeit des Ostens. Ja, die Sakramentsmystik
hat sich in der römischen Kirche noch reicher entfaltet als in



— 20 —

der anatolischen. In der römischen Kirche hat die häufige, ja
tägliche Kommunion ihre Heimstätte gefunden. Es war die
Grosstat des „eucharistischen Papstes" Pius X., diese der
mittelalterlichen Christusmystik entsprungene Devotion zum Gemeingut

der römischen Weltkirche gemacht zu haben. Die
römischkatholische Kirche ist es auch, die im Unterschied von der
östlichen seit dem 13. Jahrhundert den Kult der aufbewahrten
Eucharistie immer eifriger gepflegt und reicher ausgestaltet
hat. Die im Tabernakel aufbewahrte Hostie ist ihr das äussere

Unterpfand der dauernden Gegenwart Christi, die buchstäbliche
Erfüllung von Jesu Verheissungswort : „Siehe ich bin bei Euch alle
Tage bis an der Welt Ende". Obgleich diese Andacht zur
aufbewahrten Eucharistie in der alten Kirche noch nicht gepflegt
wurde, gehört sie zum Tiefsten und Köstlichsten, was der
späteren Christenheit an Frömmigkeitsformen geschenkt wurde;
der hochsinnige und weitherzige Religionsphilosoph Friedrich
von Hügel, der sie selbst mit inniger Liebe pflegte, sagt mit
Recht von ihr, dass sie „Heilige, grosse Heilige geschaffen hat".

In der eifrigen Pflege der eucharistischen Devotion offenbart

sich am reinsten die vita contemplativa des römisch-katholischen

Christentums. Mit dieser beschaulichen Frömmigkeit
paart sich jedoch in ihm eine höchstgespannte vita activa. Das
Ideal des regnum Dei fordert vom Christen, dass er alle Kräfte
einsetze, um der Gottesherrschaft in der Welt die Bahn zu
bereiten. Das römisch-katholische Christentum ist im Unterschied

zum statisch-kontemplativen Christentum des Ostens

dynamisch-aktiv; sein Ideal ist das Apostolat der Tat. Auf drei
Hauptgebieten entfaltet das römische Christentum seine Aktivität:
auf dem Gebiet der theologischen Wissenschaft, der sozialen
Arbeit und der Heidenmission. Während die Theologie der
östlichen Kirche eine kontemplative Durchdringung des christo-
logischen Geheimnisses sucht, müht sich die römisch-katholische
um die Synthese der christlichen Offenbarungswahrheiten mit
dem gesamten Geistesleben; sie sucht das Axiom: gratia
praesupponit naturam in allen Verzweigungen des menschlichen
Lebens anzuwenden. Nach diesem Prinzip hat der mittelalterliche

Katholizismus seine geistigen Riesendome gebaut: die
Summa Theologica des Doctor angelicus und die Divina Commedia
des Florentiner Dichterfürsten. Diesseits und Jenseits, Himmel
und Erde, Religion und Philosophie, Kirche und Staat — alles



— 21 —

wird hier in einer höheren Einheit zusammengefasst. Neben
der Riesenarbeit des theologischen Denkens hat der
abendländische Katholizismus eine Riesenarbeit der Bruderliebe
geleistet. Die grossen Heiligen des Abendlandes waren zugleich
Herolde der Caritas. Das von Tertullian überlieferte Herrenwort:

Vidisti fratrem tuum, vidisti Dominum tuum, das bei
Benedictus, Franz von Assisi und Vinzenz von Paul anklingt,
erschliesst uns das Geheimnis der Liebesarbeit, welche die
römisch-katholische Christenheit durch alle Jahrhunderte
hindurch bis hinein in die Gegenwart getan hat. Endlich kann
sich die römische Kirche wie keine andere ihrer weltweiten
Missionsarbeit rühmen. Während die Ostkirche durch den Vor-
stoss des Islam früh in die Defensive gedrängt wurde, hat die
abendländische Kirche nie aufgehört, die Offensive gegen die
nichtchristlichen Religionen zu führen. Schon die mittelalterliche

Kirche hat Grosses in der Bekehrung heidnischer Völker
vollbracht, aber die Blütezeit der römischen Mission gehört
der nachtridentinischen Periode an. Heute umspannt die
propaganda fidei alle Weltteile und arbeitet durch ein Riesenhecr
von Glaubensboten für die Gewinnung derer, die sich ausser-*
halb der „einen wahren Heilanstalt" befinden.

Die Doppelheit von vita contemplativa und vita activa, welche
das Kennzeichen des abendländischen Christentums ist, tritt
uns am allerdeutlichsten im Mönchtum der römischen Kirche
entgegen. Wohl haben die rein kontemplativen Orden eine
wichtige, in ihrer Bedeutung oft verkannte Funktion im Leben
der Gesamtkirche. Doch das auszeichnende Merkmal der
allermeisten abendländischen Mönchsorden ist das Wirken inmitten
der Welt. Aus der Aktivität und Dynamik des römischen Mönchtums

erklärt sich auch seine unübersehbare Mannigfaltigkeit,
die sich von der Monotonie der antonianischen und basiliani-
schen Mönche der Ostkirche ebenso abhebt wie die Vielgestaltigkeit

des abendländischen Christusbildes von der Einförmigkeit
des ostkirchlichen. Derselbe Drang zur Aktivität und dieselbe

Mannigfaltigkeit ist auch das Kennzeichen der römisch-katholischen

Mystik gegenüber der ostkirchlichen. In der ostkirchlichen

Frömmigkeit ist der Blick ganz auf das Göttliche und
die Uberpersönliche Gemeinschaft der Kirche gerichtet ; darum
schwindet die individuelle Bedeutsamkeit. Die abendländische
Frömmigkeit ist viel stärker auf das Verhältnis von Gott und



— 22 —

Einzelseele eingestellt — Deus et anima — ; darum vermag sich
in ihr die Einzelpersönlichkeit in ihrer individuellen Besonderheit

voller zu entfalten.
So zeigt die östliche Kirche eine grössere Geistigkeit,

Beschaulichkeit und Überweltlichkeit, die westliche Kirche eine
stärkere Dinglichkeit, Aktivität und Weltlichkeit. Ist die
Ostkirche als johanneische Kirche zu kennzeichnen, so die römische
als petrinische. Die römische Kirche sieht in Petrus den Fürsten
der Apostel ; er war ohne Zweifel der Führer der jerusalemischen
Urgemeinde; ja, er wurde schon früh zum Mittelpunkt von
Gruppenbildungen im hellenistischen Christentum, wie die Kephas-
partei von Korinth beweist. Das Matthäusevangelium ist die

grosse Urkunde des petrinischen Christentums; gerade dieses

Evangelium weiss von Herrenworten zu berichten, die Kephas
als den Grundstein der Kirche und als Träger der höchsten
Vollmacht verherrlichen. Aber trotz dieser Erhebung des Petrus
verschweigt auch der Verfasser des Matthäusevangeliums nicht
seinen Fall; der Felsenapostel ist jener Jünger, der am tiefsten
gefallen ist und seinen Herrn mit einem Schwur verleugnet
hat. Aber auch nachdem er bekehrt und in die Liebesgemeinschaft

seines Herrn wieder aufgenommen war, blieb er nicht
makellos. Paulus musste ihn ob seiner kleinlichen Gesetzlichkeit

und seiner Lieblosigkeit gegenüber den Heidenchristen mit
scharfen Worten zur Rede stellen. Das Bild des Petrus, welches
die neutestamentlichen Schriften entwerfen, ist nicht fleckenlos;
aber unter seinem Namen sind zwei Dokumente überliefert,
die ganz den Geist gesetzesfreier, paulinischer Christusmystik
atmen. Ja, gerade der erste Petrusbrief ist es, der zwei herrliche

Worte von der Kirche des Geistes enthält, das Wort von
dem Gotteshaus, das aus den lebendigen Steinen der Gläubigen
aufgebaut ist, und das Wort von dem königlichen Priestertum
der Gläubigen (1. Pet. 2, 5, 9). Dieser Petrus der Petrusbriefe
— ein Pseudonymus — ist ebenso das Symbol für die
evangelische Innerlichkeit der römischen Kirche, wie der Petrus
der Geschichte das Symbol ist für die Gesetzlichkeit des
römischen Kirchenamtes und für die Verleugnung des Herrn, durch
welche seine „Stellvertreter" auf dem römischen Stuhle durch
alle Jahrhunderte hindurch gesündigt haben. Und die besten
und frömmsten Söhne der römischen Kirche hoffen auf die
Stunde, da sie —wie Petrus — Busse tun wird für ihre grosse



— 23 —

Schuld und dem Herrn auf seine Frage antworten wird: „Du
weisst, dass ich dich lieb habe" (Jo. 21, 15 ff.)

Neben der ostkirchlich-johanneischen und der römisch-
petrinischen Ausprägung des Christentums steht als die dritte
die evangelisch-paulinische. Paulus weiss sich direkt von Gott
erwählt und ausgesandt, nicht von „Fleisch und Blut", d. h.
nicht von kirchlicher Tradition, sondern durch unmittelbare
Berufung hat er sein Evangelium empfangen (Gal. 1). Er vollzog
den Bruch des Christentums mit dem jüdischen Gesetz, von
dem die petrinische Urgemeinde sich nicht völlig emanzipieren
konnte; er hat das Evangelium vom Glauben gepredigt, der
da selig macht ohne die Werke des Gesetzes; er ist auch der
Apostel der Freiheit, der seinen Heidenchristen die stolzen
Worte zurief: „Zur Freiheit hat uns Christus berufen; so stehet
denn fest und lasset euch nicht wiederum ins knechtische Joch
fangen" (Gal. 5, 1). Trotzdem er die Gemeinschaft mit den
„Säulenmännern" der Urgemeinde suchte und pflegte und so
die Kontinuität mit dem geschichtlichen Jesus und dem ursprünglichen

Apostolat festhielt, scheute er auch nicht vor schroffer
Kampfesstellung zurück und zog den „Fürsten der Apostel"
zur Verantwortung. In all dem ist Paulus der erste Herold des

freien evangelischen Christentums. Gewiss hat er für die
Entstehung der katholischen Weltkirche noch mehr bedeutet als
der Judenchrist Kephas ; er, nicht Kephas, hat zuerst die eminent
katholische Losung von dem „allen alles werden" verkündet
(1. Kor. 9, 19 ff.). Er ist es aber auch gewesen, der immer
wieder gewaltige Oppositionen gegen das traditionelle Kirchentum

erweckt hat. Die grösste paulinische Erweckung in der
Geschichte der Christenheit ist die Reformation des 16,

Jahrhunderts; der grösste Jünger des Apostels, der gewaltigste
Herold des gesetzesfreien paulinischen Evangeliums ist Martin
Luther. Die römische Kirche hat ihn als „Neuerer" und „Ketzer"
ausgestossen und seine Lehre als „Pest" und „Seuche"
verdammt. Aber er hatte einen unmittelbaren göttlichen Auftrag
wie Paulus. Er durfte das erfahren und verkünden, was keiner
der grossen christlichen Gottesgelehrten des Ostens und Westens
in dieser Klarheit schauen und in dieser Wucht aussprechen
durfte : das unaussprechliche Wunder, das darin liegt, dass der
Sünder gerechtfertigt wird — peccator iustus —, dass das
göttliche Heil sola gratiâ geschenkt und sola fide empfangen wird.



— 24 —

Luthers Gotteserfahrung war eine neue Gottesoffenbarung. Das,
was durch menschliche Tradition verdunkelt und durch menschliche

Missbräuche entstellt war, die Offenbarung von Gottes
alleinwirkender Gnade, leuchtete diesem Gotteskämpfer in
ungeahnter Helligkeit auf. Luther schaute das Wunder der
göttlichen Barmherzigkeit. Gottes richtender Zorn trifft nur
jene, die sich vermessen, aus eigener Kraft — sei es durch
eigenes Denken oder eigenes Tun — in sein Geheimnis
einzudringen. Zorn und Gericht sind für Gott nur ein opus alienum,
aber sein innerstes Wesen ist „eitel lauter Liebe und
Barmherzigkeit" ; er ist ein Abgrund, ein Meer von Liebe. Und diese
Liebe beugt sich zum Menschen aus freien Stücken herab, sie
lässt sich von ihm fassen und greifen in unscheinbaren menschlichen

Hüllen : im armen Kindlein zu Bethlehem, im Schmerzensmann

auf Golgatha. Ohne alles menschliche Zutun schenkt Gott
uns Gnade, Vergebung und Seligkeit. Der Mensch braucht nur
die von Gott ausgestreckte Hand in zuversichtlichem Vertrauen
zu ergreifen. Der Akt des Glaubens rechtfertigt und beseligt
das erschrockene Gewissen; ja, es schenkt dem zitternden
Sklaven der Sünde die königliche Gewissheit des Heils. Das,
was mittelalterliche Theologen und Päpste so verpönt hatten :

die Heilsgewissheit des Erlösten, das wurde für Luther das Kernstück

des christlichen Glaubens. Nicht durch eine Sonderoffenbarung

wird diese Gewissheit besonders Begnadeten geschenkt,
wie auch die römische Kirche lehrt, nein, Gottes untrügliches
Wort und unverbrüchliche Gnadenzusage gibt einem jeden
Menschen, der glaubt, diese Gewissheit und in ihr den Himmel
auf Erden. Der Erlöste weiss sich aber nicht nur forensisch
gerechtfertigt, sondern erneuert, geheiligt und vergottet, denn
er ist mit Christus eins geworden in einer unio substantialissima.
Aus dieser Gewissheit und Seligkeit, aus dieser Christuseinigung*
heraus tut der Erlöste Christi Werke an den Brüdern. Nicht
um in den Himmel zu kommen, gilt es gute Werke zu tun,
nein, umgekehrt: der Mensch muss schon den Himmel haben,
ehe er auch nur ein gutes Werk tun kann. Was der Glaube
von Gott empfangen hat, das gibt die Liebe weiter an die
Brüder. Gott kann der Mensch seine Gnadentat nimmer
vergelten, aber durch den Dienst am leidenden, hilfeheischenden
Bruder kann er ihm dienen und ihm danken. So sind Glaube
und Liebe nur ein grosser Vorgang, unzertrennlich miteinander



— 25 —

verbunden wie Brennen und Leuchten. Der Mensch gleicht
dem Rohr, welches das Wasser oben aufnimmt und unten aus-
fliessen lässt.

Die Botschaft von diesem göttlichen Liebeswunder ist das

Evangelium ; diese Botschaft bildet den Kern und das Mark
der ganzen Schrift, sie ist das „Wort im Wort". Diese
Frohbotschaft wird nicht nur im mündlichen und geschriebenen
Wort verkündet, sondern auch in der Zeichensprache der
sakramentalen Handlung: das Sakrament ist das „sichtbare Wort",
das Siegel des göttlichen Gnadenbriefes. Wo das Evangelium
verkündet und das Sakrament gespendet wird, da ist die Kirche,
und wo die göttliche Gnadenzusage zuversichtlich geglaubt
und dankbar erfahren wird, da ist Gottes Reich angebrochen.
Diesem einen Notwendigen gegenüber, der Frohbotschaft Gottes
und dem in der Liebe wirkenden Glauben, versinkt alles andere
als wesenlos und verkehrt ins Dunkel. An diesem einen muss
alles gemessen werden: Tradition, Kultus und Kirchenverfassung.

Luther wollte keine neue Kirche gründen — noch 1519

warnt er davor, selbst einer entarteten Kirche die Treue zu
künden — er wollte nur, dass in der alten Kirche das
Evangelium vom göttlichen Gnaclenwunder gepredigt werde. Aber
die römische Kirche verkannte seine prophetische Mission und
verfluchte ihn. So musste Luther glauben, dass es in ihr keine
Möglichkeit gäbe, die Frohbotschaft zu verkünden. Nicht
deshalb nannte Luther den Papst den Antichrist, weil viele Päpste
ein lasterhaftes Leben führten, das mit Jesu Nachfolge
unvereinbar war, sondern einzig und allein deshalb, weil der
Papst das Gotteswort von der gratia sola zu predigen wehrte,
Als Luther sich zu seinem Schmerz aus der alten Kirche
ausgestossen sah, war er genötigt, gegen seinen Willen rascher
Hand eine neue zu bauen, aus Bruchstücken der alten einen
provisorischen Notbau aufzuführen. Aber Luther war ein
Prophet und kein Dombaumeister und Kirchenorganisator. So

tat er denn, um der augenblicklichen Not zu steuern, in seiner
Harmlosigkeit und in seinem nationalistischen Überschwang
den unheilvollen Schritt und verflocht die neue Kirche mit
Staat und Fürstentum. Und so entstand jenes armselige Kirchengebilde,

an dessen unseligem Erbe der heutige deutsche
Protestantismus sich zu Tode schleppt. Aber Luther wollte katholisch:
bleiben. Auch für den Reformator blieb das alte Extra ecclesiam



— 26 —

nulla salus in Gültigkeit; ja, dieser trotzige Kämpe sang ein
helles und reines Lied auf die „Mutter Kirche, die uns alle
zeuget und trägt durch Gottes Wort". Aber die „eine heilige
katholische Kirche", der seine Liebe gehörte, sollte aufgebaut
sein auf die lautere evangelische Lehre, nicht, wie die römische,
auf die Uniformität der äusseren Formen und Institutionen.

Diesen Willen zur Katholizität offenbart noch gewaltiger
der zweite Prophet des Reformationsjahrhunderts, Johannes
Calvin. Auch er hat bestimmte christliche Wahrheiten in einem
Glänze geschaut und mit einem Enthusiasmus verkündet wie
kein abendländischer Gottesgelehrter vor ihm : die Wahrheit von
der gloria Dei und vom regnum Dei. Gott will herrschen über
die ganze Welt, seinem Willen soll alles gebeugt werden, doch
nicht erst im apokalyptischen Endreich, sondern schon jetzt.
Das Gottesreich ist keine ausschliesslich eschatologische Grösse,
sondern ein Faktor in der Weltgeschichte. Das Instrument,
durch welches Gott seine Herrschaft aufrichtet, ist das Gottesvolk,

die Gemeinde der Auserwählten. Weil die Gemeinde der
Heiligen die Trägerin der Theokratie ist, darum muss sie sich
verzehren im Eifer um Gottes Gesetz. In diesem prophetischen
Eifer baute Calvin seinen Gottesstaat in Genf. Aber er begnügte
sich nicht damit, mitten in der sündigen Welt einen christlichen

Idealstaat zu schaffen, nein, die ganze Welt sollte ein
Gottesstaat werden. Um sein theokratisches Ideal zu verwirklichen

kämpfte Calvin unermüdlich für den Zusammenschluss
aller evangelischen Kirchen. Aus Calvins glutheisser Reichgottessehnsucht

ist der Gedanke eines geschlossenen „Weltprote-
stantismusA einer „protestantischen Katholizität" geboren. Diese
Katholizität, die an Dynamik die mittelalterliche Katholizität
der kunstvollen Harmonisierung überbot, wurde freilich wieder
beeinträchtigt durch seinen fanatischen Puritanismus, der nicht
nur allen kultischen Reichtum, sondern auch alle altkirchliche
Tradition mit Stumpf und Stiel ausrottete. In seinem extremen
Biblizismus witterte Calvin allenthalben Gefahren für die Reinheit

des Gotteswortes. Darum zerriss er die geschichtliche
Kontinuität der christlichen Kirche, um in einem salto mortale
die israelitische und urchristliche Gemeinde zu repristinieren.
So ist Calvin puritanisch und katholisch zugleich. Sein stark
katholischer Zug wird freilich von seinen Anhängern vielfach
vergessen. Es ist das Verdienst des katholischen Reformations-



— 27 —

historikers Imbart de la Tour, Calvins grandiose Katholizität
wieder ins Gedächtnis zurückgerufen zu haben, allerdings mit
einer ungebührlichen Herabsetzung des deutschen Reformators1).

So sind auch die aus der reformatorischen Tat dieser
Propheten geborenen Kirchen ursprünglich katholische Kirchen.
Zum orthodoxen und zum römischen Katholizismus tritt als
drittes legitimes Glied der katholischen Weltkirche ein evangelischer

Katholizismus. Nicht nur auf ihrer evangelischen Reinheit,

sondern zugleich auf ihrem Willen zur Katholizität beruht
die Stosskraft der Reformationskirchen wider Rom. Diese Katholizität

wurde jedoch im Laufe der Jahrhunderte immer mehr
geschwächt. In den lutherischen Kirchen erhielt sich in Lehre
und Liturgie viel katholisches Erbgut, in den skandinavischen
Kirchen auch in der Verfassung. Doch die Auseinandersetzung
mit dem wieder erstarkenden, aber durchaus gegenreforma-
torischen Katholizismus Roms und noch mehr die heute noch
nicht verebbte Riesenwelle des Rationalismus, die über den

ganzen Protestantismus dahinging, bedingte eine fortschreitende
Entkatholisierung. Der Neuprotestantismus hat die Entkatholi-
sierung des noch „halbkatholischen" Altprotestantismus zu
seinem wichtigsten Programmpunkt erhoben. So kam es denn,
dass selbst das Wort „Katholisch", das dem Reformationsjahrhundert

ein Ehrenname und ein selbstverständliches Epitheton
der evangelischen Kirchen war, verfemt wurde. Die deutsche
Redensart: „Es ist zum katholisch werden" lehrt, dass das

Katholische zur bête noire geworden ist. Das katholische Erbe,
das im 16. und 17. Jahrhundert allenthalben ohne Anstoss
beibehalten worden war, wurde im neueren Luthertum immer
mehr verdächtigt und beargwöhnt. Die calvinisch bestimmten
Kirchen hatten (die anglikanische ausgenommen) von Anfang
an alles altkirchliche Gut über Bord geworfen: Bischofsamt,
Liturgie und Kult. Aber auch die katholische Tendenz Calvins,
sein grosser Gedanke einer evangelischen Universalkirche,
ging seinen Epigonen bald verloren. Wie im Luthertum so

machte sich auch im Calvinismus ein religiöser Individualismus
breit, dem die Herrlichkeit des Kirchengedankens fremd wurde,
Die Minderung oder der Verlust der Katholizität zog jedoch
auch eine tiefgehende Beeinträchtigung des Evangeliums nach

') Pourquoi Luther n'a-t-il créé qu'un christianisme allemand, Bévue
de métaphysique et de morale 1918, 576 ff.



— 28 —

sich. Der Liberalismus —- sei er nun rationalistisch wie bei
den Aufklärern, romantisch wie bei Schleiermacher oder
historistisch wie bei der modernen protestantischen Theologie -—
bedeutet immer eine Schwächung des Evangeliums von Gottes
Liebesoffenbarung in dem menschgewordenen, gekreuzigten und
auferstandenen Christus. Dieses volle, reine Evangelium ist
auch nicht wiederzugewinnen durch die Flucht in ein anderes
protestantisches Extrem. Die dialektische Theologie (Barth,,
Gogarten, Brunner) ist nur eine krankhafte Reaktionserscheinung,
aber nicht eine Erneuerung des genuin evangelischen Christentums,

nicht einmal des calvinischen, geschweige denn des
lutherischen. Denn diese Theologie schneidet dem Christentum sein
Herz aus, den Inkarnationsglauben — finitum capax est infiniti —,
und sie bricht dem Luthertum das Rückgrat, die Heilsgewissheit.
Die „dialektische" Theologie ist nur ein neuer Beweis dafür,
dass ohne Katholizität auch kein evangelisches Christentum
möglich ist und aller reine „Protestantismus" negativ und steril
bleiben muss.

Die Renaissance des evangelischen Christentums ist Aveder im
modernen Liberalismus noch in seinem Gegenspiel, der
Katastrophentheologie der Dialektiker zu suchen, sondern im
Wiederaufleben des katholischen Geistes. In der Tat beginnt der
katholische Geist (der ja nicht zu verwechseln ist mit dem
römischen) seit 100 Jahren die Kirchen der Reformation
zurückzuerobern. Die anglikanische Kirche, die von allen protestantischen

Kirchen die engste Verbindung mit der alten Kirche
bewahrt hatte, machte den Anfang. Vor 90 Jahren umfasste
das Catholic Movement in der Kirche Englands nur ein
verschwindendes Häuflein von Männern. Heute ist aus der Oxford-
Bewegung, die sich um die Rückgewinnung der vollen
katholischen Tradition bemühte, die Riesenbewegung des Anglo-
katholizismus entstanden. Fast die Hälfte der anglikanischen
Christen wollen Katholiken, nicht Protestanten sein. Gewiss
geben sie die Segnungen der Reformation keineswegs preis ;
das römische Fieber, das manche von ihnen überfiel, war eine
vorübergehende Erscheinung; aber sie sind davon überzeugt,
dass die Reformation nur halbe Arbeit getan hat, und dass sie
als grosse Reaktionserscheinung gegen die Schäden des römischen
Katholizismus der Ergänzung durch eine umfassende Rekatholi-
sierung bedarf. Der Anglokatholizismus ist eine der hoffnungs-,



— 29 —

reichsten und fruchtbarsten Bewegungen in der abendländischen
Kirche der Gegenwart. Denn er überwindet die Einseitigkeit,
die auf kirchlichem Gebiet dem Protestantismus anhaftet und
bahnt einer idealen Synthese von katholischer und
evangelischer Frömmigkeit die Wege. Aus ihm ist auch die grosse
Einigungsbewegung on Faith and Order hervorgegangen, welche
die Aussöhnung der anglikanischen Mutterkirche mit den aus
ihrem Schosse hervorgegangenen Freikirchen und schliesslich
die Wiedervereinigung aller christlichen Kirchen erstrebt. Diese
anglokatholische Bewegung hat in den jüngsten Jahren auch
auf die schwedische Kirche übergegriffen. In Deutschland zeigt
sie schwache, aber verheissungsvolle Ansätze in der
hochkirchlichen Vereinigung und im hochkirchlich-ökumenischen
Bund.

Die katholischen Tendenzen sind aber im heutigen
Protestantismus auch dort lebendig, wo alle hochkirchlichen
Reformbestrebungen ausdrücklich abgelehnt werden. Tief katholischer
Geist lebt in der französischen Hugenottenkirche, man denke
an Paul Sabatier, den begeisterten Franziskusjünger, und an
Wilfred Monod, den Herold eines modernen franziskanischen
Tertiarenordens. Dieser katholische Geist hat auch die grandiose
Bewegung inspiriert, welche unter der Parole Life and Work
ohne Rücksicht auf die dogmatischen und kirchenrechtlichen
Differenzen alle christlichen Konfessionen zu einen sucht. Die
Stockholmer Weltkonferenz (das Werk eines reformierten und
eines lutherischen Theologen, Macfarland und Soderblom) ist
der erste Schrittstein auf dem Wege zur tatkräftigen,
praktischen Zusammenarbeit aller Kirchen. Das evangelische Christentum

geht einer neuen Ara entgegen, denn es hat jenes
Bewusstsein wiedererlangt, das es in seinem Ursprung besessen

hatte, das Bewusstsein, ein vollberechtigtes Glied am Leibe der
einen katholischen Kirche zu sein. Und dieses katholische
Bewusstsein und dieser katholische Wille wird stärker sein als
die negativen protestantischen Tendenzen, wie sie im modernen
Rationalismus oder in der fälschlich als urreformatorisch
gepriesenen dialektischen Theologie lebendig sind.

So umfasst der Baum der einen universellen Kirche drei
mächtige Äste: die orthodoxe Kirche des Ostens, stolz im
Besitze ihrer altkirchlichen Schätze, die römisch-katholische
Kirche, trotz aller Entartung von stärkster äusserer und innerer



— 30 —

Kraft, und die evangelisch-katholische Kirche, trotz aller
einseitigprotestantischen Tendenzen im Wesen rein und reich. In ihrer
Verschiedenheit und Zusammengehörigkeit gleichen sie den
drei Jüngern, von denen ein jeder seine besondere Gnadengabe

vom Herrn empfangen : Petrus, dem Felsenmann und
Schlüsselträger, Paulus, dem Verkünder des Evangeliums, und
Johannes, der an des Meisters Brust seinem Geheimnis lauschen
durfte. Doch wie diese drei einander die Hand reichten, so
müssen auch die drei grossen Kirchen sich in der Einheit des
Glaubens und der Liebe finden. Aber so wenig die brüderliche
Gemeinschaft der Apostel eine Aufhebung ihrer persönlichen
Eigenart bedeutete, so wenig kann die Einheit der christlichen
Kirchen eine Zerstörung ihrer charakteristischen Eigenart zum
Ziel haben. Nichts ist so töricht als die nie verstummende
Behauptung, die Vertreter des ökumenischen Christentums suchten
einen charakterlosen Kirchenmischmasch herbeizuführen. Sowohl
die Bewegung on Faith and Order wie die on Life and Work
wollen nur eine Einigung der Kirchen unter peinlicher Wahrung
ihres köstlichen Sondergutes. Hier gilt das Wort des Apostels :

âiaigiasiç yragiopdxwv siaìv, xò òs avxò nvsvpa (1. Kor. 12,5).
Weil bei aller Verschiedenheit ein Geist die Kirchen beseelen
soll, darum muss die Kampfesstellung verschwinden. Eine jede
muss von den anderen lernen, nicht um ihre Sonderart
preiszugeben, sondern um ihre Unvollkommenheit und
Ergänzungsbedürftigkeit zu erkennen und ihre Einseitigkeit und
Ausschliesslichkeit zu überwinden. Zwischen den östlichen und
evangelischen Kirchen hat sich ein innerer Austausch bereits
angebahnt. Die anatolische Kirche hat sich der evangelischen
Erweckung ebenso geöffnet wie der evangelischen Theologie,
sie hat die Bibel unter dem Volke zu verbreiten begonnen ;

sie hat sich mit den Reformationskirchen zu praktischer
Zusammenarbeit vereinigt. Auf der Stockholmer Weltkonferenz
erklärte der greise Patriarch Photius unter dem Jubel der ganzen
Versammlung, dass die Kirchen des Ostens nun den Anschluss
an die reformatorischen Kirchen gefunden hätten. Zwischen
der römischen und den evangelischen Kirchen besteht bis zur
Stunde noch keine offizielle Verbindung, aber um so stärker
ist der inoffizielle Geistesaustausch. In unsichtbaren Kanälen
strömt evangelische Frömmigkeit und evangelische Theologie
in den römischen Katholizismus hinein, und umgekehrt kann



— 31 —

sich das evangelische Geistesleben dem Einfluss der grossen
Bewegungen im Schosse der römischen Kirche nicht mehr
entziehen. Dieser innere Austausch muss verstärkt werden.
Denn die verschiedenen Kirchen brauchen einander. Die
Ostkirche braucht die ethische Aktivität des abendländischen
Katholizismus und Protestantismus, und umgekehrt braucht der
abendländische Katholizismus, wie selbst ein Maria Laacher
Benediktinermönch geäussert hat, die Jenseitigkeit und Geistigkeit

der Ostkirche *) ; und er braucht erst recht die Glaubenskraft
und Freiheit des Evangeliums. Und umgekehrt braucht der
Protestantismus die Wiederanknüpfung an die katholische
Tradition, Avie sie der östliche und westliche Katholizismus gehütet,
und die Wiederbelebung der lebendigen Christusmystik, wie
sie in den katholischen Kirchen ihre Pflegestätte besitzt. Dieser
wechselseitige Austausch vermag nur befruchtend auf die
Herausarbeitung der kirchlichen Sonderart einzuwirken. Er wird
allmählich einer Glaubenseinigung die Wege bahnen, welche die
dogmatische, liturgische und verfassungsmässige Eigenart der
einzelnen Kirchen unversehrt erhält.

Bei diesem Austausch zwischen orthodoxer, römischer und
evangelischer Christenheit kommt neben der anglikanischen
der altkatholischen Kirche, wie sie verkörpert ist in ihrer
idealsten Führerpersönlichkeit, in Bischof Eduard Herzog, eine
besondere Bedeutung zu. Sie steht in engem Kontakt mit allen
drei Kirchen; sie hat den Kontakt mit der römischen Kirche,
aus der sie hervorgegangen ist und von der sie ihre Liturgie
empfangen hat; sie steht in Kontakt mit der Ostkirche, der
sie in zweifacher Weise ähnlich ist, einmal im Festhalten an
der Tradition der ungeteilten Kirche des ersten Jahrtausends,
dann in ihrer volks- und landeskirchlichen Eigenart; sie hat
endlich Kontakt mit den Kirchen der Reformation, von denen
sie die Bibel, das Kirchenlied und die freiheitliche Verfassung
übernommen hat. Sie trägt den Schatz des Evangeliums in edlen
katholischen Gefässen. Und darum ist sie berufen, ein Bindeglied

zu sein zwischen Orient und Okzident, zwischen Rom und
Wittenberg, zwischen Jerusalem und Genf. Diese providentielle
Aufgabe ist ihr grosses Privileg; und wenn sie in ihrer zahlen-

l) P. Thomas Michels in einer Besprechung des oben zitierten Werkes
von N. Arseniew, Ostkirche und Mystik, Literarische Beilage zur Kölnischen
Volkszeituna* 10. 12. 1924.



— 32 —

massigen Kleinheit äusserlich unansehnlich ist, so muss sie sich
am Wort des Apostels stärken: „Die Glieder des Leibes, die
uns dünken die schwächsten zu .sein, sind die nötigsten"
(1. Kor. 12, 22).

Aber noch wichtiger als aller Austausch und alle
Verständigung ist für die Einheit der Kirche die Liebe zu Christus.
Eines der Lieblingsworte von Bischof Eduard Herzog war der
eingangs zitierte Satz des apostolischen Vaters : önov äry Xgxôsoç
'Ix^ovç, ixsì ij xaÜ-oXixrj ixxXrtaîa. Die Christusliebe eines Sundar
Singh hat alle trennenden Schranken der Sonderkirchen
aufgehoben und ihn zu einem Führer und Seelsorger aller christlichen

Konfessionen gemacht. Die Liebe zu Christus und seinem
Kreuz war die einigende Kraft des Stockholmer Konzils, die
trotz aller Widerstände sektiererischer Geister (die auch dort
nicht fehlten) zum Ziel führte. Diese Liebe fand ihren
sichtbaren Ausdruck in den Gottesdiensten, welche Angehörige
aller Kirchen und Sekten, von den Orthodoxen bis zu den

Quäkern, verband. In vielsprachigen Gesängen, die dem Liederschatz

aller christlichen Konfessionen entnommen waren, sang
die Versammlung „einmütig mit einem Munde" Gottes Lob.
Und in einem grossen Gebetschor betete ein jeder das Gebet
des Herrn in seiner Muttersprache. Und im Schlussgottesdienst
der Konferenz sprach der greise Patriarch von Alexandrien
im Dom zu Uppsala das nizänische Glaubensbekenntnis in der
griechischen Ursprache. Es war, wie der dem Tode nahe
80jährige Hirte bekannte, der Höhepunkt seines Lebens. Die
una sancta catholica et apostolica ecclesia, die sich hier in ihrem
Strahlenglanze enthüllte, ist nicht der Traum schwärmerischer
Menschen, sondern eine Wirklichkeit. Denn es erfüllt sich das

alte Pfingstgebet, das wir in Stockholm so oft gebetet haben:

Veni creator Spiritus,
Reple tuorum corda fidelium
Et tui amoris in eis ignem accende,

Qui per diversitatem linguarum cunctarum
Gentes in unitate fidei congregasti. Halleluja.

Friedrich Heiler.


	Morgenländischer und abendländischer Katholizismus

