Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 16 (1926)
Heft: 2
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KIRCHLICHE CHRONIK.

Internationale altkatholische Arbeitsgemeinschaft. Die ver-
schiedenen Kommissionen sind in Ausfihrung der Beschliisse und
Wahlen des Kongresses in Bern wie folgt zusammengesetzt (die mit
* bezeichneten fiihren den Vorsitz):

Standiger Kongressqusschuss.

*Emil Frey-Vogt, Bankdirektor, Basel, St. Albanring 168, Vorsitzender.

Dr. Adolf Kiiry, Bischof, Bern, Willadingweg 39, stellv. Vorsitzender,

Frwin Kreuzer, Stadtpfarrer, Freiburg-Breisgau, Sternwaldstrasse 33,
(veschéftsfiihrer.

Deutsche Gruppe.

Karl Dros, Professor, Mannheim, Werderstrasse 5.
Norbert Keussen, Stadtpfarrer, Heidelberg, Grabengasse 11.
*Dr. Otto Steinwachs, Stadtpfarrer, Mannheim M. 7. 2.

Hollandische Gruppe.

*Peter Johann van Harderwijk, Pfarrer, Schiedam, Dam 3o0.
Bastian Abraham van Kleef, Pfarrer, Amsterdam, Brouwersgracht 134.
C. A. Mittelbeck, Direktor, Utrecht, Janskerhof 2g5b.

Osterveichische Gruppe.

Wilhelm Hossner, Geistlicher Rat, Wien XVII, Pezzlgasse 17.
*Dr. Ludwig Klekler, Medizinalrat, Wien XIII, Kopfgasse 7.
Dr. Gustav Mikusch, Wien XXXI, Arenbergring I14.

Schweizerische Gruppe.

Dr. Ernst Gaugler, Professor, Bern, Dahliaweg 5.
Rudolf Philippi, Direktor, Basel.
*Josef Siissli, Steuerbeamter, Ziirich VI, Rothstrasse 17.

Gruppe in dev Tschechoslowaket.

*Josef Ferge, Pfarrer, Mahrisch-Schonberg, Fuhrmanngasse.
Josef Theussl, Pfarrer, Arnsdorf (NordbShmen).
Paul Vogel, Lehrer, Warnsdorf.



— 100 —

Die Kommissionsmitglieder der Willibrordgesellschaft sind auf
dem Kongress in Bern neu gewihlt worden: Ehrenprisident: Erz-
bischof Kenninck von Utrecht; Vizepriasident: Bischof Darlington
fiirr U. S. A.; Sekretir fiir England: Rev. J. A. F. Ozanne, St. Pierre
du Bois, Revsay, Guernsey C. J.; fiir U.S. A.: Rev. William H.
van Allen, D. D. Rector of the Church of the Advent, Boston, Mass.;
Kassier fiir England: Rev. T. G. Jalland, 105 Countyroad, Swinton,
und fiir U. S. A.: Rev. John H. Cabot, D. D., Brimmerstreet,
Boston, Mass.

Die altkatholische Kommission fiir die Weltkonferenz iiber
Glauben und Verfassung besteht aus folgenden Mitgliedern: Erz-
bischof Kenninck, Utrecht; Seminarprasident Wijker, Amersfoort;
Bischof Dr. Kiiry, Bern; Prof. Dr. Gaugler, Bern; *Bischof Dr. Moog,
Bonn; Pfarrer Dr. Miilhaupt, Benn, und Bischof Hodur in Saanton.

Die Kommissionen der einzelnen Kirchen: Deutschland: Bischof
Dr. Moog, Bonn; Pfarrer Dr. Miilhaupt, Bonn, und Pfarrer Rachel,
Miinchen. Holland: Bischof van Vlijmen, Haarlem; Seminarprésident
Wijker, Amersfoort; Pfarrer Harderwijk, Schiedam. Schweiz: Bischof
Dr. Kiiry, Prof. Dr. Gaugler, Pfarrer A. Kramis, alle in Bern.
Tschechoslowakei: Bischof A. Paschek, Warnsdorf; Prof. Rosen-
berger, Reichenberg; Pfarrer Ferk, Mahrisch-Schénberg.

An die Weltkonferenz in Lausanne 1927 sind abgeordnet:
Erzbischof Kenninck, Utrecht; Bischof van Vlijmen, Haarlem, und
Bischof Dr. Moog, Bonn. Bischof Dr. Kiiry ist delegiert als Ver-
treter der altkatholischen Kirchen im Continuation Committee.

Die orthodoxe Kirche in der T'schechoslowakei. Am 22. No-
vember 1925, so berichtet uns ein Mitarbeiter, fand in Triibau in
Bohmen die erste ordentliche Versammlung der orthodoxen Kirche
der Tschechoslowakei statt. Im Jahre 1919 wurde in Prag eine
orthodoxe Gemeinde ins Leben gerufen. Sie wihlte 1922 einen
Kirchenvorstand und als Geistlichen den Archimandriten Savaty
Vrabec. Der Archimandrit wurde Bischof und vom Patriarchat in
Konstantinopel als orthodoxer Metropolit anerkannt. Im Mai haben
nun sidmtliche Filialgemeinden gegen den Metropoliten und den
gewahlten Kirchenvorstand Beschwerde erhoben. Die Regierung
ordnete eine Untersuchung an, die zum Ergebnis fiihrte, dass die
getroffenen Wahlen ungesetzlich waren. Die Versammlung in Triibau
wurde von einem Kommissdar der Regierung erdftnet, der die etwas
verworrene Lage klarlegte. Sie bekam die Aufgabe, die ortho-
doxe Kirche auf eine gesetzliche Basis zu bringen. Vertreten waren
von 4814 Wahlfihigen 3409 durch 38 Delegierte, Geistliche waren
11 anwesend, drei waren nicht erschienen, unter ihnen der genannte
Metropolit. Zum Seelsorger und Bischof der tschechischen ortho-
doxen Kirchgemeinde in Prag wurde einstimmig Bischof Gorazd



— 101 —

aus Olmiitz gewahlt. Ebenso einmiitig erfolgte die Wahl des
Kirchenvorstandes, zu dessen erstem Vorsitzenden der ehemalige
Pramonstratenser - Ordenspriester, spiterer Eisenbahnminister und
nunmehriger Direktor der Hypothekenbank in Prag, Dr, Bohdan Za-
hradnik, zum zweiten Erzpriester Sevcik und zum dritten Dr. Gorazd
Vacek, Senatsprasident des obersten Verwaltungsgerichtshofes, ge-
wahlt wurden. Im Sinne der Kirchenverfassung wurde auch die
Wahl eines 12gliedrigen Synodalrates vorgenommen. Nach der
Wahl hielt Prof. Stehule ein Referat iiber die Frage der Auto-
kephalie, der Archiepiskopie und der Jurisdiktion. Hierauf wurde
die Kirchensteuer auf durchschnittlich 4 Kronen monatlich fiir jedes
volljahrige Mitglied festgesetzt. Bischof Gorazd erklirte, die Wahl
anzunehmen in der Hoffnung werktitiger Mitarbeit aller Briider und
Schwestern. Nach verschiedenen Referaten wurde folgendes be-
schlossen: Wir erklaren, dass wir das im Marz 1923 fiir die Tschecho-
slowakei vom Synod des oOkumenischen Patriarchates in Kon-
stantinopel errichtete Erzbistum nicht anerkennen, und dies aus
Kompetenzgriinden, hauptsiachlich aber darum, weil 1. das Erz-
bistum, wie aus dem Dekret des hl. Synods ersichtlich ist, unter
der Voraussetzung errichtet wurde, dass schon jetzt in der Republik
«vorderhand drei Bistiimer existieren, namlich je eines fiir Bohmen,
Mihren und Karpathorussland, die spiter nach dem Pastoral-
bediirfnis vermehrt werden konnen», wihrend in Wirklichkeit in
der Republik bisher nicht einmal ein Bistum organisiert ist und
rechtlich nur die « Tschechische orthodoxe Kirchgemeinde in Prag »
fir den Bereich Bohmen, Maihren und Schlesien existiert und der
weitere Ausbau der orthodoxen Kirche bei uns erst durchgefiihrt
werden muss; 2. an die Errichtung eines Erzbistums wird man
nach kanonischem Brauch erst dann denken kénnen, wenn wenigstens
zwei Bistimer organisiert worden sind, was die Aufgabe des heute
gewidhlten Synodalrates sein wird; 3. soll das Erzbistum rechtlich
und giiltig errichtet werden, muss dies auf Grund eines entsprechen-
den, von der Kirche angenommenen und vom Staate approbierten
Statutes geschehen, doch muss dieses erst ausgearbeitet und den
kompetenten Stellen zur Genehmigung vorgelegt werden.

Uber Bischof Gorazd und sein Verhiltnis zur tschechischen
Nationalkirche vgl. I. K. Z. 1923, S. 115 ff.

Die Beziehungen der bulgarischen Kirche zu den benach-
barten orthodoxen Kirchen. Die Tatsache, dass Vertreter der
bulgarischen Kirche an den Festlichkeiten der Errichtung des
rumanischen Patriarchates in Bukarest teilgenommen haben, ver-
anlasst einen bulgarischen Theologen, in der «Zerkowen Vesnik»
Uber das Verhiltnis der bulgarischen zu den iibrigen orthodoxen
Kirchen zu schreiben. Ein Mitarbeiter stellt uns die Ubersetzung



— 102 —

des Aufsatzes zur Verfiigung!). Nach einer kurzen Einleitung heisst
es: In den kirchlichen Kreisen um den Patriarchenstuhl in Kon-
stantinopel wurde die Frage aufgerollt, ob bulgarische Geistliche
zugleich mit dem iibrigen orthodoxen Klerus an diesen Festlich-
keiten mit Riicksicht auf das «Schisma» teilnehmen konnen, ob
letzteres giiltig sei und auch von den iibrigen orthodoxen Kirchen
anerkannt werden miisse. Der griechische Bischof beantwortete fiir sich
diese Frage dahin, dass das iiber die Bulgaren verhangte Schisma
schon lange gegenstandslos sei, dass griechische Bischofe und Priester
zugleich mit bulgarischen Bischofen und Priestern im Balkankriege
gedient haben und dass die Erklirung des Schisma mehr ein
politischer als kirchlicher Akt gewesen sei, weshalb auch das Vor-
gehen des okumenischen Patriarchates von einigen Mitgliedern des
Konzils verurteilt und von ihnen die Erklarung, die bulgarische
Kirche sei schismatisch, unter Berufung auf die Kirchengesetze
nicht unterschrieben worden sei. Uberdies hat keine der benach-
barten Kirchen das Schisma anerkannt, und viele ihrer Kanonisten
verurteilen das Vorgehen des Patriarchates als unchristlich und be-
tonen, dass die Entscheidung des Patriarchates fiir die {ibrigen
orthodoxen Kirchen nicht verbindlich sei. Die bulgarische Kirche
besteht seit dem IX. Jahrhundert, da unser Volk unter Fiihrung
des weisen Zaren Boris den christlichen Glauben annahm und einen
gesunden Grund fiir kirchliche Unabhingigkeit legte. Unter dem
Zaren Simeon hatten die Bulgaren bereits einen Patriarchen. Unsere
Kirche wuchs und erstarkte so, dass ihre Stimme in allen christ-
lichen Lindern gehort und geachtet wurde. Der bulgarische Erz-
bischof von Ochrida, lL.ev, eine grosse Autoritit seiner Zeit, trat
im Jahre 1054 mit Nachdruck gegen die romischen Neuerungen
auf. Insbesondere wihrend der Epoche der Zaren aus der Familie
der Asjenewzen und Schischmanowzen erwies sich die bulgarische
Kirche als starke Stiitze der Orthodoxie, der Nachbarvolker und des
Slawentums. Sie kampfte fiir die Orthodoxie gegen die Union von
Lyon und Florenz und schickte den benachbarten Volkern, den
Serben, Russen und Ruminen, gottesdienstliche Biicher, Lehrer,
Priester und Metropoliten. «Waihrend der ganzen Zeit vom X. bis
XV. Jahrhundert»> — schreibt der russische Professor Lamanski —
«<erhielt Russland ununterbrochen von Bulgarien nicht nur slawische
Biicher, sondern auch geistliche Viter, Schriftsteller, Kiinstler und
Sanger, weil Bulgarien bis zu seinem Fall, was Kultur und staat-
liche Einrichtungen betrifft, viel hoher stand als das damalige Russ-
land.» Die bulgarische Kirche brachte das kulturelle und geistige
Leben auch den ungrowalachischen und moldawischen Léandern,

) Wir verdanken die Ubersetzung Herrn Bischof Paschek in Warnsdorf.



— 103 —

indem sie ihnen den Glauben und die Literatur vermittelte, eine
Tatsache, anerkannt auch von dem gegenwartigen ruméanischen
Parlament, welches dies in jener denkwiirdigen Sitzung betonte,
in der einmiitig der Beschluss des hl. Synods der rumaénischen
Kirche, den erzbischoflichen Stuhl der Ungro-Walachei zur Wiirde
des Patriarchates zu erheben, sanktioniert wurde. Deswegen er-
wies sich die benachbarte ruméinische Kirche unserer bulgarischen
Kirche als wirkliche Schwester und betrachtete das sogenannte
Schisma mit den gleichen Augen wie die Bulgaren, die sich nie
als Schismatiker betrachtet haben. Die Beziehungen zwischen diesen
beiden Kirchen waren stets hochst freundschaftlich. Gleicher Art
waren bis auf wenige Ausnahmefille auch die Beziehungen der
russischen zur bulgarischen Kirche, die nach dem Falle Tirnowos
im Jahre 1393 ihre Selbstandigkeit verloren hatte. Nach der Ver-
bannung des bulgarischen Patriarchen Eutim, der auch iiber die
Ruminen Jurisdiktion ausiibte, gelang es dem Patriarchen von Kon-
stantinopel, den Sultan zu veranlassen, die Vernichtung des bul-
garischen Patriarchates anzuordnen. Zum geistlichen Hirten von
Tirnowo wurde ein Grieche als gewdhnlicher Metropolit bestellt.
Nur das Erzbistum von Ochrida hat sich erhalten, doch auch dieses
wurde von Griechen geleitet, bis es im Jahre 1767 auf Betreiben
des Patriarchen von Konstantinopel durch ein Dekret (Berat) des
Sultans aufgehoben wurde. Nach langjdhriger geistiger Knecht-
schaft und einem ein halbes Jahrhundert wahrenden Kampfe mit
dem Patriarchat erwirkten die Bulgaren vom Sultan einen Erlass
(Ferman), auf Grund dessen das bulgarische Exarchat als selb-
staindige bulgarische Kirche am 28. Februar 1870 errichtet wurde.
Indessen hat das Patriarchat die selbstindige bulgarische Kirche
unter Berufung auf Kanon 12z des IV. allgemeinen Konzils als
schismatisch erklart. Dariiber sei das Urteil eines berufenen rus-
sischen Kanonisten angefiihrt. Es lautet: ¢Die Bulgaren werden
auf Grund dieses Kanons 12 beschuldigt, erstens, dass sie die Zer-
reissung des Gebietes des Patriarchates in zwei Teile anstreben, so
dass es infolgedessen zwei Erzbischofe in einem und demselben
Kirchengebiet geben wiirde, zweitens, dass sie sich dabei auf welt-
liche Gewalt — den Ferman des Sultans — stiitzen. Die Bulgaren
wollen jedoch das Gebiet des Patriarchen nicht zerreissen, sondern
streben nur die Selbstindigkeit ihrer Kirche an, die eine Zeitlang
dem Patriarchate angeschlossen war. Mit andern Worten, sie wollen
nur, dass ihnen jene Rechte zuriickgegeben werden, die sie bis zum
Jahre 1767 besassen und dass ihre Kirche wieder selbstindig werde.
Es ist auch nicht gerecht, den Bulgaren den Vorwurf zu machen,
dass sie sich auf den Ferman des Sultans stiitzen. Man darf die
Sache nicht so auffassen, als hitte der Sultan durch diesen, kraft



— 104 —

seiner weltlichen (Gewalt, sie vom Patriarchen getrennt und ihnen
die kirchliche Unabhingigkeit gegeben. Nein, die Unabhingigkeit
wurde ihnen schon in friiheren Zeiten von der gesetzlichen Gewalt
gegeben und wurde von der ganzen Kirche anerkannt. Der Sultan
hat bloss in seinem Ferman sein fritheres Dekret (Berat), durch
welches er unsere bulgarische Kirche mit dem Patriarchate ver-
einigt hatte, abgedndert. Er hat dem Patriarchate nur das ge-
nommen, was er einst auf Wunsch der Bulgaren in seine Gewalt
gegeben hatte, und gab den Bulgaren wieder, was er einst von
ihnen auf ihre Bitte entgegennahm. Und hat nicht auch das Patri-
archat von Anbeginn seine Herrschaft iiber die Bulgaren auf das
Dekret des Sultans (Berat) gestiitzt. Heute protestiert es gegen den
Ferman, doch damals hat es gegen den Berat nicht protestiert,
sondern hat vielmehr gesagt, dass die Sultane das Recht haben,
in derartigen kirchlichen Angelegenheiten gesetzliche Vorschriften
zu geben. Haben sie aber das Recht, Gesetze zu geben, haben
sie folgerichtig auch das Recht, sie abzudndern. Und sowie das
Patriarchat bisher seine Gewalt iiber die Bulgaren, die sich auf des
Sultans Berat stiitzten, als gesetzlich ansah, so muss es auch die
den Bulgaren auf Grund eines Fermans des Sultans wiedergegebene
Selbstindigkeit als gesetzlich anerkennen.» Uber das Konzil des
Patriarchates des Jahres 1872 urteilt der russische Kanonist: «Das
Konzil wurde schliesslich eroffnet, und welche Beschliisse hat es
gefasst? — In der ersten Sitzung wurde eine zehngliederige Kom-
mission gewdhlt, welche die Geschichte der bulgarischen Frage zu
verfassen und die Regeln aufzustellen hatte, welche bei der Losung
der Frage angewendet werden sollten; in der zweiten Sitzung
(11. September) beschloss es, die Kommission zu beauftragen, die
Definition der Erklirung des bulgarischen Schisma zu verfassen,
und in der dritten Sitzung (16. September) wurde diese Definition
angenommen und unterschrieben. Wie konnte auch von einem
solchen Konzil anderes erwartet werden als das, was es tatsidchlich
vollbracht hat? Wie sollen sich nun die iibrigen orthodoxen Kirchen,
die an dem Konzil von Konstantinopel nicht teilgenommen haben,
dazu verhalten? Wie sollen sie sich verhalten gegeniiber den
Griechen und Bulgaren, welch letztere von den Griechen als
Schismatiker erkldart wurden? Der Entscheid des Konzils von Kon-
stantinopel als eines Provinzialkonzils ist nur fiir jene Kirchen ver-
bindlich, deren Oberhirten daran teilgenommen haben. Fiir alle
ibrigen selbstindigen Kirchen ist er unverbindlich. Sie konnen
den Beschluss annehmen, wenn sie ihn mit der Glaubenslehre und
den Kirchengesetzen vereinbar finden. Und niemand, weder der
Patriarch mit seinem Synod, noch alle Hierarchen zusammen, die
Mitglieder des Konzils waren, haben das Recht, von den iibrigen



— 1056 —

selbstiandigen Kirchen, die an dem Konzil nicht teilgenommen haben,
die Annahme seines Beschlusses zu fordern. Niemand hat das
Recht, jene Kirchen zu richten, die den Beschluss nicht annehmen.
Nach unserer Uberzeugung, zu der wir durch eingehendes Studium
der Sache gelangt sind, kann der Beschluss des Konzils, durch
welches die Bulgaren gerichtet wurden, als weder mit dem Evan-
gelium noch mit den kirchlichen Kanonen iibereinstimmend, in
keiner Weise darauf Anspruch erheben, von den autokephalen
Kirchen, die am Konzil nicht teilgenommen haben, anerkannt und
angenommen zu werden. Der Konzilbeschluss war, wie die Zeit-
genossen sich ausdriicken, ein politisches, in kirchliches Gewand
gekleidetes Mandver, um die geistige Entwickelung und Einigung
der Bulgaren zu verhindern. Doch dieses Manover scheiterte an
dem Widerstand der trefflichen bulgarischen Hierarchen, um die
sich das Volk im Glauben an Gott und den Sieg der heiligen
Wahrheit einmiitig scharte. Die bulgarische orthodoxe Kirche liess
sich in ihrer Entwickelung stets nur durch ihre ernsteste und schwerste
Aufgabe leiten, die Aufgabe, die evangelischen Wahrheiten und
Grundsitze, welche die Grundlage der christlichen orthodoxen Lehre
sind, in ihrer Reinheit zu erhalten. Die Lehre Christi ist fiir unser
Volk rein und heilig nur in ihren Urquellen — dem Evangelium,
der Apostelgeschichte und den Werken der hl. Viter Athanasius,
Gregor und Chrysosthomus u. a. Fiir diese Lehre haben unsere
Hierarchen gelitten und das Volk angehalten, ihren lichten Grund-
sitzen treu zu bleiben. Fiir diesen Glauben und ihre Selbstindig-
keit kiampften gegen die Griechen auch die Rumainen, die sich,
gleich wie die Bulgaren, nach einem heissen Kampfe von ersteren
trennten. Die orthodoxe Kirche in den ruminischen Landern war —
wie es in dem Motivenbericht iiber das die Errichtung des Patri-
archates betreffende Gesetz heisst — auf einer derartigen moralischen
Héhe, dass im XVI. und XVII. Jahrhundert in Jassy zwecks Unter-
bindung der katholischen und kalvinischen Propaganda zwei Kon-
zilien von fast 6kumenischem Charakter abgehalten wurden. Die
ruminische orthodoxe Kirche war in der Vergangenheit ein hoff-
nungsvoller Stern fiir die morgenldndische Orthodoxieo».

Die bulgarische orthodoxe Kirche, die an der moralischen
Grosse und dem Glanze ihrer rumanischen Schwester in der Ver-
gangenheit ihren Anteil hat, freut sich liber den Erfolg, den diese
durch die Errichtung des Patriarchates errungen hat, und hofft, dass
wie in der Vergangenheit so auch in der Gegenwart zwischen den
beiden Schwestern zum Ruhm und zur Grosse des Namens Jesu
Christi gute nachbarliche Beziehungen herrschen werden.

Die orthodoxe Kirche in Russland. Uber die Lage der Kirche
in Russland sich zu orientieten, ist immer noch eine schwierige



— 106 —

Sache. An Nachrichten fehlt es nicht, aber sie widersprechen ein-
ander Ofters. Die in London erscheinende « Church Times» und
andere Blitter bringen regelmaissig Meldungen, die in der Regel
aus der russischen Presse im Exil stammen. Von Bedeutung ist
ein Bericht des Vorstehers des pidpstlichen orientalischen Instituts
in Rom, des Jesuiten M. d’'Herbigny, der Russland bereist und seine
Eindriicke im Organ des Instituts niedergelegt hat!). Noch wichtiger
scheinen uns die Artikel eines ukrainischen Kirchenblattes, das seit
dem 1. Januar 1925 in Charkow erscheint und die kirchlichen
Verhiltnisse ausfiihrlich schildert?).

Zweil Ereignisse scheinen in der russischen Kirche von nach-
haltiger Wirkung zu werden. Der Tod des Patriarchen Tychon
und die Beratungen des dritten allrussischen Konzils in Moskau im
Oktober des letzten Jahres.

An seinem Todestag hatte Patriarch Tychon ein Testament
unterschrieben, in welchem er der orthodoxen Kirche die Aner-
kennung der Sowjetregierung empfiehlt, die Haltung der ortho-
doxen Emigranten kritisiert, deren Beschliisse annulliert und sie
vor einen Gerichtshof zitiert, der vom russischen Konzil eingesetzt
werden soll®). Den Hauptfehler der Emigrantenbischofe erblickt
er in der Verquickung von Religion mit Politik und der Soli-
daritdit mit dem alten Regime. Das Testament wurde zuerst als
Filschung bezeichnet, scheint aber jetzt als echt betrachtet
zu werden. Um das Patriarchat zu retten, hatte Tychon ver-
fligt, dass die Verweserschaft einem Metropoliten {ibertragen
werde, da eine Neuwahl unter den gegenwirtigen Umstdnden
ausgeschlossen sei. Die Sowjet lassen eine solche nicht zu, weil
sie das Patriarchat als eine Einrichtung der alten Gesellschafts-
ordnung verwerfen und ihm jeden demokratischen Charakter ab-
sprechen. Er bestimmte als Verweser einen von drei Metropoliten,
die in Frage kommen konnten, unter ihnen Peter Krutsky, Metro-
polit von Krouty, einer Vorstadt von Moskau, der das Amt auch
iibernommen hat. Dieses Vorgehen hatte der Patriarch einige
Monate vor seinem Tode einer Versammlung von Bischofen vor-
gelegt. 60 Bischofe gaben auch ihre Zustimmung und bestatigten,
«dass unter den obwaltenden Umstinden der verstorbene Patriarch
keine andern Mittel hatte, um die Autoritit des Patriarchates zu
wahren». Metropolit Peter wurde von 78 Metropoliten als Ver-

) M. Herbigny, L’aspect religieux de Moscou en octobre 1925. Orientalia
Christiana, Vol. V, No. 3, 1926, S. 185 ff.

%) Ukrainischer orthodoxer Bote in Charkow. Erscheint zweimal monatlich.
Die Ubersetzung der einschligigen Stellen verdanke ich Herrn Diakon Symeon Pop-
Antonoff in Bern,

3) Herbigny, a. a, O. S. 200.



-— 107

weser anerkannt?)., Zunidchst schien es, als ob die Bischofe der
Emigranten diese Losung nicht anerkennen wollten und sie den
Anspruch erheben mochten, allein noch die alte orthodoxe Kirche
Russlands zu représentieren. Nach einem Bericht des russischen,
monarchistischen Organs « Vozrojdenie» in Paris vom 12. September
ist Peter auch von ihnen anerkannt worden?).

Das dritte allrussische Konzil wurde von der synodalen Kirche
auf den 1. Oktober 1925 einberufen. Es dauerte bis zum 10. des
Monats. Auf dem ersten Konzil im Jahre 1917/18, das der Kirche
die Patriarchatsverfassung gegeben hatte, war beschlossen worden,
das Konzil alle drei Jahre zu versammeln. Es ging aber bis ins
Jahr 1923, bis das geschehen konnte. Als die Wahlen zugunsten
der linksstehenden Parteien ausfielen, zog Patriarch Tychon seine
Zustimmung zum Konzil zuriick und verbot secinem Anhang die
Beteiligung. In der Verwirrung, die darob entstand, wurde der
Patriarch von Konstantinopel zum Schiedsrichter angerufen, der sich
fir das Konzil aussprach. Tychon weigerte sich aber, sich dem
Entscheid zu fiigen. Nichtsdestoweniger trat das Konzil zusammen,
zitierte den Patriarchen und enthob ihn, als er nicht erschien, seines
Amtes. Es ging noch weiter und schafite das Patriarchat iiber-
haupt ab. An die Spitze der Kirche wurde ein oberster Kirchen-
rat gewdhlt. Es traf noch einige andere radikale Verfiigungen in
Angelegenheiten der Verfassung und Disziplin. Die Beschliisse
wurden von dem Patriarchen von Konstantinopel sanktioniert. Die
Folge war, dass der Anhang des obersten Kirchenrates sich end-
giiltig von Tychon trennte und eine besondere Kirche, die synodale,
bildete. Thr gehort ein Viertel des Volkes an mit 200 Bischofen,
17,000 Geistlichen und 16,000 Kirchen.

Zum dritten Konzil erschienen 83 Bischofe, 200 Geistliche
und ebenso viele Laien ®). Die Tychoniten lehnten auch diesmal jede
Teilnahme ab. Vertreten war hingegen der Patriarch von Kon-
stantinopel. Zu Beginn der Verhandlungen wurde ein Schreiben
von ihm vorgelesen. Wiahrend der Verhandlungen wurde wieder-
holt festgestellt, dass zwischen der Kirche der Anhinger Tychons
und der synodalen in der Lehre kein Unterschied bestehe*). Der
Hauptzweck des Konzils, die beiden Richtungen zu versShnen,
wurde nicht erreicht. Nach dem Bericht des erwdhnten ukrainischen
Kirchenblattes sind die Tychoniten nicht einmal auf Unterhand-
lungen eingetreten. Einer Delegation der Synodalen gab Metropolit
Peter als Griinde dieser ablehnenden Haltung an, die synodale

') Church Times Nr. v, 18. Sept. 1925,

%) Herbigny, a. a. O. S. 202.

3) A, a. O. S. 236.

4) Vgl. Herbigny, a. a. O. S. 185 ff; Echos d’Orient Nr. 141 1926 S. 98 ff.



— 108 —

Kirche habe die Regierung der Kirche willkiirlich an sich gerissen,
sie habe Metropoliten abgesetzt, verheiratete Bischofe gewihlt,
verwitweten Geistlichen die zweite Ehe erlaubt, den Patriarchen
abgesetzt, die kirchlichen Kanones gefilscht, endlich habe
die Zeitung «Lebendige Kirche» versucht, die Kirche Christi
durch Sonderlehren zu erneuern. Das Konzil musste kon-
statieren, dass seine Bemiihungen, den Frieden herzustellen, ge-
scheitert seien!). Von neuem wurde die Notwendigkeit der erfolgten
Absetzung des Patriarchen bestitigt, der damals gewdihlte oberste
Kirchenrat als auf Grund der Kanones als rechtmissig gewihlt
bezeichnet und ihm nun der Name <hl. Synod» beigelegt. Das
Konzil bemerkte ausdriicklich, dass die synodale Kirche mit den
Gruppen, die im Jahre 1923 entstanden waren, mit der «lebendigen
Kirche», der <« Kirche der Renaissance» des fritheren Bischofs
Antonin schon lange in keiner Beziehung mehr stehe und die Ver-
antwortung fiir die Taten dieser Gemeinschaften ablehne. Beziig-
lich der Ehe der Bischofe und der zweiten Ehe der verwitweten
Geistlichen wurde grundsitzlich anerkannt, dass dagegen nichts
einzuwenden sei, doch wurde fiir die praktische Durchfiihrung Vor-
sicht empfohlen mit Riicksicht auf das Wohl der Kirche. Ver-
‘heiratete Bischofe sollen nur im Einverstindnis mit dem Volk ge-
wahlt werden. Als zeitgemidss wurde die Einfilhrung des neuen
Kalenders bezeichnet?). Das Konzil erkldrte ferner, dass die synodale
Verfassung, die die Vertretung der Hierarchie, der Geistlichen und
der Laien ermogliche, der katholischen Uberlieferung entspreche,
da durch sie der Wille des Partikularkonzils erfiillt werde, das
regelmissig einberufen wird. Es habe sich herausgestellt, dass
die Wiedereinfithrung des Patriarchates den kirchlichen Bedirfnissen
nicht entspreche und Gefahren fiir den Frieden der Kirche in sich
berge. Deshalb wurde der Beschluss der Abschaffung des Patriar-
chates des Jahres 1923 bestitigt. Die Geschichte und die Kanones
lassen erkennen, dass das Patriarchat keine wesentliche Einrichtung
der Verfassung sei. Geordnet wurde die Verfassung der Metro-
politan-, der Didzesan- und Pfarrbezirke, Beschliisse iiber die kirch-
liche Disziplin, iiber die Ausbildung der Geistlichen, den Druck von
Biichern und die Vorbereitung der Beschickung der allgemeinen
orthodoxen Konzils gefasst. Die beiden geistlichen Akademien in
Moskau und in Petersburg sind wieder eroffnet, auch in einzelnen
Didzesen sind theologische Lehranstalten eingerichtet. Kirchliche
Zeitschriften erscheinen wieder. Der Kirche der Ukraine wurde
die Autonomie eingeraumt unter der Bedingung, dass sie an den

'} Vgl. Ukrainisches Kirchenblatt Nr. 22 1926.
Y A, a. O, Nr. 23.



— 109 —

allrussischen Konzilien regelmassig teilnimmt. Das genannte Kirchen-
blatt erhebt gegen die tychonitische Kirche immer wieder den Vor-
wurf, dass sie sich in Politik in antirevolutionirem Sinne mische.
Die synodale Kirche scheint sich in gewissem Grade der Gunst
der russischen (Gewalthaber zu erfreuen. Zu Beginn der Verhand-
lungen wurde beschlossen, an die Regierung ein Dankschreiben zu
schicken, weil sie die Einberufung des Konzils erlaubt hatte.
Schlimmer ist die tychonitische Kirche daran. Ihr Haupt, der
Metropolit Peter, wurde unter der Anschuldigung antirevolutionirer
politischer Umtriebe im November verhaftet. Um seine Nachfolge
streiten sich nun verschiedene Instanzen. Die Bischéfe wihlten am
22. Dezember einen Rat von sechs Metropoliten, ein Usurpator
behauptet, von Peter mit der Leitung der Geschifte betraut zu
sein, wihrend dieser drei Erzbischiéfe dazu bestimmt hat. Dadurch
ist die I.age der russischen Kirche nicht einfacher geworden?).
Die kirchliche Lage in der Ukraine. Dariiber gibt das
Ukrainer Kirchenblatt Aufschluss. Nach Ausbruch der russischen
Revolution wurde in der Ukraine versucht, sich von Moskau
politisch und kirchlich unabhingig zu machen, mit der Begriindung,
die Ukraine sei nach Sprache und Kultur ein von den Grossrussen
unabhidngiges Volk, das schon frither kirchliche und politische
Selbstandigkeit besessen habe. Die Ukrainer nahmen zwar noch
Teil am ersten allrussischen Konzil des Jahres 1917, erhielten aber
bald von Tychon eine gewisse kirchliche Autonomie in Aussicht
gestellt. So gab er sein Einverstindnis, dass die Ukrainer 1918
eine Partikularsynode abhalten konnten, auf welcher ein Kirchen-
rat flir die Kirche der Ukraine gewdhlt wurde. Die Wiederholung
der Versammlung musste infolge der politischen Wirren verschoben
werden. Im Jahre 1921 delegierte Tychon einen Stellvertreter als
Exarchen nach der Ukraine, der aber bald mit den einheimischen
Bischofen in Konflikt kam, so dass er das Land wieder verlassen
und seine Kompetenzen zwei Bischofen iibertragen musste. Auf
einer Vorversammlung wurde im Jahre 1922 die Autonomie der
Kirche beschlossen, und eine Bischofsversammlung stellte im folgenden
Jahr den obersten Kirchenrat wieder her, der fortan die Geschifte
der Kirche leiten sollte. Doch schloss sich nur eine Minderheit
dieser Behorde an, wahrend die Mehrheit Tychon treu blieb. Das
Blatt gibt zu, dass in dieser Zeit Leute ihr Wesen trieben, die nach
Willkiir Reformen aller Art einfiihrten, so dass besonders im Ritus
und in der Disziplin alles erlaubt schien?). In der grossen kirch-
lichen Verwirrung hatte sich noch eine dritte Gemeinschaft unter

'} A.a. O. Nr. 5 vom 1, Mirz 1926.
?} A.a. O. Nr. 23 1925; Nr. 7 1926.



— 110 —

der Fiihrerschaft eines Basilios Lipkiwski gebildet, die rasche Fort-
schritte machte. Da sich ihr keine Bischofe anschlossen, entbehrte
sie der apostolischen Sukzession. Sie half sich iiber diese Schwierig-
keit hinweg, indem sie ihre Bischofe selbst weihte. Sie wird des-
halb «selbstgeheiligte religiose Gemeinschaft» genannt. Die synodale
Kirche gab sich im November 1924 eine Verfassung, die im April
1925 von der Regierung genehmigt wurde. Da das Gesetz keine
Kirchen kennt, musste sie sich als Verein konstituieren. Sie nennt
sich allukrainischer Verein der religiosen Genossenschaften der
orthodoxen autokephalen Kirche mit dem Zweck, fiir die religitsen
Bediirfnisse der orthodoxen autokephalen Synodalkirche durch die
existierenden kultischen Einrichtungen und durch die Einfiihrung
einer allgemein verbindlichen Ordnung zu sorgen. Mitglieder sind
die einzelnen Genossenschaften, die auf Grund besonderer Ordnung
organisiert sind und die sich zur autokephalen Kirche zihlen.
Hochstes Organ ist das Ukrainer Partikularkonzil, deren Mitglieder
die Bischofe und die Abgeordneten der Diozesen sind. Vollziehen-
des Organ ist der allukrainische hl. Synod. An der Spitze
der Diozesen, die sich mit den Regierungsbezirken decken, steht
eine Dibzesansynode mit Synodalrat. Ihrer Leitung unterstehen die
Institute zur Bewahrung und Verbreitung des orthodoxen (Glaubens
und des Kultus, die Ausbildung des Klerus, der Bau und Unter-
halt von Kirchen, die Sorge fiir geistlichen Nachwuchs, Wahl und
Abberufung der Geistlichen. Die Einnahmen bestehen aus frei-
willigen Gaben aller Genossenschaften.

In den Tagen vom 7.—20. Mai 1925 ist in der Ukraine die
zweite Partikularsynode abgehalten worden. Sie stimmte der Ab-
setzung des Patriarchen Tychon im Jahre 1923 und der Abschaftung
des Patriarchates bei. Dem Patriarchen wurden gegenrevolutionédre
Umtriebe vorgeworfen und als Griinde des Schismas nur politische
bezeichnet, da in Sachen des Glaubens die synodale Kirche ortho-
dox sei und als einzige der ukrainischen (Gemeinschaften mit dem
Patriarchat von Konstantinopel verkehre. Die Zulassung verheirateter
Bischéfe wurde grundsitzlich anerkannt, es wurde aber empfohlen,
in der Praxis davon abzusehen, da das Volk sich dagegen ab-
lehnend verhalte. Ein Aufruf des Konzils an das Volk betont die
Orthodoxie der synodalen Kirche, der sich vier Metropoliten und
mehr als 30 Bischofe mit alter Weihe angeschlossen hitten. Es
wurde des weitern beschlossen, das Monchtum beizubehalten, weil
die Kirche Selbstlosigkeit, wie sie in den Klostern gepflegt werde,
notig habe und sie neu zu beleben sei. Als Aufgabe der Monche
wurde Pflege des Gebetes und der Frommigkeit und Arbeit in
Volkswirtschaft und Wissenschaft bezeichnet. An die Regierung
wurde das Gesuch gestellt, in jeder Dibzese ein Manner- und ein



-— 111 —

Frauenkloster errichten zu diirfen. Besprochen wurde die Stellung
zur Lipkiwski-Bewegung, die als hiretisch bezeichnet wurde, weil
ihr die apostolische Sukzession fehle. Es wurde empfohlen, ihren
Anhangern mit Nachsicht und Liebe zu begegnen. Verschiedene
Kommissionen wurden eingesetzt, die die Hiresie wissenschaftlich
zu behandeln haben, die Liturgie in die Volkssprache iibersetzen,
Broschiiren zur Volksaufklarung verbreiten sollen.

Uber die erwihnte Kirche von Lipkiwski berichtet ein Blatt,
das der Vertreter dieser Richtung in Genf unter dem Titel
« L’Annonciateur» herausgibt. Wir entnehmen der ersten und
einzigen erschienenen Nummer vom I. Dezember 1925, dass Ende
1917 in Kiew ein Konzil der ukrainischen Pfarreien Mittel und
Wege beraten habe, wie die ukrainische Kirche die Unabhangig-
keit vom Patriarchat in Moskau erlangen konne. Ein offizielles
Konzil in Kiew habe sich hierauf fiir die Autonomie unter einem
Exarchen ausgesprochen. Allein unter dem Einfluss des Patriar-
chates und der russischen Bischofe in der Ukraine sei die Prokla-
mierung der volligen Autonomie verhindert worden. Das geschah
hierauf am 1. Januar 1919 durch die nationale Regierung. Diese
konnte sich nicht halten. In dem politischen Chaos, in das die
Ukraine vier Jahre lang gestiirzt wurde, machte der Gedanke der
Autonomie trotzdem weitere Fortschritte. Sie war auch am g. Mai
1920 auf einem Konzil feierlich verkiindet worden, allein die Or-
ganisation der Kirche konnte nicht durchgefiihrt werden, weil
nationale Bischdfe fehlten und die russischen Bischofe und der
Patriarch von Moskau sich weigerten, die gewihlten ukrainischen
Bischofe zu konsekrieren. So blieb den Ukrainern kein anderer
Ausweg, als zur Selbsthilfe zu greifen, wie sie ihr Konzil beschlossen
hat. Am 23. Oktober 1921 wurde in der Sofienkathedrale in Kiew
in Gegenwart der Mitglieder des Konzils und einiger hundert
Gldubigen zwei zu Bischofen gewihlten Erzpriestern, einer ist Basilios
Lipkiwski, von 30 Erzpriestern und Priestern und 12 Diakonen die
Hand aufgelegt, um ihnen so im Auftrag der ganzen Kirche die
Bischofsweihe zu erteilen. Die beiden Bischofe haben hierauf 29
zu Bischofen Gewaiahlte konsekriert. Das genannte Blatt ist der
Meinung, dass die Weihe nicht ungiiltig sein kann, da sie der
Notlage entsprungen und den orthodoxen Glauben nicht verletze.
Die Bischéfe sind vom Patriarchen Tychon als Pseudobischofe
exkommuniziert worden. Die Exkommunikation hatte aber keine
grosse Wirkung, da sich bis jetzt 4000 Pfarreien der Kirche an-
geschlossen haben. Sie bezeichnet sich als ¢autokephale orthodoxe
ukrainische Kirches. Zu ihr gehoren ferner zahlreiche Pfarreien in
Zentralasien, in Turkestan, unter den Kolonisten in Bosnien, in
Sibirien, in Kanada und in den Vereinigten Staaten; hier haben



— 112 —

sich thr 152 Pfarreien mit einem Metropoliten an der Spitze ange-
schlossen. Die Pfarreien sind alle autonom, die Geistlichen werden
frei gewidhlt, periodisch werden nationale Konzilien abgehalten. Den
Bischofen ist die Ehe erlaubt, die alte Haar- und Kleidertracht der
Geistlichen ist aufgegeben, die Kirchensprache ist ukrainisch, die
Kirche befasst sich nicht mit politischen Dingen, verhilt sich aber
trotz streng durchgefiihrter Trennung von Staat und Kirche gegen-
iber der Sowjetregierung loyal. Das Konzil des Jahres 1921 hat
die Stellung der Kirche dahin prizisiert: «Die autokephale ortho-
doxe ukrainische Kirche ist eine freie und briiderliche Vereinigung
von Gldubigen, die wiinschen, ihr irdisches L.eben so zuzubringen,
dass sie das Reich Gottes erlangen auf Grund richtiger und wahrer
Erfassung des hl. Evangeliums unseres Herrn Jesus Christus, des
Testamentes der hl. Apostel, des Dogmas und der Kanones der
hl. orthodoxen universalen und apostolischen Kirche.» Damit,
schreibt das Genfer Blatt, bekennt sich die Kirche zu den sieben
o6kumenischen Konzilien und der Tradition der ersten christlichen
Jahrhunderte in der Ukraine.

Das Blatt erwdhnt auch eine Einladung, die die Kirche von
der sogenannten «lebendigen Kirche s, die auch «Kirche der Wieder-
geburt» genannt werde, zum Konzil im Mai 1925 erhalten habe.
Der Kirchenrat habe die Einladung abgelehnt, da er es mit der
Wiirde seiner Kirche unvereinbar betrachte, Beziehungen mit dieser
unkirchlichen Organisation zu unterhalten. Es ist nicht recht klar,
ob damit das oben erwidhnte Konzil der synodalen Kirche der
Ukraine gemeint ist.

Romisch-katholische Unionsbestrebungen mit der Ortho-
doxie. Am 3I. Juli 1924 wurde zu Velehrad der vierte Unions-
kongress abgehalten. Er war von iiber 300 Teilnehmern verschie-
dener hauptsichlich ostlicher Nationen romisch-katholischen Bekennt-
nisses besucht. Dass der Kongress keine Union anstreben kann,
sondern einfach die Unterwerfung der Orthodoxen unter Rom, ist des
Papstes Meinung und muss natiirlich auch die seiner Glaubigen
sein. In dem Breve an den Kongress hat das Pius XI. deutlich
gesagt. Es gibt auch Aufschluss iiber die Art dieser Kongresse.
Der Papst schreibt: <Es ist das schon der vierte Kongress uater
den vielen, die zu verschiedenen Zeiten auf Anregung des frommen
Vereins ¢ Apostolat der hl. Cyrill und Methodius» zusammengerufen
werden. Dieser Verein wurde seit der Griindung i. J. 1880 von den
romischen Papsten, unsern Vorgingern, haufig gelobt ... Wir wissen
wohl, dass dieser Kongress hauptsichlich den Zweck anstrebt, eine
tiefere Kenntnis der Ostlinder zu vermitteln... Gleicherweise sorgt
und bemiiht er sich darum, dass alle Orientalen zur Einheit des
Glaubens in den Schoss der katholischen Kirche zuriickgefiihrt



— 113 —

werden, welche die einzige Hiiterin des grossen Schatzes der gott-
lichen Offenbarung ist. Wir hegen die sichere Zuversicht..., dass
der Kongress selbst, falls er im echten Geiste der christlichen Liebe
geleitet wird, sehr viel dazu mitwirken wird, dass die Irrenden den
Weg wieder in den einen Schafstall Christi unter einem Hirten
zuriickfinden.» Der Wunsch des Papstes, der schismatische Klerus
moge auf diesem Kongress erscheinen, um so leicht Gelegenheit
zu haben, «die katholische Lehre durchgreifend kennen zu lernen
und sich zu iiberzeugen, dass sie in ihrem Wesen mit der Lehre
iibereinstimmt, welche die Viater des Ostens und Westens teilten
und welche die fritheren Kirchenkonzilien bestitigt haben », ist aller-
dings nicht in Erfiilllung gegangen. Angehorige orthodoxer Kirchen
waren weder offiziell noch inoffiziell erschienen, trotzdem dies-
beziigliche Einladungen erfolgt waren, Entschuldigungen sind ein-
getroffen. Eine Anzahl russischer Gelehrter hatte sogar eine scharfe
Absage geschickt mit der Begriindung, dass sie sich der Gewalt
des Papstes, die seit 1870 ins Masslose gesteigert worden, nie
unterwerfen werden. Die Referate!) behandelten folgende Themata :
Die heutige Lehre des getrennten Orients iiber die Verfassung der
Kirche, die Autoritit der Patriarchate mit Riicksicht auf den heu-
tigen Stand des Einheitsgedankens, die Autoritit der trullanischen
Synode, der Verein des Apostolates der hl. Cyrill und Methodius,
die Unionsbestrebungen im slawischen Orient in Vergangenheit und
Zukunft, die Lage der orthodoxen und katholischen Kirche in
Ruminien u, a. m. Es sind ferner eine Reihe praktischer Fragen
erortert und Beschliisse gefasst worden. Sie empfehlen: die Forde-
rung des Unterrichts in den theologischen Disziplinen und des
aszetischen Lebens des getrennten Orients an den theologischen
Fakultiten und Seminarien durch Errichtung besonderer Lehrstiihle
und, wo das nicht moglich, durch Abhaltung von Kursen besonders
unter den Slawen, die Unterstiitzung der Hilfsgesellschaften fiir die
Russen durch die Diozesanbischofe, die Griindung eines besonderen
Organes zum Studium der Unionsfrag, die Ausgabe altslawischer
liturgischer und kirchenrechtlicher Texte durch die «Publicatio
orientalis» in Paris, die Griindung orientalischer Sektionen auf
nationalen und internationalen eucharistischen Kongressen.

Ein Kongress zum Studium der orientalischen Theologie trat
vom 12. bis 16. Juli 1925 in Laibach zusammen. Daran haben sich
gegen 400 Personen, in der Hauptsache Slowenen und Kroaten,
beteiligt. Auch dieser Kongress rechnete mit einer Teilnahme ortho-
doxer Theologen. Erschienen sind drei serbische Professoren. Am
ersten Tage wurden dogmatische Themata besprochen iiber die

1 Acta IV. Conventus Velehradensis Anno MCMXXIV, Olmucii 1925.
Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 192¢. 3



— 114 —

Mitgliedschaft der Kirche, die Kirche der mystische Leib Christi,.
die Einheit der Kirche, am zweiten liturgischen und disziplindren
Tag der gegenwirtige Stand der orientalischen Kirchen und Riten,
der Kult der hl. Eucharistie im Orient, die griechisch-slawische
Messe, Beziehungen zwischen dem kanonischen Recht und der orienta-
lischen Disziplin, am monastischen Tag die Geschichte des orienta-
lischen Monchtums, das monastische und priesterliche Ideal des
Orients bis zum 9. Jahrhundert, die monastische Disziplin bei den
Griechen und Slawen seit dem 9. Jahrhundert, die gegenwirtige
monastische Disziplin bei den Katholiken des byzantinisch-slawischen
Ritus. Beschlossen wurde, alle romisch-katholischen Institute, die
sich mit dem Orient befassen, mochten miteinander in Verbindung
treten, in einer Bibliographie mdchten alle Biicher und Aufsitze
iber den Orieat festgehalten werden, fiir das Studium der orienta-
lischen Theologie mdchte vom internationalen eucharistischen Kon-
gress in Chicago eine besondere Sektion gegriindet werden,

In Belgien dienen Wochen fiir <die kirchliche Union» dem
Zwecke, die romischen Katholiken mit dem orientalischen Christen-
tum bekannt zu machen, mit Vorlesungen iiber verschiedene
einschlagige Themata. Die erste Woche fand im September in
Briissel, die zweite im November in L.owen statt. Die Gottesdienste
nach orientalischem Ritus wurden jeweilen fleissig und mit Interesse

besucht.
Adolf KURY.




	Kirchliche Chronik

