
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 16 (1926)

Heft: 2

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 99

KIRCHLICHE CHRONIK.

Internationale altkatholische Arbeitsgemeinschaft. Die
verschiedenen Kommissionen sind in Ausführung der Beschlüsse und
Wahlen des Kongresses in Bern wie folgt zusammengesetzt (die mit
* bezeichneten führen den Vorsitz) :

Ständiger Kongressausschuss.

*Emil Frey-Vogt, Bankdirektor, Basel, St. Albanring 168, Vorsitzender.
Dr. Adolf Küry, Bischof, Bern, Willadingweg 39, stellv. Vorsitzender.
Erwin Kreuzer, Stadtpfarrer, Freiburg-Breisgau, Sternwaldstrasse 33,

Geschäftsführer.

Deutsche Gruppe.

Karl Drös, Professor, Mannheim, Werderstrasse 5.
Norbert Keussen, Stadtpfarrer, Heidelberg, Grabengasse II.
*Dr. Otto Steinwachs, Stadtpfarrer, Mannheim M. 7. 2.

Holländische Gruppe.

*Peter Johann van Harderwijk, Pfarrer, Schiedam, Dam 30.
Bastian Abraham van Kleef, Pfarrer, Amsterdam, Brouwersgracht 134.
C. A. Mittelbeck, Direktor, Utrecht, Janskerhof 25 b.

Österreichische Gruppe.

Wilhelm Hossner, Geistlicher Rat, Wien XVII, Pezzlgasse 17.
*Dr. Ludwig Klekler, Medizinalrat, Wien XIII, Kopfgasse 7.
Dr. Gustav Mikusch, Wien XXXI, Arenbergring 14.

Schweizerische Gruppe.

Dr. Ernst Gaugier, Professor, Bern, Dahliaweg 5.
Rudolf Philippi, Direktor, Basel.
*Josef Süssli, Steuerbeamter, Zürich VI, Rothstrasse 17.

Gruppe in der Tschechoslowakei.

*Josef Ferge, Pfarrer, Mährisch-Schönberg, Fuhrmanngasse.
Josef Theussl, Pfarrer, Arnsdorf (Nordböhmen).
Paul Vogel, Lehrer, Warnsdorf.



— 100 —

Die Kommissionsmitglieder der Willibrordgesellschaft sind auf
dem Kongress in Bern neu gewählt worden: Ehrenpräsident:
Erzbischof Kenninck von Utrecht; Vizepräsident: Bischof Darlington
für U. S. A. ; Sekretär für England : Rev. J. A. F. Ozanne, St. Pierre
du Bois, Revsay, Guernsey C. J. ; für U. S. A. : Rev. William H.
van Allen, D. D. Rector of the Church of the Advent, Boston, Mass. ;

Kassier für England: Rev. T. G. Jalland, 105 Countyroad, Swinton,
und für U. S. A.: Rev. John H. Cabot, D. D., Brimmerstreet,
Boston, Mass.

Die altkatholische Kommission für die Weltkonferenz über
Glauben und Verfassung besteht aus folgenden Mitgliedern :

Erzbischof Kenninck, Utrecht; Seminarpräsident Wijker, Amersfoort;
Bischof Dr. Küry, Bern; Prof. Dr. Gaugier, Bern; *Bischof Dr. Moog,
Bonn ; Pfarrer Dr. Mülhaupt, Bonn, und Bischof Hodur in Saanton.

Die Kommissionen der einzelnen Kirchen: Deutschland: Bischof
Dr. Moog, Bonn; Pfarrer Dr. Mülhaupt, Bonn, und Pfarrer Rachel,
München. Holland: Bischof van Vlijmen, Haarlem; Seminarpräsident
Wijker, Amersfoort; Pfarrer Hardervvijk, Schiedam. Schweiz: Bischof
Dr. Küry, Prof. Dr. Gaugier, Pfarrer A. Kramis, alle in Bern.
Tschechoslowakei: Bischof A. Paschek, Warnsdorf; Prof. Rosen-
berger, Reichenberg: Pfarrer Ferk, Mährisch-Schönberg.

An die Weltkonferenz in Lausanne 1927 sind abgeordnet:
Erzbischof Kenninck, Utrecht; Bischof van Vlijmen, Haarlem, und
Bischof Dr. Moog, Bonn. Bischof Dr. Küry ist delegiert als
Vertreter der altkatholischen Kirchen im Continuation Committee.

Die orthodoxe Kirche in der Tschechoslowakei. Am 22.
November 1925, so berichtet uns ein Mitarbeiter, fand in Trübau in
Böhmen die erste ordentliche Versammlung der orthodoxen Kirche
der Tschechoslowakei statt. Im Jahre 1919 wurde in Prag eine
orthodoxe Gemeinde ins Leben gerufen. Sie wählte 1922 einen
Kirchenvorstand und als Geistlichen den Archimandriten Savaty
Vrabec. Der Archimandrit wurde Bischof und vom Patriarchat in
Konstantinopel als orthodoxer Metropolit anerkannt. Im Mai haben
nun sämtliche Filialgemeinden gegen den Metropoliten und den
gewählten Kirchenvorstand Beschwerde erhoben. Die Regierung
ordnete eine Untersuchung an, die zum Ergebnis führte, dass die
getroffenen Wahlen ungesetzlich waren. Die Versammlung in Trübau
wurde von einem Kommissär der Regierung eröffnet, der die etwas
verworrene Lage klarlegte. Sie bekam die Aufgabe, die orthodoxe

Kirche auf eine gesetzliche Basis zu bringen. Vertreten waren
von 4814 Wahlfähigen 3409 durch 38 Delegierte, Geistliche waren
11 anwesend, drei waren nicht erschienen, unter ihnen der genannte
Metropolit. Zum Seelsorger und Bischof der tschechischen
orthodoxen Kirchgemeinde in Prag wurde einstimmig Bischof Gorazd



— 101 —

aus Olmütz gewählt. Ebenso einmütig erfolgte die Wahl des
Kirchenvorstandes, zu dessen erstem Vorsitzenden der ehemalige
Prämonstratenser-Ordenspriester, späterer Eisenbahnminister und
nunmehriger Direktor der Hypothekenbank in Prag, Dr. Bohdan Za-
hradnik, zum zweiten Erzpriester Sevcik und zum dritten Dr. Gorazd
Vacek, Senatspräsident des obersten Verwaltungsgerichtshofes,
gewählt wurden. Im Sinne der Kirchenverfassung wurde auch die
Wahl eines I2gliedrigen Synodalrates vorgenommen. Nach der
Wahl hielt Prof. Stehule ein Referat über die Frage der
Autokephalie, der Archiepiskopie und der Jurisdiktion. Hierauf wurde
die Kirchensteuer auf durchschnittlich 4 Kronen monatlich für jedes
volljährige Mitglied festgesetzt. Bischof Gorazd erklärte, die Wahl
anzunehmen in der Hoffnung werktätiger Mitarbeit aller Brüder und
Schwestern. Nach verschiedenen Referaten wurde folgendes
beschlossen: Wir erklären, dass wir das im März 1923 für die Tschechoslowakei

vom Synod des ökumenischen Patriarchates in
Konstantinopel errichtete Erzbistum nicht anerkennen, und dies aus
Kompetenzgründen, hauptsächlich aber darum, weil 1. das
Erzbistum, wie aus dem Dekret des hl. Synods ersichtlich ist, unter
der Voraussetzung errichtet wurde, dass schon jetzt in der Republik
«vorderhand drei Bistümer existieren, nämlich je eines für Böhmen,
Mähren und Karpathorussland, die später nach dem
Pastoralbedürfnis vermehrt werden können », während in Wirklichkeit in
der Republik bisher nicht einmal ein Bistum organisiert ist und
rechtlich nur die « Tschechische orthodoxe Kirchgemeinde in Prag »

für den Bereich Böhmen, Mähren und Schlesien existiert und der
weitere Ausbau der orthodoxen Kirche bei uns erst durchgeführt
werden muss; 2. an die Errichtung eines Erzbistums wird man
nach kanonischem Brauch erst dann denken können, wenn wenigstens
zwei Bistümer organisiert worden sind, was die Aufgabe des heute
gewählten Synodalrates sein wird; 3. soll das Erzbistum rechtlich
und gültig errichtet werden, muss dies auf Grund eines entsprechenden,

von der Kirche angenommenen und vom Staate approbierten
Statutes geschehen, doch muss dieses erst ausgearbeitet und den

kompetenten Stellen zur Genehmigung vorgelegt werden.
Über Bischof Gorazd und sein Verhältnis zur tschechischen

Nationalkirche vgl. I. K. Z. 1923, S. 115 ff.

Die Beziehungen der bulgarischen Kirche zu den benachbarten

orthodoxen Kirchen. Die Tatsache, dass Vertreter der
bulgarischen Kirche an den Festlichkeiten der Errichtung des

rumänischen Patriarchates in Bukarest teilgenommen haben,
veranlasst einen bulgarischen Theologen, in der «Zerkowen Vesnik»
über das Verhältnis der bulgarischen zu den übrigen orthodoxen
Kirchen zu schreiben. Ein Mitarbeiter stellt uns die Übersetzung



— 102 —

des Aufsatzes zur Verfügung '). Nach einer kurzen Einleitung heisst
es: In den kirchlichen Kreisen um den Patriarchenstuhl in
Konstantinopel wurde die Frage aufgerollt, ob bulgarische Geistliche
zugleich mit dem übrigen orthodoxen Klerus an diesen Festlichkeiten

mit Rücksicht auf das « Schisma *> teilnehmen können, ob
letzteres gültig sei und auch von den übrigen orthodoxen Kirchen
anerkannt werden müsse. Der griechische Bischof beantwortete für sich
diese Frage dahin, dass das über die Bulgaren verhängte Schisma
schon lange gegenstandslos sei, dass griechische Bischöfe und Priester
zugleich mit bulgarischen Bischöfen und Priestern im Balkankriege
gedient haben und dass die Erklärung des Schisma mehr ein
politischer als kirchlicher Akt gewesen sei, weshalb auch das
Vorgehen des ökumenischen Patriarchates von einigen Mitgliedern des
Konzils verurteilt und von ihnen die Erklärung, die bulgarische
Kirche sei schismatisch, unter Berufung auf die Kirchengesetze
nicht unterschrieben worden sei. Überdies hat keine der benachbarten

Kirchen das Schisma anerkannt, und viele ihrer Kanonisten
verurteilen das Vorgehen des Patriarchates als unchristlich und
betonen, dass die Entscheidung des Patriarchates für die übrigen
orthodoxen Kirchen nicht verbindlich sei. Die bulgarische Kirche
besteht seit dem IX. Jahrhundert, da unser Volk unter Führung
des weisen Zaren Boris den christlichen Glauben annahm und einen
gesunden Grund für kirchliche Unabhängigkeit legte. Unter dem
Zaren Simeon hatten die Bulgaren bereits einen Patriarchen. Unsere
Kirche wuchs und erstarkte so, dass ihre Stimme in allen christlichen

Ländern gehört und geachtet wurde. Der bulgarische
Erzbischof von Ochrida, Lev, eine grosse Autorität seiner Zeit, trat
im Jahre 1054 mit Nachdruck gegen die römischen Neuerungen
auf. Insbesondere während der Epoche der Zaren aus der Familie
der Asjenewzen und Schischmanowzen erwies sich die bulgarische
Kirche als starke Stütze der Orthodoxie, der Nachbarvölker und des

Slawentums. Sie kämpfte für die Orthodoxie gegen die Union von
Lyon und Florenz und schickte den benachbarten Völkern, den
Serben, Russen und Rumänen, gottesdienstliche Bücher, Lehrer,
Priester und Metropoliten. «Während der ganzen Zeit vom X. bis
XV. Jahrhundert » — schreibt der russische Professor Lamanski —
< erhielt Russland ununterbrochen von Bulgarien nicht nur slawische
Bücher, sondern auch geistliche Väter, Schriftsteller, Künstler und
Sänger, weil Bulgarien bis zu seinem Fall, was Kultur und staatliche

Einrichtungen betrifft, viel höher stand als das damalige Russland.

> Die bulgarische Kirche brachte das kulturelle und geistige
Leben auch den ungrowalachischen und moldawischen Ländern,

') Wir verdanken die Übersetzung Herrn Bischof Paschek in Warnsdorf.



— 103 —

indem sie ihnen den Glauben und die Literatur vermittelte, eine
Tatsache, anerkannt auch von dem gegenwärtigen rumänischen
Parlament, welches dies in jener denkwürdigen Sitzung betonte,
in der einmütig der Beschluss des hl. Synods der rumänischen
Kirche, den erzbischöflichen Stuhl der Ungro-Walachei zur Würde
des Patriarchates zu erheben, sanktioniert wurde. Deswegen
erwies sich die benachbarte rumänische Kirche unserer bulgarischen
Kirche als wirkliche Schwester und betrachtete das sogenannte
Schisma mit den gleichen Augen wie die Bulgaren, die sich nie
als Schismatiker betrachtet haben. Die Beziehungen zwischen diesen
beiden Kirchen waren stets höchst freundschaftlich. Gleicher Art
waren bis auf wenige Ausnahmefälle auch die Beziehungen der
russischen zur bulgarischen Kirche, die nach dem Falle Tirnowos
im Jahre 1393 ihre Selbständigkeit verloren hatte. Nach der
Verbannung des bulgarischen Patriarchen Eutim, der auch über die
Rumänen Jurisdiktion ausübte, gelang es dem Patriarchen von
Konstantinopel, den Sultan zu veranlassen, die Vernichtung des

bulgarischen Patriarchates anzuordnen. Zum geistlichen Hirten von
Tirnowo wurde ein Grieche als gewöhnlicher Metropolit bestellt.
Nur das Erzbistum von Ochrida hat sich erhalten, doch auch dieses
wurde von Griechen geleitet, bis es im Jahre 1767 auf Betreiben
des Patriarchen von Konstantinopel durch ein Dekret (Berat) des
Sultans aufgehoben wurde. Nach langjähriger geistiger Knechtschaft

und einem ein halbes Jahrhundert währenden Kampfe mit
dem Patriarchat erwirkten die Bulgaren vom Sultan einen Erlass
(Ferman), auf Grund dessen das bulgarische Exarchat als
selbständige bulgarische Kirche am 28. Februar 1870 errichtet wurde.
Indessen hat das Patriarchat die selbständige bulgarische Kirche
unter Berufung auf Kanon 12 des IV. allgemeinen Konzils als
schismatisch erklärt. Darüber sei das Urteil eines berufenen
russischen Kanonisten angeführt. Es lautet : « Die Bulgaren werden
auf Grund dieses Kanons 12 beschuldigt, erstens, dass sie die
Zerreissung des Gebietes des Patriarchates in zwei Teile anstreben, so
dass es infolgedessen zwei Erzbischöfe in einem und demselben
Kirchengebiet geben würde, zweitens, dass sie sich dabei auf weltliche

Gewalt — den Ferman des Sultans — stützen. Die Bulgaren
wollen jedoch das Gebiet des Patriarchen nicht zerreissen, sondern
streben nur die Selbständigkeit ihrer Kirche an, die eine Zeitlang
dem Patriarchate angeschlossen war. Mit andern Worten, sie wollen
nur, dass ihnen jene Rechte zurückgegeben werden, die sie bis zum
Jahre 1767 besässen und dass ihre Kirche wieder selbständig werde.
Es ist auch nicht gerecht, den Bulgaren den Vorwurf zu machen,
dass sie sich auf den Ferman des Sultans stützen. Man darf die
Sache nicht so auffassen, als hätte der Sultan durch diesen, kraft



— 104 —

seiner weltlichen Gewalt, sie vom Patriarchen getrennt und ihnen
die kirchliche Unabhängigkeit gegeben. Nein, die Unabhängigkeit
wurde ihnen schon in früheren Zeiten von der gesetzlichen Gewalt
gegeben und wurde von der ganzen Kirche anerkannt. Der Sultan
hat bloss in seinem Ferman sein früheres Dekret (Berat), durch
welches er unsere bulgarische Kirche mit dem Patriarchate
vereinigt hatte, abgeändert. Er hat dem Patriarchate nur das

genommen, was er einst auf Wunsch der Bulgaren in seine Gewalt
gegeben hatte, und gab den Bulgaren wieder, was er einst von
ihnen auf ihre Bitte entgegennahm. Und hat nicht auch das
Patriarchat von Anbeginn seine Herrschaft über die Bulgaren auf das
Dekret des Sultans (Berat) gestützt. Heute protestiert es gegen den
Ferman, doch damals hat es gegen den Berat nicht protestiert,
sondern hat vielmehr gesagt, dass die Sultane das Recht haben,
in derartigen kirchlichen Angelegenheiten gesetzliche Vorschriften
zu geben. Haben sie aber das Recht, Gesetze zu geben, haben
sie folgerichtig auch das Recht, sie abzuändern. Und sowie das
Patriarchat bisher seine Gewalt über die Bulgaren, die sich auf des
Sultans Berat stützten, als gesetzlich ansah, so muss es auch die
den Bulgaren auf Grund eines Fermans des Sultans wiedergegebene
Selbständigkeit als gesetzlich anerkennen.» Über das Konzil des

Patriarchates des Jahres 1872 urteilt der russische Kanonist: «Das
Konzil wurde schliesslich eröffnet, und welche Beschlüsse hat es

gefasst? — In der ersten Sitzung wurde eine zehngliederige
Kommission gewählt, welche die Geschichte der bulgarischen Frage zu
verfassen und die Regeln aufzustellen hatte, welche bei der Lösung
der Frage angewendet werden sollten; in der zweiten Sitzung
(11. September) beschloss es, die Kommission zu beauftragen, die
Definition der Erklärung des bulgarischen Schisma zu verfassen,
und in der dritten Sitzung (16. September) wurde diese Definition
angenommen und unterschrieben. Wie konnte auch von einem
solchen Konzil anderes erwartet werden als das, was es tatsächlich
vollbracht hat? Wie sollen sich nun die übrigen orthodoxen Kirchen,
die an dem Konzil von Konstantinopel nicht teilgenommen haben,
dazu verhalten? Wie sollen sie sich verhalten gegenüber den
Griechen und Bulgaren, welch letztere von den Griechen als

Schismatiker erklärt wurden? Der Entscheid des Konzils von
Konstantinopel als eines Provinzialkonzils ist nur für jene Kirchen
verbindlich, deren Oberhirten daran teilgenommen haben. Für alle
übrigen selbständigen Kirchen ist er unverbindlich. Sie können
den Beschluss annehmen, wenn sie ihn mit der Glaubenslehre und
den Kirchengesetzen vereinbar finden. Und niemand, weder der
Patriarch mit seinem Synod, noch alle Hierarchen zusammen, die

Mitglieder des Konzils waren, haben das Recht, von den übrigen



— 105 —

selbständigen Kirchen, die an dem Konzil nicht teilgenommen haben,
die Annahme seines Beschlusses zu fordern. Niemand hat das
Recht, jene Kirchen zu richten, die den Beschluss nicht annehmen.
Nach unserer Überzeugung, zu der wir durch eingehendes Studium
der Sache gelangt sind, kann der Beschluss des Konzils, durch
welches die Bulgaren gerichtet wurden, als weder mit dem
Evangelium noch mit den kirchlichen Kanonen übereinstimmend, in
keiner Weise darauf Anspruch erheben, von den autokephalen
Kirchen, die am Konzil nicht teilgenommen haben, anerkannt und
angenommen zu werden. Der Konzilbeschluss war, wie die
Zeitgenossen sich ausdrücken, ein politisches, in kirchliches Gewand
gekleidetes Manöver, um die geistige Entwickelung und Einigung
der Bulgaren zu verhindern. Doch dieses Manöver scheiterte an
dem Widerstand der trefflichen bulgarischen Hierarchen, um die
sich das Volk im Glauben an Gott und den Sieg der heiligen
Wahrheit einmütig scharte. Die bulgarische orthodoxe Kirche liess
sich in ihrer Entwickelung stets nur durch ihre ernsteste und schwerste
Aufgabe leiten, die Aufgabe, die evangelischen Wahrheiten und
Grundsätze, welche die Grundlage der christlichen orthodoxen Lehre
sind, in ihrer Reinheit zu erhalten. Die Lehre Christi ist für unser
Volk rein und heilig nur in ihren Urquellen — dem Evangelium,
der Apostelgeschichte und den Werken der hl. Väter Athanasius,
Gregor und Chrysosthomus u. a. Für diese Lehre haben unsere
Hierarchen gelitten und das Volk angehalten, ihren lichten Grundsätzen

treu zu bleiben. Für diesen Glauben und ihre Selbständigkeit

kämpften gegen die Griechen auch die Rumänen, die sich,
gleich wie die Bulgaren, nach einem heissen Kampfe von ersteren
trennten. Die orthodoxe Kirche in den rumänischen Ländern war ¦—¦

wie es in dem Motivenbericht über das die Errichtung des
Patriarchates betreffende Gesetz heisst — auf einer derartigen moralischen
Höhe, dass im XVI. und XVII. Jahrhundert in Jassy zwecks
Unterbindung der katholischen und kalvinischen Propaganda zwei
Konzilien von fast ökumenischem Charakter abgehalten wurden. Die
rumänische orthodoxe Kirche war in der Vergangenheit ein

hoffnungsvoller Stern für die morgenländische Orthodoxie».
Die bulgarische orthodoxe Kirche, die an der moralischen

Grösse und dem Glänze ihrer rumänischen Schwester in der
Vergangenheit ihren Anteil hat, freut sich über den Erfolg, den diese
durch die Errichtung des Patriarchates errungen hat, und hofft, dass

wie in der Vergangenheit so auch in der Gegenwart zwischen den
beiden Schwestern zum Ruhm und zur Grösse des Namens Jesu
Christi gute nachbarliche Beziehungen herrschen werden.

Die orthodoxe Kirche in Russland. Über die Lage der Kirche
in Russland sich zu orientieren, ist immer noch eine schwierige



— 106 —

Sache. An Nachrichten fehlt es nicht, aber sie widersprechen
einander öfters. Die in London erscheinende « Church Times » und
andere Blätter bringen regelmässig Meldungen, die in der Regel
aus der russischen Presse im Exil stammen. Von Bedeutung ist
ein Bericht des Vorstehers des päpstlichen orientalischen Instituts
in Rom, des Jesuiten M. d'Herbigny, der Russland bereist und seine
Eindrücke im Organ des Instituts niedergelegt hat1). Noch wichtiger
scheinen uns die Artikel eines ukrainischen Kirchenblattes, das seit
dem I. Januar 1925 in Charkow erscheint und die kirchlichen
Verhältnisse ausführlich schildert2).

Zwei Ereignisse scheinen in der russischen Kirche von
nachhaltiger Wirkung zu werden. Der Tod des Patriarchen Tychon
und die Beratungen des dritten allrussischen Konzils in Moskau im
Oktober des letzten Jahres.

An seinem Todestag hatte Patriarch Tychon ein Testament
unterschrieben, in welchem er der orthodoxen Kirche die
Anerkennung der Sowjetregierung empfiehlt, die Haltung der
orthodoxen Emigranten kritisiert, deren Beschlüsse annulliert und sie

vor einen Gerichtshof zitiert, der vom russischen Konzil eingesetzt
werden soll3). Den Hauptfehler der Emigrantenbischöfe erblickt
er in der Verquickung von Religion mit Politik und der
Solidarität mit dem alten Regime. Das Testament wurde zuerst als

Fälschung bezeichnet, scheint aber jetzt als echt betrachtet
zu werden. Um das Patriarchat zu retten, hatte Tychon
verfügt, dass die Verweserschaft einem Metropoliten übertragen
werde, da eine Neuwahl unter den gegenwärtigen Umständen
ausgeschlossen sei. Die Sowjet lassen eine solche nicht zu, weil
sie das Patriarchat als eine Einrichtung der alten Gesellschaftsordnung

verwerfen und ihm jeden demokratischen Charakter
absprechen. Er bestimmte als Verweser einen von drei Metropoliten,
die in Frage kommen konnten, unter ihnen Peter Krutsky, Metropolit

von Krouty, einer Vorstadt von Moskau, der das Amt auch
übernommen hat. Dieses Vorgehen hatte der Patriarch einige
Monate vor seinem Tode einer Versammlung von Bischöfen
vorgelegt. 60 Bischöfe gaben auch ihre Zustimmung und bestätigten,
« dass unter den obwaltenden Umständen der verstorbene Patriarch
keine andern Mittel hatte, um die Autorität des Patriarchates zu
wahren». Metropolit Peter wurde von 78 Metropoliten als Ver-

') M. Ilerbigny, L'aspect religieux de Moscou en octobre 1925. Orientalia
Christiana, Vol. V, No. 3, I926, S. 185 ff.

2) Ukrainischer orthodoxer Bote in Charkow. Erscheint zweimal monatlich.
Die Übersetzung der einschlägigen Stellen verdanke ich Herrn Diakon Symeon Pop-
Antonoff in Bern.

3) Herbigny, a. a. O. S. 200.



— 107 —

weser anerkannt1). Zunächst schien es, als ob die Bischöfe der
Emigranten diese Lösung nicht anerkennen wollten und sie den
Anspruch erheben möchten, allein noch die alte orthodoxe Kirche
Russlands zu repräsentieren. Nach einem Bericht des russischen,
monarchistischen Organs « Vozrojdenie » in Paris vom 12. September
ist Peter auch von ihnen anerkannt worden2).

Das dritte allrussische Konzil wurde von der synodalen Kirche
auf den 1. Oktober 1925 einberufen. Es dauerte bis zum 10. des
Monats. Auf dem ersten Konzil im Jahre 1917/18, das der Kirche
die Patriarchatsverfassung gegeben hatte, war beschlossen worden,
das Konzil alle drei Jahre zu versammeln. Es ging aber bis ins
Jahr 1923, bis das geschehen konnte. Als die Wahlen zugunsten
der linksstehenden Parteien ausfielen, zog Patriarch Tychon seine
Zustimmung zum Konzil zurück und verbot seinem Anhang die
Beteiligung. In der Verwirrung, die darob entstand, wurde der
Patriarch von Konstantinopel zum Schiedsrichter angerufen, der sich
für das Konzil aussprach. Tychon weigerte sich aber, sich dem
Entscheid zu fügen. Nichtsdestoweniger trat das Konzil zusammen,
zitierte den Patriarchen und enthob ihn, als er nicht erschien, seines
Amtes. Es ging noch weiter und schaffte das Patriarchat
überhaupt ab. An die Spitze der Kirche wurde ein oberster Kirchenrat

gewählt. Es traf noch einige andere radikale Verfügungen in
Angelegenheiten der Verfassung und Disziplin. Die Beschlüsse
wurden von dem Patriarchen von Konstantinopel sanktioniert. Die
Folge war, dass der Anhang des obersten Kirchenrates sich
endgültig von Tychon trennte und eine besondere Kirche, die synodale,
bildete. Ihr gehört ein Viertel des Volkes an mit 200 Bischöfen,
i7>00O Geistlichen und 16,000 Kirchen.

Zum dritten Konzil erschienen 83 Bischöfe, 200 Geistliche
und ebenso viele Laien '!j. Die Tychoniten lehnten auch diesmal jede
Teilnahme ab. Vertreten war hingegen der Patriarch von
Konstantinopel. Zu Beginn der Verhandlungen wurde ein Schreiben
von ihm vorgelesen. Während der Verhandlungen wurde wiederholt

festgestellt, dass zwischen der Kirche der Anhänger Tychons
und der synodalen in der Lehre kein Unterschied bestehe*). Der
Hauptzweck des Konzils, die beiden Richtungen zu versöhnen,
wurde nicht erreicht. Nach dem Bericht des erwähnten ukrainischen
Kirchen blattes sind die Tychoniten nicht einmal auf Unterhandlungen

eingetreten. Einer Delegation der Synodalen gab Metropolit
Peter als Gründe dieser ablehnenden Haltung an, die synodale

') Church Times Nr. v. 18. Sept. 1925.
2) Herbigny, a. a. O. S. 202.
3) A. a. O. S. 236.
4) Vgl. Herbigny, a. a. O. S. 185 ff; Echos d'Orient Nr. 141 1926 S. 98 ff.



— 108 —

Kirche habe die Regierung der Kirche willkürlich an sich gerissen,
sie habe Metropoliten abgesetzt, verheiratete Bischöfe gewählt,
verwitweten Geistlichen die zweite Ehe erlaubt, den Patriarchen
abgesetzt, die kirchlichen Kanones gefälscht, endlich habe
die Zeitung « Lebendige Kirche » versucht, die Kirche Christi
durch Sonderlehren zu erneuern. Das Konzil musste
konstatieren, dass seine Bemühungen, den Frieden herzustellen,
gescheitert seien1). Von neuem wurde die Notwendigkeit der erfolgten
Absetzung des Patriarchen bestätigt, der damals gewählte oberste
Kirchenrat als auf Grund der Kanones als rechtmässig gewählt
bezeichnet und ihm nun der Name « hl. Synod » beigelegt. Das
Konzil bemerkte ausdrücklich, dass die synodale Kirche mit den
Gruppen, die im Jahre 1923 entstanden waren, mit der « lebendigen
Kirche», der «Kirche der Renaissance» des früheren Bischofs
Antonin schon lange in keiner Beziehung mehr stehe und die
Verantwortung für die Taten dieser Gemeinschaften ablehne. Bezüglich

der Ehe der Bischöfe und der zweiten Ehe der verwitweten
Geistlichen wurde grundsätzlich anerkannt, dass dagegen nichts
einzuwenden sei, doch wurde für die praktische Durchführung
Vorsicht empfohlen mit Rücksicht auf das Wohl der Kirche.
Verheiratete Bischöfe sollen nur im Einverständnis mit dem Volk
gewählt werden. Als zeitgemäss wurde die Einführung des neuen
Kalenders bezeichnet2). Das Konzil erklärte ferner, dass die synodale
Verfassung, die die Vertretung der Hierarchie, der Geistlichen und
der Laien ermögliche, der katholischen Überlieferung entspreche,
da durch sie der Wille des Partikularkonzils erfüllt werde, das

regelmässig einberufen wird. Es habe sich herausgestellt, dass

die Wiedereinführung des Patriarchates den kirchlichen Bedürfnissen
nicht entspreche und Gefahren für den Frieden der Kirche in sich
berge. Deshalb wurde der Beschluss der Abschaffung des Patriarchates

des Jahres 1923 bestätigt. Die Geschichte und die Kanones
lassen erkennen, dass das Patriarchat keine wesentliche Einrichtung
der Verfassung sei. Geordnet wurde die Verfassung der
Metropolitan-, der Diözesan- und Pfarrbezirke, Beschlüsse über die kirchliche

Disziplin, über die Ausbildung der Geistlichen, den Druck von
Büchern und die Vorbereitung der Beschickung der allgemeinen
orthodoxen Konzils gefasst. Die beiden geistlichen Akademien in
Moskau und in Petersburg sind wieder eröffnet, auch in einzelnen
Diözesen sind theologische Lehranstalten eingerichtet. Kirchliche
Zeitschriften erscheinen wieder. Der Kirche der Ukraine wurde
die Autonomie eingeräumt unter der Bedingung, dass sie an den

') Vgl. Ukrainisches Kirchenblatt Nr. 22 1926.
2) A. a. O. Nr. 23.



— 109 —

allrussischen Konzilien regelmässig teilnimmt. Das genannte Kirchenblatt

erhebt gegen die tychonitische Kirche immer wieder den
Vorwurf, dass sie sich in Politik in antirevolutionärem Sinne mische.
Die synodale Kirche scheint sich in gewissem Grade der Gunst
der russischen Gewalthaber zu erfreuen. Zu Beginn der Verhandlungen

wurde beschlossen, an die Regierung ein Dankschreiben zu
schicken, weil sie die Einberufung des Konzils erlaubt hatte.

Schlimmer ist die tychonitische Kirche daran. Ihr Haupt, der
Metropolit Peter, wurde unter der Anschuldigung antirevolutionärer
politischer Umtriebe im November verhaftet. Um seine Nachfolge
streiten sich nun verschiedene Instanzen. Die Bischöfe wählten am
22. Dezember einen Rat von sechs Metropoliten, ein Usurpator
behauptet, von Peter mit der Leitung der Geschäfte betraut zu
sein, während dieser drei Erzbischöfe dazu bestimmt hat. Dadurch
ist die Lage der russischen Kirche nicht einfacher geworden1).

Die kirchliche Lage in der Ukraine. Darüber gibt das
Ukrainer Kirchenblatt Aufschluss. Nach Ausbruch der russischen
Revolution wurde in der Ukraine versucht, sich von Moskau
politisch und kirchlich unabhängig zu machen, mit der Begründung,
die Ukraine sei nach Sprache und Kultur ein von den Grossrussen

unabhängiges Volk, das schon früher kirchliche und politische
Selbständigkeit besessen habe. Die Ukrainer nahmen zwar noch
Teil am ersten allrussischen Konzil des Jahres 1917, erhielten aber
bald von Tychon eine gewisse kirchliche Autonomie in Aussicht
gestellt. So gab er sein Einverständnis, dass die Ukrainer 1918
eine Partikularsynode abhalten konnten, auf welcher ein Kirchenrat

für die Kirche der Ukraine gewählt wurde. Die Wiederholung
der Versammlung musste infolge der politischen Wirren verschoben
werden. Im Jahre 1921 delegierte Tychon einen Stellvertreter als
Exarchen nach der Ukraine, der aber bald mit den einheimischen
Bischöfen in Konflikt kam, so dass er das Land wieder verlassen
und seine Kompetenzen zwei Bischöfen übertragen musste. Auf
einer Vorversammlung wurde im Jahre 1922 die Autonomie der
Kirche beschlossen, und eine Bischofsversammlung stellte im folgenden
Jahr den obersten Kirchenrat wieder her, der fortan die Geschäfte
der Kirche leiten sollte. Doch schloss sich nur eine Minderheit
dieser Behörde an, während die Mehrheit Tychon treu blieb. Das
Blatt gibt zu, dass in dieser Zeit Leute ihr Wesen trieben, die nach
Willkür Reformen aller Art einführten, so dass besonders im Ritus
und in der Disziplin alles erlaubt schien2). In der grossen
kirchlichen Verwirrung hatte sich noch eine dritte Gemeinschaft unter

') A. a. O. Nr. 5 vom 1. März 1926.
2) A. a. O. Nr. 23 1925; Nr. 7 1926.



-- 110 —

der Führerschaft eines Basilios Lipkiwski gebildet, die rasche
Fortschritte machte. Da sich ihr keine Bischöfe anschlössen, entbehrte
sie der apostolischen Sukzession. Sie half sich über diese Schwierigkeit

hinweg, indem sie ihre Bischöfe selbst weihte. Sie wird
deshalb « selbstgeheiligte religiöse Gemeinschaft » genannt. Die synodale
Kirche gab sich im November 1924 eine Verfassung, die im April
1925 von der Regierung genehmigt wurde. Da das Gesetz keine
Kirchen kennt, musste sie sich als Verein konstituieren. Sie nennt
sich allukrainischer Verein der religiösen Genossenschaften der
orthodoxen autokephalen Kirche mit dem Zweck, für die religiösen
Bedürfnisse der orthodoxen autokephalen Synodalkirche durch die
existierenden kultischen Einrichtungen und durch die Einführung
einer allgemein verbindlichen Ordnung zu sorgen. Mitglieder sind
die einzelnen Genossenschaften, die auf Grund besonderer Ordnung
organisiert sind und die sich zur autokephalen Kirche zählen.
Höchstes Organ ist das Ukrainer Partikularkonzil, deren Mitglieder
die Bischöfe und die Abgeordneten der Diözesen sind. Vollziehendes

Organ ist der allukrainische hl. Synod. An der Spitze
der Diözesen, die sich mit den Regierungsbezirken decken, steht
eine Diözesansynode mit Synodalrat. Ihrer Leitung unterstehen die
Institute zur Bewahrung und Verbreitung des orthodoxen Glaubens
und des Kultus, die Ausbildung des Klerus, der Bau und Unterhalt

von Kirchen, die Sorge für geistlichen Nachwuchs, Wahl und
Abberufung der Geistlichen. Die Einnahmen bestehen aus
freiwilligen Gaben aller Genossenschaften.

In den Tagen vom 7.—20. Mai 1925 ist in der Ukraine die
zweite Partikularsynode abgehalten worden. Sie stimmte der
Absetzung des Patriarchen Tychon im Jahre 1923 und der Abschaffung
des Patriarchates bei. Dem Patriarchen wurden gegenrevolutionäre
Umtriebe vorgeworfen und als Gründe des Schismas nur politische
bezeichnet, da in Sachen des Glaubens die synodale Kirche orthodox

sei und als einzige der ukrainischen Gemeinschaften mit dem
Patriarchat von Konstantinopel verkehre. Die Zulassung verheirateter
Bischöfe wurde grundsätzlich anerkannt, es wurde aber empfohlen,
in der Praxis davon abzusehen, da das Volk sich dagegen
ablehnend verhalte. Ein Aufruf des Konzils an das Volk betont die
Orthodoxie der synodalen Kirche, der sich vier Metropoliten und
mehr als 30 Bischöfe mit alter Weihe angeschlossen hätten. Es

wurde des weitern beschlossen, das Mönchtum beizubehalten, weil
die Kirche Selbstlosigkeit, wie sie in den Klöstern gepflegt werde,
nötig habe und sie neu zu beleben sei. Als Aufgabe der Mönche
wurde Pflege des Gebetes und der Frömmigkeit und Arbeit in
Volkswirtschaft und Wissenschaft bezeichnet. An die Regierung
wurde das Gesuch gestellt, in jeder Diözese ein Männer- und ein



— Ill —

Frauenkloster errichten zu dürfen. Besprochen wurde die Stellung
zur Lipkiwski-Bewegung, die als häretisch bezeichnet wurde, weil
ihr die apostolische Sukzession fehle. Es wurde empfohlen, ihren
Anhängern mit Nachsicht und Liebe zu begegnen. Verschiedene
Kommissionen wurden eingesetzt, die die Häresie wissenschaftlich
zu behandeln haben, die Liturgie in die Volkssprache übersetzen,
Broschüren zur Volksaufklärung verbreiten sollen.

Über die erwähnte Kirche von Lipkiwski berichtet ein Blatt,
das der Vertreter dieser Richtung in Genf unter dem Titel
« L'Annonciateur > herausgibt. Wir entnehmen der ersten und
einzigen erschienenen Nummer vom I. Dezember 1925, dass Ende
1917 in Kiew ein Konzil der ukrainischen Pfarreien Mittel und
Wege beraten habe, wie die ukrainische Kirche die Unabhängigkeit

vom Patriarchat in Moskau erlangen könne. Ein offizielles
Konzil in Kiew habe sich hierauf für die Autonomie unter einem
Exarchen ausgesprochen. Allein unter dem Einfluss des Patriarchates

und der russischen Bischöfe in der Ukraine sei die
Proklamierung der völligen Autonomie verhindert worden. Das geschah
hierauf am 1. Januar 1919 durch die nationale Regierung. Diese
konnte sich nicht halten. In dem politischen Chaos, in das die
Ukraine vier Jahre lang gestürzt wurde, machte der Gedanke der
Autonomie trotzdem weitere Fortschritte. Sie war auch am 5. Mai
1920 auf einem Konzil feierlich verkündet worden, allein die
Organisation der Kirche konnte nicht durchgeführt werden, weil
nationale Bischöfe fehlten und die russischen Bischöfe und der
Patriarch von Moskau sich weigerten, die gewählten ukrainischen
Bischöfe zu konsekrieren. So blieb den Ukrainern kein anderer
Ausweg, als zur Selbsthilfe zu greifen, wie sie ihr Konzil beschlossen
hat. Am 23. Oktober 1921 wurde in der Sofienkathedrale in Kiew
in Gegenwart der Mitglieder des Konzils und einiger hundert
Gläubigen zwei zu Bischöfen gewählten Erzpriestern, einer ist Basilios
Lipkiwski, von 30 Erzpriestern und Priestern und 12 Diakonen die
Hand aufgelegt, um ihnen so im Auftrag der ganzen Kirche die
Bischofsweihe zu erteilen. Die beiden Bischöfe haben hierauf 29
zu Bischöfen Gewählte konsekriert. Das genannte Blatt ist der
Meinung, dass die Weihe nicht ungültig sein kann, da sie der
Notlage entsprungen und den orthodoxen Glauben nicht verletze.
Die Bischöfe sind vom Patriarchen Tychon als Pseudobischöfe
exkommuniziert worden. Die Exkommunikation hatte aber keine
grosse Wirkung, da sich bis jetzt 4000 Pfarreien der Kirche
angeschlossen haben. Sie bezeichnet sich als « autokephale orthodoxe
ukrainische Kirche». Zu ihr gehören ferner zahlreiche Pfarreien in
Zentralasien, in Turkestan, unter den Kolonisten in Bosnien, in
Sibirien, in Kanada und in den Vereinigten Staaten; hier haben



— 112 —

sich ihr 152 Pfarreien mit einem Metropoliten an der Spitze
angeschlossen. Die Pfarreien sind alle autonom, die Geistlichen werden
frei gewählt, periodisch werden nationale Konzilien abgehalten. Den
Bischöfen ist die Ehe erlaubt, die alte Haar- und Kleidertracht der
Geistlichen ist aufgegeben, die Kirchensprache ist ukrainisch, die
Kirche befasst sich nicht mit politischen Dingen, verhält sich aber
trotz streng durchgeführter Trennung von Staat und Kirche gegenüber

der Sowjetregierung loyal. Das Konzil des Jahres 1921 hat
die Stellung der Kirche dahin präzisiert: «Die autokephale orthodoxe

ukrainische Kirche ist eine freie und brüderliche Vereinigung
von Gläubigen, die wünschen, ihr irdisches Leben so zuzubringen,
dass sie das Reich Gottes erlangen auf Grund richtiger und wahrer
Erfassung des hl. Evangeliums unseres Herrn Jesus Christus, des
Testamentes der hl. Apostel, des Dogmas und der Kanones der
hl. orthodoxen universalen und apostolischen Kirche.» Damit,
schreibt das Genfer Blatt, bekennt sich die Kirche zu den sieben
ökumenischen Konzilien und der Tradition der ersten christlichen
Jahrhunderte in der Ukraine.

Das Blatt erwähnt auch eine Einladung, die die Kirche von
der sogenannten « lebendigen Kirche », die auch «Kirche der Wiedergeburt»

genannt werde, zum Konzil im Mai 1925 erhalten habe.
Der Kirchenrat habe die Einladung abgelehnt, da er es mit der
Würde seiner Kirche unvereinbar betrachte, Beziehungen mit dieser
unkirchlichen Organisation zu unterhalten. Es ist nicht recht klar,
ob damit das oben erwähnte Konzil der synodalen Kirche der
Ukraine gemeint ist.

Römisch-katholische Unionsbestrebungen mit der Orthodoxie.

Am 31. Juli 1924 wurde zu Velehrad der vierte Unions-
kongress abgehalten. Er war von über 300 Teilnehmern verschiedener

hauptsächlich östlicher Nationen römisch-katholischen Bekenntnisses

besucht. Dass der Kongress keine Union anstreben kann,
sondern einfach die Unterwerfung der Orthodoxen unter Rom, ist des

Papstes Meinung und muss natürlich auch die seiner Gläubigen
sein. In dem Breve an den Kongress hat das Pius XL deutlich
gesagt. Es gibt auch Aufschluss über die Art dieser Kongresse.
Der Papst schreibt: «Es ist das schon der vierte Kongress unter
den vielen, die zu verschiedenen Zeiten auf Anregung des frommen
Vereins «Apostolat der hl. Cyrill und Methodius» zusammengerufen
werden. Dieser Verein wurde seit der Gründung i. J. 1880 von den

römischen Päpsten, unsern Vorgängern, häufig gelobt... Wir wissen

wohl, dass dieser Kongress hauptsächlich den Zweck anstrebt, eine
tiefere Kenntnis der Ostländer zu vermitteln... Gleicherweise sorgt
und bemüht er sich darum, dass alle Orientalen zur Einheit des

Glaubens in den Schoss der katholischen Kirche zurückgeführt



— 113 —

werden, welche die einzige Hüterin des grossen Schatzes der
göttlichen Offenbarung ist. Wir hegen die sichere Zuversicht..., dass
der Kongress selbst, falls er im echten Geiste der christlichen Liebe
geleitet wird, sehr viel dazu mitwirken wird, dass die Irrenden den
Weg wieder in den einen Schafstall Christi unter einem Hirten
zurückfinden. » Der Wunsch des Papstes, der schismatische Klerus
möge auf diesem Kongress erscheinen, um so leicht Gelegenheit
zu haben, «die katholische Lehre durchgreifend kennen zu lernen
und sich zu überzeugen, dass sie in ihrem Wesen mit der Lehre
übereinstimmt, welche die Väter des Ostens und Westens teilten
und welche die früheren Kirchenkonzilien bestätigt haben >, ist
allerdings nicht in Erfüllung gegangen. Angehörige orthodoxer Kirchen
waren weder offiziell noch inoffiziell erschienen, trotzdem
diesbezügliche Einladungen erfolgt waren. Entschuldigungen sind
eingetroffen. Eine Anzahl russischer Gelehrter hatte sogar eine scharfe
Absage geschickt mit der Begründung, dass sie sich der Gewalt
des Papstes, die seit 1870 ins Masslose gesteigert worden, nie
unterwerfen werden. Die Referate1) behandelten folgende Themata :

Die heutige Lehre des getrennten Orients über die Verfassung der
Kirche, die Autorität der Patriarchate mit Rücksicht auf den
heutigen Stand des Einheitsgedankens, die Autorität der trullanischen
Synode, der Verein des Apostolates der hl. Cyrill und Methodius,
die Unionsbestrebungen im slawischen Orient in Vergangenheit und
Zukunft, die Lage der orthodoxen und katholischen Kirche in
Rumänien u. a. m. Es sind ferner eine Reihe praktischer Fragen
erörtert und Beschlüsse gefasst worden. Sie empfehlen : die Förderung

des Unterrichts in den theologischen Disziplinen und des
aszetischen Lebens des getrennten Orients an den theologischen
Fakultäten und Seminarien durch Errichtung besonderer Lehrstühle
und, wo das nicht möglich, durch Abhaltung von Kursen besonders
unter den Slawen, die Unterstützung der Hilfsgesellschaften für die
Russen durch die Diözesanbischöfe, die Gründung eines besonderen
Organes zum Studium der Unionsfrag, die Ausgabe altslawischer
liturgischer und kirchenrechtlicher Texte durch die «Publicatio
orientalis» in Paris, die Gründung orientalischer Sektionen auf
nationalen und internationalen eucharistischen Kongressen.

Ein Kongress zum Studium der orientalischen Theologie trat
vom 12. bis 16. Juli 1925 in Laibach zusammen. Daranhaben sich
gegen 400 Personen, in der Hauptsache Slowenen und Kroaten,
beteiligt. Auch dieser Kongress rechnete mit einer Teilnahme orthodoxer

Theologen. Erschienen sind drei serbische Professoren. Am
ersten Tage wurden dogmatische Themata besprochen über die

') Acta IV. Conventus Velehradensis Anno MCMXXIV, Olmucii 1925.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1920. 8



_. 114 —

Mitgliedschaft der Kirche, die Kirche der mystische Leib Christi,
die Einheit der Kirche, am zweiten liturgischen und disziplinaren
Tag der gegenwärtige Stand der orientalischen Kirchen und Riten,
der Kult der hl. Eucharistie im Orient, die griechisch-slawische
Messe, Beziehungen zwischen dem kanonischen Recht und der orientalischen

Disziplin, am monastischen Tag die Geschichte des orientalischen

Mönchtums, das monastische und priesterliche Ideal des
Orients bis zum 9. Jahrhundert, die monastische Disziplin bei den
Griechen und Slawen seit dem 9. Jahrhundert, die gegenwärtige
monastische Disziplin bei den Katholiken des byzantinisch-slawischen
Ritus. Beschlossen wurde, alle römisch-katholischen Institute, die
sich mit dem Orient befassen, möchten miteinander in Verbindung
treten, in einer Bibliographie möchten alle Bücher und Aufsätze
über den Orient festgehalten werden, für das Studium der orientalischen

Theologie möchte vom internationalen eucharistischen
Kongress in Chicago eine besondere Sektion gegründet werden.

In Belgien dienen Wochen für «die kirchliche Union» dem
Zwecke, die römischen Katholiken mit dem orientalischen Christentum

bekannt zu machen, mit Vorlesungen über verschiedene
einschlägige Themata. Die erste Woche fand im September in
Brüssel, die zweite im November in Löwen statt. Die Gottesdienste
nach orientalischem Ritus wurden jeweilen fleissig und mit Interesse
besucht.

Adolf Küry.


	Kirchliche Chronik

