Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 16 (1926)

Heft: 2

Artikel: Die geistigen Voraussetzungen der kirchlichen Wiedervereinigung
Autor: Gaugler, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404009

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404009
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die geistigen Voraussetzungen der Kirchlichen
Wiedervereinigung.

Wir Schweizer verzeichnen in der neueren Geschichte
unseres Landes zwei Ereignisse von grundlegender Wichtigkeit,
aus denen sich fiir unser heutiges Thema eine bedeutsame Er-
kenntnis ablesen lisst:

Das Jahr 1798 brachte der Schweiz unter dem Einfluss
der franzosischen Revolution den Einheitsstaat der ,einen, un-
teilbaren helvetischen Republik®. Aber, so wertvoll dieser Zu-
sammenschluss hétte sein kénnen, wenn er die Frucht innern
Wachstums gewesen wiire, so wenig empfanden ihn die Be-
troffenen als eine Befreiung, weil er dem Lande gleichsam nur
von aussen ilibergeworfen worden war. Erst, als das Volk diese
kiinstliche Einheit wieder zerschlagen hatte, erst nachdem der
Einheitswille nach mannigfachen Kéimpfen und Leiden im eigenen
Herzen der Nation herangewachsen war, erst da erstand in einer
Form, die den Voraussetzungen der geschichtlichen Entwicklung
entsprach, der schweizerische Bundesstaat von 1848, die wirk-
lich geeinte Eidgenossenschaft.

Die Einheit musste also im Schosse des Landes selbst vor-
bereitet werden. Es gibt keine dauernde Lebensgemeinschaft,
die nicht im Herzen der Geeinten selbst ihre Wurzeln hat, die
nicht von unten genéhrt, wachstimlich geworden ist.

Diese Erkenntnis diirfen wir auch auf den Gegenstand
libertragen, der uns hier beschiftigt. Es ist zwar kaum Gefahr
vorhanden, dass uns die Wiedervereinigung der christlichen
Kirchen eines Tages von irgendeiner kirchlichen Vormacht
in dieser Weise auferlegt werden konnte. Aber es ist schon
wertvoll, wenn wir mit aller Deutlichkeit einsehen, dass jede
von aussen gemachte Einheit ein unhaltbares Gebilde werden
muss, wenn wir uns durch geschichtliche Erscheinungen, wie
die angefiihrten, von vornherein bestimmen lassen, den griind-
lichen Weg der sorgfiltigen Vorbereitung zu erwihlen. Das
erste, was uns der Ruf zur Wiedervereinigung der Kirchen



— 86 —

nahe legen muss, ist das Gebot der Niichternheit. Es gilt, sich
sachlich auf den Boden der Tatsachen zu stellen und zugleich
von diesen Tatsachen aus auszuschauen nach den moglichen
Wegen der Erziehung zum ehrlichen Einheitswillen, nach den
Mitteln der Klirung des Einheitsgedankens, nach der Kraft,
die uns zu der kirchlichen Haltung leiten kann, aus der allein
eine Einigung erwachsen wird, die die Gewidhr des Bleibens
in sich trigt.

Zu dieser Vorbereitung mochte ich ein ganz personliches
Wort sagen. Ich mochte aufzeigen, wie ich mir die Unterstiitzung
denke, die wir in unsern Kirchen jetzt schon der zukiinftigen
Einen Kirche leihen konnen, wie ich mir die stille Arbeit des
Denkens und Tuns vorstelle, die jeder Laie so gut wie jeder
Geistliche leisten kann, damit die Einigung der getrennten Briider
bilder moglich werde als es dem, den die Hiarte der Wirklich-
keit zum Zweifler macht, vorstellbar werden will. Diese un-
kontrollierbaren, aber bedeutsamsten Voeraussetzungen der kirch-
lichen Wiedervereinigung zu beférdern, scheint mir die Aufgabe
der unbeachteten Arbeiter der Kirche, zu denen wir ja fast alle
gehoren, zu sein. Die grosse Aufgabe der organisatorischen
Vorbereitung ist unsern Fiithrern aufgetragen, Sie diirfen wissen,
dass wir hinter ihnen stehen bei diesem Werk! Sie werden es
aber um so freudiger tun, wenn sie denken diirfen, dass wir nicht
nur beistimmen, sondern auch gerne beitragen, was wir koénnen.

H ®

Die erste Voraussetzung fiir jede LEinigungsarbeit ist die
Besinnung auf eine Tatsache, die von unserm Tun véllig un-
abhingig ist: Die Eine Kirche ist da. In der Tatsache, dass
Christus, das Haupt der Kirche, lebt, und in der weitern, dass
es solche gibt, die an ihn glauben, ist die Eine Kirche gegeben.
Auch fir die Kirchen, die das Einheitspriidikat ,katholisch“ fiir
ihre Konfessionsgruppe in Anspruch nehmen, gilt allgemein die
grundlegende Voraussetzung, dass alle Getauften zu der katho-
lischen Kirche gehéren. Man darf diese Glaubensaussage nie
als Formalitit behandeln, auch im Munde der romischen Hier-
archie kann sie wenigstens ehrliche Fundamentierung sein wollen.
Von dieser Tatsache ist auszugehen. Der christliche Realismus
weiss, dass die in Gott und den gottlichen Personen verankerte



— 87 —

Realitiit realer ist als die immer anzweifelbare der sichtbaren
Wirklichkeit. Es darf also auch bei unserm Einheitswollen nie,
in keinem Augenblick, verkannt werden, dass wir nie Schopfer,
nur Geschopfe sind, dass deshalb auch die christliche Gemeinde,
die diesen Namen verdient, nie ein Werk des Menschen cder
von Menschen sein kann, sondern nur dort besteht, wo sie in
Gott gegriindet ist. Dort aber bestcht sie auch dann, wenn
menschliche Unzuldnglichkeit ihre Kraft vollig verhillt. In
diesem Sinnce bekennt sich jeder wirkliche Christ, der nicht
seine Kirche der Kirche Gottes entgegenstellen will, zu dem
Fundamentalsatz des heiligen Ignatius von Antiochien: ,Omov
v 3} Xetowog Inoods, €xel 1) xa Yok éxxdyaie — wo immer Christus
Jesus ist, da ist die allgemeine Kirche.* (Smyrn. br. 8, 2.) Wo aber
die kreatiirliche Unterordnung unter die Souverinitiit Gottes,
die im Christus ist, verlassen wird, da ist immer auch die
Grundlage der Kirche Gottes verlassen.

Es kann sich also bei jeder Arbeit, die sich um die Ein-
heit der Kirche bemiiht, stets nur um ein Eingchen auf die
schopferische Tat Gottes in Christus selber handeln, um ein
Trachten nach Versichtbarung eines unsichtbar schon Vor-
handenen. Das gibt all unserm Streben die gebiihrende Be-
scheidenheit, ohne die wir auch mit den edelsten Ziclen nur
Gott widerstreben konnten.

Beginnen wir also unser Unternchmen mit der Preisgabe
aller eigenmiichtigen, auch der vermeintlich eigenen ,gut-
gemeinten® Absichten, so ist es selbstverstindiich, dass wir auch
hier als erstes Wort das Busswort gegen uns selber richten
miissen. Der Ausspruch Adolf Schlatters: ,Darin besteht die
Schwere des Infallibilititsdogmas. . ., dass die romische Kirche
damit ihre Unbussfertigkeit proklamierte“, hat mir einst tiefen
Eindruck gemacht. Er bedeutet dic radikalste Kritik des ro-
mischen Systems. Wir diirfen uns aber diesen Satz nichg
pharisiiisch aneignen, sondern nur, indem wir selber unter den
Bussruf treten. Auch wir kénnen nur dann an Gottes Sache
beteiligt sein, wenn wir jederzeit und grundsitzlich bereit sind,
unsere Sache, auch unsere Kkonfessionelle Uberzeugung, dem
Gericht Gottes auszuliefern. Der Flehruf am Schluss unserer
Kommuniondanksagung: ,Giitiger Vater, wir bitten Dich demiitig
fir Deine heilige katholische Kirche; ... reinige sie, wo sie ver-
derbt ... ist* muss durch jede kirchliche Handlung hindurch



. 88 —

festgehalten werden. Die Stirke unserer kirchlichen Uber-
zeugung ist Schwiche, wenn wir von vornherein an gewissen
Punkten die Diskussion auszuschalten trachten. Der ist der
Stirkste, der die Selbstkritik ertragt. Damit ist uns auch jene
Haltung, die durch die kirchliche Wiedervereinigung nur ,die.
andern an den eigenen Vorzigen teilnehmen lassen méchte!,
verwehrt. Nur Gott kann Gemeinschaft dadurch herstellen, dass
er aus dem Bewusstsein heraus, reicher als alle Beschenkten
zu sein, seine Gaben verteilt. Unter Bridern kann es sich
immer nur um ein gegenseitiges Empfangen handeln. Jedes
Empfangen aber offenbart auch einen Mangel und enthélt so
ein Gericht.

Es gilt desbalb, tiber jene hochmiitige Betrachtungsweise
hinauszukommen, die im andern nur den Verarmten sieht, der
bloss zufiillig ,auch noch* etwas Wertvolles haben konnte. Der
andere ist der Bruder, weil Gott unser Vater ist. Is ist des-
halb vorauszusetzen, dass er moglicherweise die Wesensart des
Vaters tiefer widerspiegelt, als die eigene Art es kann. Wie in
jedem menschlichen Verkehr eine Bereicherung nur moglich
ist, wenn uns des andern Selbstheit heilig ist, wenn wir ihren
Bezirk betreten mit der Ehrfurcht, die zuerst horcht und dann
erst, aus dem noch immer festgehaltenen Horchen heraus, redet,
so verhiilt es sich auch auf dem Gebiet der tiefsten Gemeinschaft,
der Gemeinde Gottes. Es ist deshalb, gelinde gesagt, einfach
eine Unart, wenn wir dem Anderskonfessionellen gar nicht
ruhig zuhoren kénnen, wenn wir seine Kigenart tiberhaupt nicht
so zum Ausdruck kommen lassen wollen, dass sie uns in ihrem
Eigenwert bewusst werden und so zur Hilfe werden kann.

Diese prinzipielle Wertschiitzung des fremden Glaubens-
lebens mochten wir aber nicht dahin missverstanden wissen, als
ob die Ehre, die wir dem andern schulden, die Liche zu den
Griitern der eigenen Konfessionsgruppe ausschliessen wiirde. Wir
sind im Gegenteil der Uberzeugung, dass nur der mit reiner
Liebe das Fremde zu erkennen imstande ist, der die eigene
Kirche wirklich liebt. Er wiirde sich ja sonst auch ans Fremde
nur in polemischer Freude, also in getriibter Liebe, verschenken
konnen. Wenn es in der modernen Unionsbewegung ein ge-
meinsames Dogma gibt, dann ist es dies: dass keine Teilkirche
die ganze Wahrheit hat, dass keine die Vollgestalt der Kirche
darzustellen sich rtthmen darf, sondern nur alle zusammen eine



— 89 —

Ahnung der wirklich katholischen Kirche geben konnen. Da-
durch, dass die romische Kirche diese Einstellung nicht teilen
will, hat sie sich de facto vom Begriff des Katholizismus in seinem
vertieften Sinn entfernt. Aber eben diese Uberzeugung macht
es selbstverstiindlich, dass das Verstidndnis fir die andern Teile
die erkennende Liebe zum eigenen Teilstiick zur Voraussetzung
hat. Deshalb ist es kein tiberfliissiges Reden, wenn wir auch in
diesem Zusammenhang zum dankbaren Eindringen in das reli-
giése Gut der eigenen Kirche aufrufen. Wir sind der Uber-
zeugung, dass die geeinte Christenheit nur solche zu ihren wahren
Gliedern zéhlen kann, die auch in ihrer Teilkirche schon lebendige
Mitglieder waren. Jedoch, diese Liebe darf nicht bloss sentimen-
tale Heimatlicbe sein. Wir halten in unsern Vaterléndern nicht
diejenigen fiir die besten Staatsbiirger, die am Nationalfeiertag
die schonsten Worte zum Preise des Gegebenen finden, sondern
nur die, die durchs Jahr hindurch die Charaktereigentiimlich-
keiten des Volkes in sachlichem Dienst betétigen, und jene, die
nicht bloss geniessen mochten, sondern auch mithelfen, dass
die Zukunft die Ausgestaltung des Bestehenden bedeute, ja, wo
es notig ist, auch ecine Uberwindung einer Fehlentwicklung
bringen kdonne.

Wer so fiir seine Kirche denkt, wird aber jene Besinnung
pflegen, die nicht an der Erscheinung haften bleibt, sondern
nack den Fundamenten gribt. Der grosse Gestalter der christ-
lichen Kirche, Paulus, macht uns daraut aufmerksam, dass diese
Fundamente nicht dinghafter, sondern personhafter Natur sind.
So muss uns jedes Eindringen in das Wesen unseres kirchlichen
Lebens wieder zur Besinnung auf ,die Kraft des Einen Christus®
bringen, der die Kirche schafft und triagt. Dieses Zurtickfliehn
zum Beleber der Gemeinde ist allerdings die Voraussetzung
alles 6kumenischen Denkens, von der aus auch unser Busswort
erst begriffen werden kann. In diesem Sinne muss allerdings
alle Vertiefung in das Problem der Kirche christozentrisch
orientiert sein und bleiben. Es wird so gleich jede moralistische
Verdusserlichung wie jede nur gefithlsmassige Begeisterung
zuriickgehalten. Denn wer mit Christus rechnet, beruft sich
auf die herbe Wirklichkeit, auf einen Tatbestand, der nicht un-
gestraft _eitel genommen werden“ kann. Es bedeutet immer
eine zugleich schmerzliche und befreiende Reinigung unserer
sichtbaren Kirchlichkeit, wenn wir darauf aufmerksam werden,



W s -

dass nur, wer in Christo Jesu ist, in der Kirche ist, und dass
dieser Satz, aufs Sichtbare gesehen, nicht umgekehrt werden
darf. Dieses personliche Ergriffensein gibt aber zugleich unserm
Streben nach der Einheit die Warme, die der Ausdruck seiner
Lebendigkeit ist. Aber auch bei diesem zentralen Aufruf ist vor
einem Missverstindnis zu warnen. Die Christozentrizitit der
kirchlichen Betrachtung darf nicht so gepflegt werden, dass
dariber die Mannigfaltigkeit der Wahrheit verachtet wiirde. Das
Wort, das einst ein Freund im Privatgesprich zu mir sagte,
dass wer den ersten Glaubensartikel tiber dem zweiten vergesse,
der verstehe auch den zweiten nicht mehr, hat auch hier seine
Geltung. Es gilt auch vom dritten Artikel, dem Bekenntnis
zum Heiligen Geist. Die unergriindliche Beziehungsmannigfaltig-
keit der christlichen Wahrheit, die uns wie von Christus auch vom
Schépfer und vom Geist des Vaters spricht, darf nicht verdunkelt
werden, sonst versteht man auch nicht mehr, was die Kirche
im Ganzen des gottlichen Schaffens bedeutet. Ich kann nur
andeuten. Vielleicht lasst sich das, was ich sagen moéchte in
der gebotenen Kiirze, am besten in einem Bilde verstindlich
machen. Man kann das Leben der Kirche so wenig aus einer
einseitigen Begriindung verstehen, wie man das Leben eines
Baumes dadurch erkliart hat, dass man einfach seine Wurzeln
enthillt, oder dass man auf die Luft hinweist, die seine
Blatterkrone umgibt.

Vor solcher EKEinseitigkeit unseres Kkirchlichen Denkens
werden wir am chesten bewahrt, wenn wir wieder mehr als
bisher auf unsere biblischen Urkunden zuriickgehen. Die Aussagen
des neuen Testaments, die von der Kirche reden, miissen unter uns
wieder ganz anders lebendig gewertet werden. Was Paulus
tiber das év Xowrr eiver der Gliubigen, ihr Sein in Christo,
sagt, was er von der Bestimmung der Gemeinde als oo
Xowrov, als Leib Christi, ausfiihrt, muss von uns allen wieder
neu gegenwartswirksam genommen werden. Ein Wort wie
das des Epheserbriefes: ,Er (Christus) ist unser Friede“ muss
aus seiner historischen Isolierung gelost und eine zeitgemdéisse
Deutung erfahren. In diesem Zusammenhang wiirde dann auch
spiirbar werden, was das heisst, dass der Gekreuzigte der die
Einheit Begriindende ist. Erst wenn so wieder die jenseitigen
Tatsachen der Heilsgeschichte ihre Kraft auswirken kénnten,
wiirde eine grundlose Zuversicht abgebrochen und eine gegriindete



— 91 —

gewonnen werden. Dann wiirde auch wieder neu begriffen
werden, dass nur der Gottesgeist die wahre Kirche schafft.

Es ist mir versagt, in diesem Augenblick, der mir zur
Verfiigung steht, auch nur ganz leise anzudeuten, was mir als
wichtigster Inhalt dieser grundlegenden Glaubenserkenntnis
erscheint. Aber vielleicht ist ein kurzes Wort lber die Art
wirklicher wreligioser KErkemntnis, wie sie allein eine lebendige
Kirche befordern kann, vonnoten und gestattet.

Die uns zunichststehende Weltkonferenz on Faith and
Order (fiur Glauben und Kirchenverfassung) ist mir besonders
deshalb so sympathisch, weil sie dem Graben nach der Lehre,
der christlichen Wahrheit bei ihrer Einigungsarbeit nicht aus-
weichen will. Die kritische Frage, die wir nicht abweisen
kénnen, ist nur die, ob wir dann wirklich eine Einheit héitten,
wenn wir im Ausdruck der Wahrheit eins geworden wiiren.
Ich steile die Frage ganz personlich. Ich glaube, dass letzter-
dings jede wirkliche Erkenntnis immer nur im Augenblick, der
zur BEwigkeit geworden ist, d. h. im Augenblick, da Gott sic uns
selber schenkt, ganz wahr werden kann. Wir miissen beides
restlos anerkennen: Natiirlich kann die Kirche die gewonnene
Erkenntnis immer nur als Tradition, als Dogma, weitergeben.
Ohne die Kirche wiren wir wie die Kinder, die sich ohne die
Erfahrung der Eltern in der Welt zurechtfinden sollten. Aber
an der Tradition hat der Gliubige die Erkenntnis noch nicht
selber. Die Kirche kann ihm die Erkenntnis-Arbeit nicht er-
sparen, so wenig wie ein Vater seinem Kind die ecigene Welt-
erfahrung schenken kann. So muss auch der Glaubige doch
immer wieder auf den Augenblick der Segnung warten. Diese
Tatsachen sind so wichtig, weil nur ein solches Erkennen fiir
das Verstindnis des andern fruchtbar werden kann, wihrend
alles blogse Sich-Versteifen auf eine fremde, nur fiusserlich
libernommene Wahrheitsquelle nur zur Verhéirtung gegen andere
fihrt. Das Geheimnis tiefen Erkennens liegt darin, dass wir
die Wahrheit immer erst noch selbst erkennen miissen, um sie
zu besitzen, dass wir aber eine gemeinsame Wahrheit finden
kénnen in einem erkannten, personhaften Dritten, im Herrn
im umfassendsten Sinn dieses Namens. Nur wenn sich so die
Kirche wieder aus Zeugen erbauen wird, wird sie sich zusammen-
finden. Nur diese Erkenntnisart triagt in sich die Gewéhr, dass
sie auch das sucht, was des andern ist, weil es ihr um den



— 92

Wahren und Seine Sache geht. Wer aber den wahren Gott
sucht, der findet auch seine Kirche, weil er in der Ewigkeit
den Ausgangspunkt seines Denkens nimmt. Er weiss dann
allerdings auch nie von einer fertigen Wahrheit, weil diese
Erkenntnis auch zeitlich die Ewigkeit benétigt.

Damit kommen wir zu einem weitern Punkt: Wir sind
mit solchem Erkennen prinzipiell an die Zukunft gewiesen. Der
Hinweis der Kirche auf das Bekenntnis der Vergangenheit
will nicht behaupten, dass sie in einem bestimmten Zeitraum
die Erkenntnisarbeit abgeschlossen sehe. Gerade die katholische
Kirche hatte ein Gefiihl fiir die Gefahr ciner solchen Festlegung
und suchte in miihevoller Arbeit nach dem Instrument, das,
unter die Leitung des Geistes gestellt, fortschreitend der immer
tiefern Wahrheitserkenntnis Ausdrucksméglichkeit verschaffen
sollte. Es ist hier nicht der Ort, ein Urteil dariiber abzugeben,
wie weit sie dieser Absicht nachzuleben die Kraft besass. Aber
auf jeden Fall liegt mehr, als bisher beachtet worden ist, in
diesem Prinzip der Wille verankert, sich nicht einfach auf ein
historisches Faktum, das doch immer dem Streit der Erforschung
preisgegeben wire, festzulegen, sondern auf das Wort zu héren,
das Gott immer neu in jeder Zeit zu Seiner Kirche sagen will.
Wenn diese Deutung nicht der Auffassung der gewdhnlichen
Betrachtungsweise entspricht, so ist damit noch nicht gesagt,
dass sie nicht doch die urspriingliche Absicht, etwa der
johanneischen Kreise, die auch schon katholisch waren, richtig
erfasse. :

Diese Gewissheit legt mir eine andere Uberzeugung nahe.
Die Verbindung mit der alten und dltesten Kirche kann und darf
letzterdings nur in der Gemeinsamkeit, die im Einen Geist gegeben
ist, gesucht werden. Wir sind nicht die Urkirche und kénnen
sie nicht wieder herstellen. Kin Versuch, ihre Zustéinde nach-
zubilden, etwa die Fiille der Geistesgaben ,auch zu haben®, hat
noch immer in unwahrhaftiger Schwiirmerei geendet. Umgekehrt
darf die Entwicklung der altkatholischen Kirche nicht schon
deshalb als eine Fehlentwicklung hingestellt werden, weil sie
dem Historiker als eine é&ussere Umgestaltung der Urkirche
erscheinen muss. Der Geist setzt der Kirche in jeder Zeit ihre
besondere Gegenwartsaufgabe. Aber das, was wir durch das
Festhalten am Bekenntnis der alten Kirche und durch eine
sorgfiltige ﬁbertmgung des geistlichen Amtes andeuten wollen,



das miisste allerdings unser tiefstes Anliegen werden, namlich,
dass wir dem Geiste Treue halten. Damit unterstreichen wir
zweierlel nochmals aufs Entschiedenste: Es geht uns nicht um
unsre Ziele, sondern darum, Gottes Wege aufzuspiiren, und wir
suchen nicht die Kirche der Vergangenheit, sondern im Sinne
des Johannes die der Zukunft?!), die Una Sancta, die der Herr
erbeten hat. Wir suchen auch hier letzterdings nicht eine Er-
neuerung einer einst historisch gegebenen Form, bei welchem
Suchen wir immer von dem korrigierbaren Resultat der wissen-
schaftlichen Forschung abhéingig wiiren, sondern wir suchen
das Ewige, das uns nur Gott geben wird, unabhingig von allem
bloss menschlichen Urteilen und Meinen.

Gehen wir so von der Arbeit des (ieistes aus, so ist damit
schon mitgesagt, dass wir uns in der innerkirchlichen Vorbereitung
der ecigenen Kirche von der wir gesprochen haben, nicht mit
diusserlichen Belebungsmethoden begniigen diirfen. Ich wiirde mich
durchaus dariiber freuen konnen, wenn z. B, um ein dem
Kathcliken besonders teures Gut zu nennen, die eucharistische
Gemeinschaft eine wahre Kriftigung erfahren wiirde. Aber ich
wiirde mich in gleich intensiver Weise zuriickgestossen fiihlen,
wenn diese ,Vertiefung® bewerkstelligt werden sollte durch
blosse eifrige Aufforderung zur 6ftern Kommunion oder durch
nur dusserliche Ausgestaltung ihrer Feier. Bei unserer Lage
tite vielmehr ein viel niichterneres Unterweisen iiber die Sache
selber not, um die es geht, um ein Eindringen bis zu jenem
Punkt, wo es uns wieder deutlich werden miisste, was es heisst,
an den Tisch des Herrn zu treten, Mit allgemeinern Worten
gesagt: wir miissen danach trachten, bis zum Nerv der Hand-
lung vorzudringen. Dann nur werden wir uns auch im Herrn
selbst wiederfinden. Denn die Nerven sind die Leiter von Teil
zu Teil. Es gilt tief zu graben, wenn man pflanzen will; wenn
man bloss in schone Vasen stellt, hilt man nur das Verwelken
auf. So gilt es, aus wissender Liebe heraus die Werte der
cigenen Familie zu pflegen, dann werden wir naturgemiss dazu

1y Dieser Satz darf nicht dahin missverstanden werden, als kénnten wir
nicht sagen, dass es schon jetzt eine wahre christliche Kirche gebe. Wir
koénnen diesen Gedanken, der besonders auch in der anatolisch-orthodoxen
Kirche lebendig ist, wohl verstehen. Aber wir erwarten von der Zukunft
cine durchgreifende Liuterung und eine umfassende Einigung der empiri-
schen Kirche, und darum sehen wir die Vollgestalt der katholischen Kirche
in der Zukunft.



W T R

geleitet werden, auch die Verbindung mit den andern Familien
des gleichen Vaterlandes aufzusuchen.

Aber, um gleich bei diesem Bild zu bleiben, wie wir es,
um liber unsere Familie hinaus Verkehr und Gemeinschaft ge-
winnen zu konnen, nicht noétig haben, unsere Stadt in ein
Arbeiterquartier zu verwandeln, in dem jedes Hiiuschen gieich-
viel Stuben hat, innerlich und &usserlich in ertétender Lang-
weiligkeit jede Eigenttimlichkeit sorgsam vermeidet, so durfen
wir auch fir die allgemeine Kirche nicht zu schablonenhafte Ideale
pflegen. s ist ganz gut, dass andere es auch anders haben.
Gewiss, wir brauchen ein Drittes gemeinsames, oder besser den
Ersten, der das Eine gibt. Aber eben darum leben wir ja auch
in derselben Kirche nicht vor allem von den gleiclien Formen
der Anbetung und der Ordnung, sondern davon, dass wir in
ihnen eins im Geist zu sein vermogen., Die Einformigkeit der
romischen Kirche in ihrer Kultsprache, ihrem Ritual kann doch
im besten Falle nur ein Hinweis sein auf ein viel tieferes Ein-
heitsmerkmal: die eine Sprache weist nur hin auf jenen Einen,
der auch im Kultus zu uns spricht. Wo tiber dussern Kinheits-
dingen der jenseitige Geist vergessen oder nur weniger be-
achtet wird, da ist doch schon das wertvollste Moment aller
wirklichen Gemeinschaflt verloren gegangen: das Bewusstsein
eines Gespriichs, in dem Gott sich offenbart und der Mensch
dankend die Offenbarung empfangt. Von hier aus aber werden
wir gewarnt, eilfertig einer fremden Kultiibung die Christlich-
keit abzusprechen. Wir dirfen, wenn wir Gott nicht Vorschriften
zu machen wagen, prinzipiell die Gemeinschaft nicht an Worte,
sondern nur an das von uns aus unbestimmbare Wort Gottes
binden. Es gibt wohl keine noch so kurze Einheitsformel, die
wir von vornherein als die verpflichtende aufstellen diirften.
Grundsitzlich muss es fir den Katholiken auch mit dem litur-
gielosen Quéker eine Einheit im Anbeten geben, wenn er denken
kann, dass der Quiker im selben Geiste spricht oder auch nur
schweigt. Erst, wenn wir so die Aussagen des Apostels Paulus,
~die er im ersten Korintherbrief tiber den kultischen Dienst der
Gemeinde macht, auf die Verhéiltnisse der zerstreuten katho-
lischen Kirche unserer Tage libertragen, werden wir auch aus
unserm Kult und unsern Bekenntnissen heraus, iiber die schier
unertriiglichen Gegensiitze hinweg, uns finden kénnen. In jeder
guten Ehe leben die Ehegatten von dem, was éber beiden ist,



— 95

jede Volksgemeinschaft ist nur denkbar, wenn das Volk auch
noch von einer tiberparteilichen Grosse leben kann, so lebt
auch die allgemeine Kirche in den vielen Kirchen davon, dass
es noch ein gemeinsames Licht gibt, das in allen leachten
kann. Damit méchte ich sagen, dass wir, wie cs die Welt-
konferenz fiir Glauben und Kirchenverfassung durch den Mund
des ehrwiirdigen Gardiner ausgesprochen hat, nicht ,eine Schein-
einheit suchen diirfen“, sondern nach ,der wirklichen Einheit
trachten miissen, dass wir nicht die Freundschaft der Diplo-
maten suchen diirfen* — Gardiner, der das sagte, war von
Beruf selbst Jurist —, ,sondern die Freundschaft, wie sie ge-
wirkt wird durch die lebendige Liebe Christi '), Diese ist aber
fir alle nur im einen Geist zu finden. Wir Altkatholiken wiirden
-uns herzlich freuen, wenn in absehbarer Zeit eine Einigung
mit den uns zun#dchst verwandten Kirchen der Anglikaner und
Orientalen auch in nahverwandten Formen zustande Kkiime,
Wir wiirden so in eine Weite der Gemeinschaft gestellt, die
sicher eine grosse Bereicherung fiir uns bedeuten kounte. Diese
Verbindung ist auch unser nichstes Einheitsziel. Aber iber
dieser Aussicht dirfen wir doch nicht vergessen, dass mit
andern wertvollen Kirchen die Vereinigung nicht so geschlossen
werden kann. Da miissen wir die Geduld des Freundes lernen,
der die Freundschaft auch dann tber alles stellt, wenn der
andere nicht in gleichen Formen und in gleichen Worten denkt.
In diesem Zusammenhang darf aber endlich auch die Fest-
stellung gewagt werden, dass unser Hinheitsstreben sich nicht
wahllos um jede christlich scheinende Gruppe bemihen darf.
Iiine falsche Grenzerweichung wire awch nur Schwéiche. Auch
die enthusiastische Kirche der Urzeit hat scharf die Grenzen
abgesteckt. Wo irgendwie der Mensch mit seinem Meinen zum
Massstab der Wahrheit aufgerichtet wird, da ist die christliche
Kirche verlassen, Es gibt auch keine Gemeinschaft ohne Ver-
zicht auf falsche Gemeinschaft. Nichts liegt uns deshalb ferner
als eine Union der Lauheit und der feigen Toleranz. Gegeniiber
einer kirchlichen Arbeit, der es nicht mehr um das Reich des
Christus geht, wissen wir auch um den Ernst der scheidenden
Ordnung Gottes.

Wenn es uns aber so um die reale Gemeinschaft zu tun
ist, die in Christus Jesus ist, dann muss unser ganzes Leben

1) In dieser Zeitschrift, Jahrgang VI, Heft 1, Seite 66.



—_— 9 —

darauf gerichtet sein, ,den Geist nicht zu betriben“, Wir
konnen die Vereinigung der Kirche nur beférdern, wenn wir ethisch
leben wollen. Ist das Wort vom Kreuz der Sinn, in dem wir alles
in eins gefasst wissen, was unser Glaube von Gott und seiner
Kirche zu sagen weiss, so besagen wir damit, dass auch unser
cthisches Verhalten das Verhalten der Gekreuzigten im Sinn
des Paulus ist. To ave' goovely &v axvoim (im Herrn auf das-
selbe gerichtet sein) kann nach Philipper 2 nur der, der als
einer lebt, der weiss, dass er in Christus die Gesinnung haben
muss, die Christus in seiner Menschwerdung den Menschen
zeigte. Man muss tatsichlich in dem Christus leben. Das heisst
aber ehrlich auch der Katholizismus wollen, der das Opfer
will. Mehr als die #sthetischen Sentimentalititen, mit denen
heute oft katholische Werte verwechselt werden, liegt in der
Ubernahme eines wahren Opfers das Wesen der katholischen,
der alten Kirche begriindet. Das gilt aber auch fur den erst
kommenden Katholizismus. Man darf davon nicht viele Worte
machen. Zu dieser Haltung gehort die Verborgenheit, die gerne
gering sein will. Aber es darf vielleicht doch ausgesprochen
werden, dass in diesem Sinne nach einem Wort, das mir tber
der Auslegung des Philipperbriefes kam, die allgenmeine Kirche
durch die ,Hierarchie von unten“, die Grossen der Demut,
die sich unter allen Stufen des Kirchenvolkes finden koénnen,
geschaffen werden wird. Diese Hierarchie kann man allerdings
nicht organisieren, aber man kann fiir sie werben, wenn man
auch von ihr nie sagen kann: Da ist sie oder dort. Aber, wie
sollte es anders sein konnen als dass das Geistigste und das,
was Gott zundchst geschieht, auch das Verborgenste ist? Diese
Gesinnung muss unser soziales Streben in der Gestaltung der
wirtschaftlichen Verhiltnisse, bei der Versohnungsarbeit unter
den politisch Verfeindeten wie in dem Verkehr von Seele zu
Seele durch und durch erfiillen, sonst sind alle interkonfes-
sionellen und internationalen Tirme auf den Sand leerer
Worte aufgebaut. Aber es sollte uns als Christen moglich sein,
diese Gesinnung zu gewinnen aus dem Erfassen unserer Krea-
tirlichkeit. Die Einsicht, dass wir nur Geschoépfe sind und
Gott allein der Schopfer, sollte uns zur Demut stirken und
vermogend machen, auch die Gebrechlichkeiten anderer zu
ertragen. Eine Verstindigung mit ihnen wird nie méglich sein
ohne diese Uberwindung des uns nicht Sympathischen, ohne



w7 e

das zarte ,aimer ceux, qui ne sont pas aimables* jenes Heils-
armeebekenntnisses, das Wallau in seinem Buch zur Einigung
der Kirche wiedergibt?!). Soweit ich sehen kann, hat auch
der grosse Heidenapostel nur dadurch die Weltkirche schaffen
konnen, dass er sich in diesem Geist in Christus miichtig wusste.

Damit haben wir uns auch der geheimsten Macht genéhert,
die uns in der Vorbereitung dieses Werkes zur Verfiigung steht.
Wir miissen um die Einheit beten. Dadurch, dass wir zum Gebet
auffordern, fassen wir noch einmal, wie in einem Strahlenkern,
zusammen, was wir von der Haltung, die uns aufgegeben ist,
zu sagen haben. Im Gebet sind wir die Handelnden, und doch
aktiv nur als solche, die, mit Gardiners Wort zu sagen, ,wissen,
dass das Schicksal aller menschlichen Bemiihungen in der
Hand Gottes liegt“?). Wenn wir richtig beten, so miissen wir
zu Gott reden konnen wie der Waisenvater Georg Miiller:
wHerr, wenn Du dieses Jahr kein neues Waisenhaus willst,
will ich auch keines“, aber wir missen zugleich wissen, dass
die Pflicht, an Gottes Werk zu stehn, uns jede Stunde auf-
gegeben ist.

Aber nochmals sei betont: Gott kennt die Zeit. Wir miissen
auch in der Wiedervereinigungsfrage mit unversehrter Intschlossen-
heit eschatologisch denken. Eschatologisch denken heisst, alles,
was wir tun, so tun, als wenn’s auf uns ankéme, und doch zu-
gleich alles gegeniiber Gottes Willen mit gleich reiner Bereit-
schaft in Frage gestellt sein lassen. Man darf auch in diesen
weiten, gottweiten Plinen Gott das Wort nicht nehmen. Denn
wir konnen doch, wenn unser Tun fromm bleiben soll, nur
stets an seinen Plinen Interesse haben. Wenn die kirchliche
Wiedervereinigungsarbeit je diese Einstellung verleugnen sollte,
miisste sie das dimonischste Gebilde schaffen, das je existiert,
ein Reich, das dann verzweifelt jener Kirche &dhneln wiirde,
die in Dostojewskis Briidern Karamasoff durch den Mund des
Grossinquisitors sagen muss: ,Es wire uns lieber, wenn Du,
Christe, nicht mehr wiederkéimest!®

Bleiben wir in der Kirche Christi, dann warten wir auf
Ihn. Letzterdings konnen wir heute nicht sagen, wie die geeinte
Kirche aussehen muss. Letzterdings konnen wir sie auch nicht

Y Wallau, René Heinrich, Die Einigung der Kirche vom evange-
lischen Glauben aus. Furche-Verlag, 1925, S. 349.

%) In dieser Zeitschrift, Jahrgang VI, Heft 1, Seite 69.
Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1926. 7



— 98 —

schaffen. Wir konnen nur eines: Harren, horchen, auf dem
Posten stehn und, soweit es heute moglich ist, fir das
Unsichtbare, die wahre Kirche, die vorhanden ist, auch leben.
Fiar das Sichtbare aber behilt, wie fiirs Unsichtbare, Gott das
Wort. Wir kommen, wenn wir nicht papistisch denken kénnen,
jetzt noch nicht um diesen Gegensatz von unsichtbarer und
sichtbarer Kirche herum. Denn durch ihn bekennen wir, dass
es sich bei der Kirchensache je und je um Gottes Sache han-
deln muss. Im Kommen Christi wird auch erst die Eine Kirche
die Gestalt erhalten, in der sie aufgenommen werden kann ins
Gottesreich. Heute darf noch keine Kirche sagen, sie sei Gottes
Reich, ohne Gottes Einzigkeit zu verschleiern.

Wenn der Quiker Grubb sagt, er sei iiberzeugt, dass diese
Reunion nur von innen, nicht von aussen zustande kommen werde,
so mochten wir diesen Satz noch préizisieren: Nur von aussen,
namlich aus dem Zentrum, Gott und seinem Geiste selbst, kann
sie kommen. Aus dem Eschaton, dem letzten, ist die wirkliche,
katholische Kirche zu erwarten.

Mochten wir aber werden wie die guten Knechte, die
ihren Herrn erwarten. Sie siumen nicht, sie suchen nicht das
ihre. Aber sie sind im Warten freudig. Denn sie sind schon
jetzt des Herrn. Ernst GAUGLER.




	Die geistigen Voraussetzungen der kirchlichen Wiedervereinigung

