
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 16 (1926)

Heft: 2

Artikel: Die geistigen Voraussetzungen der kirchlichen Wiedervereinigung

Autor: Gaugler, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404009

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404009
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 85

Die geistigen Voraussetzungen der kirchlichen

Wiedervereinigung.

Wir Schweizer verzeichnen in der neueren Geschichte
unseres Landes zwei Ereignisse von grundlegender Wichtigkeit,
aus denen sich für unser heutiges Thema eine bedeutsame
Erkenntnis ablesen lässt:

Das Jahr 1798 brachte der Schweiz unter dem Einfluss
der französischen Revolution den Einheitsstaat der „einen,
unteilbaren helvetischen Republik". Aber, so wertvoll dieser
Zusammenschluss hätte sein können, wenn er die Frucht innern
Wachstums gewesen wäre, so wenig* empfanden ihn die
Betroffenen als eine Befreiung, weil er dem Lande gleichsam nur
von aussen übergeworfen worden war. Erst, als das Volk diese
künstliche Einheit wieder zerschlagen hatte, erst nachdem der
Einheitswille nach mannigfachen Kämpfen und Leiden im eigenen
Herzen der Nation herangewachsen war, erst da erstand in einer
Form, die den Voraussetzungen der geschichtlichen Entwicklung
entsprach, der schweizerische Bundesstaat von 1848, die wirklich

geeinte Eidgenossenschaft.
Die Einheit musste also im Schosse des Landes selbst

vorbereitet werden. Es gibt keine dauernde Lebensgemeinschaft,
die nicht im Herzen der Geeinten selbst ihre Wurzeln hat, die
nicht von unten genährt, wachstümlich geworden ist.

Diese Erkenntnis dürfen wir auch auf den Gegenstand
übertragen, der uns hier beschäftigt. Es ist zwar kaum Gefahr
vorhanden, dass uns die Wiedervereinigung der christlichen
Kirchen eines Tages von irgendeiner kirchlichen Vormacht
in dieser Weise auferlegt werden könnte. Aber es ist schon

wertvoll, wenn wir mit aller Deutlichkeit einsehen, dass jede
von aussen gemachte Einheit ein unhaltbares Gebilde werden
muss, wenn wir uns durch geschichtliche Erscheinungen, wie
die angeführten, von vornherein bestimmen lassen, den gründlichen

Weg der sorgfältigen Vorbereitung zu erwählen. Das
erste, was uns der Ruf zur Wiedervereinigung der Kirchen



— 86 —

nahe legen muss, ist das Gebot der Nüchternheit. Es gilt, sich
sachlich auf den Boden der Tatsachen zu stellen und zugleich
von diesen Tatsachen aus auszuschauen nach den möglichen
Wegen der Erziehung zum ehrliehen Einheitswillen, nach den
Mitteln der Klärung des Einheitsgedankens, nach der Kraft,
die uns zu der kirchlichen Haltung leiten kann, aus der allein
eine Einigung erwachsen wird, die die Gewähr des Bleibens
in sich trägt.

Zu dieser Vorbereitung möchte ich ein ganz persönliches
Wort sagen. Ich möchte aufzeigen, wie ich mir die Unterstützung*
denke, die wir in unsern Kirchen jetzt schon der zukünftigen
Einen Kirche leihen können, wie ich mir die stille Arbeit des

Denkens und Tuns vorstelle, die jeder Laie so gut wie jeder
Geistliche leisten kann, damit die Einigung der getrennten Brüder
bälder möglich werde als es dem, den die Härte der Wirklichkeit

zum Zweifler macht, vorstellbar werden will. Diese
unkontrollierbaren, aber bedeutsamsten Voraussetzungen der
kirchlichen Wiedervereinigung* zu befördern, scheint mir die Aufgabe
der unbeachteten Arbeiter der Kirche, zu denen wir ja fast alle
gehören, zu sein. Die grosse Aufgabe der organisatorischen
Vorbereitung ist unsern Führern aufgetragen. Sie dürfen wissen,
dass wir hinter ihnen stehen bei diesem Werk Sie werden es
aber um so freudiger tun, wenn sie denken dürfen, dass wir nicht
nur beistimmen, sondern auch gerne beitragen, was wir können.

Die erste Voraussetzung für jede Einigungsarbeit ist die
Besinnung auf eine Tatsache, die von unserm Tun völlig
unabhängig ist: Die Eine Kirche ist da. In der Tatsache, dass

Christus, das Haupt der Kirche, lebt, und in der weitern, dass
es solche gibt, die an ihn glauben, ist die Eine Kirche gegeben.
Auch für die Kirchen, die das Einheitsprädikat „katholisch" für
ihre Konfessionsgruppe in Anspruch nehmen, gilt allgemein die
grundlegende Voraussetzung, dass alle Getauften zu der
katholischen Kirche gehören. Man darf diese Glaubensaussage nie
als Formalität behandeln, auch im Munde der römischen
Hierarchie kann sie wenigstens ehrliche Fundamentierung sein wollen.
Von dieser Tatsache ist auszugehen. Der christliche Realismus
weiss, dass die in Gott und den göttlichen Personen verankerte



— 87 —

Realität realer ist als die immer anzweifelbare der sichtbaren
Wirklichkeit. Es darf also auch bei unserm Einheitswollen nie,
in keinem Augenblick, verkannt werden, dass wir nie Schöpfer,
nur Geschöpfe sind, dass deshalb auch die christliche Gemeinde,
¦die diesen Namen verdient, nie ein Werk des Menschen oder
von Menschen sein kann, sondern nur dort besteht, wo sie in
Gott gegründet ist. Dort aber besteht sie auch dann, wenn
menschliche Unzulänglichkeit ihre Kraft völlig verhüllt. In
diesem Sinne bekennt sich jeder wirkliche Christ, der nicht
seine Kirche der Kirche Gottes entgegenstellen will, zu dem
Fundamentalsatz des heiligen Ignatius von Antiochien: Jj'Onov
àv fj XgiGxôç IrjGovç, ixsîy xafroXixrj ixxXrjai'a — avo immer Christus
Jesus ist, da ist die allgemeine Kirche." (Smyrn. br. 8, 2.) Wo aber
die kreatürliche Unterordnung* unter die Souveränität Gottes,
die im Christus ist, verlassen wird, da ist immer auch die

Grundlage der Kirche Gottes verlassen.
Es kann sich also bei jeder Arbeit, die sich um die Einheit

der Kirche bemüht, stets nur um ein Eingehen auf die

schöpferische Tat Gottes in Christus selber handeln, um ein
Trachten nach Versichtbarung eines unsichtbar schon
Vorhandenen. Das gibt all unserm Streben die gebührende
Bescheidenheit, ohne die wir auch mit den edelsten Zielen nur
Gott widerstreben könnten.

Beginnen wir also unser Unternehmen mit der Preisgabe
aller eigenmächtigen, auch der vermeintlich eigenen
„gutgemeinten" Absichten, so ist es selbstverständlich, dass wir auch
hier als erstes Wort das Bussioort gegen uns selber richten
müssen. Der Ausspruch Adolf Schlatters: „Darin besteht die
Schwere des Infallibilitätsdogmas. dass die römische Kirche
damit ihre Unbussfertigkeit proklamierte", hat mir einst tiefen
Eindruck gemacht. Er bedeutet die radikalste Kritik des
römischen Systems. Wir dürfen uns aber diesen Satz nicht
pharisäisch aneignen, sondern nur, indem wir selber unter den
Bussruf treten. Auch wir können nur dann an Gottes Sache

beteiligt sein, wenn wir jederzeit und grundsätzlich bereit sind,
unsere Sache, auch unsere konfessionelle Überzeugung, dem
Gericht Gottes auszuliefern. Der Flehruf am Schluss unserer
Kommuniondanksagung: „Gütiger Vater, wir bitten Dich demütig
für Deine heilige katholische Kirche; reinige sie, wo sie
verderbt ist" muss durch jede kirchliche Handlung hindurch



— 88 —

festgehalten werden. Die Stärke unserer kirchlichen
Überzeugung ist Schwäche, wenn wir von vornherein an gewissen
Punkten die Diskussion auszuschalten trachten. Der ist der
Stärkste, der die Selbstkritik erträgt. Damit ist uns auch jene
Haltung, die durch die kirchliche Wiedervereinigung nur „die.
andern an den eigenen Vorzügen teilnehmen lassen möchte",
verwehrt. Nur Gott kann Gemeinschaft dadurch herstellen, dass

er aus dem Bewusstsein heraus, reicher als alle Beschenkten
zu sein, seine Gaben verteilt. Unter Brüdern kann es sich
immer nur um ein gegenseitiges Empfangen handeln. Jedes

Empfangen aber offenbart auch einen Mangel und enthält so

ein Gericht.
Es gilt deshalb, über jene hochmütige Betrachtungsweise

hinauszukommen, die im andern nur den Verarmten sieht, der
bloss zufällig* „auch noch" etwas Wertvolles haben könnte. Der
andere ist der Bruder, weil Gott unser Vater ist. Es ist
deshalb vorauszusetzen, dass er möglicherweise die Wesensart des

Vaters tiefer widerspiegelt, als die eigene Art es kann. Wie in
jedem menschlichen Verkehr eine Bereicherung* nur möglich
ist, wenn uns des andern Selbstheit heilig* ist, wenn wir ihren
Bezirk betreten mit der Ehrfurcht, die zuerst horcht und dann
erst, aus dem noch immer festgehaltenen Horchen heraus, redet,
so verhält es sich auch auf dem Gebiet der tiefsten Gemeinschaft,
der Gemeinde Gottes. Es ist deshalb, gelinde gesagt, einfach
eine Unart, wenn wir dem Anderskonfessionellen gar nicht
ruhig zuhören können, wenn wir seine Eigenart überhaupt nicht
so zum Ausdruck kommen lassen wollen, dass sie uns in ihrem
Eigenwert bewusst werden und so zur Hilfe werden kann.

Diese prinzipielle Wertschätzung des fremden Glaubenslebens

möchten wir aber nicht dahin missverstanden wissen, als
ob die Ehre, die wir dem andern schulden, die Liebe zu den
Gütern der eigenen Konfessionsgruppe ausschliessen würde. Wir
sind im Gegenteil der Überzeugung, dass nur der mit reiner
Liebe das Fremde zu erkennen imstande ist, der die eigene
Kirche wirklieh liebt. Er würde sich ja sonst auch ans Fremde
nur in polemischer Freude, also in getrübter Liebe, verschenken
können. Wenn es in der modernen Unionsbewegung ein
gemeinsames Dogma gibt, dann ist es dies : dass keine Teilkirche
die ganze Wahrheit hat, dass keine die Vollgestalt der Kirche
darzustellen sich rühmen darf, sondern nur alle zusammen eine



— 89 —

Ahnung* der wirklich katholischen Kirche geben können.
Dadurch, dass die römische Kirche diese Einstellung nicht teilen
will, hat sie sich de facto vom Begriff des Katholizismus in seinem
vertieften Sinn entfernt. Aber eben diese Überzeugung macht
es selbstverständlich, dass das Verständnis für die andern Teile
die erkennende Liebe zum eigenen Teilstück zur Voraussetzung
hat. Deshalb ist es kein überflüssiges Reden, wenn wir auch in
diesem Zusammenhang zum dankbaren Eindringen in das
religiöse Gut der eigenen Kirche aufrufen. Wir sind der
Überzeugung, dass die geeinte Christenheit nur solche zu ihren wahren
Gliedern zählen kann, die auch in ihrer Teilkirche schon lebendige
Mitglieder waren. Jedoch, diese Liebe darf nicht bloss sentimentale

Heimatliebe sein. Wir halten in unsern Vaterländern nicht
diejenigen für die besten Staatsbürger, die am Nationalfeiertag
die schönsten Worte zum Preise des Gegebenen finden, sondern
nur die, die durchs Jahr hindurch die Charaktereigentümlichkeiten

des Volkes in sachlichem Dienst betätigen, und jene, die
nicht bloss geniessen möchten, sondern auch mithelfen, dass
die Zukunft die Ausgestaltung des Bestehenden bedeute, ja, wo
es nötig ist, auch eine Überwindung einer Fehlentwicklung
bringen könne.

Wer so für seine Kirche denkt, wird aber jene Besinnung
pflegen, die nicht an der Erscheinung haften bleibt, sondern
nach den Fundamenten gräbt. Der grosse Gestalter der christlichen

Kirche, Paulus, macht uns darauf aufmerksam, dass diese
Fundamente nicht dinghafter, sondern personhafter Natur sind.
So muss uns jedes Eindringen in das Wesen unseres kirchlichen
Lebens wieder zur Besinnung auf „die Kraft des Einen Christus"
bringen, der die Kirche schafft und trägt. Dieses Zurückfliehn
zum Beieber der Gemeinde ist allerdings die Voraussetzung
alles ökumenischen Denkens, von der aus auch unser Busswort
erst begriffen werden kann. In diesem Sinne muss allerdings
alle Vertiefung in das Problem der Kirche christozentrisch
orientiert sein und bleiben. Es wird so gleich jede moralistische
Veräusserlichung wie jede nur gefühlsmässige Begeisterung
zurückgehalten. Denn wer mit Christus rechnet, beruft sich
auf die herbe Wirklichkeit, auf einen Tatbestand, der nicht
ungestraft „eitel genommen werden" kann. Es bedeutet immer
eine zugleich schmerzliche und befreiende Reinigung unserer
sichtbaren Kirchlichkeit, wenn wir darauf aufmerksam werden,



— 90 —

dass nur, wer in Christo Jesu ist, in der Kirche ist, und dass
dieser Satz, aufs Sichtbare gesehen, nicht umgekehrt werden
darf. Dieses persönliche Ergriffensein gibt aber zugleich unserm
Streben nach der Einheit die Wärme, die der Ausdruck seiner
Lebendigkeit ist. Aber auch bei diesem zentralen Aufruf ist vor
einem Missverständnis zu warnen. Die Christozentrizität der
kirchlichen Betrachtung darf nicht so gepflegt werden, dass
darüber die Mannigfaltigkeit der Wahrheit verachtet würde. Das
Wort, das einst ein Freund im Privatgespräch zu mir sagte,
dass wer den ersten Glaubensartikel über dem zweiten vergesse,
der verstehe auch den zweiten nicht mehr, hat auch hier seine
Geltung*. Es gilt auch vom dritten Artikel, dem Bekenntnis
zum Heiligen Geist. Die unergründliche Beziehungsmannigfaltigkeit

der christlichen Wahrheit, die uns wie von Christus auch vom
Schöpfer und vom Geist des Vaters spricht, darf nicht verdunkelt
werden, sonst versteht man auch nicht mehr, was die Kirche
im Ganzen des göttlichen Schaffens bedeutet. Ich kann nur
andeuten. Vielleicht lässt sich das, was ich sagen möchte in
der gebotenen Kürze, am besten in einem Bilde verständlich
machen. Man kann das Leben der Kirche so wenig aus einer
einseitigen Begründung verstehen, wie man das Leben eines
Baumes dadurch erklärt hat, dass man einfach seine Wurzeln
enthüllt, oder dass man auf die Luft hinweist, die seine
Blätterkrone umgibt.

Vor solcher Einseitigkeit unseres kirchlichen Denkens
werden wir am ehesten bewahrt, wenn wir wieder mehr als
bisher auf unsere biblischen Urkunden zurückgehen. Die Aussagen
des neuen Testaments, die von der Kirche reden, müssen unter uns
wieder ganz anders lebendig* gewertet werden. Was Paulus
über das iv Xgionp sivai der Gläubigen, ihr Sein in Christo,
sagt, was er von der Bestimmung der Gemeinde als Gwpa
XgiGxov, als Leib Christi, ausführt, muss von uns allen wieder
neu gegenwartswirksam genommen werden. Ein Wort wie
das des Epheserbriefes: „Er (Christus) ist unser Friede" muss
aus seiner historischen Isolierung gelöst und eine zeitgemässe
Deutung erfahren. In diesem Zusammenhang würde dann auch
spürbar werden, was das heisst, dass der Gekreuzigte der die
Einheit Begründende ist. Erst wenn so wieder die jenseitigen
Tatsachen der Heilsgeschichte ihre Kraft auswirken könnten,
würde eine grundlose Zuversicht abgebrochen und eine gegründete



— 91 —

gewonnen werden. Dann würde auch wieder neu begriffen
werden, dass nur der Gottesgeist die wahre Kirche schafft.

Es ist mir versagt, in diesem Augenblick, der mir zur
Verfügung steht, auch nur ganz leise anzudeuten, was mir als
wichtigster Inhalt dieser grundlegenden Glaubenserkenntnis
erscheint. Aber vielleicht ist ein kurzes Wort über die Art
wirklicher religiöser Erkenntnis, wie sie allein eine lebendige
Kirche befördern kann, vonnöten und gestattet.

Die uns zunächststehende Weltkonferenz on Faith and
Order (für Glauben und Kirchenverfassung) ist mir besonders
deshalb so sympathisch, weil sie dem Graben nach der Lehre,
der christlichen Wahrheit bei ihrer Einigungsarbeit nicht
ausweichen will. Die kritische Frage, die wir nicht abweisen
können, ist nur die, ob wir dann wirklich eine Einheit hätten,
wenn wir im Ausdruck der Wahrheit eins geworden wären.
Ich stelle die Frage ganz persönlich. Ich glaube, dass letzter-
dings jede wirkliche Erkenntnis immer nur im Augenblick, der
zur Ewigkeit geworden ist, d. h. im Augenblick, da Gott sie uns
selber schenkt, ganz wahr werden kann. Wir müssen beides
restlos anerkennen : Natürlich kann die Kirche die gewonnene
Erkenntnis immer nur als Tradition, als Dogma, weitergeben.
Ohne die Kirche wären wir wie die Kinder, die sich ohne die
Erfahrung der Eltern in der Welt zurechtfinden sollten. Aber
an der Tradition hat der Gläubige die Erkenntnis noch nicht
selber. Die Kirche kann ihm die Erkenntnis-Arbeit nicht
ersparen, so wenig wie ein Vater seinem Kind die eigene
Welterfahrung* schenken kann. So muss auch der Gläubige doch
immer wieder auf den Augenblick der Segnung warten. Diese
Tatsachen sind so wichtig, weil nur ein solches Erkennen für
das Verständnis des andern fruchtbar werden kann, während
alles blosse Sich-Versteifen auf eine fremde, nur äusserlich
übernommene Wahrheitsquelle nur zur Verhärtung gegen andere
führt. Das Geheimnis tiefen Erkennens liegt darin, dass wir
die Wahrheit immer erst noch selbst erkennen müssen, um sie
zu besitzen, dass wir aber eine gemeinsame Wahrheit finden
können in einem erkannten, personhaften Dritten, im Herrn
im umfassendsten Sinn dieses Namens. Nur wenn sich so die
Kirche wieder aus Zeugen erbauen wird, wird sie sich zusammenfinden.

Nur diese Erkenntnisart trägt in sich die Gewähr, dass
sie auch das sucht, was des andern ist, weil es ihr um den



— 92 —

Wahren und Seine Sache geht. Wer aber den wahren Gott
sucht, der findet auch seine Kirche, weil er in der Ewigkeit
den Ausgangspunkt seines Denkens nimmt. Er weiss dann
allerdings auch nie von einer fertigen Wahrheit, weil diese
Erkenntnis auch zeitlich die Ewigkeit benötigt.

Damit kommen wir zu einem weitern Punkt: Wir sind
mit solchem Erkennen prinzipiell an die Zukunft gewiesen. Der
Hinweis der Kirche auf das Bekenntnis der Vergangenheit
will nicht behaupten, dass sie in einem bestimmten Zeitraum
die Erkenntnisarbeit abgeschlossen sehe. Gerade die katholische
Kirche hatte ein Gefühl für die Gefahr einer solchen Festlegung
und suchte in mühevoller Arbeit nach dem Instrument, das,
unter die Leitung des Geistes gestellt, fortschreitend der immer
tiefern Wahrheitserkenntnis Ausdrucksmöglichkeit verschaffen
sollte. Es ist hier nicht der Ort, ein Urteil darüber abzugeben,
wie weit sie dieser Absicht nachzuleben die Kraft besass. Aber
auf jeden Fall liegt mehr, als bisher beachtet worden ist, in
diesem Prinzip der Wille verankert, sich nicht einfach auf ein
historisches Faktum, das doch immer dem Streit der Erforschung
preisgegeben wäre, festzulegen, sondern auf das Wort zu hören,
das Gott immer neu in jeder Zeit zu Seiner Kirche sagen will.
Wenn diese Deutung nicht der Auffassung* der gewöhnlichen
Betrachtungsweise entspricht, so ist damit noch nicht gesagt,
dass sie nicht doch die ursprüngliche Absicht, etwa der
johanneischen Kreise, die auch schon katholisch waren, richtig
erfasse.

Diese Gewissheit legt mir eine andere Überzeugung* nahe.
Die Verbindung mit der alten und ältesten Kirche kann und darf
letzterdings nur in der Gemeinsamkeit, die im Einen Geist gegeben

ist, gesucht werden. Wir sind nicht die Urkirche und können
sie nicht wieder herstellen. Ein Versuch, ihre Zustände
nachzubilden, etwa die Fülle der Geistesgaben „auch zu haben", hat
noch immer in unwahrhaftiger Schwärmerei geendet. Umgekehrt
darf die Entwicklung der altkatholischen Kirche nicht schon
deshalb als eine Fehlentwicklung hingestellt werden, weil sie
dem Historiker als eine äussere Umgestaltung der Urkirche
erscheinen muss. Der Geist setzt der Kirche in jeder Zeit ihre
besondere Gegenwartsaufgabe. Aber das, was wir durch das
Festhalten am Bekenntnis der alten Kirche und durch eine

sorgfältige Übertragung des geistlichen Amtes andeuten wollen,



— 93 —

das musste allerdings unser tiefstes Anliegen werden, nämlich,
dass wir dem Geiste Treue halten. Damit unterstreichen wir
zweierlei nochmals aufs Entschiedenste: Es geht uns nicht um
unsre Ziele, sondern darum, Gottes Wege aufzuspüren, und wir
suchen nicht die Kirche der Vergangenheit, sondern im Sinne
des Johannes die der ZukunftJ), die Una Sancta, die der Herr
erbeten hat. Wir suchen auch hier letzterdings nicht eine

Erneuerung einer einst historisch gegebenen Form, bei welchem
Suchen wir immer von dem korrigierbaren Resultat der
wissenschaftlichen Forschung abhängig wären, sondern wir suchen
das Ewige, das uns nur Gott geben wird, unabhängig von allem
bloss menschlichen Urteilen und Meinen.

Gehen wir so von der Arbeit des Geistes aus, so ist damit
schon mitgesagt, dass wir uns in der innerkirchlichen Vorbereitung
der eigenen Kirche von der wir gesprochen haben, nicht mit
äusserlichen Belebungsmethoden begnügen dürfen. Ich würde mich
durchaus darüber freuen können, wenn z. B., um ein dem
Katholiken besonders teures Gut zu nennen, die eucharistische
Gemeinschaft eine wahre Kräftigung erfahren würde. Aber ich
würde mich in gleich intensiver Weise zurüekgestossen fühlen,
wenn diese „Vertiefung" bewerkstelligt werden sollte durch
blosse eifrige Aufforderung zur öftern Kommunion oder durch
nur äusserliche Ausgestaltung* ihrer Feier. Bei unserer Lage
täte vielmehr ein viel nüchterneres Unterweisen über die Sache
selber not, um die es geht, um ein Eindringen bis zu jenem
Punkt, wo es uns wieder deutlich werden musste, was es heisst,
an den Tisch des Herrn zu treten. Mit allgemeinern Worten
gesagt: wir müssen danach trachten, bis zum Nerv der Handlung

vorzudringen. Dann nur werden wir uns auch im Herrn
selbst wiederfinden. Denn die Nerven sind die Leiter von Teil
zu Teil. Es gilt tief zu graben, wenn man pflanzen will ; wenn
man bloss in schöne Vasen stellt, hält man nur das Verwelken
auf. So gilt es, aus wissender Liebe heraus die Werte der
eigenen Familie zu pflegen, dann werden wir naturgemäss dazu

') Dieser Satz darf nicht dahin missverstanden werden, als könnten wir.
nicht sagen, dass es schon jetst eine wahre christliche Kirche gebe. Wir
können diesen Gedanken, der besonders auch in der anatolisch-orthodoxen
Kirche lebendig ist, wohl verstehen. Aber wir erwarten von der Zukunft
eine durchgreifende Läuterung und eine umfassende Einigung der empirischen

Kirche, und darum sehen wir die Vollgestalt der katholischen Kirche
in der Zukunft.



— 94 —

geleitet werden, auch die Verbindung mit den andern Familien
des gleichen Vaterlandes aufzusuchen.

Aber, um gleich bei diesem Bild zu bleiben, wie wir es,
um über unsere Familie hinaus Verkehr und Gemeinschaft
gewinnen zu können, nicht nötig haben, unsere Stadt in ein

Arbeiterquartier zu verwandeln, in dem jedes Häuschen gleichviel

Stuben hat, innerlich und äusserlich in ertötender
Langweiligkeit jede Eigentümlichkeit sorgsam vermeidet, so dürfen
wir auch für die allgemeine Kirche nicht zu schablonenhafte Ideale

pflegen. Es ist ganz gut, dass andere es auch anders haben.
Gewiss, wir brauchen ein Drittes gemeinsames, oder besser den
Ersten, der das Eine gibt. Aber eben darum leben wir ja auch
in derselben Kirche nicht vor allem von den gleichen Formen
der Anbetung und der Ordnung, sondern davon, dass wir in
ihnen eins im Geist zu sein vermögen. Die Einförmigkeit der
römischen Kirche in ihrer Kultsprache, ihrem Ritual kann doch
im besten Falle nur ein Hinweis sein auf ein viel tieferes
Einheitsmerkmal: die eine Sprache weist nur hin auf jenen Einen,
der auch im Kultus zu uns spricht. Wo über äussern Einheitsdingen

der jenseitige Geist vergessen oder nur weniger
beachtet wird, da ist doch schon das wertvollste Moment aller
wirklichen Gemeinschaft verloren gegangen: das Bewusstsein
eines Gesprächs, in dem Gott sich offenbart und der Mensch
dankend die Offenbarung empfängt. Von hier aus aber werden
wir gewarnt, eilfertig einer fremden Kultübung die Christlichkeit

abzusprechen. Wir dürfen, wenn wir Gott nicht Vorschriften
zu machen wagen, prinzipiell die Gemeinschaft nicht an Worte,
sondern nur an das von uns aus unbestimmbare Wort Gottes
binden. Es gibt wohl keine noch so kurze Einheitsformel, die
wir von vornherein als die verpflichtende aufstellen dürften.
Grundsätzlich muss es für den Katholiken auch mit dem
liturgielosen Quäker eine Einheit im Anbeten geben, wenn er denken
kann, dass der Quäker im selben Geiste spricht oder auch nur
schweigt. Erst, wenn wir so die Aussagen des Apostels Paulus,
die er im ersten Korintherbrief über den kultischen Dienst der
Gemeinde macht, auf die Verhältnisse der zerstreuten
katholischen Kirche unserer Tage übertragen, werden wir auch aus
unserm Kult und unsern Bekenntnissen heraus, über die schier
unerträglichen Gegensätze hinweg, uns finden können. In jeder
guten Ehe leben die Ehegatten von dem, was über beiden ist,



— 95 —

jede Volksgemeinschaft ist nur denkbar, wenn das Volk auch
noch von einer überparteilichen Grösse leben kann, so lebt
auch die allgemeine Kirche in den vielen Kirchen davon, dass
es noch ein gemeinsames Licht gibt, das in allen leuchten
kann. Damit möchte ich sagen, dass wir, wie es die
Weltkonferenz für Glauben und Kirchenverfassung durch den Mund
des ehrwürdigen Gardiner ausgesprochen hat, nicht „eine Scheineinheit

suchen dürfen", sondern nach „der wirklichen Einheit
trachten müssen, dass wir nicht die Freundschaft der
Diplomaten suchen dürfen" — Gardiner, der das sagte, war von
Beruf selbst Jurist —, „sondern die Freundschaft, wie sie
gewirkt wird durch die lebendige Liebe Christi" *). Diese ist aber
für alle nur im einen Geist zu finden. Wir Altkatholiken würden
uns herzlich freuen, wenn in absehbarer Zeit eine Einigung
mit den uns zunächst verwandten Kirchen der Anglikaner und
Orientalen auch in nahverwandten Formen zustande käme.
Wir würden so in eine Weite der Gemeinschaft gestellt, die
sicher eine grosse Bereicherung für uns bedeuten könnte. Diese
Verbindung ist auch unser nächstes Einheitsziel. Aber über
dieser Aussicht dürfen wir doch nicht vergessen, dass mit
andern wertvollen Kirchen die Vereinigung nicht so geschlossen
werden kann. Da müssen wir die Geduld des Freundes lernen,
der die Freundschaft auch dann über alles stellt, wenn der
andere nicht in gleichen Formen und in gleichen Worten denkt.
In diesem Zusammenhang darf aber endlich auch die
Feststellung gewagt werden, dass unser Einheitsstreben sich nicht
wahllos um jede christlich scheinende Gruppe bemühen darf.
Eine falsche Grenzerweichling wäre auch nur Schwäche. Auch
die enthusiastische Kirche der Urzeit hat scharf die Grenzen
abgesteckt. Wo irgendwie der Mensch mit seinem Meinen zum
Massstab der Wahrheit aufgerichtet wird, da ist die christliche
Kirche verlassen. Es gibt auch keine Gemeinschaft ohne
Verzicht auf falsche Gemeinschaft. Nichts liegt uns deshalb ferner
als eine Union der Lauheit und der feigen Toleranz. Gegenüber
einer kirchlichen Arbeit, der es nicht mehr um das Reich des
Christus geht, wissen wir auch um den Ernst der scheidenden
Ordnung Gottes.

Wenn es uns aber so um die reale Gemeinschaft zu tun
ist, die in Christus Jesus ist, darin muss unser ganzes Leben

') In dieser Zeitschrift, Jahrgang VI, Heft 1, Seite 66.



— 96 —

darauf gerichtet sein, „den Geist nicht zu betrüben". Wir
können die Vereinigung der Kirche nur befördern, wenn wir ethisch
leben wollen. Ist das Wort vom Kreuz der Sinn, in dem wir alles
in eins gefasst wissen, was unser Glaube von Gott und seiner
Kirche zu sagen weiss, so besagen wir damit, dass auch unser
ethisches Verhalten das Verhalten der Gekreuzigten im Sinn
des Paulus ist. Tò aiìxo' (pgovslv iv xvgi'in (im Herrn auf
dasselbe gerichtet sein) kann nach Philipper 2 nur der, der als
einer lebt, der weiss, dass er in Christus die Gesinnung haben
muss, die Christus in seiner Menschwerdung den Menschen
zeigte. Man muss tatsächlich in dem Christus leben. Das heisst
aber ehrlich auch den Katholizismus wollen, der das Opfer
will. Mehr als die ästhetischen Sentimentalitäten, mit denen
heute oft katholische Werte verwechselt werden, liegt in der
Übernahme eines wahren Opfers das Wesen der katholischen,
der alten Kirche begründet. Das gilt aber auch für den erst
kommenden Katholizismus. Man darf davon nicht viele Worte
machen. Zu dieser Haltung gehört die Verborgenheit, die gerne
gering* sein will. Aber es darf vielleicht doch ausgesprochen
werden, dass in diesem Sinne nach einem Wort, das mir über
der Auslegung* des Philipperbriefes kam, die allgemeine Kirche
durch die „Hierarchie von unten", die Grossen der Demut,
die sich unter allen Stufen des Kirchenvolkes finden können,
geschaffen werden wird. Diese Hierarchie kann man allerdings
nicht organisieren, aber man kann für sie werben, wenn man
auch von ihr nie sagen kann : Da ist sie oder dort. Aber, wie
sollte es anders sein können als dass das Geistigste und das,
was Gott zunächst geschieht, auch das Verborgenste ist? Diese
Gesinnung muss unser soziales Streben in der Gestaltung der
wirtschaftlichen Verhältnisse, bei der Versöhnungsarbeit unter
den politisch Verfeindeten wie in dem Verkehr von Seele zu
Seele durch und durch erfüllen, sonst sind alle interkonfessionellen

und internationalen Türme auf den Sand leerer
Worte aufgebaut. Aber es sollte uns als Christen möglich sein,
diese Gesinnung zu gewinnen aus dem Erfassen unserer
Kreatürlichkeit. Die Einsicht, dass wir nur Geschöpfe sind und
Gott allein der Schöpfer, sollte uns zur Demut stärken und

vermögend machen, auch die Gebrechlichkeiten anderer zu

ertragen. Eine Verständigung* mit ihnen wird nie möglich sein
ohne diese Überwindung des uns nicht Sympathischen, ohne



— 97 —

das zarte „aimer ceux, qui ne sont pas aimables" jenes
Heilsarmeebekenntnisses, das Wallau in seinem Buch zur Einigung
der Kirche wiedergibtx). Soweit ich sehen kann, hat auch
der grosse Heidenapostel nur dadurch die Weltkirche schaffen
können, dass er sich in diesem Geist in Christus mächtig wusste.

Damit haben wir uns auch der geheimsten Macht genähert,
die uns in der Vorbereitung dieses Werkes zur Verfügung steht.
Wir müssen um die Einheit beten. Dadurch, dass wir zum Gebet
auffordern, fassen wir noch einmal, wie in einem Strahlenkern,
zusammen, was wir von der Haltung, die uns aufgegeben ist,
zu sagen haben. Im Gebet sind wir die Handelnden, und doch
aktiv nur als solche, die, mit Gardiners Wort zu sagen, „wissen,
dass das Schicksal aller menschlichen Bemühungen in der
Hand Gottes liegt"2). Wenn wir richtig beten, so müssen wir
zu Gott reden können wie der Waisenvater Georg Müller:
„Herr, wenn Du dieses Jahr kein neues Waisenhaus willst,
will ich auch keines", aber wir müssen zugleich wissen, dass
die Pflicht, an Gottes Werk zu stehn, uns jede Stunde
aufgegeben ist.

Aber nochmals sei betont: Gott kennt die Zeit. Wir müssen
auch in der Wiedervereinigungsfrage mit unversehrter Entschlossenheit

eschatologisch denken. Eschatologisch denken heisst, alles,
was wir tun, so tun, als wenn's auf uns ankäme, und doch
zugleich alles gegenüber Gottes Willen mit gleich reiner Bereitschaft

in Frage gestellt sein lassen. Man darf auch in diesen

weiten, gottweiten Plänen Gott das Wort nicht nehmen. Denn
wir können doch, wenn unser Tun fromm bleiben soll, nur
stets an seinen Plänen Interesse haben. Wenn die kirchliche
Wiedervereinigungsarbeit je diese Einstellung verleugnen sollte,
musste sie das dämonischste Gebilde schaffen, das je existiert,
ein Reich, das dann verzweifelt jener Kirche ähneln würde,
die in Dostojewskis Brüdern Karamasoff durch den Mund des

Grossinquisitors sagen muss: „Es wäre uns lieber, wenn Du,
Christe, nicht mehr wiederkämest!"

Bleiben wir in der Kirche Christi, dann warten wir auf
Ihn. Letzterdings können wir heute nicht sagen, wie die geeinte
Kirche aussehen muss. Letzterdings können wir sie auch nicht

') Wallau, Kené Heinrich, Die Einigung der Kirche vom evangelischen

Glauben aus. Furche-Verlag, 1925, S. 349.

2) In dieser Zeitschrift, Jahrgang VI, Heft 1, Seite 69.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1926. V



— 98 —

schaffen. Wir können nur eines: Harren, horchen, auf dem
Posten stehn und, soweit es heute möglich ist, für das

Unsichtbare, die wahre Kirche, die vorhanden ist, auch leben.
Für das Sichtbare aber behält, wie fürs Unsichtbare, Gott das
Wort. Wir kommen, wenn wir nicht papistisch denken können,
jetzt noch nicht um diesen Gegensatz von unsichtbarer und
sichtbarer Kirche herum. Denn durch ihn bekennen wir, dass

es sich bei der Kirchensache je und je um Gottes Sache handeln

muss. Im Kommen Christi wird auch erst die Eine Kirche
die Gestalt erhalten, in der sie aufgenommen werden kann ins
Gottesreich. Heute darf noch keine Kirche sagen, sie sei Gottes

Reich, ohne Gottes Einzigkeit zu verschleiern.
Wenn der Quäker Grubb sagt, er sei überzeugt, dass diese

Reunion nur von innen, nicht von aussen zustande kommen werde,
so möchten wir diesen Satz noch präzisieren : Nur von aussen,
nämlich aus dem Zentrum, Gott und seinem Geiste selbst, kann
sie kommen. Aus dem Eschaton, dem letzten, ist die wirkliche,
katholische Kirche zu erwarten.

Möchten wir aber werden wie die guten Knechte, die
ihren Herrn erwarten. Sie säumen nicht, sie suchen nicht das
ihre. Aber sie sind im Warten freudig. Denn sie sind schon

jetzt des Herrn. Ernst Gaugler.


	Die geistigen Voraussetzungen der kirchlichen Wiedervereinigung

