Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 15 (1925)

Heft: 2

Artikel: Die anglikanische Kirche in ihren Unionsversuchen mit den
protestantischen Kirchen des englischen Sprachgebietes

Autor: Neuhaus, K.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403998

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403998
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die anglikanisché Kirche in ihren Unionsversuchen mit den
profestantischen Kirchen des englischen Sprachgebietes.

Die Notwendigkeit kirchlicher Wiedervereinigung wird dort
am stirksten empfunden, wo die konfessionelle Zersplitterung
am grossten ist: im englischen und anglo-amerikanischen Sprach-
und Kulturgebiete. Dort nehmen die kirchlichen Unionsprobleme
das Interesse der verschiedenen Gemeinschaften weit mehr in
Anspruch als in den konfessionell gemischten Lindern des
europidischen Festlandes. Weil die Unionsbewegung den Kkirch-
lich praktizierenden Massen Herzenssache geworden ist, bleibt
sie im Flusse. Der gute Wille zur Verstindigung, der allgemein
vorhanden ist, sucht ehrlich nach Wegen, das ersehnte, wenn
auch noch weit entfernte Ziel zu erreichen. Es ist das Verdienst
der bischoflichen Kirche von Amerika, mit ihrer Mutter- und
ihren Schwesterkirchen in den Unionsbestrebungen initiativ
vorzugehen. Geschichte und innere Struktur scheinen sie dazu
besonders berufen zu haben. Im 16. Jahrhundert unter dem
Einfluss der deutschen und schweizerischen Reformation neu
gestaltet, hat die ecclesia Anglicana mit den Reformations-
kirchen des ilibrigen Europas und Amerikas viele gemeinsame
Zuge innerer Verwandtschaft. Auf der andern Seite aber hiingt
gie nach Verfassung und Organisation mit der katholischen
Vergangenheit zusammen und hat insbesondere seit fast hundert
Jahren ihren Kkatholischen Charakter immer stirker heraus-
gearbeitet. So ist sie das gegebene Bindeglied zwischen Prote-
stantismus und Katholizismus. Sie streckt ihre Hinde nach
den verschiedenen Zweigen der katholischen Kirche aus und
sucht mit den protestantischen Gemeinschaften englischer Zunge
in Verbindung zu kommen, mogen diese nun von Anfang an
ihre eigenen Wege gegangen sein oder sich im Laufe der Zeit
von ihr getrennt haben. Uber die Beziehungen der anglikani-
schen Kirche zu den Kirchen des Morgenlandes, die sich nach



—_— 67 —

den Christenverfolgungen in Russland und in der Tiirkei immer
enger - gestaltet haben, ist in dieser Zeitschrift regelméssig
orientiert worden. Auch die Mechelner Besprechungen mit
Vertretern der romisch-katholischen Kirche, die im April dieses
Jahres wieder aufgenommen wurden, haben hier eine eingehende
Wirdigung gefunden. Es eriibrigt sich nun noch, im Zusammen-
hange iiber die anglikanischen Besprechungen mit den grosseren
protestantischen Gemeinschaften in England, den Vereinigten
Staaten von Amerika und den englischen Dominions und Kolo-
nien zu berichten. Besonders in Betracht kommen die schotti-
schen Calvinisten, die englischen und amerikanischen Pres-
byterianer, die Kongregationalisten, Baptisten, Briidergemeinden
und Methodisten. Da nicht vorausgesetzt werden kann, dass
diese Kirchen und ihre Beziehungen zum Anglikanismus allen
Lesern bekannt sind, so wollen wir zunichst eine kurze Skizze
ihrer Geschichte und Entwicklung vorausschicken.

Das Christentum, welches in England bereits im 2. Jahr
hundert Fuss gefasst hatte, konnte das Land erst im 7. Jahr-
hundert endgiiltig erobern. Jedoch zeigte es von Anfang an
keine einheitliche Form. Zwei Kirchentypen, der von Rom
unabhéngige altbritische (iro-schottische) und der rémische stan-
den sich gegeniiber, Im Dogma waren kaum Gegensitze vor-
handen. Der Hauptunterschied lag vielmehr in der Organisation.
Im 8. Jahrhundert gewann die straffere réomische Organisation
die Oberhand, jedoch behielt das angelsichsische Kirchentum
von jeher eine starke nationale Note, insofern der Landessprache
im Gottesdienste ein breiter Ranm zugebilligt wurde und das
ganze Kirchenwesen immer mehr in staatliche Abhéingigkeit
geriet. Selbst der herrschgewaltige Innocenz III. vermochte
den romischen Kirchenimperialismus in England nicht siegreich
durchzusetzen. Die Magna Charta von 1215 sicherte auch in
kirchlicher Beziehung die Bestimmungen des alten, bodenstin-
digen Rechtes, wodurch die kirchliche Sonderstellung gegeniiber
den kurialen rémischen Uniformitiatsgeliisten endgiiltig befestigt
wurde. Wiclifs Reformbestrebungen, die sich anfinglich nur
gegen die finanzielle Ausbeutung des Landes durch die Kurie
richteten und erst spiter auf das dogmatische Gebiet iiber-
lenkten, konnten zwar nicht zum Durchbruch kommen, hinter-
liessen aber eine bemerkenswerte Steigerung des nationalen
Selbstgefiihls. Die Reformation _in Deutschland und in der



s BB =

Schweiz beriihrte zunichst England nicht sonderlich, und nicht
religiose, sondern politische Grimde waren der Anlass zur
englischen Reformation. Heinrich VIII. besass nicht die notige
sittliche und religiose Eignung zum Reformator. Er loste die
Kirche seines Landes nur von der péapstlichen Oberhoheit und
nahm selber die Stelle des gesetzmissigen Oberhauptes der
englischen Kirche ein. Der Papa-Caesarismus wurde durch den
Caesareo-Papismus abgelost. Aus der Kirche ¢n England wurde
die Kirche von England. Erst Eduard VI. leitete eine Umgestal-
tung des Kultus und der Lehre in die Wege, die Elisabeth nach
fiinfjihriger Unterbrechung durch die ,blutige“ Maria im Ein-
verstindnis mit der iliberwiegenden Mehrheit des englischen
Volkes zum Abschluss brachte. Der Anglokatholizismus eines
Heinrich VIII. wurde von ihr begraben und erlebte erst spiter
seine Auferstehung. So entstand die anglikanische Kirche, die
noch heute eine Kirche sui generis ist. Der durch Butzers und
Bullingers direkte und indirekte Einwirkung verbreitete Cal-
vinismus und Zwinglianismus suchte in der englischen Refor-
mationsbewegung durchzudringen, konnte aber nicht zur Herr-
schaft gelangen. Die calvinische Partei (Puritaner) bekiampfte
die vom absolutistischen Kénigtum geschaffene und geleitete
Staatskirche, indem sie die konigliche Suprematie und die
Elisabethanische Kirchenform ablehnte. So musste die angli-
kanische Kirche von Anfang an gegen zwei Fronten Stellung
nehmen: gegen die mit Rom verbundenen Katholiken und
gegen die Puritaner, die eine gereinigte Kirche erstrebten. Die
blutigen Verfolgungen miissen wir vom Gesichtswinkel der da-
maligen rechtlichen und sittlichen Auffassungen beurteilen.
Die Bekenntnisschriften des Anglikanismus sind das Com-
mon Prayer Book und die 39 Artikel, die noch heute giltig
sind. Letztere sind stark von der Confessio Augustana und der
Confessio Wirtembergensis abhéingig und aus protestantischem
Geiste herausgeboren., Sie nehmen zu den durch die Reforma-
tion aufgeworfenen Kontroverspunkten Stellung. Der Zusammen-
hang mit der Vergangenheit wird durch Beibehaltung der alten
kirchlichen Hierarchie (Diakonat, Presbyterat, Episkopat) und
. durch die Annahme der alten Symbole (Apostolikum, Nicaenum
und Athanasium) gewahrt. Der protestantische Einschlag zeigt
sich besonders durch die Festlegung des Schriftprinzipes (die
sog. deuterokanonischen Biicher verschwinden in der offiziellen



— 89 —

englischen Bibel) und durch die Reklamierung des Rechtes,
gegen Verderbnis der Lehre und kirchlichen Praxis aufzutreten,
wenn diese mit der Schrift und Urkirche im Widerspruch stehen.
Die Lehren von der Rechtfertigung und Gnadenwahl werden
im Sinne eines gemilderten Calvinismus vertreten. Die Glaubens-
artikel, welche tibrigens von der grossten Tochterkirche, der
protestantischen Bischéflichen Kirche Amerikas, nicht angenom-
men wurden, sind teilweise sehr dehnbar gefasst, so dass sie
verschiedenartig interpretiert werden konnen, obgleich die Pro-
mulgationsordnung nur den buchstédblichen, grammatischen Sinn
zuldsst. Von dieser Moglichkeit ist von jeher ausgiebigster
Gebrauch gemacht worden. So konnten in dieser Kirche mehrere
theologische Richtungen und Parteien nebeneinander leben und
sich leidlich ertragen. Im Laufe des 19. Jahrhunderts haben
sich die verschiedenen Richtungen der anglikanischen Kirche
in drei Parteien gruppiert, deren Grenzen jedoch nicht streng
abgesteckt sind, sondern sich in stetem Flusse befinden. Die
hochkirchliche Partei von vorwiegend konservativem Charakter
mit dem aus ihr hervorgegangenen Traktarianismus (Oxforder
Bewegung) hat sich ganz dem katholischen Dogma und Ritus
gendhert (Anglokatholizismus). Die Low Church oder Ewvange-
lische Partei orthodox-protestantischen Gepriges siehtin der Ver-
fassung und im Kultus Dinge zweiter Ordnung und legt das
Hauptgewicht auf die praktische Betétigung des Christentums.
Die Broad Church ist rationalistisch durchsetzt und steht sehr
unter dem Einflusse der modernen exegetisch-historisch-kriti-
schen Theologie. Diese Parteien kénnen nur dank der dem
heutigen Englinder innewohnenden Toleranz und intellektuellen
Bequemlichkeit nebeneinander bestehen. Erleichtert wird das
Verhiltnis dadurch, dass in der englischen Theologie die Dog-
matik die am wenigsten gepflegte Disziplin ist. Das einigende
Band ist das Gebetbuch. Es hat altenglische liturgische Schitze
(Liturgie von Salisbury) in sich aufgenommen und regelt das
ganze kirchliche und hausliche Leben. Zweifellos hat es das
religiose Leben des englischen Volkes michtig gestirkt und
schliesst die anglikanischen Gemeinschaften, die in der ganzen
Welt zerstreut sind, zu einem organischen Ganzen zusammen.

Bei dieser zur weitherzigen Duldung, zum Kompromiss und
zur kirchenpolitischen Diplomatie geneigten geistigen Verfassung
des anglikanischen Kirchentums sind die psychologischen Vor-



—_ 70 —

aussetzungen fur kirchliche Unionsverhandlungen naturgeméss
gegeben. Wenn erhebliche Gegensitze die dussere Einheit der
“eigenen Kirche nicht sprengen, warum koénnen dann jene Gegen-
sitze, die in der Reformationszeit die Geister entzweiten, nicht
durch Verhandlungen so gemildert werden, dass eine grossere
dussere Einheit zustande kommt? Die in der anglikanischen
Kirche zahlenmissig stirkste Richtung der Evangelicals fiihlt
sich ohnehin den protestantischen Giemeinschaften nahe ver-
wandt, mit denen einst die eigene Kirche blutige Fehden fiihrte.

Zu diesen gehort in erster Linle die schottische Kirche, die
1560/61 von John Knox nach Bekenntnis, Verfassung und Dis-
ziplin streng calvinisch gestaltet und zur Staatskirche erhoben
wurde. Eigentiimlich war ihr von Anfang an der unverséhn-
liche Gegensatz zum bischoéflichen Kirchentypus, den die Stuarts
in 1560jahrigem Kampfe vergeblich dem schottischen Volke auf-
zudrdngen versuchten. Nach mannigfachen Wechselfillen ge-
langte diese presbyterianische Kirche mit der Vertreibung der
Stuarts 1688 endgtiltig zum Siege, doch musste sie sich seit der
Vereinigung Schottlands mit England (1707) in Fragen der
Verfassung vielfach englischen Forderungen anbequemen (Pa-
tronatsrechte der Grundbesitzer und der Krone). Die Unzu-
friedenheit damit und der von England aus eindringende Deis-
mus fiihrten im 18. Jahrhundert zu einer Reihe von Separationen,
die sich 1847 zur unierten presbyterianischen Kirche von Schottland
zusammenschlossen. Anfangs des 19. Jahrhunderts entwickelte
sich ein Streben nach grosserer Unabhingigkeit von der Staats-
kirche, die sich Ende des 18. Jahrhunderts von ihrem offiziellen
Bekenntnis, der Westminsterkonfession mit ihrem starren, harten
Calvinismus, immer mehr entfernt hatte. Man kampfte fiir eine
Erneuerung der Lehre, fir Freiheit der Kirche vom Staat und
gegen die Patronatsherrschaft. 1843 bildete sich durch Austritt
von 470 Geistlichen die schottische Freikirche. 1900 verschmolz
die letztere mit der unierten presbyterianischen Kirche zur
unierten presbyterianischen Freikirche Schottlands.

Das calvinische Kirchenideal hat sich auf englischem
Sprachgebiete in den presbyterianischen Kirchen Schottlands
am reinsten ausgewirkt. Schwerer Kampfe bedurfte es, um
dasselbe in England einzufiihren und zu bewahren, da es durch
seine religios-politische, demokratische Einstellung in scharfen
Gegensatz zum aristokratischen Anglikanismus treten musste.



— 71 —

Der Kampf drehte sich in England um nichts weniger als darum,
ob der Anglikanismus oder der Presbyterianismus die allge-
meine, obligatorische Staatskirche werden sollte. Elisabeth
hatte durch die Uniformititsakte von 1559 und drakonische
Massnahme die Bildung presbyterianischer Gemeinden zu ver-
hindern gewusst. Jakob I. und sein Sohn Karl I. suchten die
anglikanische Verfassung im ganzen Reich mit Gewalt einzu-
fihren. Die Verfolgung unter Jakob gab den Anstoss zur Aus-
wanderung von Presbyterianern und andern Puritanern nach
Amerika. Diese ,Pilgerviter“ verpflanzten so den vielgestaltigen
englischen Puritanismus in die neue Welt. Unter Karl I. kam
es zum Biirgerkriege, der dem Konige Thron und Leben kostete
(Cromwell). Nach Wiederherstellung des Koénigtums und des
Anglikanismus unter Karl 1I. traten die Presbyterianer in Eng-
land politisch und religios immer mehr in den Hintergrund.
Die Toleranzakte unter Wilhelm III. von Oranien 1689 gaben
ihnen die kirchlichen Freiheiten. Die Presbyterianer betrachten
die Kirche als eine Einheit, deren einziges Haupt Jesus Christus
ist. In ihm sind alle Christgldubigen durch das Band der Liebe
als Glieder an seinem Leibe untereinander verbunden. In die-
sem Sinne reden sie von der katholischen Kirche. Sie lehnen
jedes irdische Oberhaupt der Kirche ab. Bemerkenswert ist,
dass die Presbyter, d. s. die Geistlichen, die allein den Gottes-
dienst halten und die Sakramente spenden diirfen, ordiniert
sein miissen. Sie stellen diese Ordination, obgleich sie derselben
keinen sakramentalen Charakter beilegen, auf die gleiche Stufe
wie die bischoflichen Kirchen die Priesterweihe. Seit 1877
bilden die zahlreichen presbyterianischen Denominationen die
presbyterianische Allianz, die alle vier Jahre zum allpresbyte-
rianischen Konzil zusammentritt.

Eine andere puritanische Kirchengemeinschaft, die ihre
Wurzeln in den englischen Reformationsstreitigkeiten des
16. Jahrhunderts hat, sind die Kongregationalisten (Independen-
ten), die fiir sich volle kirchliche und staatliche Unabhingigkeit
in Sachen des Glaubens und des Kultus in Anspruch nehmen.,
Sie bekémpften mit den Presbyterianern die Verfassungsgrund-

. satze der bischoflichen Staatskirche und wurden wie diese hart

verfolgt. Unter den englischen Fliichtlingen in Holland, wo die
calvinisch gesinnten Reformer vor der Bedriickung durch die
englische Kirche eine Zuflucht fanden, und spiter in Amerika



— 9

suchten sie ihre kirchlichen Ideale zu verwirklichen. Danach ist
jede Vereinigung von Glaubigen (congregation) eine selbstiandige
Kirche unter dem einzigen Haupte, Christus, Ihre Glieder sind
gleichberechtigt und wéhlen sich aus ihrer Mitte einen Beauf-
tragten zur Ausiibung des Predigtamtes, der Sakramentespen-
dung und der andern kirchlichen Funktionen. Sie kennen keinen
Unterschied zwischen Laien und Geistlichen. Jeder vom Geiste
Gottes Beriihrte darf predigen. Die voéllige Selbstindigkeit der
Einzelgemeinden auch in gottesdienstlicher Hinsicht und das
Prinzip der géinzlichen Freiheit der glaubigen Christen bewirkte,
dass unter den Gemeinden und ihren Fiihrern grosse Verschie-
denheiten bestanden. Nur in der Trennung von Kirche und
Staat, in der Ablehnung der geistlichen Hierarchie und der
presbyterianischen Synodalverfassung waren sie einig. Dieser
Mangel an Einheitlichkeit, den auch Bekenntnisformeln und
Unionsversuche mit den Presbyterianern nicht abstellen konnten,
fithrte im 18. Jahrhundert eine Erschlaffung des inneren Lebens
herbei. Erst die Erweckungsbewegung in England und in den
Vereinigten Staaten von Amerika brachte eine Erneuerung des
religivsen Lebens im Kongregationalismus, die in der inneren
Migsion und Heidenmission ihren Ausdruck fand. Jetzt herrscht
eine straffe Kirchenzucht. Nur wirklich Bekehrte werden als
Mitglieder zugelassen. Nur ihnen wird die Taufe gespendet.
Nur der Getaufte wird zum Abendmahl zugelassen. Jetzt sind
die einst perhorreszierten Synoden zwecks festeren Zusammen-
haltes aufgenommen und werden regelméssig gehalten. Auch
ist ein biblisch-positives Bekenntnis seit 1883 angenommen. Trotz
aller Freiheit der Einzelgemeinden ist das Streben nach Zu-
sammenschluss und Ordnung unverkennbar.

(emeinsame Grundsétze mit den Kongregationalisten haben
die Baptisten. Auch sie lehnen jede Art von Staatskirche ab
und stehen auf dem Boden volliger Selbstdndigkeit und Freiheit
- der Einzelgemeinden. Der Name ist irrefiihrend und weist nur
auf ihre Taufzeremonien hin. Sie striduben sich dagegen, Wieder-
taufer zu sein, da sie die an Kindern vorgenommene Aspersio
nicht fiir eine Taufe halten. ~

Die eigentliche Taufe wird an gliubig gewordenen Erwach-
senen durch Untertauchen vollzogen. Sie selbst nennen sich
s,Gemeinde gliubig getaufter Christen“. Die Bibel ist die einzige
Glaubensregel. Die Mitgliedschaft ist freiwillig. Bei anstossigem



—_ 73 —

Lebenswandel erfolgt Exkommunikation, die erst aufgehoben
wird, wenn der Exkommunizierte sich gebessert und seine Schuld
vor versammelter Gemeinde offentlich bekannt hat. Der Taufe
geht das offentliche Bekenntnis des Bekehrten voraus. Sie ist
nur das dussere Zeichen fiir den inneren Vorgang der Bekeh-
rung des Herzens und Lebens. Die Abendmalslehre ist zwing-
lianisch. Der Baptismus ist englischen Ursprungs (1642) und
hat sein Hauptverbreitungsgebiet in England und in den Ver-
einigten Staaten von Amerika gefunden. FEr wurde von 1660
bis 1689 schwer verfolgt, bis die Toleranzakte Wilhelms III.
auch ihm die Freiheit gaben. Der Méartyrerzeit folgte eine
Periode der Erschlaffung, in der die Baptisten im Calvinismus
strengster Observanz erstarrten. Durch Gebetsversammlungen
und strenge Busspredigten wurden sie geistig wieder erweckt.
In Amerika wurden sie von den soeben der Verfolgung ent-
gangenen Presbyterianern hart bedriickt. Der Revolutionskrieg
gegen England (1776—1778), in dem sie ihre gliilhende Vater-
landsliebe bewiesen, brachte vollige Glaubensfreiheit. Seit jener
Zeit erfuhren die Baptisten eine bedeutende Zunahme. Jetzt
sind sie in allen Léndern des européischen Festiandes, in Afrika,
Asien und Australien zahlreich vertreten und treiben eine aus-
gedehnte Missionstitigkeit. Die Hauptmasse der amerikanischen
Baptisten bilden die Regularbaptisten. Ausserdem gibt es eine
Reihe von Nebenparteien, deren stiarkste die ,Jinger Christi“
sind, die jedoch jetzt mit den Baptisten nichts mehr als die
Taufweise gemein haben, :

Von den protestantischen Gemeinschaften englischer Ab-
kunft sind bei uns wohl die Methodisten am bekanntesten.

Der Methodismus ist eine Reaktion gegen die religiose Ver-
ebbung der Aufklirungszeit. Er wurde von den beiden Briidern
‘John und Charles Wesley begriindet, die Priester der angli-
kanischen Kirche waren. Sein Name kommt von der metho-
dischen Pflege der Frommigkeit, die in kleineren Konventikeln
gelibt wird. Nach ihrer ,Bekehrung“, die im Methodismus
eine grosse Rolle spielt, traten die Wesleys 1738 innerhalb der
anglikanischen Kirche als Prediger in London und Umgebung
auf und erhielten bald durch die Macht ihrer Beredsamkeit
und den Ernst ihrer Lebensfilhrung gewaltigen Zulauf. Sie
predigten, wenn ihnen die anglikanischen Kanzeln entzogen
wurden, hdufig unter freiem Himmel. Bald wurden von den



— T4 —

methodistischen Gemeinschaftschristen eigene Kapellen gebaut.
Sie waren die Haupttrager der Erweckungsbewegung und wirk-
ten dadurch befruchtend und fordernd auf die meisten englisch
sprechenden protestantischen Gemeinschaften ein. Charakte-
ristisch ist die Organisation in kleinere Kreise, um die religiose
und sittliche Brauechbarkeit ihrer Mitglieder besser Uberwachen
zu konnen. Je 12 bilden eine Klasse und mehrere Klassen eine
Gemeinschaft mit einer oder mehreren Kapellen. Friihzeitig
drang das Laienelement ein. Ein offizieller Austritt aus der
anglikanischen Kirche ist nie erfolgt. Die Methodisten haben
sich aus ihr herausentwickelt. John Wesley ist bis zu seinem
Tode innerhalb der anglikanischen Kirche geblieben und be-
trachtete den Methodismus nur als Evangelisationsbewegung in
deren Schosse. Auch wurde er nicht hinausgedrangt, als er seine
Laienprediger, welche die Staatskirche nicht weihen wollte,
selber ordinierte, um dem Bediirfnis nach ordinierten und ge-
schulten Berufspredigern zu gentigen. Hierdurch entstand ein
methodistischer Klerus, was wiederum zu verschiedenen Spal-
tungen fithrte. Der Methodismus in den Vereinigten Staaten
von Amerika geht auf das Jahr 1760 zuriick. Die amerikanische
Unabhéngigkeitsbewegung loste den amerikanischen Methodis-
mus vom englischen. 1784 organisierte sich die bischéfliche
methodistische Kirche, die sich eine eigene Kirchenordnung
schuf. Die meisten Methodisten des européischen Festlandes
gehoren dieser Organisation an. Die Methodisten sind in viele
Unterabteilungen gespalten, doch beruhen die Differenzen eher
auf Verfassungs- und Rassefragen und gehen daher nicht tief.
Neuerdings ist eine vollige Union der drei Hauptzweige zu-
stande gekommen. Die dogmatische Grundlage des Methodismus
sind die Credos (Apostolikum, Nicaenum und Athanasianum) und
die 39 Artikel des Common Prayer Book der anglikanischen
Kirche. Da aber der Zweck des Methodismus die Bekehrung
der Siinder und die Heiligung der Bekehrten ist, so tritt das
Dogmatische gegeniiber dem Ethischen stark in den Hinter-
grund. Das Heiligungsproblem ist Zentrum der methodistischen
Dogmatik. In der Lehre von der Gnadenwahl stehen sie im
Gegensatz zur calvinistischen Préidestinationslehre.

Die Briider Wesley sind in ihrem Frommigkeitsstreben
wesentlich von Mitgliedern der Briidergemeinden beeinflusst, die
auch in England und Amerika Verbreitung gefunden haben.



N

Die Briidergemeinde ist unaufloslich mit dem Namen des Grafen
L. v. Zinzendorf verkniipft, der ihr seinen Stempel aufgedriickt
hat. Auf seinem Gute Berthelsdorf am Hutberg (Oberlausitz)
liessen sich 1772 aus Mahren ausgewanderte Nachkommen der
Bohmischen Briider nieder. Diese Ansiedlung, Herrnhut, erhielt
bald Zuwachs durch lutherische und reformierte Separatisten.
Zinzendorf organisierte sie als Briidergemeinde. Als das Wesent-
liche des Christentums gilt der Glaube an die Erlésung und
die unbedingte Hingabe an den Heiland. Bald kamen neue
Gemeinden in der alten und neuen Welt hinzu, die Zinzendorf
als Bischof leitete. Der Bischofstitel wird jetzt noch gefiihrt,
bedeutet aber kein kirchliches Amt. Seit 1899 ist die britische
und amerikanische Unitdt selbstindig. Das Bindeglied bildet
die alle zehn Jahre zusammentretende Generalsynode. An
der Spitze der einzelnen Gemeinden, die sich nach Alter,
Geschlecht und ehelichem Stande in Chore teilen, steht der
Alteste. Der Gottesdienst besteht in Gebet, Gesang, Vortrigen,
gemeinsamem Abendmahl und vorausgehenden Agapen. Da die
Briidergemeinde keine Sonderlehre hat, so verdient sie nicht
die Bezeichnung ,Sekte“. Sie steht auf altlutherischem Boden
und pflegt eine schwirmerisch-pietistische Frommigkeit. Ihre
Missions- und kolonisatorischen Bestrebungen dringten sie in-
dessen zu kirchlicher Verselbstéindigung, in der sie ihren eigenen
Frommigkeitstyp frei entfalten konnte. Die kleine Gemeinschaft
hat in der Missionsarbeit und auf dem Erziehungsgebiete Erstaun-
liches geleistet. Die dazu gehorigen Mittel bringt sie in den eige-
nen Reihen und durch grosse gewerbliche Unternehmungen auf.

Die anglikanische Kirche in den verschiedenen Léndern
hat mit allen hier erwihnten protestantischen Gemeinschaften
Fihlung genommen und teils offiziell, teils durch angesehene
Vertreter in Sachen einer kiinftigen Union unterhandelt. Das
Jahr, das den Weltkrieg liquidierte, ist fir die wieder auf-
genommenen Unionsverhandlungen sehr wichtig geworden. An
die Spitze sind die Verhandlungen zu setzen, welche zwischen
der protestantischen Bischoflichen Kirche Amerikas und den
amerikanischen Kongregationalisten gepflogen wurden, weil
dieselben zu einem von den hochsten Instanzen beider Kirchen
gebilligten ,Konkordat“ gefiihrt haben. Im Mirz 1919 traten
Vertreter beider Gemeinschaften zu Besprechungen zusammen,
die lediglich privaten Charakter trugen und privater Initiative

®



—_ 76 —

entsprungen sind und zu Annihrungsvorschligen fiithrten. Sie
sind in unserer Zeitschrift 1919, S. 176 ff., abgedruckt.

Das ,Konkordat“ wurde der Generalkonvention der Bischof-
lichen Kirche im Oktober 1919 zu Detroit vorgelegt. Es wurde
zunéichst vom Hause der Bischofe behandelt, das verschiedene
Beschliisse fasste, die dem Hause der Deputierten (Priester und
Laien) in einer Botschaft zur Kenntnis gebracht wurden. Es
‘beriet iiber die Botschaft und nahm nach langer Diskussion
eine Reihe von Resolutionen an, die in der Botschaft enthalten
waren. Nach Riickverweisung an das Haus der Bischiéfe nahm
dieses einige redaktionelle Anderungen vor und stimmte dann
dem Konkordat endgiiltig bei. Die Generalkonvention, als
hochste Instanz der Bischoflichen Kirche, nahm das Konkordat
in der festgelegten Form entgegen und empfahl folgende Punkte
einer niheren Erwigung:

1. Wenn eine kongregationalistische Gemeinde einen bischof-
lich geweihten Geistlichen wiinscht, so soll sie durch ihre Ver-
treter diesen Wunsch &dussern.

2. Der also geweihte Geistliche soll der Feier der hl. Kom-
munion bestindig in einem Konsekrationsgebete die Worte der Ein-
setzung, ebenso eine passende Oblation und die Epiklese einfligen.

3. Er soll nie wissentlich einem Ungetauften die hl. Com.-
munion spenden. Es wird auch erwartet, dass seine Kirche die
apostolische Praxis der Firmung einfiihrt.

Schliesslich wurden zu den Verhandlungen, die weiterhin
mit den Kongregationalisten gepflegt werden sollen, seitens der
Bischoflichen Kirche 5 Bischofe, 5 Priester und 5 Laien abgeordnet.
Sie bilden mitden 11 Kongregationalisten, welche den Konkordats-
entwurf unterzeichnet haben, eine Kommission, die der néichsten
Generalkonvention von Portland (Oregon) im Jahre 1922 Bericht
erstatten soll. Hier erhielt nun die Schedula eine Fassung, in
welche die drei zuletzt genannten Punkte aufgenommen wurden.
Ausserdem wurde noch ein Danksagungsgebet bei der Abend-
mahlsfeier gefordert.

Das am 20. Oktober 1923 in Springfields (Massachusetts)
gehaltene Nationalkonzil der kongregationalistischen Kirchen
berichtet tliber das behandelte Konkordat und bringt dann
einen Fall, der uns zeigt, dass dasselbe im entscheidenden
Augenblick die Probe nicht bestanden hat. Professor Bainton
von der kongregationalistischen theologischen Schule der Yale-



s G ess

Universitit hatte mit Genehmigung des Dekans Brown den
Bischof von Connecticut um Ordination gebeten. Der Bischof
entsprach dieser Bitte nicht. Als entscheidender Grund wurde
angegeben, dass das Haus der Deputierten nicht mit dem Hause
der Bischofe tiibereinstimmte in der Ermichtigung zu einer
‘solchen Anderung der Weiheformulare, wie sie die besondern
Weihen, zu denen das Konkordat bevollméchtigt, ratsam er-
scheinen liessen. Daher habe der Bischof nicht das Recht, eigen-
michtig vorzugehen, da er sich in seinen Amtsfunktionen an das
bestehende Recht halten miisse. Aus der Antwort des General-
sekretariates der Generalkonvention auf eine diesbeziigliche
Anfrage ging hervor, dass tatséchlich das Haus der Deputierten
sich iiber die endgiiltige Annahme mit dem Hause der Bischofe
nicht mehr verstiandigen konnte, da das Konkordat gerade vor
der Vertagung, also zu spiit, eingereicht wurde. Es fehlte demnach
der Punkt tiber dem i. Ob dieser Punkf jetzt gesetzt ist, entzieht
sich unserer Kenntnis. Einstweilen wurde auf dem National-
konzil mit Genugtuung festgestellt, dass die Generalkonvention
die Verfassung der Bischoflichen Kirche dnderte, indem sie ge-
setzmiissig die Ordination durch Bischoéfe nicht bischoflich-ordi-
nierten Dienern anderer Kirchen erteilen ldsst, die Geistliche
dieser Kirchen bleiben. Darin liege die Anerkennung der Giil-
tigkeit des Kirchenamtes anderer Kirchen.

Wihrend die Verhandlungen zwischen der Bischoflichen
Kirche Amerikas und den Kongregationalisten schliesslich einen
amtlichen Charakter tragen, sind alle tibrigen Besprechungen
von Anglikanern und Freikirchlern (Englische Kongregationa-
listen, Presbyterianer, Baptisten und Methodisten) lediglich als
»0ffizios* zu bezeichnen. Sie wurden von angesehenen Mitgliedern
der betreffenden Kirchen mit Wissen der kirchlichen Behorden
gepflogen, denen die Beschliisse zur Kenntnis gebracht wurden,
ohne die Kirchen zu binden. Sie sind daher nur als Meinungs-
ausserungen zu betrachten, deren Gewicht von der Bedeutung
der beteiligten Personlichkeiten abhingt. Verschiedene Konfe-
renzen von anglikanischen Fiihrern haben dann noch zu diesen
Beschliissen Stellung genommen, in denen die Gesichtspunkte
der anglikanischen Parteien zum Ausdruck kamen.

Das Ergebnis zweijéthriger Verhandlungen von Anglikanern
und Wesleyanerrn entnehmen wir den Ansprachen, welche der
Bischof von London vor. einem zahlreichen Auditorium aus



— T8 —

beiden Gemeinschaften im Méiarz 1919 hielt. Der springende
Punkt ist auch hier die Frage der bischoéflichen Ordination.
Bis zu einem bestimmten Zeitpunkt sollten nach den Ausfiih-
rungen des Redners alle Weihen der Geistlichen beider Kirchen
so geregelt sein, dass alle Mitglieder derselben zufrieden gestellt
werden. Bei den Anglikanern herrscht der altkirchliche Brauch,
dass bei der Weihe von Diakonen und Priestern nicht nur der
Bischof, sondern auch Priester den Weihekandidaten die Hande
auflegen. Wenn nun die Wesleyaner ihren Weiheritus dahin
dandern, dass ein Bischof in Verbindung mit ihren Presbytern
den Kandidaten die Hande auflegt, so wiirde den Anschauungen
beider Parteien Rechnung getragen. Die wesleyanische Gemein-
schaft solle mit ihren ,Klassen* und ,Konferenzen“ in der
wiedervereinigten Kirche als eine Art Orden weiterbestehen,
wie etwa der Jesuitenorden in der romischen Kirche. Ferner
sollten 6 wesleyanische Superintendenten per saltum die Bischofs-
weihe empfangen. Dann wiirden die wesleyanischen Prebyter
sich nicht so sehr daran stossen, aus deren Handen die Diako-
nats- und Priesterweihe zu empfangen. Es muss aber damit
gerechnet werden, dass wesleyanische Prediger eine Nachweihe
von diesen Bischofen ablehnen. In dem Falle muss man sich
damit begniigen, dass anglikanische Geistliche das Recht er-
halten, in wesleyanischen Kirchen zu predigen, wihrend bischof-
lich geweihte Wesleyaner berechtigt sind, in den anglikanischen
Kirchen die hl. Eucharistie zu feiern, und den nicht bischéflich
geweihten Wesleyanern das Recht zusteht,  die anglikanischen
Kanzeln zu betreten. Dem Einwand, dass die Wesleyaner bi-
schofliche Weihen nicht empfangen kénnen, ohne die Giiltigkeit
ihrer bisherigen Ordination zu leugnen, begegnet der Bischof
damit, dass mit der Weihe zum Diakon und Priester kein
Urteil tiber den Wert des von ihnen ausgeiibten Kirchenamtes
gefdllt wird. Damit soll vielmehr nur fir die Zukunft vorge-
sorgt werden, dass ihre kirchlichen Funktionen mit der ganzen
Autoritiat ausgelibt werden, die Gott den Menschen fiir den
Kirchendienst verliehen hat, so zwar, dass alle ihr Amt ohne
Skrupeln anerkennen koénnen.

Die grosste Schwierigkeit erblickt der Bischof in der Frage
der Firmung, die nach anglikanischer Lehre die Mitteilung der
Gaben des heiligen Geistes an die Getauften ist. Ohne Firmung
darf bei den Anglikanern niemand zum hl. Abendmahle zuge-



— 79 —

lassen werden. An dieser Frage darf indessen die Reunion
nicht scheitern, wenngleich der Bischof nicht weiss, wie sie zu
bereinigen ist.

Es erscheint uns fraglich, ob die morgenlindischen und
altkatholischen Kirchen die Giiltigkeit der Bischofsweihe wes-
leyanischer Superintendenten per saltum anerkennen konnten,
Demnach wiirde auch die Ordination durch diese Bischéfe illu-
sorisch sein.

Die Jahre 1919/20 brachten wichtige Kundgebungen von
Anglikanern und englischen Freikirchlern in der Unionsfrage.
Auch hieran waren die Wesleyaner beteiligt. Besondere Er-
wihnung verdienen die beiden Mansfielder Konferenzen vom
Januar 1919 und 1920. Die dort gefassten Resolutionen wurden
dem Episkopat der Kirchenprovinzen von Canterbury und York
sowie den Leitern der Freikirchen iiberreicht und in der Presse
lebhaft besprochen.

Auf der ersten Konferenz wurde beschlossen:

1. Mit tiefer Dankbarkeit gegen Gott begriissen wir als
Zeichen offensichtlichen Wirkens des heiligen Geistes die
mannigfachen Beweise besserer Beziehungen unter den christ-
lichen Kirchen, die ein volleres Verstindnis ihrer Stellung und
ein ernsteres Verlangen nach voélliger Gemeinschaft in einer
wiedervereinigten Kirche bekunden.

2. Wir anerkennen gegenseitig die Gemeinschaften, zu
denen wir gehoren, als christliche Kirchen, d. h. als Glieder
des einen Leibes Christi. In dieser Anerkennung erblicken wir
die Grundlage zu jeder Anniherung in der Richtung nach der
Verwirklichung der reunierten Kirche, nach der wir uns sehnen,
fir die wir arbeiten und beten.

3. Wir halten dafiir, dass diese Anerkennung, um zum rechten
Ausdruck zu kommen, die gegenseitige Teilnahme an der hl.
Kommunion als Zeugnis fiir die Einheit des Leibes Christi ein-
schliessen muss.

4. Wir anerkennen die Stellung, die ein reformierter Epis-
kopat in der endgiltigen Verfassung der wiedervereinigten
Kirche einnehmen muss, und zweifeln nicht daran, dass der
Geist Gottes die Kirchen zu einer solchen Verfassung leiten
wird, wenn sie zur Wiedervereinigung entschlossen sind. Sie
wird aber auch die wesentlichen Werte anderer historischer
Typen der Kirchenverfassung (presbyterianische, kongregatio-
nalistische und methodistische) bewahren miissen.



—_— 80 -

5. Als unmittelbar praktisches Mittel zur Forderung der
Unionsbewegung pliddieren wir fiir Kanzelaustausch unter Ge-
nehmigung der betreffenden kirchlichen Behorden, fir Ver-
sammlungen von Mitgliedern der anglikanischen Kirche und der
Nonconformists zu engerer Gebets- und Studiumsgemeinschaft
fur ortliche Konferenzen, vereinigte Missionen und interkon-
fessionelle Komitees zu gemeinsamer sozialer Arbeit.

Die zweite Mansfielder Konferenz verodffentlichte folgende
Resolutionen: Wir gehen darin einig, dass die Denominationen,
zu denen wir gehoren, als korporative Gruppen in der einen
Kirche Christi gleich sind und dass die Wirksamkeit ihrer Dienste
in der Geschichte der Kirche beglaubigt ist. Wir glauben, dass
jeder Verkehr derselben untereinander auf Grund dieser Aner-
kennung gefiihrt werden sollte, die fiir jegliche Anniaherung zur
Verwirklichung der wiedervereinigten Kirche wesentlich ist.

Wir stimmen darin tiberein, um diesem Prinzip der Aner-
kennung einen sichtbaren Ausdruck zu verleihen, dass die An-
niéherung auf folgender Grundlage zu erfolgen hat:

1. Kanzelaustausch mit Genehmigung der zustéindigen
kirchlichen Behorden.

2. Gegenseitige Zulassung zum Tische des Herrn mit der
gleichen Genehmigung.

3. Ermiéchtigung der Geistlichen, die in einer andern Deno-
mination amtieren, zur Vornahme von amtlichen Handlungen
in den Kirchen anderer Bekenntnisse, wenn sie das wiinschen.
Hierdurch wird klar festgestellt, dass der Zweck dieser Er-
méchtigung der oben dargelegte ist. Die Annahme von Dienern
anderer Kirchen zum Dienste in andern Denominationen ist
nicht als Reordination oder als Ablehnung ihres fritheren Standes
als Geistliche in der katholichen Kirche Christi aufzufassen.

Es ist selbstverstandlich, dass die anglokatholische Partei
der Kirche von England den Resolutionen der zweiten Mans-
fielder Konferenz noch weniger zustimmen konnte als der ersten
In ihrer Versammlung vom 24. Marz 1920 nimmt die Organi-
sation der Anglokatholiken, die English Church Union, dazu
Stellung. Die Versammlung missbilligt in treuer Anhanglichkeit
an die Vorschriften der heiligen Kanones und die Praxis der
katholischen Kirche die Gemeinschaft mit Schismatikern. Sie
stellt folgende Thesen auf.



— 81 —

1. Korporative Gruppen von Christen, die durch Schisma
getrennt sind, miissen in die kirchliche Gemeinschaft durch die
Autoritaten derselben aufgenommen werden, wenn sie das Ver-
langen haben, das Schisma zu schliessen, und als rechtgliubig
befunden werden.

2. Sie konnen dann als korporative Gruppen rechtmiissig
in der Kirche weiterbestehen, indem die die Merkmale ihrer
friitheren Organisation behalten, insofern diese mit dem katho-
lischen Glauben und der katholischen Praxis vereinbar sind.

3. Wenn ihre Geistlichen es wiinschen und dazu geeignet
sind, so konnen sie zu den heiligen Weihen zugelassen werden.

Gleichzeitig wurde folgender Zusatz angenommen:

Die Versammlung kann die Resolutionen der Mansfielder
Konferenzen nicht annehmen, da dieselben schliesslich so ge-
deutet werden konnten, als ob die Kirche ihre Stellung aufgebe
und die Wahrheit von der Notwendigkeit der bischoflichen
Ordination verdunkelt wiirde.

Eine grosse Anzahl angesehener Mitglieder der anglikatho-
lischen Partei veroffentlichte ausserdem zur zweiten Mansfielder
Konferenz eine Erklirung vom April 1920 folgenden Inhaltes:

» Wir haben das kiirzlich publizierte ,gemeinsame Oxforder
Manifest* welches von Geistlichen der Kirche von England
und Religionsdienern der Freikirchen unter dem Gesichtspunkt
der kirchlichen Unionsforderung unterschrieben wurde, sorg-
faltig gepriift. Wir stehen den Unterzeichnern dieses Dokumentes
nicht nach in dem Wunsche, dieses Ziel zu erreichen, aber wir
stehen im ernsten Gegensatz zu ihnen beziiglich der Recht-
miissigkeit sowie der Wirksamkeit der vorgeschlagenen Mittel.
Wir wollen besonders die Aufmerksamkeit auf die drei Klauseln
dieses Dokumentes lenken: 1. Dass ,die Denominationen, zu
denen wir gehoren, als Kkorporative Gruppen in der einen
Kirche einander gleich sind.* 2. ,Mit Genehmigung der zustéin-
digen Behorde“ . .. ,gegenseitige Zulassung zum Tische des
Herrn“. 3. ,Erméchtigung von Geistlichen . . .¢

Wir nehmen an, dass das Manifest folgende Prinzipien in
sich schliesst:

1. Es ist fur die Verfassung einer Kirche kein besonderes
geistliches Amt notig, wenn diese als ein organischer Teil der
einen Kirche Christi betrachtet wird, angesichts des Umstandes,
dass alle vertretenen Denominationen als ,gleich, als korpo-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1925. 6



— 82 —

rative Gruppen in der einen Kirche Christi“ erkléart werden.
2. BEs ist kein besonderes Amt fiir die Verwaltung der hl. Eu-
charistie notig. 3. Ein Diener einer der in Frage kommenden Deno-
‘minationen, welcher in der Kirche von England zu amtieren
wiinscht, hat nicht ins Auge zu fassen, was er eine Reordination,
wir eine Ordination nennen, sondern nur eine andere Art von
Autorisation. Wir Unterzeichner dieses Schriftstiickes halten an
dem fest, was als gemeinsame katholische Lehre von der Weihe
und von den Bedingungen einer giiltigen Eucharistiefeier ver-
kindet wird. Wer daran glaubt, dass Jesus Christus die katho-
lische Kirche gegriindet und ihr die Binde- und Losegewalt
gegeben hat, kann tiber die Norm der Kirche in diesen Punkten
nicht im Zweifel sein. Er weiss, dass sie so autoritativ wie nur
moglich ist. Wenn die anglikanische Kirche im Begriff stiinde,
diese Tradition zu verlassen oder in einer amtlichen Kundge-
bung die Gleichwertigkeit aller, wie immer organisierten Kirchen,
der wie immer verliehenen geistlichen Amter und der Abend-
mabhlsfeiern, wie sie auch zelebriert werden mogen, anerkennt,
so wiirde sie ihre katholische Stellung, die sie in Anspruch
nimmt, und ihre Rechte, sich auf die alte, ungeteilte Kirche zu
berufen, aufgeben. Das wiirde auch das Einvernehmen storen,
welche ihre Glieder trotz aller Meinungsverschiedenheiten zu-
sammengehalten hat. Denn wenn wir uns auch in dem unter-
scheiden, was das ,esse“ und was nur das ,bene esse“ der
Kirche betrifft, so sind wir uns doch dariiber einig, dass nur
ein Bischof Diakone und Priester weihen darf, der selbst wieder
von einem Bischof konsekriert ist, und dass nur ein Priester
die hl. Eucharistie feiern kann. Wir kénnen nicht umhin, das
Unheil ins Auge zu fassen, das tuber die Kirche von England
hereinbrechen wiirde, wenn in einem besonderen Falle dieses
Einvernehmen gestort wiirde. Wir halten es fiir unsere Pflicht,
feierlich zu erkléiren, dass die Annahme der Mansfielder Reso-
lutionen eine solche Stérung im Gefolge haben wlirde. Eine
Wiedervereinigung mit solchen, mit denen wir jetzt nicht in
Kirchengemeinschaft stehen, um den Preis eines Bruches inner-
halb unserer Kirche zu erkaufen, wire ein Unheil schwerster
Art. Dieses Unheil flirchten wir.

Was den Kanzelaustausch betrifft, der ,mit Genehmigung
der zustindigen Behorden“ im Manifest empfohlen wird, so
mochten wir dazu sagen, dass ein solcher Austausch, solange



— 83 —

die Bedingungen der Reunion nicht festgestellt sind, tatséichlich
nicht die Einheit férdern, sondern Unwahrheit und Zwietracht
sien wiirde. Ferner ist der Dienst am Worte Gottes ein Haupt-
teil der autoritativen Aufgabe der Kirche und kann insofern
nicht irgend einem tiibertragen werden, der der Kirche nicht
die von ihren Geistlichen geforderte Biirgschaft gegeben hat,

Schliesslich machen wir noch drei Bemerkungen:

1. Wir glauben, dass Gottes Wirksamkeit nicht an seine
Sakramente oder an die Gesetze unserer Kirche gebunden ist.
Er kann die Gaben seines Geistes und seiner Gnade spenden,
wie und wann es ihm gefillt. So erkennen wir gerne die reiche
und offensichtliche Wirksamkeit des heiligen Geistes in den
Freikirchen an, die sowohl bei den ,Friends“ (Quékern), die
keine reguldren Geistlichen und Sakramente haben, wie bei
Nonconformists zutage tritt. Aber jetzt handelt es sich nicht
um die Frage: Wie haben wir die Geschichte der Vergangen-
heit zu beurteilen? sondern: Wie miissen wir in der Zukunft
eine Wiedervereinigung sicherstellen? Wir behaupten, dass nur
auf dem Boden des katholischen Prinzips der apostolischen
Sukzession eine Wiedervereinigung erhofft werden kann.

2. Eine Wiedervereinigung, die erstrebt werden soll, muss
einen viel weiteren Gesichtskreis haben, als die Reunion, welche
das Manifest ins Auge fasst. Es ist klar, dass fiir die anglika-
nische Kirche eine Vereinigung mit Nonconformists auf einer
anderen Basis als der katholischen jede Hoffnung auf eine
Wiedervereinigung mit den morgenlindischen Kirchen und der
romischen Kirche vernichtet.

3. Endlich erheben wir Einspruch gegen die Theorie, die
dem Manifest zugrunde zu liegen scheint, dass eine Gruppe
von Christen, wenn sie mit der Kirche nicht zufrieden ist, von
sich aus eine Kirche griinden und ein eigenes geistliches Amt
schaffen kann. Diese Theorie hat in der Vergangenheit geherrscht,
hat aber ihrer Natur nach fiir die Einheit der Kirche geradezu
verheerend gewirkt.

Dieses Schreiben erhielt 90 Unterschriften, darunter von
drei Bischofen,

Die Anschauungen der anglokatholischen Partei zu den Re-
unionsfragen kommen ausserdem in einer Petition an das Haus
der Bischofe der Kirchenprovinz Canterbury vom Mai 1919 zum
Ausdruck und lassen sich folgendermassen zusammenfassen:



— 84 —

Es ist mit unseren Grundsitzen nicht unvereinbar, mit
Mitgliedern nicht-bischoflicher Kirchen zu offentlichen Diskus-
sionen zusammenzukommen und zur Einleitung derselben ein
gemeinsames Gebet zu verrichten.

Um kirchliche Reunion zu erleichtern, sollen Abmachungen,
die unwesentliche Einzelheiten in Gottesdienst und religioser
Praxis betreffen, mit grosster Freiheit getroffen werden. In
grundsétzlichen Dingen darf nicht einmal eine voriibergehende
Konzession gemacht werden.

Wir sollten nicht an gemeinsamen Gottesdiensten, weder
in unsern Kirchen, noch in denen der nicht-bischoéflichen Kirchen
teilnehmen. |

Es ist fiir uns unter keinen Umstinden moglich, in den
gottesdienstlichen Réumen, die nicht-bischéflichen Gemeinden
gehoren, zu predigen oder zu amtieren. Doch dirfen wir mit
Zustimmung des Bischofes oder der Pfarrgeistlichen iiber unsern
Glauben diskutieren. Wir diirfen indessen unter keinen Um-
stiinden Mitglieder nicht-bischéflicher Kirchen einladen, in
unsern Kirchen zu predigen oder zu amtieren.

Mitglieder nicht-bischoflicher Kirchen diirfen nicht zur hl.
Kommunion zugelassen werden, ausser wenn ein Sterbender den
Wunsch nach Aussohnung mit der Kirche ausdriickt.

Hindernisse einer Reunion sind, abgesehen von der Weihe:
ernstliche Abweichungen von den Hauptlehren des christlichen
Glaubens oder vom Wesen der Kirche und der Sakramente,
ernstliche Abweichungen in bezug auf die Verwaltung der
Sakramente, Weigerung, einer Form des Credos zuzustimmen.

Aber auch die evangelische Partei der Kirche von England
entwickelte in ihrer Konferenz vom Juni 1919 zu Cheltenham
ihre Ansichten zur Reunionsfrage:

1. Das ‘Endziel der Einheit ist eine sichtbare Kirche, dle
gegriindet ist auf Jesus Christus, in welche alle Kirchen, ohne
den Zusammenhang mit ihrer Vergangenheit zu brechen, ihre
besonderen Gaben mitbringen koénnen. Auf diese Weise wird
die grosste Mannigfaltigkeit in der Einheit sichergestellt.

2. Zur Bekundung der geistigen Einheit ist Kanzelaustausch
und gegenseitige Interkommunion mit den evangelischen Frei-
kirchen wiinschenswert.

3. Die Bischofe der Nationalkirche werden gebeten, ihre
Zustimmung zu geben, dass Prediger der nicht-bischoflichen



— 85 —

Kirchen an den Gottesdiensten zur Feier des Friedens in den
Kathedralen und Kirchen teilnehmen. Ferner moégen alle ge-
tauften und anerkannten Mitglieder jener Kirchen eingeladen
werden, an der hl. Kommunion bei dieser Gelegenheit teil-
zunehmen. ;

4. Die Konferenz wiinscht die Zusammenarbeit mit allen,
welche an der Vereinigung der Kirchen mitwirken, und nimmt
die Beschliisse der (I.) Mansfielder Konferenz freudig an.

5. Es sollen Anstrengungen gemacht werden, um die Laien
in den Unionsproblemen zu unterrichten und einen weitherzigen
Sinn zur Verwirklichung der christlichen Einheit zu erwecken.

6. Vorschlige fiir die Reordination von Geistlichen sind nicht
erwtinscht oder dwrchfiihrbar.

Weder die von der evangelischen, noch die von der katho-
lischen Partei der Kirche von England gedusserten Gesichts-
punkte haben bisher ein praktisches Ergebnis gezeitigt, so-
weit die anglikanische Kirche in Betracht kommt. Die Frage
des Kanzelaustausches, wie der Interkommunion der genannten
Gemeinschaften ist immer noch offen und Gegenstand lebhafter
Diskussion. Und doch kann nicht gesagt werden, dass alles,
was in der Unionshewegung gegangen ist, zwecklos war. Nicht
hoch genug zu veranschlagen ist der geistige Gewinn, den die
Kirchen durch die Verhandlungen erzielt haben. Ein irenischer
Geist ist eingezogen, wo frither scharfe Polemik herrschte. Man
sieht das Gute auch bei andern und findet in der eigenen
Gemeinschaft nicht alles vollkommen. Somit ist jene Athmosphére
geschaffen, in der allein Unionsverhandlungen gedeihen kénnen.
Trennungen, die Jahrhunderte gedauert, kénnen nicht in wenigen
Jahren tiberwunden werden.

Praktisch verheissungsvoller dagegen sind die Besprechungen
verschiedener Missionsgesellschaften in Siidindien und Britisch-
Ostafrika. Die gemeinsame Not und die gemeinsame Aufgabe,
die Heidenwelt zu christianisieren, bringen sie eher zusammen
als die gleichen (Gemeinschaften in den christlichen Lindern.

Im Mai 1919 fanden in Tranquebar (Siidindien) Verhand-
lungen zwischen den Anglikanern einerseits und der Vereinigten
Kirche von Siidindien (amerikanische und englische Kongre-
gationalisten, schottische Presbyterianer, schottische Frei-
kirchen, holldndische reformierte Kirche Amerikas, schweize-
rische reformierte Kirche der Basler Mission) andrerseits statt.



— 86 —

Es soll eine sichtbare Kirche erstrebt werden, in der drei
Elemente vorhanden sein missen, das kongregationalistische,
welches die ,ganze Kirche® mit ,jedem Gliede“ darstellt, das
unmittelbaren Zutritt zu Gott hat, indem jedes seine Gabe zur
Entwicklung der ganzen Gemeinschaft beitrigt. Das presbyte-
rianische Element, wodurch sich die Kirche in einer General-
synode zur organisierten Einheit zusammenschliessen konnte.
Das exekutive oder bischifliche Element. Alle drei Elemente
sollten sich in der zukiinftigen Kirche auswirken. ,Denn wir
beabsichtigen nicht einen Kompromiss im Interesse des Friedens,
sondern eine Zusammenfassung im Interesse der Wahrheit.“

Die Anglikaner fordern die Annahme des tatséchlich ge-
wordenen Episkopates und nicht irgendeiner Theorie iiber -
dessen Charakter. Die Mitglieder der vereinigten Kirche von
Stidindien halten es fiir notwendig, dass der Episkopat wieder
eine konstitutionelle Form annehmen sollte nach dem Muster
der schlichten apostolischen Urkirche. Wahrend die Anglikaner
den historischen Episkopat fordern, stellen die Mitglieder der
vereinigten Kirche von Siidindien fiir die Union eine Bedingung
Anerkennung der geistigen Gleichwertigkeit, des allgemeinen
Priestertums und des Rechtes der Laien, in der Kirche voll zur
Geltung zu kommen. Unter dieser Voraussetzung wird eine
Union auf folgender Grundlage vorgeschlagen: 1. Die hl. Schrift
enthilt alles, was zur Seligkeit notwendig ist; 2. Annahme des
Apostolikums und Niz&nums; 3. der von Christus eingesetzten
Sakramente, der Taufe und des hl. Abendmahles. Es wird ferner
zugegeben, dass die Bedingungen der Union nicht die Not-
wendigkeit in sich schliessen, die Vergangenheit preiszugeben.
Auch wird die Giiltigkeit der Ordinationen der andern nicht in
Frage gestellt. Ohne die vertretenen Kirchen verpflichten zu
wollen, wird inoffiziell folgender Unionsplan angenommen: Wenn
die vereinigte Kirche von Siidindien die Union wiinscht, so
ldsst sie bestimmte Méanner ihrer Kirche wéhlen, die zu Bi-
schofen konsekriert werden sollen. Bei der Konsekration dieser
ersten Bischofe sollen drei oder mehr Bischofe der anglikanischen
Kirche zusammen mit einer gleichen Zahl von Geistlichen oder
andern Vertretern der vereinigten Kirche den Kandidaten die
Hiande auflegen. Sobald die ersten Bischofe geweiht sind, treten
die beiden Kirchen in Interkommunion, aber die weitere
Abgrenzung der Geistlichen in bezug auf die Feier der hl.



i BT

Kommunion in den Kirchen der anderen Gemeinschaft bleibt
bestehen. Indessen soll der Weg gesucht werden, der den
Dienern der beiden Kirchen gestattet, die hl. Kommunion in
den Kirchen der andern Gemeinschaft zu feiern. Es wird ferner
noch angeregt, dass ein besonderer Gottesdient zur Bevollméch-
tigung gehalten wird.

Alle Geistlichen beider Gemeinschaften, welche die Voll-
macht wiinschen, bei der Kommunionfeier in der ganzen Kirche
zu amtieren, hétten sich vorzustellen, um aus den Hénden aller
Bischofe der vereinigten Kirche die Vollmacht dazu zu emp-
fangen. Diener der Kirchen, die das nicht wiinschen, konnen
dazu nicht verpflichtet werden. Fir Mitglieder der extremen
Fligel in jeder Gemeinschaft wird volle Freiheit gefordert,
ihre Ansichten und jetzige Praxis zu behalten.

Die Konferenz von Tranquebar sandte auch eine Elnla,dung
an die uralte Kirche der persisch-syrischen Thomaschristen auf
Malabar, der die anglikanische Kirche schon vor hundert Jahren
materielle Unterstiitzung zuteil werden liess. Vertreter dieser
Kirche erklirten ihre Ubereinstimmung mit den angenommenen
Punkten der Unionsbasis. Sie sind prinzipiell bereit, bei Wahrung
der eigenen Selbstindigkeit, die Unionsfrage auf Grund des
angegebenen Programmes dem Metropoliten und der Synode
vorzulegen.

In Britisch-Ostafrika hatten verschiedene Missionsgesell-
schaften bereits 1913 Unionsprobleme erdrtert und eine Verein-
barung getroffen, die sich aber durch den Einspruch des angli-
kanischen Bischofs Weston von Zanzibar nicht auswirken
konnte. Die zweite Kikuyukonferenz vom Juli 1918, die von
Anglikanern, Presbyterianern, Kongregationalisten und Metho-
disten beschickt war, hat dagegen insofern positive Arbeit ge-
leistet, als eine Art Bund geschlossen wurde, der eine freund-
schaftliche Verstindigung tiber die Missionsarbeit bezweckt
und den Grund zu weiteren Verhandlungen legt.

Die auf einer Karte bezeichneten Missionsdistrikte der ein-
zelnen Gesellschaften werden gegenseitig respektiert. Jeder
Missionar hat das Recht, Mitglieder seiner Kirche im Gebiete
der befreundeten Gesellschaft zu bedienen, wenn er die Ver-
treter derselben davon in Kenntnis gesetzt hat. Alle Missions-
arbeit eines Bezirkes steht unter der Jurisdiktion der darin
verantwortlichen Gesellschaft. Das Interesse fiir die kirchliche



wes PR e

Unionsbewegung ist mit allen Mitteln unter den Christen des
Gebietes zu erwecken. Jede Proselytenmacherei unter den
Christen der befreundeten Missionsgesellschaften ist untersagt.
Wenn ein Kommunikant in der eigenen Gemeinschaft nicht
kommunizieren kann, so wird er von den andern zum Tische
des Herrn nicht zugelassen. Dogmatisch wird als gemeinsame
Glaubensgrundlage festgelegt: Die hl. Schrift ist Gottes Wort.
Das Apostolikum und Nizéinum ist Ausdruck des christlichen
Glaubens. Christus ist Gott. Sein Siihnetod verbiirgt die Siinden-
vergebung. Die rechte Spendung der Taufe und des hl. Abend-
mahles durch &ussere Zeichen ist von Christus angeordnet.
Der Bund wird nach aussen durch ein Reprisentativkonzil
vertreten, zu dem alle Gesellschaften nach der Zahl ihrer Stationen
Vertreter delegieren. Es hat lediglich eine beratende Aufgabe und
iibt tiber die Gesellschaften bzw. ihre Kirchen keine Kontrolle aus.
Es soll wenigstens einmal im Jahre tagen, wéhlt seine Beamten
selber, stellt die Geschéftsordnung fest, macht Vorschliage zur
Forderung der Ziele des Bundes, entwirft Statuten und verbessert
gie. Sofort ist die Mitarbeit aller afrikanischen Christen an dem
Konzil in die Wege zu leiten. Bei allen Missionsgesellschaften
des Bundes ertolgt die Zulassung zum Katechumenat durch ein
offentliches Bekenntnis. Es wird eine Minimalzeit fiir die Dauer
des Katechumenunterrichtes festgesetzt und bestimmt, welche
Religionskenntnisse fiir den Empfang der Taufe notwendig sind.
Gretaufte Kinder miissen vor der Zulassung zum hl. Abendmahle
einen dhnlichen Unterricht empfangen, wie die Erwachsenen
vor der Taufe. Die Sakramente sollen ausser bei der Nottaufe
nur von anerkannten Dienern der Gesellschaften gespendet
werden. Sie wird von allen Gliedern der befreundeten Kirchen
als giiltig anerkannt. Niemand darf getauft werden, der in Poly-
gamie lebt. Keine befreundete Kirche darf das hl. Abendmahl
einer Person spenden, die in der eigenen Kirche. hierzu nicht
zugelassen ist. Innerhalb des vertretenen Missionsgebietes hat
jeder zur Missionsarbeit zugelassene Kandidat einen genau
umschriebenen Unterrichtskursus zu absolvieren, die erwéhnte
Glaubensgrundlage schriftlich anzuerkennen und ist zum Kirchen-
dienst von der rechtméssigen Behoérde seiner Kirche durch
Handauflegung ,auszusondern®. Es ist ferner dahin zu wirken,
dass auch eine Verstindigung mit andern Missionsgesellschaften
iiber Einflusssphéren zustande kommt, insofern diese die Glaubens-



— 89 —

grundlage unterschreiben. Zu dem jéhrlichen Konzil sind die
ausserhalb des Bundes stehenden Missionsgesellschaften einzu-
laden. Endlich sollen die Heimatkirchen der Missionsgesell-
schaften aufgefordert werden, die Schwierigkeiten zu beseitigen,
die jetzt noch das Ideal einer kirchlichen Vereinigung unmdoglich
machen. Auf der zweiten Kikuyukonferenz vertrat Bischof
Weston von Zanzibar (gest. im November 1924) den Standpunkt
der Anglokatholiken, den er folgendermassen zusammenfasst:

1. Es gibt nur eine Kirche Christi, die Bruderschaft aller
Christen. Der Eintritt erfolgt durch die Taufe.

2. Die hl. Schrift ist Gottes Wort.

3. Die kirchlichen Credos sind der Ausdruck des katho-
lischen Glaubens.

4. Das Bischofsamt hat immer existiert und wird von dem
weit grossten Teile der Christenheit festgehalten.

5. Das Bischofsamt trdgt nicht notwendigerweise einen
monarchischen Charakter. Einer Lokalkirche konnen daher
mehrere Bischofe dienen. Der Bischof muss frei gewéihlt werden
und leitet die Kirche im Verein mit dem Klerus und den Laien.
Es ist nicht wesentlich, dass wir uns beziiglich des Episkopates
nach der doktrindren Seite hin verstindigen, wenn nur die
Tatsache seiner Existenz und seiner Kontinuitit zugegeben wird.

6. Nicht-bischofliche Kirchen sollen nach Annahme des
Episkopates ihre eigene Verfassung behalten, indem sie mit den
gegenwirtigen bischoflichen Kirchen Hand in Hand arbeiten.

7. Das Prinzip der sakramentalen Gnade ist anzunehmen.
Die sog. evangelischen Sakramente sind von allen zu gebrauchen,
aber es muss von den andern Kirchen verlangt werden, dass
auch Riten, die der Bischof selber Sakrameute nennt, gespendet
werden diirfen.

8. Das Prinzip der Kirchenzucht und Absolution ist anzu-
nehmen. Jede Gemeinschaft hat zu entscheiden, wie die Abso-.
lution auszusprechen ist, ob éffentlich oder privat, ebenso, wie
die vorhergehende Beichte abzulegen ist. |

9. Das Prinzip des Gemeindegottesdienstes ist hochzuhalten.
Jede Gemeinschaft muss Materie und Form der Taufe und eine
giltige Konsekrationsformel fiir die Feier der hl. Eucharistie
anwenden. Im iibrigen ist sie in der Spendung der Sakramente
und in der Form des Gottesdienstes frei. Wenn die nicht-
bischoflichen Gemeinschaften diese Vorschlige annehmen und



—_— 90 -

sich zur bischoflichen Konsekration und Ordination entschliessen
konnen, um ihre Diener zu befihigen, in der anglikanischen
Kirche zu amtieren, so will er mit Freuden vor ihre Gemeinden
treten und in jeder gewiinschten Form die offentliche Aner-
kennung vornehmen. Damit die Didzese Zanzibar in das Reunions-
schema eingeschlossen werden kann, sei eine weitherzige Tole-
ranz notwendig.

Die ganze Unionsbewegung erhielt durch den Lambethappell
pan alle Christen“ wom Awugust 1920 einen kraftigen Impuls.
Wurde derselbe doch vom Primas von England, dem Erzbischof
von Canterbury, an alle grosseren Christengemeinschaften der
Welt amtlich tibersandt. Dieselben wurden dadurch genoétigt,
eine Antwort zu geben. Wir beschrdnken uns hier darauf,
dariiber zu berichten, welches Echo der Appell in den prote-
stantischen Gemeinschaften der englisch sprechenden Welt
gefunden hat.

Das Foderativkonzil der englischen Freikirchen, welches
Presbyterianer, Kongregationalisten, vereinigte Methodisten,
Wesleyaner, Baptisten und die Briidergemeinde umfasst, will
die Antwort den Einzelkirchen iiberlassen, prézisiert aber die
gemeinsame Stellung dieser Kirchen am 22. Mai 1920, wie folgt:

1. Anerkennung der Kirchen: Das Wesen der Kirche erblickt
das Konzil nicht in der &usseren Organisation, sondern in der
Stellung zu den Evangelien. Ohne loyale, praktische, gegenseitige
Anerkennung kénnen Unionsversuche nicht durchgefiihrt werden.
Die im Konzil vertretenen Kirchen betrachten sich als Teil-
kirchen der Gesamtkirche. Das wahre Zeichen kirchlicher
Gemeinschaft ist Teilnahme am Tische des Herrn. Unter den
Freikirchen herrscht Interkommunion. Wenn nun ein Mitglied
der Freikirchen zum Anglikanismus {ibertritt, so geht von einer
grosseren Gemeinschaft zu einer kleineren, da es dann nur
noch mit den Anglikanern kommunizieren kann. Das Konzil
wiinscht zu wissen, ob die anglikanische Kirche die Freikirchen
als zu einer Koérperschaft verbundene Teile der Kirche Christi
und deren Diener als Diener am Worte Gottes und Verwalter
seiner Sakramente anerkenne.

2. Es muss lber die Bedeutung der bischiflichen Ordination,
die im Lambethappell vorgeschlagen wird, voéllige Klarheit
herrschen. Soll die anglikanische Weiheformel, dass die Weihe-
kandidaten ,zu Dienern der Kirche Gotfes* gemacht werden,



)

nicht einfach bedeuten, dass sie zu Dienern der Kirche von
England autorisiert werden? Diener der Kirche Gottes seien
die Diener der Freikirchen bereits, da ihnen ein fiir allemal
die Erméchtigung erteilt sei, Christi Wort und Sakramente zu
verwalten. Die Frage der Anerkennung ihrer Ordination muss
eindeutig bejaht werden.

3. Qeistige Freiheit der Kirche Christi. Geistige Freiheit ist
fir das organische Leben der Kirche, was Gewissensfreiheit
fir den einzelnen Christen ist. Die Kirche muss in Dingen des
religiosen Glaubens und der sittlichen Pflicht, vom Herrn zu
lernen und ihm zu gehorchen, frei sein. Nun wird diese Frei-
heit in zwei Hauptpunkten beriihrt: in der Beziehung der Kirche
zu den Credos und in der Beziehung von Kirche und Staat.
Das Nizénum ist als eine hinreichende Festlegung des christ-
lichen Glaubens nach den Ideen des vierten Jahrhunderts zu
betrachten. Weil aber die Wahrheit immer neue Ausdrucks-
formen sucht, so konnen Ausdriicke und Gedanken veralten
und leicht missdeutet werden. Sie konnen so irrefihren. Wir
miissen bereit sein, vom hl. Geiste, der noch heute die Kirche
in der Wahrheit leitet, zu lernen. Die Freikirchen lehnen die
Autoritdt des Staates in den geistlichen Angelegenheiten der
Kirchen ab. Das Verhiltnis der Kirche von England zum Staate
bedarf einer griindlichen Revision.

Das némliche Forderativkonzil fordert im September 1921,
dass den Worten tiber Kkirchliche Einigung nun auch die Taten
folgen, niamlich Kanzelaustausch und Interkommunion. Es be-
stimmt ferner Vertreter der Freikirchen, welche mit den beiden
englischen Erzbischofen und andern Vertretern der Kirche von
England konferieren sollen. Diese Konferenzen wurden anfangs
1922 im Lambethpalast gehalten. Sie behandelten in der Haupt-
sache folgende Punkte: Das Wesen der Kirche, das Wesen
des geistlichen Amtes und die Stellung der Credos in der kiinf- -
tigen, wiedervereinigten Kirche. Die Versammlung stellte eine
Reihe von Thesen auf, - die einstimmig angenommen warden.
Unterm 24. Mai 1922 wurde das Protokoll dieser Sitzungen
verdffentlicht, Es ist in unserer Zeitschrift 1922, Seite 140 ff.,
abgedruckt.

Das Protokoll wurde dem Forderativkonzil der evangeli-
schen englischen Freikirchen vom September 1922 vorgelegt.
Dasselbe bemerkt dazu, dass es nicht befugt sei, ein eigent-



liches Unionsschema auszuarbeiten, sondern nur die Vorbedin-
gungen hierzu zu prifen. Der Bericht ist lediglich als ein
interimistischer von einleitendem Charakter zu bewerten. Nur
die Einzelkirchen des Bundes koénnen ein Unionsschema ver-
fassen. Das Konzil wiinscht indessen zur Beseitigung praktischer
Schwierigkeiten Aufklirung iiber gewisse Ausdriicke. 1. Was
bedeutet ein repréisentativer, konstitutioneller Episkopat? Wie
konnen die Elemente einer presbyteralen und kongregationa-
listischen Kirchenordnung damit vereinigt werden? 2. Wie wird
der Status des Kirchenamtes in den Freikirchen aufgefasst?
3. Wie werden die Beziehungen der Freikirchen zu den Gemein-
schaften, mit denen sie in andern Teilen der Welt verbunden
sind, angesehen? 4. Wie stellt man sich zu dem Problem der
Beziehungen von Kirche und Staat? 5. Wie kénnen die evan-
gelischen Prinzipien der Reformation sichergestellt werden?

Das Konzil fordert nochmals volle Bereitwilligkeit der an
den Besprechungen beteiligten Kirchen, die einzelnen Gemein-
schaften als Teile der einen Kirche Christi anzuerkennen und
die Unionsverhandlungen durch Taten zu fordern.

Das fur die Verhandlungen mit den Freikirchen bestimmte
anglikanische Komitee beantwortete am 6. Juli 1923 nur die
Frage tiber den Status des Kirchenamtes in den Freikirchen
in einem lidngeren Memorandum. Das Komitee fiihlt sich an
die Feststellungen des Lambethappells gebunden und héalt sich
nicht fiur berechtigt, mit diesem Memorandum den Appell au-
thentisch zu interpretieren. Hs weist zuniichst darauf hin, dass
innerhalb der Freikirchen sehr verschiedene und wechselnde
Uberlieferungen und Auffassungen iiber die Bedeutung der
eigenen Ordinationen herrschten. Auch wird dort die Ordination
in durchaus voneinander abweichenden Formen erteilt. Daher
kann auch keine einfache bedingungslose Antwort auf die dies-
beziigliche Frage gegeben werden. Nur solche Kirchendmter
konnen anerkannt werden, die nach alter Ordnung durch Hand-
auflegung und Gebet iibertragen werden. Solche Ordinationen
sind nicht als wirkungslos, als null und nichtig, als ungtiltig, son-
dern als wirkliche Ubertragung von Amtern in der Gesamtkirche
zu betrachten. Doch konnen diése Amter in verschiedenen Ab-
stufungen als irregulir und defektiv aufgefasst werden. Um so
mehr sollte das Verlangen nach Beseitigung aller Schwierig-
keiten beziiglich der Anerkennung der Amter wachsen. Nach



— 93 —

den Bestimmungen der anglikanischen Kirche kann niemand
zum geistlichen Amte in dieser Kirche zugelassen werden, der
nicht bischoflich ordiniert ist. Um jedoch schon jetzt die Geist-
lichen der Freikirchen und anglikanischen Kirche in engere
Beziehungen zu bringen, wird auf die Beschliisse der Convoca-
tion von Canterbury und York hingewiesen, wonach ein Bischof
berechtigt ist, gelegentlich nicht-bischoflich geweihte Geistliche
in ihren Ditzesen zur Predigt zuzulassen. Auch konnen angli-
kanische Priester zur Ausiibung des Predigtamtes in andern
Gemeinschaften ermichtigt werden. Fir die Zukunft sollen,
wenn einige der Freikirchen bereit sind, sich auf Grund der
Annahme des Episkopates mit der Kirche von England zu
vereinigen, die Diener beider Parteien als gleichberechtigt in
den Konzilien der vereinigten Kirche anerkannt werden, und
diese konnen dann, solange noch nicht-bischoflich geweihte
Geistliche vorhanden sind, Gottesdienste halten, mit Ausnahme
der Feier der hl. Eucharistie, und mit Erméchtigung des Bischofes
in den bischoflichen Kirchen predigen. Diese Massnahmen sind
fur die Ubergangszeit vorgesehen, in der die Union zwar ein-
geleitet, aber noch nicht zum Abschluss gelangt ist.

Das Foderativkonzil der Freikirchen nahm am 18, Sep-
tember 1923 von diesem Memorandum Kenntnis und machte
dazu folgende Bemerkungen: Die Erklarung wird willkommen
geheissen, wenn ,die Amter, welche mit der Intention erteilt
gind, zur Verkiindigung des Wortes und zur Spendung seiner
Sakramente zu bevollmé#chtigen, sofern sie von den beteiligten
Kirchen feierlich verliehen sind, als wirkliche Amter in der
Gesamtkirche betrachtet werden.“ Dadurch wird ausdriicklich
erklirt, dass die Freikirchen das Evangelium recht verkiindigen,
die Sakramente recht verwalten und innerhalb der Gesamt-
oder katholischen Kirche stehen. Damit steht nun aber nach
Auffassung des Konzils im Widerspruch, wenn fiir den Dienst
in der bischoflichen Kirche bischofliche Ordination verlangt -
wird. Sind die Diener der Freikirchen zur Predigt des Wortes
und zur Verwaltung der Sakramente bereits ordiniert, so bedarf
es keiner weiteren Ordination.

Bereits vor der Zeit der jetzigen anglikanischen Ordinations-
formulare (1661) haben wiederholt reformierte Geistliche inner-
halb der anglikanischen Kirche ohne bischifliche Reordination
amtiert. Wenn das im 17. Jahrhundert moglich war, warum



- 94—

sollte es dann im 20. Jahrhundert nicht angehen? Man miisse
einen andern Modus wie bischofliche Ordination suchen, um
nicht-bischoflich ordinierte Geistliche, die fiir den Dienst am
Wort und zur Verwaltung der Sakramente in der Gesamtkirche
ordiniert sind, zum Dienste in der anglikanischen Kirche zu
autorisieren. Das Konzil glaubt, dass in dieser Frage das letzte
Wort noch nicht gesprochen ist. Noch steht der Weg zur Union
nicht klar vor Augen, in weiteren Besprechungen soll aber
der Zugang zu einer volleren Verstindigung gesucht werden.

In Schottland haben die schottische Staatskirche und die
Vereinigten schottischen Freikirchen, die sich 1921 auf Grund
der Freiheit der Kirchen und der nationalen Anerkennung der
Religion zu einer Arbeitsgemeinschaft zusammengeschlossen
haben, zum Lambethappell Stellung bezogen. Beide Kirchen
sagen sorgfiltige Priifung zu und sind zu Verhandlungen mit
Abgeordneten der Anglikaner von Schottland bereit. Die Frei-
kirchen von Schottland weisen nicht nur auf die Verschiedenheit
der Auffassung von den geistlichen Amtern, sondern auch auf
die Differenzen in der Lehre vom hl. Abendmahl hin. In #hn-
lichem Sinne #ussern sich die englischen Freikirchen, jede
gesondert. Die Primitiven Methodisten lehnen jede Ordination
von vornherein glatt ab. Die Wesleyanische methodistische
Kirche betont, dass keine Form eines Kirchenamtes in ihrem
Ursprung auf den direkten Auftrag Christi oder seiner Apostel
zurtickgefithrt werden kann. Die Frage der bischoflichen Reordi-
nation bedarf daher einer sehr sorgfiltigen und griindlichen
Prifung. Fir diejenigen, welche sich bereits als Diener der
Kirche Christi fiilhlen, konne diese Reordination nicht in Betracht
kommen. Die Wesleyaner werden auf keinen Fall zugeben,
dass sie in ihrer Freiheit, mit andern nicht-bischoflichen Kirchen
sich zu verbinden, irgendwie beschrinkt werden. Auch bereite
die enge Verbindung der anglikanischen Kirche mit dem Staate
der Union Schwierigkeiten. Schliesslich wird noch die Anhéng-
lichkeit der Wesleyaner an die Prinzipien der Reformation
unterstrichen.

Das Pittsburger Panpresbyterianische Generalkonzil vom
September 1921 erwartet in seiner Antwort einen Fortschritt
in den Reunionsbestrebungen nur von der gegenseitigen loyalen
Anerkennung des eigenen kirchlichen Standpunktes. Diese zeige
sich in der Zulassung zum hl. Abendmahle und in gemeinsamen



T

Gottesdiensten. Vor allem miissen kiinftig alle Worte und Hand-
lungen unter Christen unterbleiben, die ein friedliches Neben-
einanderleben storen koénnten.

Zu einem sehr beachtenswerten positiven Ergebnis ist in
den Vercinigten Staaten von Amerika das Verhiltnis der bischof-
lichen Kirche zu der ungarischen Kirche von Amerika gekom-
men, indem dort eine Vereinbarung getroffen wurde, wonach
die ungarische (reformierte) Kirche sich der Aufsicht der bischof-
lichen Kirche unterstellt, ihre simtlichen Geistlichen bischoflich
ordinieren liasst und fiir diese Geistlichen wie fiir die Kirchen
materielle Hilfe der bischoflichen Kirche annimmt, da wegen
der Valutaverhilinisse diese Unterstiitzung aus Ungarn nicht
mehr geleistet werden kann. Der Gottesdienst in der ungari-
schen Kirche wird in der bisherigen Form weiter gehalten.
Die bischoflich geweihten ungarischen Geistlichen erhalten in
bezug auf Besoldung und Pensionierung dieselben Rechte wie

die Priester der bischoflichen Kirche.
' In Australien liegen die kirchlichen Verhiltnisse #hnlich
wie in England und Nordamerika. Im Méirz 1922 haben in
Sidney Anglikaner, Presbyterianer, Methodisten und Kongre-
gationalisten nach vorausgegangenen Verhandlungen eine Reihe
von Resolutionen angenommen, die zu den aufgeworfenen Fragen
mit der kirchlichen Union Stellung nehmen. Wihrend die Kirche
das Recht hat, sich ihre eigene Verfassung zu geben, hilt man
doch dafiir, dass die Verfassung der reunierten Kirche die
bischofliche sein sollte. Die Ernennung der Bischofe ist Sache
der Geistlichen und Laien. Das Bischofsamt muss konstitutionell
gestaltet werden. Damit soll aber nicht gesagt werden, dass
eine kirchenamtliche Autoritdt nicht auch ohne den Episkopat
erlangt werden kann oder dass der Episkopat der einzige
Kanal der Gnade ist. Ein Komitee von Vertretern der genannten
Kirchen iiber die Bedingungen der gegenseitigen Anerkennung
bischoflicher und nicht-bischéflicher Ordinationen genane Unter-
suchungen anzustellen, deren Ergebnis der nichsten Konferenz
vorzulegen ist. Das Nizaenum wird als geniigender Ausdruck
des katholischen Glaubens angenommen. Presbyterianer, Metho-
disten und Kongregationalisten suchen inzwischen den Weg zur
vollen kirchlichen Union. \

Die zweite Konferenz vom Mai 1923 in Cronulla, an der

wiederum die erwihnten Kirchen vertreten waren, publizierte



s OB ==

ein umfangreiches Protokoll, das sich im Punkte tiber das Wesen
der Kirche wortlich mit den Feststellungen des vereinigten
Komitees der Anglikaner und englischen Freikirchen vom Mai
1922 deckt. Beziiglich der Ordination wird der Meinung Aus-
druck verliehen, dass ein gemeinsames, allgemein anerkanntes
Kirchenamt nétig sei. Dieses muss sich in Diakonat, Presbyterat
und Episkopat gliedern. Vorbedingungen zur Ordination sind:
innerer Beruf, Annahme der Kirche und Anerkennung, dass
der Dienst des einzelnen der Autoritit der Gesamtkirche unter-
geordnet ist. In der vereinigten Kirche der Zukunft soll der
Episkopat mit dem Presbyterat als ein Werkzeug angenommen
werden, wodurch die Autoritit der gesamten Gtemeinschaft fiir
den Kirchendienst verliehen wird. Gleichzeitig sollen der Rat
der Presbyter (Synode) und die Gemeinde der Glédubigen als
dauernde Bestandteile der kiinftigen Kirchenverfassung bei
der Ordination wie auf andern Gebieten der Ordnung und des
kirchlichen Lebens erhalten bleiben. Auf Wunsch der nicht-
bischoflichen Vertreter wurde noch folgender Beschluss an- -
angenommen: Die Mitglieder der Konferenz, welche zu der
presbyterianischen, methodistischen und kongregationalistischen
Kirche gehoren, geben, obgleich sie ernstlich eine weitere
Wiedervereinigung suchen, den Vertretern der anglikanischen
Kirche hoflichst zu verstehen, dass sie irgendeinen Auftrag,
der in ritueller Form einen Ordinationsakt in sich schliesst oder
doch als solcher aufgefasst werden konnte, nicht annehmen
wiirden.

Die genannten Gemeinschaften wollen inzwischen ihre ge-
meinsame (tlaubens- und Verfassungsgrundlage festlegen und
als ,Kirche, welche die Wiedervereinigung ins Auge fasst,“
eine Art Konzil organisieren, das sich mit folgenden Matcrien
zu beschiftigen hat: Gemeinsames Gebet, Konferenzen tiber
Angelegenheiten, die mit der Unionsfrage in Verbindung stehen,
religiose Erziehung, theologische Fakultéaten, christliche Mission,
soziale und wirtschaftliche Fragen, offentliche Moral, apologe-
tische Vortrige, gemeinsame KEvangelisation.

Im Anschluss hieran bemerken wir noch, dass die vor-
geschlagene Union zwischen Presbyterianern, Methodisten und
Kongregationalisten in Australien im September 1920 einer Ab-
stimmung unterworfen wurde. Die Presbyterianer erschienen
fast vollzahlig an der Urne und stimmten mit 43,638 pro und



— 97 —

28,733 kontra. Bei den Methodisten beteiligten sich 65 %/, der
Stimmberechtigten, von denen 88°, fiir die Union votierten.
Von den Kongregationalisten stimmten 70 °/, davon 57, pro.
Wenn schon bei einer Union zwischen sich innerlich sehr nahe
stehenden Gemeinschaften nicht unbetrichtliche Minorititen
ihren Widerspruch zum Ausdruck bringen, was wird erst ge-
schehen, wenn fiiber eine Union mit Anglikanern abgestimmt
werden wiirde?

Trotz der Widerstinde scheint sich aber in Australien eine
Union dieser Denominationen anzubahnen, die in Canada bereits
als Vereinigte Kirche von Canada zur Verwirklichung gekom-
men ist. Dort ist tiberhaupt, bedingt durch die schwierigen
Verhéltnisse in dem diinn besiedelten riesigen Gebiete, die
kirchliche Union eine dringende Notwendigkeit geworden. Man
findet sich in Canada leichter. Besonderes Interesse verdient
die Vereinbarung, welche in Montreal im Mai 1921 zwischen
Presbyterianern und Anglikanern getroffen wurde. Die ganze
Ordinationsfrage wurde dahin gelost, dass die anglikanischen
Geistlichen durch den Moderator der Presbyterianer unter Assi--
stenz seiner Presbyter mit Gebet und Handauflegung und die
presbyterianischen Geistlichen von einem anglikanischen Bischof
nach einem vereinbarten Ritual zum Priesterdienste in der
vereinigten Kirche geweiht werden sollen.

Es ist unmoglich, die immer weitergehenden Verhandlungen
der Anglikaner mit den verschiedenen Gemeinschaften in allen
Einzelheiten zu skizzieren, zumal trotz ungezihlter Besprechun-
gen und Verfassungsentwiirfe der kommenden unierten Kirche
neue Gesichtspunkte nirgends zutage treten. Fortschritte wer-
den nur in den Missionsgebieten und in Canada erzielt. Im
librigen will es uns bediinken, als ob man in den zahlreichen
Komitees und Subkomitees y,an Ort tritt“. Und das ist kein
Wunder. Aus den ganzen hier geschilderten Unionsverhand-
lungen gewinnt man den Eindruck, dass das schwerste Kreuz
das Ordinationsproblem ist. Man wird zu keinem befriedigen-
den Ziel kommen, wenn man nicht die Kernfrage unzweideutig
beantwortet: Kénnen Christen auf Grund eines Sonderbekennt-
nisses und einer von der altiiberlieferten Konstitution funda-
mental abweichenden Sonderverfassung sich zu einer korpo-
rativen Sondergemeinschaft zusammenschliessen und dann von
sich aus in eigener Vollmacht ohne Zusammenhang mit der

Internat, kirchl Zeitschrift, Heft 2, 1925, 7



— 98 —

Kirche, von der sie sich trennten, ein eigenes Kkirchliches
Amt schaffen, dessen Triger erméichtigt sind, zu predigen und
die Sakramente giiltig zu spenden? Auf diese Frage gibt es
nur ein biindiges Ja oder Nein. Eine Union kann nicht auf
einer tragfesten Grundlage ruhen, solange an der Beantwortung
dieser Frage mit diplomatisch formulierten Resolutionen vorbei-
gegangen wird, Wird die Frage bejaht, so ist jede Nachordi-
nierung uberflissig, ja unerlaubt. Wird sie verneint, so ist eine
Weihe der nicht ordinierten Diener notwendig. Eine Kompro-
missweihe nicht-bischoflich ordinierter Religionsdiener durch
einen Bischof, der in apostolischer Sukzession steht, ohne dass
die Kandidaten an eine rechtmissige Ubertragung der von
Christus seiner Kirche verlichenen Auftrige und Vollmachten
glauben, erscheint uns als eine Spielerei mit geistlichen Werten,
die der Sache der Union nicht forderlich und dienlich sein kann.
Die Frage wird aber nicht véllig klar und endgiiltig aus dem
Neuen Testament allein beantwortet. Man hat die nachaposto-
lischen Zeugnisse zuhilfe zu nehmen und die altkirchliche
Praxis zum Vergleiche heranzuziehen. Hier muss eine intel-
lektuelle Gewissheit herrschen. Das letzte Wort wird auch in
dieser Frage die theologische Wissenschaft zu sprechen haben.

Im Zusammenhang mit dem Ordinationsproblem steht die
Frage uber die Sakramente, ihre Bedeutung und ihre Wirk-
samkeit. Die Anerkennung der Taufe und des hl. Abendmahles
als Sakramente ist génzlich belanglos, wenn liber deren wesent-
lichen Inhalt keine Einigung erzielt wird. Die hiertiber herr-
schenden verschiedenen Auffassungen der an der Unionsbewe-
gung Dbeteiligten protestantischen Gemeinschaften sind aber
schwer mit dem auch in der anglikanischen Kirche vertretenen
Sakramentalismus vereinbar. Wir verstehen darunter die von
Gott mittels von ihm verordneter Zeichen objektiv gewihrleistete
Gewissheit von der Befriedigung der subjektiven, religitsen
Urbediirfnisse .nach Sindenvergebung, Kraft zum Guten und
Vereinigung mit der Gottheit.

Die Anerkennung der hl. Schrift als Gotteswort schafft die
Tatsache nicht aus der Welt, dass durch den biblischen Sub-
jektivismus gerade den kirchlichen Spaltungen und Wirnissen
Tir und Tor gedffnet wird. Die Bibel wird nur dann der lautere
Quell der geoffenbarten Glaubenswahrheiten sein, wenn sie
richtig verstanden und im Lichte der allgemein anerkannten,



I - J—

objektiven Uberlieferung betrachtet wird. Die Bibel ist die
Norm der Tradition, aber die Tradition erginzt die Bibel, wo
ihre Worte gegensatzliche Interpretationen ermdéglichen. Die
moderne Bibelkritik mit ihren vielen Problemen, die man aus
Grinden der Wahrhaftigkeit nicht ignorieren darf, erschwert
eine kirchliche Union auf dem Boden der hl. Schrift ganz er-
heblich.

Man kommt auch mit den Credos nicht aus, wenn man
darin nur zeitlich bedingte Ausdrucksformen des christlichen
Glaubens sieht. Kirchen, die auf dem Standpunkte stehen, dass
die darin enthaltenen Gedanken als veraltet erklirt werden
konnen, und die nach neuen Ausdrucksformen der Wahrheit
suchen, begeben sich auf das fiir Unionsbestrebungen so ge-
fihrliche Glatteis des religios-kirchlichen Subjektivismus. Eine
nneuere Auffassung der alten Wahrheit* durch die Reformation
darf jedenfalls mit der alten Wahrheit nicht in Widerspruch
stehen. Alte Wahrheiten bleiben dieselben, ,gestern, heute und
in Ewigkeit.¥ Man darf sie nicht den wechselnden Tagesmei-
nungen opfern. Die nach Einheit ringende christliche Welt will
nun endlich einmal heraus aus dem Subjektivismus. Sie verlangt
objektives Christentum.

Eine wirkliche Union der mltemander konferierenden Kir-
chen scheint uns ferner unmdoglich, solange der Satz gilt: Keine
Kirche braucht ihren Standpunkt aufzugeben. Schliesslich haben
die Gemeinschaften doch wegen eines dogmatischen Stand-
punktes ihre Sondergriindung vollzogen. Wenn sich die Stand-
punkte auch im Laufe der geschichtlichen Entwicklung einander
gendhert haben, so bleiben doch immer noch dogmatische Di-
vergenzen bestehen. Der Standpunkt kann nur unter dem
stillschweigenden Vorbehalt der ,besseren Erkenntnis“ gewahrt
bleiben. Man wird nur zu einer charaktervollen Gediegenheit
religivser Uberzeugung kommen, wenn das ganze Kirchentum
auf intellektueller Uberzeugung beruht. Durch Klarheit geht

der Weg zur Wahrheit in der wiedervereinigten Kirche der
Zukunft.

Trimbach. K. NEUHAIjs.




	Die anglikanische Kirche in ihren Unionsversuchen mit den protestantischen Kirchen des englischen Sprachgebietes

