
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 15 (1925)

Heft: 2

Artikel: Die anglikanische Kirche in ihren Unionsversuchen mit den
protestantischen Kirchen des englischen Sprachgebietes

Autor: Neuhaus, K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403998

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403998
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


66 —

Die anglikanische Kirche in ihren Unionsversachen mit den

protestantischen Kirchen des englischen Sprachgebietes.

Die Notwendigkeit kirchlicher Wiedervereinigung wird dort
am stärksten empfunden, wo die konfessionelle Zersplitterung
am grössten ist: im englischen und anglo-amerikanischen Sprach-
und Kulturgebiete. Dort nehmen die kirchlichen Unionsprobleme
das Interesse der verschiedenen Gemeinschaften weit mehr in
Anspruch als in den konfessionell gemischten Ländern des

europäischen Festlandes. Weil die Unionsbewegung den kirchlich

praktizierenden Massen Herzenssache geworden ist, bleibt
sie im Flusse. Der gute Wille zur Verständigung, der allgemein
vorhanden ist, sucht ehrlich nach Wegen, das ersehnte, wenn
auch noch weit entfernte Ziel zu erreichen. Es ist das Verdienst
der bischöflichen Kirche von Amerika, mit ihrer Mutter- und
ihren Schwesterkirchen in den Unionsbestrebungen initiativ
vorzugehen. Geschichte und innere Struktur scheinen sie dazu
besonders berufen zu haben. Im 16. Jahrhundert unter dem
Einfluss der deutschen und schweizerischen Reformation neu
gestaltet, hat die ecclesia Anglicana mit den Reformationskirchen

des übrigen Europas und Amerikas viele gemeinsame
Züge innerer Verwandtschaft. Auf der andern Seite aber hängt
sie nach Verfassung und Organisation mit der katholischen
Vergangenheit zusammen und hat insbesondere seit fast hundert
Jahren ihren katholischen Charakter immer stärker
herausgearbeitet. So ist sie das gegebene Bindeglied zwischen
Protestantismus und Katholizismus. Sie streckt ihre Hände nach
den verschiedenen Zweigen der katholischen Kirche aus und
sucht mit den protestantischen Gemeinschaften englischer Zunge
in Verbindung zu kommen, mögen diese nun von Anfang an
ihre eigenen Wege gegangen sein oder sich im Laufe der Zeit
von ihr getrennt haben. Über die Beziehungen der anglikanischen

Kirche zu den Kirchen des Morgenlandes, die sich nach



— 67 —

den Christenverfolgungen in Russland und in der Türkei immer
enger gestaltet haben, ist in dieser Zeitschrift regelmässig
orientiert worden. Auch die Mechelner Besprechungen mit
Vertretern der römisch-katholischen Kirche, die im April dieses
Jahres wieder aufgenommen wurden, haben hier eine eingehende
Würdigung gefunden. Es erübrigt sich nun noch, im Zusammenhange

über die anglikanischen Besprechungen mit den grösseren
protestantischen Gemeinschaften in England, den Vereinigten
Staaten von Amerika und den englischen Dominions und Kolonien

zu berichten. Besonders in Betracht kommen die schottischen

Calvinisten, die englischen und amerikanischen
Presbyterianer, die Kongregationalisten, Baptisten, Brüdergemeinden
und Methodisten. Da nicht vorausgesetzt werden kann, dass
diese Kirchen und ihre Beziehungen zum Anglikanismus allen
Lesern bekannt sind, so wollen wir zunächst eine kurze Skizze
ihrer Geschichte und Entwicklung vorausschicken.

Das Christentum, welches in England bereits im 2.

Jahrhundert Fuss gefasst hatte, konnte das Land erst im 7.

Jahrhundert endgültig erobern. Jedoch zeigte es von Anfang an
keine einheitliche Form. Zwei Kirchentypen, der von Rom
unabhängige altbritische (iro-schottische) und der römische standen

sich gegenüber. Im Dogma waren kaum Gegensätze
vorhanden. Der Hauptunterschied lag vielmehr in der Organisation.
Im 8. Jahrhundert gewann die straffere römische Organisation
die Oberhand, jedoch behielt das angelsächsische Kirchentum
von jeher eine starke nationale Note, insofern der Landessprache
im Gottesdienste ein breiter Ranm zugebilligt wurde und das

ganze Kirchenwesen immer mehr in staatliche Abhängigkeit
geriet. Selbst der herrschgewaltige Innocenz III. vermochte
den römischen Kirchenimperialismus in England nicht siegreich
durchzusetzen. Die Magna Charta von 1215 sicherte auch in
kirchlicher Beziehung die Bestimmungen des alten, bodenständigen

Rechtes, wodurch die kirchliche Sonderstellung gegenüber
den kurialen römischen Uniformitätsgelüsten endgültig befestigt
wurde. Wiclifs Reformbestrebungen, die sich anfänglich nur
gegen die finanzielle Ausbeutung des Landes durch die Kurie
richteten und erst später auf das dogmatische Gebiet
überlenkten, konnten zwar nicht zum Durchbruch kommen, hinter-
liessen aber eine bemerkenswerte Steigerung des nationalen
Selbstgefühls. Die Reformation in Deutschland und in der



— 68 -
Schweiz berührte zunächst England nicht sonderlich, und nicht
religiöse, sondern politische Gründe waren der Anlass zur
englischen Reformation. Heinrich VIII. besass nicht die nötige
sittliche und religiöse Eignung zum Reformator. Er löste die
Kirche seines Landes nur von der päpstlichen Oberhoheit und
nahm selber die Stelle des gesetzmässigen Oberhauptes der
englischen Kirche ein. Der Papa-Caesarismus wurde durch den
Caesareo-Papismus abgelöst. Aus der Kirche in England wurde
die Kirche von England. Erst Eduard VI. leitete eine Umgestaltung

des Kultus und der Lehre in die Wege, die Elisabeth nach
fünfjähriger Unterbrechung durch die „blutige" Maria im
Einverständnis mit der überwiegenden Mehrheit des englischen
Volkes zum Abschluss brachte. Der Anglokatholizismus eines
Heinrich VIII. wurde von ihr begraben und erlebte erst später
seine Auferstehung. So entstand die anglikanische Kirche, die
noch heute eine Kirche sui generis ist. Der durch Butzers und
Bullingers direkte und indirekte Einwirkung verbreitete
Calvinismus und Zwinglianismus suchte in der englischen
Reformationsbewegung durchzudringen, konnte aber nicht zur
Herrschaft gelangen. Die calvinische Partei (Puritaner) bekämpfte
die vom absolutistischen Königtum geschaffene und geleitete
Staatskirche, indem sie die königliche Suprematie und die
Elisabethanische Kirchenform ablehnte. So musste die
anglikanische Kirche von Anfang an gegen zwei Fronten Stellung
nehmen: gegen die mit Rom verbundenen Katholiken und
gegen die Puritaner, die eine gereinigte Kirche erstrebten. Die
blutigen Verfolgungen müssen wir vom Gesichtswinkel der
damaligen rechtlichen und sittlichen Auffassungen beurteilen.

Die Bekenntnisschriften des Anglikanismus sind das Common

Prayer Book und die 39 Artikel, die noch heute gültig
sind. Letztere sind stark von der Confessio Augustana und der
Confessio Wirtembergensis abhängig und aus protestantischem
Geiste herausgeboren. Sie nehmen zu den durch die Reformation

aufgeworfenen Kontroverspunkten Stellung. Der Zusammenhang

mit der Vergangenheit wird durch Beibehaltung der alten
kirchlichen Hierarchie (Diakonat, Presbytérat, Episkopat) und
durch die Annahme der alten Symbole (Apostolikum, Nicaenum
und Athanasium) gewahrt. Der protestantische Einschlag zeigt
sich besonders durch die Festlegung des Schriftprinzipes (die
sog. deuterokanonischen Bücher verschwinden in der offiziellen



— 69 —

englischen Bibel) und durch die Reklamierung des Rechtes,
gegen Verderbnis der Lehre und kirchlichen Praxis aufzutreten,
wenn diese mit der Schrift und Urkirche im Widerspruch stehen.
Die Lehren von der Rechtfertigung und Gnadenwahl werden
im Sinne eines gemilderten Calvinismus vertreten. Die Glaubensartikel,

welche übrigens von der grössten Tochterkirche, der
protestantischen Bischöflichen Kirche Amerikas, nicht angenommen

wurden, sind teilweise sehr dehnbar gefasst, so dass sie

verschiedenartig interpretiert werden können, obgleich die Pro-
mulgationsordnung nur den buchstäblichen, grammatischen Sinn
zulässt. Von dieser Möglichkeit ist von jeher ausgiebigster
Gebrauch gemacht worden. So konnten in dieser Kirche mehrere
theologische Richtungen und Parteien nebeneinander leben und
sich leidlich ertragen. Im Laufe des 19. Jahrhunderts haben
sich die verschiedenen Richtungen der anglikanischen Kirche
in drei Parteien gruppiert, deren Grenzen jedoch nicht streng*
abgesteckt sind, sondern sich in stetem Flusse befinden. Die
hochkirchliche Partei von vorwiegend konservativem Charakter
mit dem aus ihr hervorgegangenen Traktarianismus (Oxforder
Bewegung) hat sich ganz dem katholischen Dogma und Ritus
genähert (Anglokatholizismus). Die Low Church oder Evangelische

Partei orthodox-protestantischen Gepräges sieht in der
Verfassung und im Kultus Dinge zweiter Ordnung und legt das

Hauptgewicht auf die praktische Betätigung des Christentums.
Die Broad Church ist rationalistisch durchsetzt und steht sehr
unter dem Einflüsse der modernen exegetisch-historisch-kritischen

Theologie. Diese Parteien können nur dank der dem
heutigen Engländer innewohnenden Toleranz und intellektuellen
Bequemlichkeit nebeneinander bestehen. Erleichtert wird das
Verhältnis dadurch, dass in der englischen Theologie die
Dogmatik die am wenigsten gepflegte Disziplin ist. Das einigende
Band ist das Gebetbuch. Es hat altenglische liturgische Schätze
(Liturgie von Salisbury) in sich aufgenommen und regelt das

ganze kirchliche und häusliche Leben. Zweifellos hat es das
religiöse Leben des englischen Volkes mächtig gestärkt und
schliesst die anglikanischen Gemeinschaften, die in der ganzen
Welt zerstreut sind, zu einem organischen Ganzen zusammen.

Bei dieser zur weitherzigen Duldung, zum Kompromiss und
zur kirchenpolitischen Diplomatie geneigten geistigen Verfassung
des anglikanischen Kirchentums sind die psychologischen Vor-



— 70 —

aussetzungen für kirchliche Unionsverhandlungen naturgemäss
gegeben. Wenn erhebliche Gegensätze die äussere Einheit der
eigenen Kirche nicht sprengen, Avarum können dann jene Gegensätze,

die in der Reformationszeit die Geister entzweiten, nicht
durch Verhandlungen so gemildert werden, dass eine grössere
äussere Einheit zustande kommt? Die in der anglikanischen
Kirche zahlenmässig stärkste Richtung der Evangelicals fühlt
sich ohnehin den protestantischen Gemeinschaften nahe
verwandt, mit denen einst die eigene Kirche blutige Fehden führte.

Zu diesen gehört in erster Linie die schottische Kirche, die
1560/61 von John Knox nach Bekenntnis, Verfassung und
Disziplin streng calvinisch gestaltet und zur Staatskirche erhoben
wurde. Eigentümlich war ihr von Anfang an der unversöhnliche

Gegensatz zum bischöflichen Kirchentypus, den die Stuarts
in 150jährigem Kampfe vergeblich dem schottischen Volke
aufzudrängen versuchten. Nach mannigfachen Wechselfällen
gelangte diese presbyterianische Kirche mit der Vertreibung der
Stuarts 1688 endgültig zum Siege, doch musste sie sich seit der
Vereinigung Schottlands mit England (1707) in Fragen der
Verfassung vielfach englischen Forderungen anbequemen (Pa-
tronatsrechte der Grundbesitzer und der Krone). Die
Unzufriedenheit damit und der von England aus eindringende Deismus

führten im 18. Jahrhundert zu einer Reihe von Separationen,
die sich 1847 zur unierten presbyterianischen Kirche von Schottland
zusammenschlössen. Anfangs des 19. Jahrhunderts entwickelte
sich ein Streben nach grösserer Unabhängigkeit von der
Staatskirche, die sich Ende des 18. Jahrhunderts von ihrem offiziellen
Bekenntnis, der Westminsterkonfession mit ihrem starren, harten
Calvinismus, immer mehr entfernt hatte. Man kämpfte für eine
Erneuerung der Lehre, für Freiheit der Kirche vom Staat und

gegen die Patronatsherrschaft. 1843 bildete sich durch Austritt
von 470 Geistlichen die schottische Freikirche. 1900 verschmolz
die letztere mit der unierten presbyterianischen Kirche zur
unierten presbyterianischen Freikirche Schottlands.

Das calvinische Kirchenideal hat sich auf englischem
Sprachgebiete in den presbyterianischen Kirchen Schottlands
am reinsten ausgewirkt. Schwerer Kämpfe bedurfte es, um
dasselbe in England einzuführen und zu bewahren, da es durch
seine religiös-politische, demokratische Einstellung in scharfen
Gegensatz zum aristokratischen Anglikanismus treten musste.



— 71 —

Der Kampf drehte sich in England um nichts weniger als darum,
ob der Anglikanismus oder der Presbyterianismus die
allgemeine, obligatorische Staatskirche werden sollte. Elisabeth
hatte durch die Uniformitätsakte von 1559 und drakonische
Massnahme die Bildung presbyterianischer Gemeinden zu
verhindern gewusst. Jakob I. und sein Sohn Karl I. suchten die

anglikanische Verfassung im ganzen Reich mit Gewalt
einzuführen. Die Verfolgung unter Jakob gab den Anstoss zur
Auswanderung von Presbyterianern und andern Puritanern nach
Amerika. Diese „Pilgerväter" verpflanzten so den vielgestaltigen
englischen Puritanismus in die neue Welt. Unter Karl I. kam
es zum Bürgerkriege, der dem Könige Thron und Leben kostete
(Cromwell). Nach Wiederherstellung des Königtums und des

Anglikanismus unter Karl IL traten die Presbyterianer in England

politisch und religiös immer mehr in den Hintergrund.
Die Toleranzakte unter Wilhelm III. von Oranien 1689 gaben
ihnen die kirchlichen Freiheiten. Die Presbyterianer betrachten
die Kirche als eine Einheit, deren einziges Haupt Jesus Christus
ist. In ihm sind alle Christgläubigen durch das Band der Liebe
als Glieder an seinem Leibe untereinander verbunden. In
diesem Sinne reden sie von der katholischen Kirche. Sie lehnen
jedes irdische Oberhaupt der Kirche ab. Bemerkenswert ist,
dass die Presbyter, d. s. die Geistlichen, die allein den Gottesdienst

halten und die Sakramente spenden dürfen, ordiniert
sein müssen. Sie stellen diese Ordination, obgleich sie derselben
keinen sakramentalen Charakter beilegen, auf die gleiche Stufe
wie die bischöflichen Kirchen die Priesterweihe. Seit 1877
bilden die zahlreichen presbyterianischen Denominationen die
presbyterianische Allianz, die alle vier Jahre zum allpresbyte-
rianischen Konzil zusammentritt.

Eine andere puritanische Kirchengemeinschaft, die ihre
Wurzeln in den englischen Reformationsstreitigkeiten des
16. Jahrhunderts hat, sind die Kongregationalisten (Independenten),

die für sich volle kirchliche und staatliche Unabhängigkeit
in Sachen des Glaubens und des Kultus in Anspruch nehmen.
Sie bekämpften mit den Presbyterianern die Verfassungsgrundsätze

der bischöflichen Staatskirche und wurden wie diese hart
verfolgt. Unter den englischen Flüchtlingen in Holland, wo die
calvinisch gesinnten Reformer vor der Bedrückung durch die
englische Kirche eine Zuflucht fanden, und später in Amerika



— 72 —

suchten sie ihre kirchlichen Ideale zu verwirklichen. Danach ist
jede Vereinigung von Gläubigen (congregation) eine selbständige
Kirche unter dem einzigen Haupte, Christus. Ihre Glieder sind
gleichberechtigt und wählen sich aus ihrer Mitte einen
Beauftragten zur Ausübung des Predigtamtes, der Sakramentespendung

und der andern kirchlichen Funktionen. Sie kennen keinen
Unterschied zwischen Laien und Geistlichen. Jeder vom Geiste
Gottes Berührte darf predigen. Die völlige Selbständigkeit der
Einzelgemeinden auch in gottesdienstlicher Hinsicht und das

Prinzip der gänzlichen Freiheit der gläubigen Christen bewirkte,
dass unter den Gemeinden und ihren Führern grosse
Verschiedenheiten bestanden. Nur in der Trennung von Kirche und
Staat, in der Ablehnung der geistlichen Hierarchie und der
presbyterianischen Synodalverfassung waren sie einig. Dieser
Mangel an Einheitlichkeit, den auch Bekenntnisformeln und
Unionsversuche mit den Presbyterianern nicht abstellen konnten,
führte im 18. Jahrhundert eine Erschlaffung des inneren Lebens
herbei. Erst die Erweckungsbewegung in England und in den
Vereinigten Staaten von Amerika brachte eine Erneuerung des

religiösen Lebens im Kongregationalismus, die in der inneren
Mission und Heidenmission ihren Ausdruck fand. Jetzt herrscht
eine straffe Kirchenzucht. Nur wirklich Bekehrte werden als
Mitglieder zugelassen. Nur ihnen wird die Taufe gespendet.
Nur der Getaufte wird zum Abendmahl zugelassen. Jetzt sind
die einst perhorreszierten Synoden zwecks festeren Zusammenhaltes

aufgenommen und werden regelmässig gehalten. Auch
ist ein biblisch-positives Bekenntnis seit 1883 angenommen. Trotz
aller Freiheit der Einzelgemeinden ist das Streben nach
Zusammenschluss und Ordnung unverkennbar.

Gemeinsame Grundsätze mit den Kongregationalisten haben
die Baptisten. Auch sie lehnen jede Art von Staatskirche ab
und stehen auf dem Boden völliger Selbständigkeit und Freiheit
der Einzelgemeinden. Der Name ist irreführend und weist nur
auf ihre Taufzeremonien hin. Sie sträuben sich dagegen, Wiedertäufer

zu sein, da sie die an Kindern vorgenommene Aspersio
nicht für eine Taufe halten.

Die eigentliche Taufe wird an gläubig gewordenen Erwachsenen

durch Untertauchen vollzogen. Sie selbst nennen sich
„Gemeinde gläubig getaufter Christen". Die Bibel ist die einzige
Glaubensregel. Die Mitgliedschaft ist freiwillig. Bei anstössigem



— 73 —

Lebenswandel erfolgt Exkommunikation, die erst aufgehoben
wird, wenn der Exkommunizierte sich gebessert und seine Schuld
vor versammelter Gemeinde öffentlich bekannt hat. Der Taufe
geht das öffentliche Bekenntnis des Bekehrten voraus. Sie ist
nur das äussere Zeichen für den inneren Vorgang der Bekehrung

des Herzens und Lebens. Die Abendmalslehre ist zwing-
lianisch. Der Baptismus ist englischen Ursprungs (1642) und
hat sein Hauptverbreitungsgebiet in England und in den
Vereinigten Staaten von Amerika gefunden. Er wurde von 1660
bis 1689 schwer verfolgt, bis die Toleranzakte Wilhelms III.
auch ihm die Freiheit gaben. Der Märtyrerzeit folgte eine
Periode der Erschlaffung, in der die Baptisten im Calvinismus
strengster Observanz erstarrten. Durch Gebetsversammlungen
und strenge Busspredigten wurden sie geistig wieder erweckt.
In Amerika wurden sie von den soeben der Verfolgung
entgangenen Presbyterianern hart bedrückt. Der Revolutionskrieg
gegen England (1776—1778), in dem sie ihre glühende
Vaterlandsliebe bewiesen, brachte völlige Glaubensfreiheit. Seit jener
Zeit erfuhren die Baptisten eine bedeutende Zunahme. Jetzt
sind sie in allen Ländern des europäischen Festlandes, in Afrika,
Asien und Australien zahlreich vertreten und treiben eine
ausgedehnte Missionstätigkeit. Die Hauptmasse der amerikanischen
Baptisten bilden die Regularbaptisten. Ausserdem gibt es eine
Reihe von Nebenparteien, deren stärkste die „Jünger Christi"
sind, die jedoch jetzt mit den Baptisten nichts mehr als die
Taufweise gemein haben.

Von den protestantischen Gemeinschaften englischer
Abkunft sind bei uns wohl die Methodisten am bekanntesten.

Der Methodismus ist eine Reaktion gegen die religiöse
Verebbung der Aufklärungszeit. Er wurde von den beiden Brüdern
John und Charles Wesley begründet, die Priester der
anglikanischen Kirche waren. Sein Name kommt von der
methodischen Pflege der Frömmigkeit, die in kleineren Konventikeln
geübt wird. Nach ihrer „Bekehrung", die im Methodismus
eine grosse Rolle spielt, traten die Wesleys 1738 innerhalb der
anglikanischen Kirche als Prediger in London und Umgebung
auf und erhielten bald durch die Macht ihrer Beredsamkeit
und den Ernst ihrer Lebensführung gewaltigen Zulauf. Sie

predigten, wenn ihnen die anglikanischen Kanzeln entzogen
wurden, häufig unter freiem Himmel. Bald wurden von den



— 74 —

methodistischen Gemeinschaftschristen eigene Kapellen gebaut.
Sie waren die Hauptträger der Erweckungsbewegung und wirkten

dadurch befruchtend und fördernd auf die meisten englisch
sprechenden protestantischen Gemeinschaften ein. Charakteristisch

ist die Organisation in kleinere Kreise, um die religiöse
und sittliche Brauchbarkeit ihrer Mitglieder besser überwachen
zu können. Je 12 bilden eine Klasse und mehrere Klassen eine
Gemeinschaft mit einer oder mehreren Kapellen. Frühzeitig
drang das Laienelement ein. Ein offizieller Austritt aus der
anglikanischen Kirche ist nie erfolgt. Die Methodisten haben
sich aus ihr herausentwickelt. John Wesley ist bis zu seinem
Tode innerhalb der anglikanischen Kirche geblieben und
betrachtete den Methodismus nur als Evangelisationsbewegung in
deren Schosse. Auch wurde er nicht hinausgedrängt, als er seine

Laienprediger, welche die Staatskirche nicht weihen wollte,
selber ordinierte, um dem Bedürfnis nach ordinierten und
geschulten Berufspredigern zu genügen. Hierdurch entstand ein
methodistischer Klerus, was wiederum zu verschiedenen
Spaltungen führte. Der Methodismus in den Vereinigten Staaten
von Amerika geht auf das Jahr 1760 zurück. Die amerikanische
Unabhängigkeitsbewegung löste den amerikanischen Methodismus

vom englischen. 1784 organisierte sich die bischöfliche
methodistische Kirche, die sich eine eigene Kirchenordnung
schuf. Die meisten Methodisten des europäischen Festlandes
gehören dieser Organisation an. Die Methodisten sind in viele
Unterabteilungen gespalten, doch beruhen die Differenzen eher
auf Verfassungs- und Rassefragen und gehen daher nicht tief.
Neuerdings ist eine völlige Union der drei Hauptzweige
zustande gekommen. Die dogmatische Grundlage des Methodismus
sind die Credos (Apostolikum, Nicaenum und Athanasianum) und
die 39 Artikel des Common Prayer Book der anglikanischen
Kirche. Da aber der Zweck des Methodismus die Bekehrung
der Sünder und die Heiligung der Bekehrten ist, so tritt das
Dogmatische gegenüber dem Ethischen stark in den Hintergrund.

Das Heiligungsproblem ist Zentrum der methodistischen
Dogmatik. In der Lehre von der Gnadenwahl stehen sie im
Gegensatz zur calvinistischen Prädestinationslehre.

Die Brüder Wesley sind in ihrem Frömmigkeitsstreben
wesentlich von Mitgliedern der Brüdergemeinden beeinflusst, die
auch in England und Amerika Verbreitung gefunden haben.



— 75 —

Die Brüdergemeinde ist unauflöslich mit dem Namen des Grafen
L. v. Zinzendorf verknüpft, der ihr seinen Stempel aufgedrückt
hat. Auf seinem Gute Berthelsdorf am Hutberg (Oberlausitz)
liessen sich 1772 aus Mähren ausgewanderte Nachkommen der
Böhmischen Brüder nieder. Diese Ansiedlung, Herrnhut, erhielt
bald Zuwachs durch lutherische und reformierte Separatisten.
Zinzendorf organisierte sie als Brüdergemeinde. Als das Wesentliche

des Christentums gilt der Glaube an die Erlösung und
die unbedingte Hingabe an den Heiland. Bald kamen neue
Gemeinden in der alten und neuen Welt hinzu, die Zinzendorf
als Bischof leitete. Der Bischofstitel wird jetzt noch geführt,
bedeutet aber kein kirchliches Amt. Seit 1899 ist die britische
und amerikanische Unität selbständig. Das Bindeglied bildet
die alle zehn Jahre zusammentretende Generalsynode. An
der Spitze der einzelnen Gemeinden, die sich nach Alter,
Geschlecht und ehelichem Stande in Chöre teilen, steht der
Älteste. Der Gottesdienst besteht in Gebet, Gesang, Vorträgen,
gemeinsamem Abendmahl und vorausgehenden Agapen. Da die
Brüdergemeinde keine Sonderlehre hat, so verdient sie nicht
die Bezeichnung „Sekte". Sie steht auf altlutherischem Boden
und pflegt eine schwärmerisch-pietistische Frömmigkeit. Ihre
Missions- und kolonisatorischen Bestrebungen drängten sie
indessen zu kirchlicher Verselbständigimg, in der sie ihren eigenen
Frömmigkeitstyp frei entfalten konnte. Die kleine Gemeinschaft
hat in der Missionsarbeit und auf dem Erziehungsgebiete Erstaunliches

geleistet. Die dazu gehörigen Mittel bringt sie in den eigenen

Reihen und durch grosse gewerbliche Unternehmungen auf.
Die anglikanische Kirche in den verschiedenen Ländern

hat mit allen hier erwähnten protestantischen Gemeinschaften
Fühlung genommen und teils offiziell, teils durch angesehene
Vertreter in Sachen einer künftigen Union unterhandelt. Das
Jahr, das den Weltkrieg liquidierte, ist für die wieder
aufgenommenen Unionsverhandlungen sehr wichtig geworden. An
die Spitze sind die Verhandlungen zu setzen, welche zwischen
der protestantischen Bischöflichen Kirche Amerikas und den
amerikanischen Kongregationalisten gepflogen wurden, weil
dieselben zu einem von den höchsten Instanzen beider Kirchen
gebilligten „Konkordat" geführt haben. Im März 1919 traten
Vertreter beider Gemeinschaften zu Besprechungen zusammen,
die lediglich privaten Charakter trugen und privater Initiative



— 76 —

entsprungen sind und zu Annährungsvorschlägen führten. Sie
sind in unserer Zeitschrift 1919, S. 176 ff., abgedruckt.

Das „Konkordat" wurde der Generalkonvention der Bischöflichen

Kirche im Oktober 1919 zu Detroit vorgelegt. Es wurde
zunächst vom Hause der Bischöfe behandelt, das verschiedene
Beschlüsse fasste, die dem Hause der Deputierten (Priester und
Laien) in einer Botschaft zur Kenntnis gebracht wrurden. Es

beriet über die Botschaft und nahm nach langer Diskussion
eine Reihe von Resolutionen an, die in der Botschaft enthalten
waren. Nach Rückverweisung an das Haus der Bischöfe nahm
dieses einige redaktionelle Änderungen vor und stimmte dann
dem Konkordat endgültig* bei. Die Generalkonvention, als
höchste Instanz der Bischöflichen Kirche, nahm das Konkordat
in der festgelegten Form entgegen und empfahl folgende Punkte
einer näheren Erwägung :

1. Wenn eine kongregationalistische Gemeinde einen bischöflich

geweihten Geistlichen wünscht, so soll sie durch ihre
Vertreter diesen Wunsch äussern.

2. Der also geweihte Geistliche soll der Feier der hl.
Kommunion beständig in einem Konsekrationsgebete die Worte der
Einsetzung, ebenso eine passende Oblation und die Epiklese einfügen.

3. Er soll nie wissentlich einem Ungetauften die hl.
Communion spenden. Es wird auch erwartet, dass seine Kirche die
apostolische Praxis der Firmung einführt.

Schliesslich wurden zu den Verhandlungen, die weiterhin
mit den Kongregationalisten gepflegt werden sollen, seitens der
Bischöflichen Kirche 5 Bischöfe, 5 Priester und 5 Laien abgeordnet.
Sie bilden mit den 11 Kongregationalisten, welche den Konkordatsentwurf

unterzeichnet haben, eine Kommission, die der nächsten
Generalkonvention von Portland (Oregon) im Jahre 1922 Bericht
erstatten soll. Hier erhielt nun die Schedula eine Fassung, in
welche die drei zuletzt genannten Punkte aufgenommen wurden.
Ausserdem wurde noch ein Danksagungsgebet bei der
Abendmahlsfeier gefordert.

Das am 20. Oktober 1923 in Springfields (Massachusetts)
gehaltene Nationalkonzil der kongregationalistischen Kirchen
berichtet über das behandelte Konkordat und bringt dann
einen Fall, der uns zeigt, dass dasselbe im entscheidenden
Augenblick die Probe nicht bestanden hat. Professor Bainton
von der kongregationalistischen theologischen Schule der Yale-



— 77 —

Universität hatte mit Genehmigung des Dekans Brown den
Bischof von Connecticut um Ordination gebeten. Der Bischof
entsprach dieser Bitte nicht. Als entscheidender Grund wurde
angegeben, dass das Haus der Deputierten nicht mit dem Hause
der Bischöfe übereinstimmte in der Ermächtigung zu einer
solchen Änderung der Weiheformulare, wie sie die besondern
Weihen, zu denen das Konkordat bevollmächtigt, ratsam
erscheinen liessen. Daher habe der Bischof nicht das Recht,
eigenmächtig vorzugehen, da er sich in seinen Amtsfunktionen an das

bestehende Recht halten müsse. Aus der Antwort des
Generalsekretariates der Generalkonvention auf eine diesbezügliche
Anfrage ging hervor, dass tatsächlich das Haus der Deputierten
sich über die endgültige Annahme mit dem Hause der Bischöfe
nicht mehr verständigen konnte, da das Konkordat gerade vor
der Vertagung, also zu spät, eingereicht wurde. Es fehlte demnach
der Punkt über dem i. Ob dieser Punkt jetzt gesetzt ist, entzieht
sich unserer Kenntnis. Einstweilen wurde auf dem Nationalkonzil

mit Genugtuung festgestellt, dass die Generalkonvention
die Verfassung der Bischöflichen Kirche änderte, indem sie ge-
setzmässig die Ordination durch Bischöfe nicht bischöflich-ordi-
nierten Dienern anderer Kirchen erteilen lässt, die Geistliche
dieser Kirchen bleiben. Darin liege die Anerkennung der
Gültigkeit des Kirchenamtes anderer Kirchen.

Während die Verhandlungen zwischen der Bischöflichen
Kirche Amerikas und den Kongregationalisten schliesslich einen
amtlichen Charakter tragen, sind alle übrigen Besprechungen
von Anglikanern und Freikirchlern (Englische Kongregationalisten,

Presbyterianer, Baptisten und Methodisten) lediglich als
„offiziös" zu bezeichnen. Sie wurden von angesehenen Mitgliedern
der betreffenden Kirchen mit Wissen der kirchlichen Behörden
gepflogen, denen die Beschlüsse zur Kenntnis gebracht wurden,
ohne die Kirchen zu binden. Sie sind daher nur als
Meinungsäusserungen zu betrachten, deren Gewicht von der Bedeutung
der beteiligten Persönlichkeiten abhängt. Verschiedene
Konferenzen von anglikanischen Führern haben dann noch zu diesen
Beschlüssen Stellung genommen, in denen die Gesichtspunkte
der anglikanischen Parteien zum Ausdruck kamen.

Das Ergebnis zweijähriger Verhandlungen von Anglikanern
und Wesleyanern entnehmen wir den Ansprachen, welche der
Bischof von London vor einem zahlreichen Auditorium aus



— 78 —

beiden Gemeinschaften im März 1919 hielt. Der springende
Punkt ist auch hier die Frage der bischöflichen Ordination.
Bis zu einem bestimmten Zeitpunkt sollten nach den Ausführungen

des Redners alle Weihen der Geistlichen beider Kirchen
so geregelt sein, dass alle Mitglieder derselben zufrieden gestellt
werden. Bei den Anglikanern herrscht der altkirchliche Brauch,
dass bei der Weihe von Diakonen und Priestern nicht nur der
Bischof, sondern auch Priester den Weihekandidaten die Hände
auflegen. Wenn nun die Wesleyaner ihren Weiheritus dahin
ändern, dass ein Bischof in Verbindung mit ihren Presbytern
den Kandidaten die Hände auflegt, so würde den Anschauungen
beider Parteien Rechnung getragen. Die wesleyanische Gemeinschaft

solle mit ihren „Klassen" und „Konferenzen" in der
wiedervereinigten Kirche als eine Art Orden weiterbestehen,
wie etwa der Jesuitenorden in der römischen Kirche. Ferner
sollten 6 wesleyanische Superintendenten per saltum die Bischofs-
weihe empfangen. Dann würden die wTesleyanischen Prebyter
sich nicht so sehr daran stossen, aus deren Händen die Diako-
nats- und Priesterweihe zu empfangen. Es muss aber damit
gerechnet werden, dass wesleyanische Prediger eine Nachweihe
von diesen Bischöfen ablehnen. In dem Falle muss man sich
damit begnügen, dass anglikanische Geistliche das Recht
erhalten, in wesleyanischen Kirchen zu predigen, während bischöflich

geweihte Wesleyaner berechtigt sind, in den anglikanischen
Kirchen die hl. Eucharistie zu feiern, und den nicht bischöflich
geweihten Wesleyanern das Recht zusteht, die anglikanischen
Kanzeln zu betreten. Dem Einwand, dass die Wesleyaner
bischöfliche Weihen nicht empfangen können, ohne die Gültigkeit
ihrer bisherigen Ordination zu leugnen, begegnet der Bischof
damit, dass mit der Weihe zum Diakon und Priester kein
Urteil über den Wert des von ihnen ausgeübten Kirchenamtes
gefällt wird. Damit soll vielmehr nur für die Zukunft vorgesorgt

werden, dass ihre kirchlichen Funktionen mit der ganzen
Autorität ausgeübt werden, die Gott den Menschen für den
Kirchendienst verliehen hat, so zwar, dass alle ihr Amt ohne
Skrupeln anerkennen können.

Die grösste Schwierigkeit erblickt der Bischof in der Frage
der Firmung, die nach anglikanischer Lehre die Mitteilung der
Gaben des heiligen Geistes an die Getauften ist. Ohne Firmung
darf bei den Anglikanern niemand zum hl. Abendmahle zuge-



- 79 —

lassen werden. An dieser Frage darf indessen die Reunion
nicht scheitern, wenngleich der Bischof nicht weiss, wie sie zu
bereinigen ist.

Es erscheint uns fraglich, ob die morgenländischen und
altkatholischen Kirchen die Gültigkeit der Bischofsweihe wes-
leyanischer Superintendenten per saltum anerkennen könnten.
Demnach würde auch die Ordination durch diese Bischöfe
illusorisch sein.

Die Jahre 1919/20 brachten wichtige Kundgebungen von
Anglikanern und englischen Freikirchlern in der Unionsfrage.
Auch hieran waren die Wesleyaner beteiligt. Besondere
Erwähnung verdienen die beiden Mansfielder Konferenzen vom
Januar 1919 und 1920. Die dort gefassten Resolutionen wurden
dem Episkopat der Kirchenprovinzen von Canterbury und York
sowie den Leitern der Freikirchen überreicht und in der Presse
lebhaft besprochen.

Auf der ersten Konferenz wurde beschlossen:
1. Mit tiefer Dankbarkeit gegen Gott begrüssen wir als

Zeichen offensichtlichen Wirkens des heiligen Geistes die

mannigfachen Beweise besserer Beziehungen unter den christlichen

Kirchen, die ein volleres Verständnis ihrer Stellung und
ein ernsteres Verlangen nach völliger Gemeinschaft in einer
wiedervereinigten Kirche bekunden.

2. Wir anerkennen gegenseitig die Gemeinschaften, zu
denen wir gehören, als christliche Kirchen, d. h. als Glieder
des einen Leibes Christi. In dieser Anerkennung erblicken wir
die Grundlage zu jeder Annäherung in der Richtung nach der
Verwirklichung der reunierten Kirche, nach der wir uns sehnen,
für die wir arbeiten und beten.

3. Wir halten dafür, dass diese Anerkennung, um zum rechten
Ausdruck zu kommen, die gegenseitige Teilnahme an der hl.
Kommunion als Zeugnis für die Einheit des Leibes Christi ein-
schliessen muss.

4. Wir anerkennen die Stellung, die ein reformierter
Episkopat in der endgültigen Verfassung der wiedervereinigten
Kirche einnehmen muss, und zweifeln nicht daran, dass der
Geist Gottes die Kirchen zu einer solchen Verfassung leiten
wird, wenn sie zur Wiedervereinigung entschlossen sind. Sie
wird aber auch die wesentlichen Werte anderer historischer
Typen der Kirchenverfassung (presbyterianische, kongregatio-
nalistische und methodistische) bewahren müssen.



— 80 —

5. Als unmittelbar praktisches Mittel zur Förderung der
Unionsbewegung plädieren wir für Kanzelaustausch unter
Genehmigung der betreffenden kirchlichen Behörden, für
Versammlungen von Mitgliedern der anglikanischen Kirche und der
Nonconformists zu engerer Gebets- und Studiumsgemeinschaft
für örtliche Konferenzen, vereinigte Missionen und
interkonfessionelle Komitees zu gemeinsamer sozialer Arbeit.

Die zweite Mansfielder Konferenz veröffentlichte folgende
Resolutionen : Wir gehen darin einig, dass die Denominationen,
zu denen wir gehören, als korporative Gruppen in der einen
Kirche Christi gleich sind und dass die Wirksamkeit ihrer Dienste
in der Geschichte der Kirche beglaubigt ist. Wir glauben, dass

jeder Verkehr derselben untereinander auf Grund dieser
Anerkennung geführt werden sollte, die für jegliche Annäherung zur
Verwirklichung der wiedervereinigten Kirche wesentlich ist.

Wir stimmen darin überein, um diesem Prinzip der
Anerkennung einen sichtbaren Ausdruck zu verleihen, dass die
Annäherung auf folgender Grundlage zu erfolgen hat:

1. Kanzelaustausch mit Genehmigung der zuständigen
kirchlichen Behörden.

2. Gegenseitige Zulassung zum Tische des Herrn mit der
gleichen Genehmigung.

3. Ermächtigung der Geistlichen, die in einer andern
Denomination amtieren, zur Vornahme von amtlichen Handlungen
in den Kirchen anderer Bekenntnisse, wenn sie das wünschen.
Hierdurch wird klar festgestellt, dass der Zweck dieser
Ermächtigung der oben dargelegte ist. Die Annahme von Dienern
anderer Kirchen zum Dienste in andern Denominationen ist
nicht als Reordination oder als Ablehnung ihres früheren Standes
als Geistliche in der katholichen Kirche Christi aufzufassen.

Es ist selbstverständlich, dass die anglokatholische Partei
der Kirche von England den Resolutionen der zweiten
Mansfielder Konferenz noch weniger zustimmen konnte als der ersten
In ihrer Versammlung vom 24. März 1920 nimmt die Organisation

der Anglokatholiken, die English Church Union, dazu
Stellung. Die Versammlung missbilligt in treuer Anhänglichkeit
an die Vorschriften der heiligen Kanones und die Praxis der
katholischen Kirche die Gemeinschaft mit Schismatikern. Sie

stellt folgende Thesen auf.



— 81 —

1. Korporative Gruppen von Christen, die durch Schisma

getrennt sind, müssen in die kirchliche Gemeinschaft durch die
Autoritäten derselben aufgenommen werden, wenn sie das
Verlangen haben, das Schisma zu schliessen, und als rechtgläubig
befunden werden.

2. Sie können dann als korporative Gruppen rechtmässig
in der Kirche weiterbestehen, indem die die Merkmale ihrer
früheren Organisation behalten, insofern diese mit dem
katholischen Glauben und der katholischen Praxis vereinbar sind.

3. Wenn ihre Geistlichen es wünschen und dazu geeignet
sind, so können sie zu den heiligen Weihen zugelassen werden.

Gleichzeitig wurde folgender Zusatz angenommen:
Die Versammlung kann die Resolutionen der Mansfielder

Konferenzen nicht annehmen, da dieselben schliesslich so
gedeutet werden könnten, als ob die Kirche ihre Stellung aufgebe
und die Wahrheit von der Notwendigkeit der bischöflichen
Ordination verdunkelt würde.

Eine grosse Anzahl angesehener Mitglieder der anglikatho-
lischen Partei veröffentlichte ausserdem zur zweiten Mansfielder
Konferenz eine Erklärung vom April 1920 folgenden Inhaltes:

„Wir haben das kürzlich publizierte „gemeinsame Oxforder
Manifest" welches von Geistlichen der Kirche von England
und Religionsdienern der Freikirchen unter dem Gesichtspunkt
der kirchlichen Unionsförderung unterschrieben wurde,
sorgfältig geprüft. Wir stehen den Unterzeichnern dieses Dokumentes
nicht nach in dem Wunsche, dieses Ziel zu erreichen, aber wir
stehen im ernsten Gegensatz zu ihnen bezüglich der
Rechtmässigkeit sowie der Wirksamkeit der vorgeschlagenen Mittel.
Wir wollen besonders die Aufmerksamkeit auf die drei Klauseln
dieses Dokumentes lenken: 1. Dass „die Denominationen, zu
denen wir gehören, als korporative Gruppen in der einen
Kirche einander gleich sind." 2. „Mit Genehmigung der zuständigen

Behörde" „gegenseitige Zulassung zum Tische des
Herrn". 3. „Ermächtigung von Geistlichen ."

Wir nehmen an, dass das Manifest folgende Prinzipien in
sich schliesst:

1. Es ist für die Verfassung einer Kirche kein besonderes
geistliches Amt nötig, wenn diese als ein organischer Teil der
einen Kirche Christi betrachtet wird, angesichts des Umstandes,
dass alle vertretenen Denominationen als „gleich, als korpo-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2. 1925. 6



— 82 —

rative Gruppen in der einen Kirche Christi" erklärt werden.
2. Es ist kein besonderes Amt für die Verwaltung der hl.
Eucharistie nötig. 3. Ein Diener einer der in Frage kommenden
Denominationen, welcher in der Kirche von England zu amtieren
wünscht, hat nicht ins Auge zu fassen, was er eine Reordination,
wir eine Ordination nennen, sondern nur eine andere Art von
Autorisation. Wir Unterzeichner dieses Schriftstückes halten an
dem fest, was als gemeinsame katholische Lehre von der Weihe
und von den Bedingungen einer gültigen Eucharistiefeier
verkündet wird. Wer daran glaubt, dass Jesus Christus die katholische

Kirche gegründet und ihr die Binde- und Lösegewalt
gegeben hat, kann über die Norm der Kirche in diesen Punkten
nicht im Zweifel sein. Er weiss, dass sie so autoritativ wie nur
möglich ist. Wenn die anglikanische Kirche im Begriff stünde,
diese Tradition zu verlassen oder in einer amtlichen Kundgebung

die Gleichwertigkeit aller, wie immer organisierten Kirchen,
der wie immer verliehenen geistlichen Ämter und der
Abendmahlsfeiern, wie sie auch zelebriert werden mögen, anerkennt,
so würde sie ihre katholische Stellung, die sie in Anspruch
nimmt, und ihre Rechte, sich auf die alte, ungeteilte Kirche zu
berufen, aufgeben. Das würde auch das Einvernehmen stören,
welche ihre Glieder trotz aller Meinungsverschiedenheiten
zusammengehalten hat. Denn wenn wir uns auch in dem
unterscheiden, was das „esse" und was nur das „bene esse" der
Kirche betrifft, so sind wir uns doch darüber einig, dass nur
ein Bischof Diakone und Priester weihen darf, der selbst wieder
von einem Bischof konsekriert ist, und dass nur ein Priester
die hl. Eucharistie feiern kann. Wir können nicht umhin, das
Unheil ins Auge zu fassen, das über die Kirche von England
hereinbrechen würde, wenn in einem besonderen Falle dieses
Einvernehmen gestört würde. Wir halten es für unsere Pflicht,
feierlich zu erklären, dass die Annahme der Mansfielder
Resolutionen eine solche Störung im Gefolge haben würde. Eine
Wiedervereinigung mit solchen, mit denen wir jetzt nicht in
Kirchengemeinschaft stehen, um den Preis eines Bruches innerhalb

unserer Kirche zu erkaufen, wäre ein Unheil schwerster
Art. Dieses Unheil fürchten wir.

Was den Kanzelaustausch betrifft, der „mit Genehmigung
der zuständigen Behörden" im Manifest empfohlen wird, so

möchten wir dazu sagen, dass ein solcher Austausch, solange



— 83 —

die Bedingungen der Reunion nicht festgestellt sind, tatsächlich
nicht die Einheit fördern, sondern Unwahrheit und Zwietracht
säen würde. Ferner ist der Dienst am Worte Gottes ein Hauptteil

der autoritativen Aufgabe der Kirche und kann insofern
nicht irgend einem übertragen werden, der der Kirche nicht
die von ihren Geistlichen geforderte Bürgschaft gegeben hat.

Schliesslich machen wir noch drei Bemerkungen:
1. Wir glauben, dass Gottes Wirksamkeit nicht an seine

Sakramente oder an die Gesetze unserer Kirche gebunden ist.
Er kann die Gaben seines Geistes und seiner Gnade spenden,
wie und wann es ihm gefällt. So erkennen wir gerne die reiche
und offensichtliche Wirksamkeit des heiligen Geistes in den
Freikirchen an, die sowohl bei den „Friends" (Quäkern), die
keine regulären Geistlichen und Sakramente haben, wie bei
Nonconformists zutage tritt. Aber jetzt handelt es sich nicht
um die Frage: Wie haben wir die Geschichte der Vergangenheit

zu beurteilen? sondern: Wie müssen wir in der Zukunft
eine Wiedervereinigung sicherstellen Wir behaupten, dass nur
auf dem Boden des katholischen Prinzips der apostolischen
Sukzession eine Wiedervereinigung erhofft werden kann.

2. Eine Wiedervereinigung, die erstrebt werden soll, muss
einen viel weiteren Gesichtskreis haben, als die Reunion, welche
das Manifest ins Auge fasst. Es ist klar, dass für die anglikanische

Kirche eine Vereinigung mit Nonconformists auf einer
anderen Basis als der katholischen jede Hoffnung auf eine
Wiedervereinigung mit den morgenländischen Kirchen und der
römischen Kirche vernichtet.

3. Endlich erheben wir Einspruch gegen die Theorie, die
dem Manifest zugrunde zu liegen scheint, dass eine Gruppe
von Christen, wenn sie mit der Kirche nicht zufrieden ist, von
sich aus eine Kirche gründen und ein eigenes geistliches Amt
schaffen kann. Diese Theorie hat in der Vergangenheit geherrscht,
hat aber ihrer Natur nach für die Einheit der Kirche geradezu
verheerend gewirkt.

Dieses Schreiben erhielt 90 Unterschriften, darunter von
drei Bischöfen.

Die Anschauungen der anglokatholischen Partei zu den Re-
unionsfragen kommen ausserdem in einer Petition an das Haus
der Bischöfe der Kirchenprovinz Canterbury vom Mai 1919 zum
Ausdruck und lassen sieh folgendermassen zusammenfassen:



- 84 —

Es ist mit unseren Grundsätzen nicht unvereinbar, mit
Mitgliedern nicht-bischöflicher Kirchen zu öffentlichen Diskussionen

zusammenzukommen und zur Einleitung derselben ein
gemeinsames Gebet zu verrichten.

Um kirchliche Reunion zu erleichtern, sollen Abmachungen,
die unwesentliche Einzelheiten in Gottesdienst und religiöser
Praxis betreffen, mit grösster Freiheit getroffen werden. In
grundsätzlichen Dingen darf nicht einmal eine vorübergehende
Konzession gemacht werden.

Wir sollten nicht an gemeinsamen Gottesdiensten, weder
in unsern Kirchen, noch in denen der nicht-bischöflichen Kirchen
teilnehmen.

Es ist für uns unter keinen Umständen möglich, in den

gottesdienstlichen Räumen, die nicht-bischöflichen Gemeinden
gehören, zu predigen oder zu amtieren. Doch dürfen wir mit
Zustimmung des Bischofes oder der Pfarrgeistlichen über unsern
Glauben diskutieren. Wir dürfen indessen unter keinen
Umständen Mitglieder nicht-bischöflicher Kirchen einladen, in
unsern Kirchen zu predigen oder zu amtieren.

Mitglieder nicht-bischöflicher Kirchen dürfen nicht zur hl.
Kommunion zugelassen werden, ausser wenn ein Sterbender den
Wunsch nach Aussöhnung mit der Kirche ausdrückt.

Hindernisse einer Reunion sind, abgesehen von der Weihe:
ernstliche Abweichungen von den Hauptlehren des christlichen
Glaubens oder vom Wesen der Kirche und der Sakramente,
ernstliche Abweichungen in bezug* auf die Verwaltung der
Sakramente, Weigerung, einer Form des Credos zuzustimmen.

Aber auch die evangelische Partei der Kirche von England
entwickelte in ihrer Konferenz vom Juni 1919 zu Cheltenham
ihre Ansichten zur Reunionsfrage :

1. Das Endziel der Einheit ist eine sichtbare Kirche, die

gegründet ist auf Jesus Christus, in welche alle Kirchen, ohne
den Zusammenhang mit ihrer Vergangenheit zu brechen, ihre
besonderen Gaben mitbringen können. Auf diese Weise wird
die grösste Mannigfaltigkeit in der Einheit sichergestellt.

2. Zur Bekundung der geistigen Einheit ist Kanzelaustausch
und gegenseitige Interkommunion mit den evangelischen
Freikirchen wünschenswert.

3. Die Bischöfe der Nationalkirche werden gebeten, ihre
Zustimmung zu geben, dass Prediger der nicht-bischöflichen



— 85 —

Kirchen an den Gottesdiensten zur Feier des Friedens in den
Kathedralen und Kirchen teilnehmen. Ferner mögen alle
getauften und anerkannten Mitglieder jener Kirchen eingeladen
werden, an der hl. Kommunion bei dieser Gelegenheit
teilzunehmen.

4. Die Konferenz wünscht die Zusammenarbeit mit allen,
welche an der Vereinigung der Kirchen mitwirken, und nimmt
die Beschlüsse der (I.) Mansfielder Konferenz freudig an.

5. Es sollen Anstrengungen gemacht werden, um die Laien
in den Unionsproblemen zu unterrichten und einen weitherzigen
Sinn zur Verwirklichung der christlichen Einheit zu erwecken.

6. Vorschläge für die Reordination von Geistlichen sind nicht
erwünscht oder durchführbar.

Weder die von der evangelischen, noch die von der
katholischen Partei der Kirche von England geäusserten Gesichtspunkte

haben bisher ein praktisches Ergebnis gezeitigt,
soweit die anglikanische Kirche in Betracht kommt. Die Frage
des Kanzelaustausches, wie der Interkommunion der genannten
Gemeinschaften ist immer noch offen und Gegenstand lebhafter
Diskussion. Und doch kann nicht gesagt werden, dass alles,
was in der Unionsbewegung gegangen ist, zwecklos war. Nicht
hoch genug zu veranschlagen ist der geistige Gewinn, den die
Kirchen durch die Verhandlungen erzielt haben. Ein irenischer
Geist ist eingezogen, wo früher scharfe Polemik herrschte. Man
sieht das Gute auch bei andern und findet in der eigenen
Gemeinschaft nicht alles vollkommen. Somit ist jene Athmosphäre
geschaffen, in der allein Unionsverhandlungen gedeihen können.
Trennungen, die Jahrhunderte gedauert, können nicht in wenigen
Jahren überwunden werden.

Praktisch verheissungsvoller dagegen sind die Besprechungen
verschiedener Missionsgesellschaften in Südindien und Britisch-
Ostafrika. Die gemeinsame Not und die gemeinsame Aufgabe,
die Heidenwelt zu christianisieren, bringen sie eher zusammen
als die gleichen Gemeinschaften in den christlichen Ländern.

Im Mai 1919 fanden in Tranquebar (Südindien) Verhandlungen

zwischen den Anglikanern einerseits und der Vereinigten
Kirche von Südindien (amerikanische und englische
Kongregationalisten, schottische Presbyterianer, schottische
Freikirchen, holländische reformierte Kirche Amerikas, schweizerische

reformierte Kirche der Basler Mission) andrerseits statt.



— 86 —

Es soll eine sichtbare Kirche erstrebt werden, in der drei
Elemente vorhanden sein müssen, das kongregationalistische,
welches die „ganze Kirche" mit „jedem Gliede" darstellt, das
unmittelbaren Zutritt zu Gott hat, indem jedes seine Gabe zur
Entwicklung der ganzen Gemeinschaft beiträgt. Das presbyterianische

Element, wodurch sich die Kirche in einer Generalsynode

zur organisierten Einheit zusammenschliessen könnte.
Das exekutive oder bischöfliche Element. Alle drei Elemente
sollten sich in der zukünftigen Kirche auswirken. „Denn wir
beabsichtigen nicht einen Kompromiss im Interesse des Friedens,
sondern eine Zusammenfassung im Interesse der Wahrheit."

Die Anglikaner fordern die Annahme des tatsächlich
gewordenen Episkopates und nicht irgendeiner Theorie über
dessen Charakter. Die Mitglieder der vereinigten Kirche von
Südindien halten es für notwendig, dass der Episkopat wieder
eine konstitutionelle Form annehmen sollte nach dem Muster
der schlichten apostolischen Urkirche. Während die Anglikaner
den historischen Episkopat fordern, stellen die Mitglieder der
vereinigten Kirche von Südindien für die Union eine Bedingung:
Anerkennung der geistigen Gleichwertigkeit, des allgemeinen
Priestertums und des Rechtes der Laien, in der Kirche voll zur
Geltung zu kommen. Unter dieser Voraussetzung wird eine
Union auf folgender Grundlage vorgeschlagen : 1. Die hl. Schrift
enthält alles, was zur Seligkeit notwendig ist ; 2. Annahme des

Apostolikums und Nizänums; 3. der von Christus eingesetzten
Sakramente, der Taufe und des hl. Abendmahles. Es wird ferner
zugegeben, dass die Bedingungen der Union nicht die
Notwendigkeit in sich schliessen, die Vergangenheit preiszugeben.
Auch wird die Gültigkeit der Ordinationen der andern nicht in
Frage gestellt. Ohne die vertretenen Kirchen verpflichten zu
wollen, wird inoffiziell folgender Unionsplan angenommen : Wenn
die vereinigte Kirche von Südindien die Union wünscht, so
lässt sie bestimmte Männer ihrer Kirche wählen, die zu
Bischöfen konsekriert wrerden sollen. Bei der Konsekration dieser
ersten Bischöfe sollen drei oder mehr Bischöfe der anglikanischen
Kirche zusammen mit einer gleichen Zahl von Geistlichen oder
andern Vertretern der vereinigten Kirche den Kandidaten die
Hände auflegen. Sobald die ersten Bischöfe geweiht sind, treten
die beiden Kirchen in Interkommunion, aber die weitere
Abgrenzung der Geistlichen in bezug auf die Feier der hl.



— 87 —

Kommunion in den Kirchen der anderen Gemeinschaft bleibt
bestehen. Indessen soll der Weg gesucht werden, der den
Dienern der beiden Kirchen gestattet, die hl. Kommunion in
den Kirchen der andern Gemeinschaft zu feiern. Es wird ferner
noch angeregt, dass ein besonderer Gottesdient zur Bevollmächtigung

gehalten wird.
Alle Geistlichen beider Gemeinschaften, welche die

Vollmacht wünschen, bei der Kommunionfeier in der ganzen Kirche
zu amtieren, hätten sich vorzustellen, um aus den Händen aller
Bischöfe der vereinigten Kirche die Vollmacht dazu zu
empfangen. Diener der Kirchen, die das nicht wünschen, können
dazu nicht verpflichtet werden. Für Mitglieder der extremen
Flügel in jeder Gemeinschaft wird volle Freiheit gefordert,
ihre Ansichten und jetzige Praxis zu behalten.

Die Konferenz von Tranquebar sandte auch eine Einladung
an die uralte Kirche der persisch-syrischen Thomaschristen auf
Malabar, der die anglikanische Kirche schon vor hundert Jahren
materielle Unterstützung zuteil werden liess. Vertreter dieser
Kirche erklärten ihre Übereinstimmung mit den angenommenen
Punkten der Unionsbasis. Sie sind prinzipiell bereit, bei Wahrung
der eigenen Selbständigkeit, die Unionsfrage auf Grund des

angegebenen Programmes dem Metropoliten und der Synode
vorzulegen.

In Britisch-Ostafrika hatten verschiedene Missionsgesellschaften

bereits 1913 Unionsprobleme erörtert und eine Vereinbarung

getroffen, die sich aber durch den Einspruch des
anglikanischen Bischofs Weston von Zanzibar nicht auswirken
konnte. Die zweite Kikuyukonferenz vom Juli 1918, die von
Anglikanern, Presbyterianern, Kongregationalisten und Methodisten

beschickt war, hat dagegen insofern positive Arbeit
geleistet, als eine Art Bund geschlossen wurde, der eine
freundschaftliche Verständigung über die Missionsarbeit bezweckt
und den Grund zu weiteren Verhandlungen legt.

Die auf einer Karte bezeichneten Missionsdistrikte der
einzelnen Gesellschaften werden gegenseitig respektiert. Jeder
Missionar hat das Recht, Mitglieder seiner Kirche im Gebiete
der befreundeten Gesellschaft zu bedienen, wenn er die
Vertreter derselben davon in Kenntnis gesetzt hat. Alle Missionsarbeit

eines Bezirkes steht unter der Jurisdiktion der darin
verantwortlichen Gesellschaft. Das Interesse für die kirchliche



— 88 —

Unionsbewegung ist mit allen Mitteln unter den Christen des

Gebietes zu erwecken. Jede Proselytenmacherei unter den
Christen der befreundeten Missionsgesellschaften ist untersagt.
Wenn ein Kommunikant in der eigenen Gemeinschaft nicht
kommunizieren kann, so wird er von den andern zum Tische
des Herrn nicht zugelassen. Dogmatisch wird als gemeinsame
Glaubensgrundlage festgelegt: Die hl. Schrift ist Gottes Wort.
Das Apostolikum und Nizänum ist Ausdruck des christlichen
Glaubens. Christus ist Gott. Sein Sühnetod verbürgt die
Sündenvergebung. Die rechte Spendung der Taufe und des hl. Abendmahles

durch äussere Zeichen ist von Christus angeordnet.
Der Bund wird nach aussen durch ein Repräsentativkonzil

vertreten, zu dem alle Gesellschaften nach der Zahl ihrer Stationen
Vertreter delegieren. Es hat lediglich eine beratende Aufgabe und
übt über die Gesellschaften bzw. ihre Kirchen keine Kontrolle aus.
Es soll wenigstens einmal im Jahre tagen, wählt seine Beamten
selber, stellt die Geschäftsordnung fest, macht Vorschläge zur
Förderung der Ziele des Bundes, entwirft Statuten und verbessert
sie. Sofort ist die Mitarbeit aller afrikanischen Christen an dem
Konzil in die Wege zu leiten. Bei allen Missionsgesellschaften
des Bundes erfolgt die Zulassung zum Katechumenat durch ein
öffentliches Bekenntnis. Es wird eine Minimalzeit für die Dauer
des Katechumenunterrichtes festgesetzt und bestimmt, welche
Religionskenntnisse für den Empfang der Taufe notwendig sind.
Getaufte Kinder müssen vor der Zulassung zum hl. Abendmahle
einen ähnlichen Unterricht empfangen, wie die Erwachsenen
vor der Taufe. Die Sakramente sollen ausser bei der Nottaufe
nur von anerkannten Dienern der Gesellschaften gespendet
werden. Sie wird von allen Gliedern der befreundeten Kirchen
als gültig anerkannt. Niemand darf getauft werden, der in
Polygamie lebt. Keine befreundete Kirche darf das hl. Abendmahl
einer Person spenden, die in der eigenen Kirche hierzu nicht
zugelassen ist. Innerhalb des vertretenen Missionsgebietes hat
jeder zur Missionsarbeit zugelassene Kandidat einen genau
umschriebenen Unterrichtskursus zu absolvieren, die erwähnte
Glaubensgrundlage schriftlich anzuerkennen und ist zum Kirchendienst

von der rechtmässigen Behörde seiner Kirche durch
Handauf legung „auszusondern". Es ist ferner dahin zu wirken,
dass auch eine Verständigung mit andern Missionsgesellschaften
über Einflusssphären zustande kommt, insofern diese die Glaubens-



— 89 —

grundlage unterschreiben. Zu dem jährlichen Konzil sind die
ausserhalb des Bundes stehenden Missionsgesellschaften einzuladen.

Endlich sollen die Heimatkirchen der Missionsgesellschaften

aufgefordert werden, die Schwierigkeiten zu beseitigen,
die jetzt noch das Ideal einer kirchlichen Vereinigung unmöglich
machen. Auf der zweiten Kikuyukonferenz vertrat Bischof
Weston von Zanzibar (gest. im November 1924) den Standpunkt
der Anglokatholiken, den er folgendermassen zusammenfasst :

1. Es gibt nur eine Kirche Christi, die Bruderschaft aller
Christen. Der Eintritt erfolgt durch die Taufe.

2. Die hl. Schrift ist Gottes Wort.
3. Die kirchlichen Credos sind der Ausdruck des

katholischen Glaubens.
4. Das Bischofsamt hat immer existiert und wird von dem

weit grössten Teile der Christenheit festgehalten.
5. Das Bischofsamt trägt nicht notwendigerweise einen

monarchischen Charakter. Einer Lokalkirche können daher
mehrere Bischöfe dienen. Der Bischof muss frei gewählt werden
und leitet die Kirche im Verein mit dem Klerus und den Laien.
Es ist nicht wesentlich, dass wir uns bezüglich des Episkopates
nach der doktrinären Seite hin verständigen, wenn nur die
Tatsache seiner Existenz und seiner Kontinuität zugegeben wird.

6. Nicht-bischöfliche Kirchen sollen nach Annahme des

Episkopates ihre eigene Verfassung behalten, indem sie mit den

gegenwärtigen bischöflichen Kirchen Hand in Hand arbeiten.
7. Das Prinzip der sakramentalen Gnade ist anzunehmen.

Die sog. evangelischen Sakramente sind von allen zu gebrauchen,
aber es muss von den andern Kirchen verlangt werden, dass
auch Riten, die der Bischof selber Sakramente nennt, gespendet
werden dürfen.

8. Das Prinzip der Kirchenzucht und Absolution ist
anzunehmen. Jede Gemeinschaft hat zu entscheiden, wie die
Absolution auszusprechen ist, ob öffentlich oder privat, ebenso, wie
die vorhergehende Beichte abzulegen ist.

9. Das Prinzip des Gemeindegottesdienstes ist hochzuhalten.
Jede Gemeinschaft muss Materie und Form der Taufe und eine
gültige Konsekrationsformel für die Feier der hl. Eucharistie
anwenden. Im übrigen ist sie in der Spendung der Sakramente
und in der Form des Gottesdienstes frei. Wenn die
nichtbischöflichen Gemeinschaften diese Vorschläge annehmen und



— 90 —

sich zur bischöflichen Konsekration und Ordination entschliessen
können, um ihre Diener zu befähigen, in der anglikanischen
Kirche zu amtieren, so will er mit Freuden vor ihre Gemeinden
treten und in jeder gewünschten Form die öffentliche
Anerkennung vornehmen. Damit die Diözese Zanzibar in das Reunions-
schema eingeschlossen werden kann, sei eine weitherzige Toleranz

notwendig.
Die ganze Unionsbewegung erhielt durch den Lambethappell

„an alle Christen" vom August 1920 einen kräftigen Impuls.
Wurde derselbe doch vom Primas von England, dem Erzbischof
von Canterbury, an alle grösseren Christengemeinschaften der
Welt amtlich übersandt. Dieselben wurden dadurch genötigt,
eine Antwort zu geben. Wir beschränken uns hier darauf,
darüber zu berichten, welches Echo der Appell in den
protestantischen Gemeinschaften der englisch sprechenden Welt
gefunden hat.

Das Föderativkonzil der englischen Freikirchen, welches
Presbyterianer, Kongregationalisten, vereinigte Methodisten,
Wesleyaner, Baptisten und die Brüdergemeinde umfasst, will
die Antwort den Einzelkirchen überlassen, präzisiert aber die
gemeinsame Stellung dieser Kirchen am 22. Mai 1920, wie folgt :

1. Anerkennung der Kirchen : Das Wesen der Kirche erblickt
das Konzil nicht in der äusseren Organisation, sondern in der
Stellung zu den Evangelien. Ohne loyale, praktische, gegenseitige
Anerkennung können Unionsversuche nicht durchgeführt werden.
Die im Konzil vertretenen Kirchen betrachten sich als
Teilkirchen der Gesamtkirche. Das wahre Zeichen kirchlicher
Gemeinschaft ist Teilnahme am Tische des Herrn. Unter den
Freikirchen herrscht Interkommunion. Wenn nun ein Mitglied
der Freikirchen zum Anglikanismus übertritt, so geht von einer
grösseren Gemeinschaft zu einer kleineren, da es dann nur
noch mit den Anglikanern kommunizieren kann. Das Konzil
wünscht zu wissen, ob die anglikanische Kirche die Freikirchen
als zu einer Körperschaft verbundene Teile der Kirche Christi
und deren Diener als Diener am Worte Gottes und Verwalter
seiner Sakramente anerkenne.

2. Es muss über die Bedeutung der bischöflichen Ordination,
die im Lambethappell vorgeschlagen wird, völlige Klarheit
herrschen. Soll die anglikanische Weiheformel, dass die
Weihekandidaten „zu Dienern der Kirche Gottesu gemacht werden,



— 91 —

nicht einfach bedeuten, dass sie zu Dienern der Kirche von
England autorisiert werden? Diener der Kirche Gottes seien
die Diener der Freikirchen bereits, da ihnen ein für allemal
die Ermächtigung erteilt sei, Christi Wort und Sakramente zu
verwalten. Die Frage der Anerkennung ihrer Ordination muss
eindeutig bejaht werden.

3. Geistige Freiheit der Kirche Christi. Geistige Freiheit ist
für das organische Leben der Kirche, was Gewissensfreiheit
für den einzelnen Christen ist. Die Kirche muss in Dingen des

religiösen Glaubens und der sittlichen Pflicht, vom Herrn zu
lernen und ihm zu gehorchen, frei sein. Nun wird diese Freiheit

in zwei Hauptpunkten berührt : in der Beziehung der Kirche
zu den Credos und in der Beziehung von Kirche und Staat.
Das Nizänum ist als eine hinreichende Festlegung des christlichen

Glaubens nach den Ideen des vierten Jahrhunderts zu
betrachten. Weil aber die Wahrheit immer neue Ausdrucksformen

sucht, so können Ausdrücke und Gedanken veralten
und leicht missdeutet werden. Sie können so irreführen. Wir
müssen bereit sein, vom hl. Geiste, der noch heute die Kirche
in der Wahrheit leitet, zu lernen. Die Freikirchen lehnen die
Autorität des Staates in den geistlichen Angelegenheiten der
Kirchen ab. Das Verhältnis der Kirche von England zum Staate
bedarf einer gründlichen Revision.

Das nämliche Förderativkonzil fordert im September 1921,
dass den Worten über kirchliche Einigung nun auch die Taten
folgen, nämlich Kanzelaustausch und Interkommunion. Es
bestimmt ferner Vertreter der Freikirchen, welche mit den beiden
englischen Erzbischöfen und andern Vertretern der Kirche von
England konferieren sollen. Diese Konferenzen wurden anfangs
1922 im Lambethpalast gehalten. Sie behandelten in der Hauptsache

folgende Punkte: Das Wesen der Kirche, das Wesen
des geistlichen Amtes und die Stellung der Credos in der
künftigen, wiedervereinigten Kirche. Die Versammlung stellte eine
Reihe von Thesen auf, die einstimmig angenommen wurden.
Unterm 24. Mai 1922 wurde das Protokoll dieser Sitzungen
veröffentlicht. Es ist in unserer Zeitschrift 1922, Seite 140 ff.,
abgedruckt.

Das Protokoll wurde dem Förderativkonzil der evangelischen

englischen Freikirchen vom September 1922 vorgelegt.
Dasselbe bemerkt dazu, dass es nicht befugt sei, ein eigent-



- 92 —

liches Unionsschema auszuarbeiten, sondern nur die Vorbedingungen

hierzu zu prüfen. Der Bericht ist lediglich als ein
interimistischer von einleitendem Charakter zu bewerten. Nur
die Einzelkirchen des Bundes können ein Unionsschema
verfassen. Das Konzil wünscht indessen zur Beseitigung praktischer
Schwierigkeiten Aufklärung über gewisse Ausdrücke. 1. Was
bedeutet ein repräsentativer, konstitutioneller Episkopat? Wie
können die Elemente einer presbyteralen und kongregationalistischen

Kirchenordnung damit vereinigt werden 2. Wie wird
der Status des Kirchenamtes in den Freikirchen aufgefasst?
3. Wie werden die Beziehungen der Freikirchen zu den
Gemeinschaften, mit denen sie in andern Teilen der Welt verbunden
sind, angesehen? 4. Wie stellt man sich zu dem Problem der
Beziehungen von Kirche und Staat? 5. Wie können die
evangelischen Prinzipien der Reformation sichergestellt werden?

Das Konzil fordert nochmals volle Bereitwilligkeit der an
den Besprechungen beteiligten Kirchen, die einzelnen
Gemeinschaften als Teile der einen Kirche Christi anzuerkennen und
die Unionsverhandlungen durch Taten zu fördern.

Das für die Verhandlungen mit den Freikirchen bestimmte
anglikanische Komitee beantwortete am 6. Juli 1923 nur die
Frage über den Status des Kirchenamtes in den Freikirchen
in einem längeren Memorandum. Das Komitee fühlt sich an
die Feststellungen des Lambethappells gebunden und hält sich
nicht für berechtigt, mit diesem Memorandum den Appell
authentisch zu interpretieren. Es weist zunächst darauf hin, dass
innerhalb der Freikirchen sehr verschiedene und wechselnde
Überlieferungen und Auffassungen über die Bedeutung der
eigenen Ordinationen herrschten. Auch wird dort die Ordination
in durchaus voneinander abweichenden Formen erteilt. Daher
kann auch keine einfache bedingungslose Antwort auf die
diesbezügliche Frage gegeben werden. Nur solche Kirchenämter
können anerkannt werden, die nach alter Ordnung durch
Handauflegung und Gebet übertragen werden. Solche Ordinationen
sind nicht als wirkungslos, als null und nichtig, als ungültig,
sondern als wirkliche Übertragung von Ämtern in der Gesamtkirche
zu betrachten. Doch können diese Ämter in verschiedenen
Abstufungen als irregulär und defektiv aufgefasst werden. Um so
mehr sollte das Verlangen nach Beseitigung aller Schwierigkeiten

bezüglich der Anerkennung der Ämter wachsen. Nach



— 93 —

den Bestimmungen der anglikanischen Kirche kann niemand
zum geistlichen Amte in dieser Kirche zugelassen werden, der
nicht bischöflich ordiniert ist. Um jedoch schon jetzt die
Geistlichen der Freikirchen und anglikanischen Kirche in engere
Beziehungen zu bringen, wird auf die Beschlüsse der Convocation

von Canterbury und York hingewiesen, wonach ein Bischof
berechtigt ist, gelegentlich nicht-bischöflich geweihte Geistliche
in ihren Diözesen zur Predigt zuzulassen. Auch können
anglikanische Priester zur Ausübung des Predigtamtes in andern
Gemeinschaften ermächtigt werden. Für die Zukunft sollen,
wenn einige der Freikirchen bereit sind, sich auf Grund der
Annahme des Episkopates mit der Kirche von England zu
vereinigen, die Diener beider Parteien als gleichberechtigt in
den Konzilien der vereinigten Kirche anerkannt werden, und
diese können dann, solange noch nicht-bischöflich geweihte
Geistliche vorhanden sind, Gottesdienste halten, mit Ausnahme
der Feier der hl. Eucharistie, und mit Ermächtigung des Bischofes
in den bischöflichen Kirchen predigen. Diese Massnahmen sind
für die Übergangszeit vorgesehen, in der die Union zwar
eingeleitet, aber noch nicht zum Abschluss gelangt ist.

Das Föderativkonzil der Freikirchen nahm am 18.
September 1923 von diesem Memorandum Kenntnis und machte
dazu folgende Bemerkungen: Die Erklärung wird willkommen
geheissen, wenn „die Ämter, welche mit der Intention erteilt
sind, zur Verkündigung des Wortes und zur Spendung seiner
Sakramente zu bevollmächtigen, sofern sie von den beteiligten
Kirchen feierlich verliehen sind, als wirkliche Ämter in der
Gesamtkirche betrachtet werden." Dadurch wird ausdrücklich
erklärt, dass die Freikirchen das Evangelium recht verkündigen,
die Sakramente recht verwalten und innerhalb der Gesamtoder

katholischen Kirche stehen. Damit steht nun aber nach
Auffassung des Konzils im Widerspruch, wenn für den Dienst
in der bischöflichen Kirche bischöfliche Ordination verlangt
wird. Sind die Diener der Freikirchen zur Predigt des Wortes
und zur Verwaltung der Sakramente bereits ordiniert, so bedarf
es keiner weiteren Ordination.

Bereits vor der Zeit der jetzigen anglikanischen Ordinations-
formulare (1661) haben wiederholt reformierte Geistliche innerhalb

der anglikanischen Kirche ohne bischöfliche Reordination
amtiert. Wenn das im 17. Jahrhundert möglich war, warum



— 94 —

sollte es dann im 20. Jahrhundert nicht angehen? Man müsse
einen andern Modus wie bischöfliche Ordination suchen, um
nicht-bischöflich ordinierte Geistliche, die für den Dienst am
Wort und zur Verwaltung der Sakramente in der Gesamtkirche
ordiniert sind, zum Dienste in der anglikanischen Kirche zu
autorisieren. Das Konzil glaubt, dass in dieser Frage das letzte
Wort noch nicht gesprochen ist. Noch steht der Weg zur Union
nicht klar vor Augen, in weiteren Besprechungen soll aber
der Zugang zu einer volleren Verständigung gesucht werden.

In Schottland haben die schottische Staatskirche und die
Vereinigten schottischen Freikirchen, die sich 1921 auf Grund
der Freiheit der Kirchen und der nationalen Anerkennung der
Religion zu einer Arbeitsgemeinschaft zusammengeschlossen
haben, zum Lambethappell Stellung bezogen. Beide Kirchen
sagen sorgfältige Prüfung zu und sind zu Verhandlungen mit
Abgeordneten der Anglikaner von Schottland bereit. Die
Freikirchen von Schottland weisen nicht nur auf die Verschiedenheit
der Auffassung von den geistlichen Ämtern, sondern auch auf
die Differenzen in der Lehre vom hl. Abendmahl hin. In
ähnlichem Sinne äussern sich die englischen Freikirchen, jede
gesondert. Die Primitiven Methodisten lehnen jede Ordination
von vornherein glatt ab. Die Wesleyanische methodistische
Kirche betont, dass keine Form eines Kirchenamtes in ihrem
Ursprung auf den direkten Auftrag Christi oder seiner Apostel
zurückgeführt werden kann. Die Frage der bischöflichen Reordination

bedarf daher einer sehr sorgfältigen und gründlichen
Prüfung. Für diejenigen, welche sich bereits als Diener der
Kirche Christi fühlen, könne diese Reordination nicht in Betracht
kommen. Die Wesleyaner werden auf keinen Fall zugeben,
dass sie in ihrer Freiheit, mit andern nicht-bischöflichen Kirchen
sich zu verbinden, irgendwie beschränkt werden. Auch bereite
die enge Verbindung der anglikanischen Kirche mit dem Staate
der Union Schwierigkeiten. Schliesslich wird noch die Anhänglichkeit

der Wesleyaner an die Prinzipien der Reformation
unterstrichen.

Das Pittsburger Panpresbyterianische Generalkonzil vom
September 1921 erwartet in seiner Antwort einen Fortschritt
in den Reunionsbestrebungen nur von der gegenseitigen loyalen
Anerkennung des eigenen kirchlichen Standpunktes. Diese zeige
sich in der Zulassung zum hl. Abendmahle und in gemeinsamen



— 95 —

Gottesdiensten. Vor allem müssen künftig alle Worte und
Handlungen unter Christen unterbleiben, die ein friedliches
Nebeneinanderleben stören könnten.

Zu einem sehr beachtenswerten positiven Ergebnis ist in
den Vereinigten Staaten von Amerika das Verhältnis der bischöflichen

Kirche zu der ungarischen Kirche von Amerika gekommen,

indem dort eine Vereinbarung getroffen wurde, wonach
die ungarische (reformierte) Kirche sich der Aufsicht der bischöflichen

Kirche unterstellt, ihre sämtlichen Geistlichen bischöflich
ordinieren lässt und für diese Geistlichen wie für die Kirchen
materielle Hilfe der bischöflichen Kirche annimmt, da wegen
der Valutaverhältnisse diese Unterstützung aus Ungarn nicht
mehr geleistet werden kann. Der Gottesdienst in der ungarischen

Kirche wird in der bisherigen Form weiter gehalten.
Die bischöflich geweihten ungarischen Geistlichen erhalten in
bezug auf Besoldung und Pensionierung dieselben Rechte wie
die Priester der bischöflichen Kirche.

In Australien liegen die kirchlichen Verhältnisse ähnlich
wie in England und Nordamerika. Im März 1922 haben in
Sidney Anglikaner, Presbyterianer, Methodisten und
Kongregationalisten nach vorausgegangenen Verhandlungen eine Reihe
von Resolutionen angenommen, die zu den aufgeworfenen Fragen
mit der kirchlichen Union Stellung nehmen. Während die Kirche
das Recht hat, sich ihre eigene Verfassung zu geben, hält man
doch dafür, dass die Verfassung der reunierten Kirche die
bischöfliche sein sollte. Die Ernennung der Bischöfe ist Sache
der Geistlichen und Laien. Das Bischofsamt muss konstitutionell
gestaltet werden. Damit soll aber nicht gesagt werden, dass
eine kirchenamtliche Autorität nicht auch ohne den Episkopat
erlangt werden kann oder dass der Episkopat der einzige
Kanal der Gnade ist. Ein Komitee von Vertretern der genannten
Kirchen über die Bedingungen der gegenseitigen Anerkennung
bischöflicher und nicht-bischöflicher Ordinationen genane
Untersuchungen anzustellen, deren Ergebnis der nächsten Konferenz
vorzulegen ist. Das Nizaenum wird als genügender Ausdruck
des katholischen Glaubens angenommen. Presbyterianer, Methodisten

und Kongregationalisten suchen inzwischen den Weg zur
vollen kirchlichen Union.

Die zweite Konferenz vom Mai 1923 in Cronulla, an der
wiederum die erwähnten Kirchen vertreten waren, publizierte



— 96 —

ein umfangreiches Protokoll, das sich im Punkte über das Wesen
der Kirche wörtlich mit den Feststellungen des vereinigten
Komitees der Anglikaner und englischen Freikirchen vom Mai
1922 deckt. Bezüglich der Ordination wird der Meinung*
Ausdruck verliehen, dass ein gemeinsames, allgemein anerkanntes
Kirchenamt nötig sei. Dieses muss sich in Diakonat, Presbytérat
und Episkopat gliedern. Vorbedingungen zur Ordination sind:
innerer Beruf, Annahme der Kirche und Anerkennung, dass

der Dienst des einzelnen der Autorität der Gesamtkirche
untergeordnet ist. In der vereinigten Kirche der Zukunft soll der
Episkopat mit dem Presbytérat als ein Werkzeug angenommen
werden, wodurch die Autorität der gesamten Gemeinschaft für
den Kirchendienst verliehen wird. Gleichzeitig sollen der Rat
der Presbyter (Synode) und die Gemeinde der Gläubigen als
dauernde Bestandteile der künftigen Kirchenverfassung bei
der Ordination wie auf andern Gebieten der Ordnung und des

kirchlichen Lebens erhalten bleiben. Auf Wunsch der
nichtbischöflichen Vertreter wurde noch folgender Beschluss

anangenommen: Die Mitglieder der Konferenz, welche zu der
presbyterianischen, methodistischen und kongregationalistischen
Kirche gehören, geben, obgleich sie ernstlich eine weitere
Wiedervereinigung suchen, den Vertretern der anglikanischen
Kirche höflichst zu verstehen, dass sie irgendeinen Auftrag,
der in ritueller Form einen Ordinationsakt in sich schliesst oder
doch als solcher aufgefasst werden könnte, nicht annehmen
würden.

Die genannten Gemeinschaften wollen inzwischen ihre
gemeinsame Glaubens- und Verfassungsgrundlage festlegen und
als „Kirche, welche die Wiedervereinigung ins Auge fasst,"
eine Art Konzil organisieren, das sich mit folgenden Materien
zu beschäftigen hat: Gemeinsames Gebet, Konferenzen über
Angelegenheiten, die mit der Unionsfrage in Verbindung stehen,
religiöse Erziehung, theologische Fakultäten, christliche Mission,
soziale und wirtschaftliche Fragen, öffentliche Moral, apologetische

Vorträge, gemeinsame Evangelisation.
Im Anschluss hieran bemerken wir noch, dass die

vorgeschlagene Union zwischen Presbyterianern, Methodisten und
Kongregationalisten in Australien im September 1920 einer
Abstimmung unterworfen wurde. Die Presbyterianer erschienen
fast vollzählig an der Urne und stimmten mit 43,638 pro und



— 97 —

28,733 kontra. Bei den Methodisten beteiligten sich 65 % der
Stimmberechtigten, von denen 88 % für die Union votierten.
Von den Kongregationalisten stimmten 70 °/o, davon 57 % pro.
Wenn schon bei einer Union zwischen sich innerlich sehr nahe
stehenden Gemeinschaften nicht unbeträchtliche Minoritäten
ihren Widerspruch zum Ausdruck bringen, was wird erst
geschehen, wenn über eine Union mit Anglikanern abgestimmt
werden würde?

Trotz der Widerstände scheint sich aber in Australien eine
Union dieser Denominationen anzubahnen, die in Canada bereits
als Vereinigte Kirche von Canada zur Verwirklichung gekommen

ist. Dort ist überhaupt, bedingt durch die schwierigen
Verhältnisse in dem dünn besiedelten riesigen Gebiete, die
kirchliche Union eine dringende Notwendigkeit geworden. Man
findet sich in Canada leichter. Besonderes Interesse verdient
die Vereinbarung, welche in Montreal im Mai 1921 zwischen
Presbyterianern und Anglikanern getroffen wurde. Die ganze
Ordinationsfrage wurde dahin gelöst, dass die anglikanischen
Geistlichen durch den Moderator der Presbyterianer unter
Assistenz seiner Presbyter mit Gebet und Handauflegung und die
presbyterianischen Geistlichen von einem anglikanischen Bischof
nach einem vereinbarten Ritual zum Priesterdienste in der
vereinigten Kirche geweiht werden sollen.

Es ist unmöglich, die immer weitergehenden Verhandlungen
der Anglikaner mit den verschiedenen Gemeinschaften in allen
Einzelheiten zu skizzieren, zumal trotz ungezählter Besprechungen

und Verfassungsentwürfe der kommenden unierten Kirche
neue Gesichtspunkte nirgends zutage treten. Fortschritte werden

nur in den Missionsgebieten und in Canada erzielt. Im
übrigen will es uns bedünken, als ob man in den zahlreichen
Komitees und Subkomitees „an Ort tritt". Und das ist kein
Wunder. Aus den ganzen hier geschilderten Unionsverhandlungen

gewinnt man den Eindruck, dass das schwerste Kreuz
das Ordinationsproblem ist. Man wird zu keinem befriedigenden

Ziel kommen, wenn man nicht die Kernfrage unzweideutig
beantwortet : Können Christen auf Grund eines Sonderbekenntnisses

und einer von der altüberlieferten Konstitution
fundamental abweichenden Sonderverfassung sich zu einer
korporativen Sondergemeinschaft zusammenschliessen und dann von
sich aus in eigener Vollmacht ohne Zusammenhang mit der

Internat, kirchl Zeitschrift, Heft 2, 1925. 7



— 98 —

Kirche, von der sie sich trennten, ein eigenes kirchliches
Amt schaffen, dessen Träger ermächtigt sind, zu predigen und
die Sakramente gültig zu spenden? Auf diese Frage gibt es

nur ein bündiges Ja oder Nein. Eine Union kann nicht auf
einer tragfesten Grundlage ruhen, solange an der Beantwortung
dieser Frage mit diplomatisch formulierten Resolutionen
vorbeigegangen wird. Wird die Frage bejaht, so ist jede Nachordi-
nierung überflüssig, ja unerlaubt. Wird sie verneint, so ist eine
Weihe der nicht ordinierten Diener notwendig. Eine
Kompromissweihe nicht-bischöflich ordinierter Religionsdiener durch
einen Bischof, der in apostolischer Sukzession steht, ohne dass
die Kandidaten an eine rechtmässige Übertragung der von
Christus seiner Kirche verliehenen Aufträge und Vollmachten
glauben, erscheint uns als eine Spielerei mit geistlichen Werten,
die der Sache der Union nicht förderlich und dienlich sein kann.
Die Frage wird aber nicht völlig klar und endgültig aus dem
Neuen Testament allein beantwortet. Man hat die nachapostolischen

Zeugnisse zuhilfe zu nehmen und die altkirchliche
Praxis zum Vergleiche heranzuziehen. Hier muss eine
intellektuelle Gewissheit herrschen. Das letzte Wort wird auch in
dieser Frage die theologische Wissenschaft zu sprechen haben.

Im Zusammenhang mit dem Ordinationsproblem steht die
Frage über die Sakramente, ihre Bedeutung und ihre
Wirksamkeit. Die Anerkennung der Taufe und des hl. Abendmahles
als Sakramente ist gänzlich belanglos, wenn über deren wesentlichen

Inhalt keine Einigung erzielt wird. Die hierüber
herrschenden verschiedenen Auffassungen der an der Unionsbewegung

beteiligten protestantischen Gemeinschaften sind aber
schwer mit dem auch in der anglikanischen Kirche vertretenen
Sakramentalismus vereinbar. Wir verstehen darunter die von
Gott mittels von ihm verordneter Zeichen objektiv gewährleistete
Gewissheit von der Befriedigung der subjektiven, religiösen
Urbedürfnisse nach Sündenvergebung, Kraft zum Guten und
Vereinigung mit der Gottheit.

Die Anerkennung der hl. Schrift als Gotteswort schafft die
Tatsache nicht aus der Welt, dass durch den biblischen
Subjektivismus gerade den kirchlichen Spaltungen und Wirnissen
Tür und Tor geöffnet wird. Die Bibel wird nur dann der lautere
Quell der geoffenbarten Glaubenswahrheiten sein, wenn sie

richtig verstanden und im Lichte der allgemein anerkannten,



— 99 —

objektiven Überlieferung betrachtet wird. Die Bibel ist die
Norm der Tradition, aber die Tradition ergänzt die Bibel, wo
ihre Worte gegensätzliche Interpretationen ermöglichen. Die
moderne Bibelkritik mit ihren vielen Problemen, die man aus
Gründen der Wahrhaftigkeit nicht ignorieren darf, erschwert
eine kirchliche Union auf dem Boden der hl. Schrift ganz
erheblich.

Man kommt auch mit den Credos nicht aus, wenn man
darin nur zeitlich bedingte Ausdrucksformen des christlichen
Glaubens sieht. Kirchen, die auf dem Standpunkte stehen, dass
die darin enthaltenen Gedanken als veraltet erklärt werden
können, und die nach neuen Ausdrucksformen der Wahrheit
suchen, begeben sich auf das für Unionsbestrebungen so
gefährliche Glatteis des religiös-kirchlichen Subjektivismus. Eine
„neuere Auffassung der alten Wahrheit" durch die Reformation
darf jedenfalls mit der alten Wahrheit nicht in Widerspruch
stehen. Alte Wahrheiten bleiben dieselben, „gestern, heute und
in Ewigkeit." Man darf sie nicht den wechselnden Tagesmeinungen

opfern. Die nach Einheit ringende christliche Welt will
nun endlich einmal heraus aus dem Subjektivismus. Sie verlangt
objektives Christentum.

Eine wirkliche Union der miteinander konferierenden
Kirchen scheint uns ferner unmöglich, solange der Satz gilt : Keine
Kirche braucht ihren Standpunkt aufzugeben. Schliesslich haben
die Gemeinschaften doch wegen eines dogmatischen
Standpunktes ihre Sondergründung vollzogen. Wenn sich die
Standpunkte auch im Laufe der geschichtlichen Entwicklung einander
genähert haben, so bleiben doch immer noch dogmatische
Divergenzen bestehen. Der Standpunkt kann nur unter dem
stillschweigenden Vorbehalt der „besseren Erkenntnis" gewahrt
bleiben. Man wird nur zu einer charaktervollen Gediegenheit
religiöser Überzeugung kommen, wenn das ganze Kirchentum
auf intellektueller Überzeugung beruht. Durch Klarheit geht
der Weg zur Wahrheit in der wiedervereinigten Kirche der
Zukunft.

Trimbach. K. Neuhaus.


	Die anglikanische Kirche in ihren Unionsversuchen mit den protestantischen Kirchen des englischen Sprachgebietes

