
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 15 (1925)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


172

BIBLIOGRAPHIE.

Bell, G. K. A.: Documents on Christian Unity 1920—1924.
Oxford University Press.

Es werden immer noch Stimmen laut, die über die
gegenwärtigen Unionsverhandlungen, die über den ganzen christlichen
Erdkreis geführt werden, skeptisch urteilen. Die vorliegende
Dokumentensammlung wird selbst den Pessimisten überzeugen,
dass es sich um ernst zu nehmende Unternehmungen handelt,
die nicht nur von Theologen, sondern auch von kirchlichen
Behörden eifrig an die Hand genommen worden sind und
tatsächlich schon Erfolge aufzuweisen haben. Gewiss, gerade diese
Dokumente offenbaren deutlich die ungeheuren Schwierigkeiten,
die der kirchlichen Union entgegenstehen; allein was
Jahrhunderte übersehen haben, kann nicht in wenigen Jahren
nachgeholt werden. Vom Dekan von Canterbury sind in dem
stattlichen Band von 382 "Seiten 90 Dokumente vereinigt. An der
Spitze steht der Aufruf der Lambeth-Konferenz d. J. 1920.
Die meisten wichtigen Antworten darauf, die hauptsächlich von
seiten der Freikirchen erfolgt sind, sind in der Sammlung
aufgenommen. Es finden sich auch wichtige Stücke der Weltkonferenz

über Glauben und Verfassung, der Unionsversuche in
England, Irland, Schottland, Ostafrika, den Vereinigten Staaten,
Australien, Kanada, China, Südindien. Aufgenommen ist ferner
die Botschaft des Erzbischofs von Canterbury über die
Wiedervereinigung an Weihnachten 1923 und der Hirtenbrief des
Erzbischofs von Mecheln an seinen Klerus im Januar 1924. Im
Anhang folgen einige Dokumente von Bewegungen, die auf
praktischem Boden ein Zusammengehen der Kirchen verwirklichen

möchten auf dem Gebiet der Mission und der praktischen

Betätigung des Evangeliums im öffentlichen Leben.

A. K.



— 173 —

Grundfragen einer Einigung der Kirche Christi. Deutsche
Beiträge zur allgemeinen Konferenz der Kirche Christi für
praktisches Christentum. Sonderheft der Eiche, 1925. Verlag

Christian Kaiser, München.

Kurz vor dem Zusammentritt der Stockholmer Konferenz
ist diese Schrift erschienen. Sie soll der Aufklärung dienen.
Beiträge haben die Koryphäen der protestantischen Theologie
des Deutschen Reiches geliefert, Adolf von Schlatter : Die letzte
Bitte Jesu; Adolf Deissmann: Paulus, der Prophet der Una
Sancta ; Adolf Jülicher : Die Bibel als Einheitsband der Christenheit;

Adolf von Harnack: Über den sogenannten „Consensus
quinque-saecularis*1 als Grundlage der Wiedervereinigung der
Kirchen; Friedrich Loofs: Die Geltung der drei ökumenischen
Bekenntnisse; August Wilhelm Schreiber: Der Zusammenschluss
der deutschen evangelischen Landeskirchen im deutschen
evangelischen Kirchenbund; Theodor Kaftan: Evangelische Katholizität;

F. Siegmund-Schultze: Wie finden wir das Gemeinsame?
Literatur: Deutsche Schriften, welche die Stockholmer Konferenz
vorbereiten.

In den Aufsätzen ist eine gewaltige Summe von Gelehrtenarbeit

niedergelegt — allein mit einigem Bedauern nimmt man
die Skepsis wahr, die den Unionsbestrebungen entgegengebracht
ward — selbst denen der Stockholmer Konferenz, ganz
abgesehen von den dogmatischen und verfassungsmässigen. Wir
glauben nicht, dass die Christenheit bei solchen Auffassungen
stehen bleibt — sie mögen mit noch so viel Scharfsinn
verfochten werden. Wir glauben auch uicht, dass die Vertreter
der „Alten", „Rückwärtsgerichteten", daran denken, die geeinte
Kirche auf den Zustand der ersten Jahrhunderte
zurückzuschrauben, so sehr die Wichtigkeit der Erörterung der
Bekenntnis- und Verfassungsfragen betont wird. Nimmt man die
Vorträge Döllingers über die Wiedervereinigung oder die

Protokolle der Bonner Unionskonferenzen zur Hand und vergleicht
sie mit dem Stand der heutigen Arbeiten und Anschauungen,
ist doch ein erfreuliches Vorwärts zu konstatieren. Es gab eine
Zeit, die die Individualisierung der christlichen Religion als
Forschritt begrüsst hat —¦ die Urteile lauten heute vielfach
anders. Jede Annäherung und jeder Zusammenschluss von
Kirchen nach dieser oder jener Richtung, auch nach dogmati-



— 174 —

scher, muss begrüsst werden. In dem vorliegenden Heft wird
ja mit Recht der Zusammenschluss der deutschen evangelischen
Landeskirchen im deutschen evangelischen Kirchenbund gefeiert
— warum nun die Skepsis gegenüber ähnlichen Bestrebungen
Es ist erfreulich, wenn verwandte Kirchen einander näher
treten und die Basis einer Einigung suchen und finden. Die
Kirchengeschichte darf auch einmal etwas Neues lehren —
bis jetzt wusste sie nur von Trennung zu berichten. Das muss
doch nicht immer so bleiben. A. K.

Weltbund für Freundschaftsarbeit der Kirchen. Deutsche
Vereinigung. Vorträge der Stuttgarter Jahresversammlung*
gehalten am 22. bis 24. September 1924. Chr. Kaiser, Verlag
in München.

Wir beschränken uns darauf, den Inhalt dieser Schrift
mitzuteilen : D. Siegmund-Schultze (Berlin) : Die Jahresversammlung

der Deutschen Vereinigung des Weltbundes für
Freundschaftsarbeit der Kirchen. D. Schoell (Stuttgart) : Die
Einigungsbestrebungen der christlichen Kirchen. Bischof D. Nuelsen
(Zürich): Die Einheitsbewegung der christlichen Kirchen vom
Standpunkt der Freikirchen aus. Prof. D. Lang : Die
Einigungsbestrebungen der christlichen Kirchen vom Standpunkt der
Weltkonferenz für Glauben und Kirchenverfassung. Gebete,
gesprochen beim Gottesdienst. Festpredigt von Superintendent
Diestel (Sigmaringen). Simons: Ein Appell der Kirchen zur
internationalen Prüfung der Kriegsschuldfrage. Korreferat von
Dr. Hiller. Dr. Hoffmann : Volk und Menschheit.

Stange, E. : Tom Weltprotestantismus der Gegenwart. Agentur
des Rauhen Hauses Hamburg. Preis Fr. 2. 25.

Die Schrift ist eine kurze Einführung in das Verständnis
der Weltkonferenz für praktisches Christentum, die vom 19«

bis 30. August in Stockholm tagt. Sie macht mit der Zusammensetzung

der Konferenz bekannt, mit deren Arbeitsprogramm
und Arbeitsmethode und gibt in dem Abschnitt „Das Ringen
um das Verständnis des Reiches Gottes" auf Grund einer guten
Auswahl aus vorliegenden Dokumenten eine kurze Skizze über
die beiden verschiedenen Auffassungen des Reichsgottesge-



— 175 —

dankens, der evolutionistischen des Angelsachsentums und der
mehr eschatologischen des kontinentalen Protestantismus. Der
Verfasser tritt der Anschauung entgegen, als ob die Konferenz
sich die angelsächsische Auffassung zu eigen gemacht habe,
rechnet aber damit, dass diese auf der Konferenz in
überwältigender Geschlossenheit vertreten w*erde. Deshalb ruft er
zu einer Auseinandersetzung mit ihr auf, die von weltgeschichtlicher

Tragweite werde. Kommt es zu einer solchen
grundsätzlichen Diskussion, werden wohl die Vertreter der
nichtprotestantischen Kirchen, unter diesen kommen in erster Linie
die orthodoxen des Ostens in Betracht, bloss ' als Gäste der
Konferenz erscheinen. Deshalb lautet wohl auch der Titel der
Schrift „Vom Weltprotestantismus der Gegenwart". In solchen
Auseinandersetzungen liegt die Gefahr, dass das „praktische
Christentum" zu kurz kommt, zumal die Ansichten so weit
auseinandergehen wie in dogmatischen Dingen. Trotzdem stehen
wir der Konferenz nicht mit derselben Skepsis gegenüber, die
der Verfasser und seine Gesinnungsgenossen gegenüber der
Weltkonferenz über Glauben und Verfassung hegen. Schwierigkeiten

sind dazu da, damit sie überwunden werden — sie sind
bei der Konferenz für praktisches Christentum ebenso gross
wie bei der Weltkonferenz über Glauben und Verfassung.
Diesen Eindruck bekommt man aus der vorliegenden Schrift.

A. K.

McCullagh: The Bolshevik Persecution of Christianity.
London, John Murray, Albemarle Street, W. 1924. Price 18 sh.

Über die Verfolgung der Kirchen in Russland durch die
Bolschewisten sind viele Nachrichten nach dem Westen
gekommen. Zu einem zusammenhängenden Bild genügten sie jedoch
nicht. Auch das vorliegende Buch will und kann nicht eine
vollständige Darstellung bieten, allein es enthält doch wichtiges
Material, das über eine vielbesprochene Episode authentischen
Aufschluss gibt. Der Verfasser schöpft dabei aus erster Quelle.
Als Berichterstatter des „New York Herald" w^eilte er in Russland

und hat den Teil der Verfolgung der Kirche miterlebt,
den die Bolschewisten mit der Konfiskation der Kirchenschätze
begonnen haben. Als Augenzeuge wohnte er den Verhandlungen
des Sovietgerichts gegen den römisch-katholischen Erzbischof
Cieplak und dessen Klerus bei. Der Hauptteil des Buches ist



— 176 —

diesem Prozess gewidmet. Im ersten Teil schildert er die
Bedrängnisse der orthodoxen Kirche, die Schicksale des Patriarchen
Tychon und die Entstehung der „lebenden Kirche" und der
andern kirchlichen Absplitterungen. In einem dritten Teil ergeht
sich der Verfasser über die Lage der orthodoxen, der
römischkatholischen und der protestantischen Kirche in Russland. Die
Kirchen machen eine kritische Periode durch, wenn es den
Bolschewisten auch nicht gelang, sie zu vernichten. Der
systematische Kampf gegen jede Religion blieb nicht ohne Folgen,
indem ein grosser Teil der Russen heute einem krassen
Materialismus verfallen ist. Der Anhang enthält Dokumente zu dem
erwähnten Prozess, Auszüge aus der antikirchlichen Gesetzgebung,
Belege über das antireligiöse Seminar in Moskau und anderes.
Das Buch ist mit Bildern einiger der viel genannten Persönlichkeiten

ausgestattet. A. K.

Birt, Th. : Alexander der Grosse und das Weltgriechentum
bis zum Erscheinen Jesu. Leipzig, Quelle und Meyer, Verlag.

Der Verfasser besitzt die Gabe, den geschichtlichen Stoff
meisterhaft zu gestalten und das Bleibende und Charakteristische
der Persönlichkeiten aus den Zeiterscheinungen scharf
hervorzuheben. Wenn die Urteile mitunter stark subjektiv gefärbt
sind, verursacht das seinen Werken keinen Eintrag. Das trifft
auch bei diesem Buche zu, das überaus fesselnd geschrieben
ist und insbesondere auch für den Theologen beachtenswert
ist. Kenntnis des Hellenismus ist eine Voraussetzung des
Verständnisses für die alte Kirche. In grossen Zügen schildert er
die Entstehung des mazedonischen Reiches, das Werden seines

Helden, dessen Kriege und Erfolge, ohne dass er sich in Einzelheiten

verliert, trotzdem er geschickt Anekdoten zur Beleuchtung
von Personen und Zuständen in die Erzählung einzuflechten
versteht. Bilden diese Partien des Buches ein gutes geschichtliches

Repetitorium, so gewährt die Lektüre des letzten Teiles
„Das Weltgriechentum und sein Geistesleben" einen wahren
Genuss. So mannigfaltig die hellenische Kulturwelt in den

Kapiteln Aristoteles, Hellenistische Naturforschung, Hellenistische

Kunst, der Trieb zur Weltreligion geschildert wird, sie
erscheint in anziehendem Bild als Einheit beherrscht durch die

überragende Grösse griechischen Geistes. A. K.



— 177 —

Jensen, D., Paul Theodor, Mitglied der deutschen Unitätsdirektion
Herrenhut : Die Würde des Menschen. Stimmen aus der christlichen

Studentenbewegung. 32 S. Heft 24, Furche - Verlag,
Berlin 1923.

Von der in der Notzeit oft laut gewordenen Forderung,
die Würde zu wahren, ausgehend, gewinnt der sorgfältig
ausschreitende Verfasser auf Grund des Lebensbildes Jesu einen
vertieften Würdebegriff: sachliches Leben, die für uns vorerst
unfassbare Bereitschaft, zu lieben — auch ohne Erfolg, in der
Selbsthingabe selbst für die Verständnislosen. Die Tiefe der
Einsicht, die der Verfasser vermittelt, tritt uns aber nicht in
einem oberflächlichen: Also auch du! entgegen, sondern in der
klaren Ehrlichkeit, mit der er das Verständnis der menschlichen

Lage an Römer 7 gewinnt, von wo aus er die Würde
des Menschen in der Erkenntnis und dem Bekenntnis seiner
Not und seiner Feindschaft wider Gott aufzuzeigen vermag, in
dem der Mensch allein die Tat Gottes für ihn ganz bejahen
kann. So nur zeigt der Mensch, dass er dazu bestimmt war,
sein Leben dahinzugehen, also zur Würde wirklicher Liebe.
Denn, wenn das seine Not ist, dass er es für sich selber nahm,
so zeigi er eben damit, dass Gottes ursprünglicher Wille noch
in ihm lebendig ist, dass er zurückkehren will zu seinem

Ursprung in Gott.
Die Gedankengänge sind scharfe, in die Tiefe geistlicher

Erkenntnis gegraben. Wir danken dem Verfasser, dass er sich
nicht mit den billigen Erweichungen moderner Vermittlungen
begnügt, sondern selbst Wege zu „sachlichem Leben" aufzeigt.

______
E. G.

Weise, Johannes: Jesus. Der biblische Weg zu Ihm. Ein
Bibelstudium. Erschienen im Furche-Verlag in Berlin, 1923.

Das Büchlein will dem Leser die Person Jesu in seelischer
Weise nahe bringen. Nicht Leser sucht es, sondern Sucher,
die ihn kennen lernen möchten, ohne vorerst etwas von ihm
„annehmen" zu müssen, was sie nicht ehrlich selbst haben
finden können. Der Verfasser geht gütig ein auf die Not des

modernen Menschen, der nicht leicht hat, das Bekenntnis des

gläubigen Christen sich zu eigen zu machen und ist doch von
der Zuversicht des Evangelisten getragen, der Jesus darstellt,

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1925. 12



— 178 —

weil er in ihm den Herrn erkennt und hofft, dass das unver-
gewaltigte Jesusbild auch andere zu solchem Ergreifen führe.

Die Lektüre ist als ein über eine lange Zeitperiode
verteiltes Betrachtungsstudium gedacht. Die feinen Beobachtungen,
die den Texten beigegeben sind, ordnen sich letztern unter,
so dass sie wirklich den Wert eines volkstümlichen Kommentars
besitzen : sie führen zum Texte und veranlassen zu selbständiger
Vertiefung.

Möchte die Schrift recht viel „griechische" Leser finden,
„die Jesum gerne sehen möchten". Hier ist ein „Philippus",
der anspruchslos und doch als ein Jünger zu ihm führt. E. G.

Scheenck, D., Gottlob: Stille und Kraft. Eine Ansprache vor
Studenten. 22 S.

Derselbe: Einflüsse Jesu. 40 S.

Beide aus der Sammlung: „Stimmen aus der christlichen
Studentenbewegung" (Heft 22 und 26) in zweiter Auflage
1923 im Furche-Verlag, Berlin 1923, erschienen.

Die beiden Schriftchen des ehemaligen Betheler theologischen

Lehrers und derzeitigen Zürcher Neutestamentiers bieten
mehr als die Knappheit des Raumes erwarten lässt. Sie atmen
die frische Lebendigkeit derer, die nicht ohne Mühseligkeit
den Weg finden, aber zuletzt deshalb getrost zeugen können,
weil sie sich nicht selbst getröstet haben. Nachdem der
Verfasser die modernen Versuche, zur Stille zu kommen, die
Stimmungseinkehr und die Mystik abgelehnt hat, zeigt er, wie
nur unter dem richtenden und vergebenden Wort des

Evangeliums, das durch die Kreuzestheologie gezeichnet ist, wirkliche

Stille erlangt werden kann. Aber er stellt diese Wahrheit

hinein in die Not, die uns aus dem geschäftigen Getriebe
unserer Zeit erwächst, sie bleibt ihm nicht eine theologische
Konstatierung, sondern wird ihm zum Ansporn, diese Sachlage

in täglichem Gebet ernst zu nehmen. Aber auch hier
verbannt er nochmals die sentimentale Subjektivität, die den
Menschen zu seinem eigenen Knechte macht, er wagt dem
Stimmungsgebet mit kraftvoller Entschlossenheit die Notwendigkeit

einer festen Gebetsordnung entgegen zu halten und die
stetige Einkehr bei dem Gott, der nicht von uns abhängt, als
Pflicht der von ihm Abhängigen zu erweisen.



— 179 —

Im zweiten Schriftchen geht er an Hand von verschiedenen
evangelischen Texten den „Einflüssen Jesu" auf Menschen nach.
Die Betrachtungen sind ausgezeichnet durch eine warme realistische

Einführungsgabe, welche die geschilderten Situationen
lebendig neu erstehen lässt und auf die entscheidenden
Vorgänge aufmerksam zu machen vermag. Besonders eindrucksvoll
sind die Auseinandersetzung* mit Ibsens Brand in der ersten
Skizze, die Herausstellung des Glaubens des Hauptmanns von
Kapernaum und die Schilderung des gefangenen Paulus. Die
Bezogenheit auf die Zeitgeschichte ist so zart durchgeführt,
dass der bleibende Gehalt in keiner Weise gestört wird.

Die Schriften erquicken durch ihre schlichte Sachlichkeit.
E. G.

AHOKAAYWLS, Das ist die Offenbarung des Johannes. In der
Kunstform der griechischen Urschrift übertragen von Roman
Woerner. 64 Seiten Grossquartband. 350 Exemplare mit der
Handpresse auf feinstes Papier gedruckt. In Pappband
gebunden Mark 12. München 1924. C. H. Becksche
Verlagsbuchhandlung.

Seiner Übersetzung der vier Evangelien, die ich in dieser
Zeitschrift 1923, 196 ff., angezeit habe, lässt Roman Woerner
nun eine Übertragung der Geheimen Offenbarung nach der
Kunstform der Urschrift folgen. Dass es sich hier, wie bei
den Evangelien, nicht um Willkürlichkeiten und Spielereien
handelt, sondern wirklich eine Kunstform vorliegt, muss jeder
merken, dessen Ohr hörend, dessen Auge sehend geworden ist.
Ebenso sicher aber ist, dass der feinsinnige Kenner des
Griechischen diese Kunstform in ihrem Wesen erfasst, dass er
Taktschritt und Gliederung der Urschrift, Atem und Klanggewebe
der einzelnen Stücke in seiner Übertragung, soweit die Mittel
der deutschen Sprache es gestatten, getreu wiedergegeben hat.
Diese Fülle der Selbstlaute, namentlich die tiefen O-Laute, die
an manchen Stellen des griechischen Textes wie Donner dröhnen
und rollen, stehen freilich im Deutschen nicht ebenso zur
Verfügung. Aber auch im Deutschen kommen die Unterschiede
der Klangfarben, z. B. in den sieben Sendschreiben, bei der
Öffnung der sieben Siegel, den sieben Schalen und dem Gericht
über die grosse Hure, der Schilderung des neuen Jerusalems,
unverkennbar zur Geltung. Auf eine Beigabe der Kapitels-



- 180 —

und Versbezeichnungen, auch nur am Rande, ist diesmal ganz
verzichtet worden. Dagegen ist die Gliederung des Ganzen
und seiner Teile und das Taktmass der einzelnen Abschnitte
durch Verteilung auf Blätter und Seiten, durch Absätze und
Einrücken der Zeilen anschaulich zum Ausdruck gebracht. Man
hat gewissermassen eine Kunstmappe vor sich: Blatt um Blatt
wendet man und schaut die gewaltigen Bilder, die sich hier
abrollen, und wenn man laut liest, dann hört man den Donner
des göttlichen Zornes und die Posaunen des Gerichtes und den

Harfenklang der Verheissungen für die Auserwählten, die aus

grosser Trübsal eingehen in die neue Schöpfung. Ich sehe

diesmal davon ab, einige Proben anzuführen. Man muss das
Ganze lesen und man muss es lesen auf diesen Grossquartblättern

mit der Rustika von F. H. Ehmcke, in der Ausstattung,
die der Verlag dem Werke gegeben hat. 150 numerierte
Abzüge auf Zanders-Bütten wurden als 27. Buch der Rupprecht-
Presse herausgegeben.

München. Hugo Koch.

Maclee, F. : Chrétientés orientales. Librairie Istra Strassbourg
1923. 51 Seiten.

Die Schrift beschäftigt sich mit einigen christlichen
Gemeinschaften des Orients, die zu Zeiten von grosser Bedeutung
gewesen, aber im Laufe der Zeiten durch Mongolen und Türken
furchtbar gelitten haben, mit den verschiedenen syrischen, der
georgischen und der armenischen Kirchen. Von der übrigen
Christenheit durch Geschichte und Sprache isoliert, weisen sie

allerlei Eigentümlichkeiten auf, die der Verfasser berührt. Leider
geschieht alles sehr skizzenhaft — aber man spürt, dass der
Verfasser über gute Kenntnisse verfügt. A. K.

Zum Gedächtnis Willibald Beysehlags. Eine Auswahl seiner
wissenschaftlichen Aufsätze, Jena und Leipzig, W. Gronau
1925. Gebunden 6 M.

Mit Freuden zeigen wir dieses Buch an. Es hätte auf den
100. Geburtstag, den 5. September 1923, erscheinen sollen. Die
Geldentwertung machte die Ausführung* des Planes unmöglich.
Den vielen Schülern, Freunden und Verehrern Beysehlags kommt
es nicht verspätet. Die Auswahl der Aufsätze ist so getroffen,



— 181 —

dass sie ein treffliches Bild des Gedankenkreises, der
Arbeitsmethode, der kirchlichen Stellung und der eigenartig positiven
Auffassung der christlichen Religion des einst gefeierten Theologen
geben. Die Titel lauten: Jesus Christus unser Herr und Heiland;
Die Visionstheorie in ihrer neuesten Begründung ; Der Jakobusbrief

als urchristliches Geschichtsdenkmal; Die Apokalypse gegen
die jüngste kritische Hypothese in Schutz genommen. Beyschlag
war ein bewährter Freund des Altkatholizismus. Er hat gelegentlich

auch an unserer Zeitschrift mitgearbeitet. Zu unsern
bleibenden Erinnerungen an den ersten schweizerischen
internationalen Altkatholikenkongress in Luzern i. J. 1892 gehört
der tiefe Eindruck, den seine prächtige Persönlichkeit auf uns
hinterlassen hat. In unsern Kreisen war Beyschlag nicht nur
wegen seiner Freundschaft zu uns, sondern auch wegen seiner
wissenschaftlichen Arbeit geschätzt. Mit ihr hat er auf die
damalige junge Generation nach der positiven Seite hin in einer
Zeit kalter Kritik anregend gewirkt. Wir sind überzeugt, dass
das Buch aber auch von den Jungen unserer Tage mit Gewinn
gelesen wird. Die Aufsätze behandeln Fragen, die jeden Theologen

beschäftigen. Aus ihnen spricht noch heute die
liebenswürdige, kraftvolle und tief fromme Persönlichkeit des längst
Heimgegangenen. A. K.

Otto Baedenhewee: Geschichte der altkirchlichen Literatur.
Vierter Band: Dasfünfte Jahrhundert, mit Einschluss der syrischen
Literatur des vierten Jahrhunderts. 1. und 2. Auflage. Freiburg

i. B. 1924, Herder & Cie. G. m. b. H. Verlagsbuchhandlung.
X. und 673 S. 8°, brosch. G. M. 15. —, geb. 17. 50.

Der erste Band von Bardenhewers Geschichte der
altkirchlichen Literatur (vom Ausgange des apostolischen Zeitalters
bis zum Ende des 2. Jahrhunderts) erschien 1902 in erster,
1913 in zweiter Auflage. Der zweite Band (bis zum Beginn
des 4. Jahrhunderts) in erster Auflage 1903, in zweiter 1914.
Der dritte Band (das 4. Jahrhundert mit Ausschluss der Schriftsteller

syrischer Zunge) 1912 in erster, 1923 in zweiter,
unveränderter, nur mit Nachträgen versehener Auflage. Der
vorliegende vierte Band behandelt nun die christlichen Schriftsteller
des 5. Jahrhunderts und holt bei den Syrern zugleich das 4.

Jahrhundert nach. Er zerfällt in drei Teile, von denen der erste



— 182 —

sich mit dem griechischen, der zweite mit dem syrischen und
der dritte mit dem lateinischen Schrifttum befasst.
Vorausgeschickt ist jedem Teil eine allgemeine Übersicht über die
betreffende Literatur nach Inhalt und Form, worin die
verschiedenen Fächer und Formen besprochen und in ihren
Hauptvertretern gekennzeichnet werden (Dogmatik, Apologetik, Exegese

in Form von fortlaufenden Kommentaren oder von Scholien
oder Noten oder von Fragen und Antworten oder von Katener,
Kirchengeschichte, Kirchenrecht, Predigten, Briefe, Dichtung).
Die griechischen Schriftsteller sind nach den Umkreisen der
Patriarchate eingeteilt: Alexandrien, Konstantinopel, Antiochien
und Jerusalem zusammen. Es kommen in diesem Bande auf
griechischer Seite Schriftsteller wie Cyrill von Alexandrien,
Synésius von Cyrene, Isidor von Pelusium, Nilus der Aszet,
Theodoret von Cyrus, die apostolischen Konstitutionen, Ps.-

Dionysius Areopagita, auf syrischer Seite Aphraates und Ephräm,
auf lateinischer ein Augustin zur Darstellung, woraus sich die
Bedeutung dieses Bandes von selbst ergibt. Die Vorzüge der
Bardenhewerschen Darstellung zeigen sich auch hier : gründliche
und umfassende Stoftbeherrschung, Heranziehung der erreichbaren

Untersuchungen, wohlerwogenes, massvolles, freilich vom
streng kirchlichen Standpunkt aus gefälltes Urteil, sorgfältige
und gewählte Sprache, die fast nur durch das überfeine „wrard"
statt „wurde" und das gespreizte „voraufgehen", „voraufschicken"
sowie durch das ungewöhnlich häufige „welch letzteres"
beeinträchtigt wird, das nicht selten auch da steht, wo ein Missverständnis

gar nicht möglich ist.
Wenn S. 25 Cyrill von Alexandrien „im vollen Mittagsglanze

eines grossen Geistes und Charakters erscheint", so dürfte hier
doch der kirchliche Gesichtspunkt zu stark massgebend gewesen
sein. Immerhin wird S. 27, A. 1, auch die Sammlung wertvoller
Geschenke erwähnt, die Cyrill zur Stimmungsmache nach
Konstantinopel sandte. Aber auch bei den einen Umschwung in
der Stimmung des Hofes herbeiführenden „Anlässen, die sich
zum Teil im Dunkel verlieren", wird man wieder an die
Gewandtheit des alexandrinischen Patriarchen denken müssen. Die
„traurige Bedeutung" des Akacius von Konstantinopel (S. 218)
und die „traurige Berühmtheit" des Ibas von Edessa (S. 390)
gehören ebenfalls zu den dogmatisch bedingten einseitigen
Werturteilen. Was Nestorius betrifft, so lehnt B. die Auffas-



— 183 —

sungen, die seit der Entdeckung der von Nestorius i. J. 451 unter
dem Decknamen „Heraklides von Damaskus" veröffentlichten
Schrift vorgetragen wurden, dass seine Anschauung auch nach
rechtgläubigem Massstabe keine Irrlehre gewesen sei oder dass
der Irrtum nicht in der Annahme von zwei Personen in Christus,
sondern in der Lehre von der allmählichen Bewährung und
Vervollkommnung" des Menschen in Christus gelegen habe, wohl
mit Recht ab (S. 3 f.). Die sogenannten zwölf Gegenanathema-
tismen, womit Nestorius 430 die zwölf Anathematismen Cyrills
beantwortet haben soll, stammen, wie Ed. Schwartz nachgewiesen

hat, nicht von Nestorius, sondern von einem jüngeren
eifrigen Nestorianer. Sie sind auch nicht von Marius Mercator
ins Lateinische übersetzt worden, sondern erst in einer Zeit,
als der Nestorianismus ein Schlagwort des Streits zwischen
strengen und cyrillisch gesinnten Anhängern des Chalcedonense
wurde (S. 76). Und die Sammlung, worin die Übersetzung auf
uns gekommen ist, cod. Palat. 234, stammt auch nicht von
Marius Mercator, sondern aus der Zeit des sich vorbereitenden
oder schon entbrannten Streites um die drei Kapitel, wie ebenfalls

Ed. Schwartz nachgewiesen hat, der eben daran ist,
die Sammlung neu herauszugeben (Concilium universale
Ephesenum, Vol. V pars prior 1924). In dieser Sammlung
findet sich an der Spitze auch der Brief, den Papst
Anastasius an der Wende des vierten zum fünften Jahrhundert an
Bischof Johannes von Jerusalem wegen der Rufinschen
Übersetzung* der Werke, die Origenes geschrieben hat (p. 3 sq.), auf
den ich deshalb aufmerksam machen möchte, weil B.
begreiflicherweise gerne die für den römischen Primat in Betracht
kommenden Stellen hervorhebt. Im genannten Briefe redet
nämlich der Papst von seinen Völkern („mei populi") die er
vor falschen Lehren zu bewahren habe, und er meint damit
die Völker des Abendlands: er fühlt sich also lediglich als
Patriarch des Abendlandes, nicht als ein für die Gesamtkirche
verantwortlicher Allgemeinbischof. Ein scharfes Urteil fällt B.

über das erste Buch des sogenannten „Praedestinatus", das sich
als „schamloses Plagiat" aus Augustins „De haeresibus" erweist
(S. 427) und dessen in der Überschrift genannte Ketzerbestreiter
„frei und frech erfunden" sein müssen (S. 520). Ich finde das
Urteil deshalb scharf, weil es nur hier abgegeben wird, während
ähnliche Griffe bekanntlich auch anderwärts vorkamen. Übrigens



— 184 —

spricht er an der zweiten Stelle nur noch von einer „Entlehnung".
Es war freilich eine schwache Stunde, als Hieronymus „sich
herbeiliess", die Schmähschrift des Theophilus von Alexandrien
gegen Johannes Chrysostomus ins Lateinische zu übersetzen
(S. 156, vgl. III, 117: „Hieronymus hat sich nicht geschämt,
auch dieses Pamphlet ins Lateinische zu'übersetzen"). In der
Streitfrage zwischen Degenhardt und Heussi über Nilus den
Aszeten tritt B. mit Recht auf Heussis Seite (S. 161 ff). Danach
stammen die „Narrationes" über die Niedermetzelung von
Mönchen am Sinai nicht von Nilus und sind also nicht für
dessen Lebensgang zu verwenden. Dieser „prächtige Typus
eines Spirituals der Vorzeit" war Vorsteher einer
Mönchsniederlassung in oder bei Ancyra. Von seiner Briefsammlung
aber ist der Grundstock ohne Zweifel einheitlicher Herkunft
und echt. Doch sind auch unechte Stücke hineingekommen.
Bezüglich der apostolischen Konstitutionen (S. 262 ff.) schliesst
sich B. den Ergebnissen Funks an. Nur beim achten Buch der
apostolischen Konstitutionen weicht er von Funk ab oder glaubt
er vielmehr von ihm abzuweichen. Denn wTas Funk als Auszug

aus diesem Buche fasst, ist nicht, wie B. S. 266, A. 2,

angibt, die Schrift nsgi xaQiGt<>àxoiv (ànoaxoXixrj nagàâoGiç), sondern
die diaxdÇsiç âià 'InnoXixov. (Die apostolischen Konstitutionen
1891, 143 ff.) Den Abschnitt nsgì %agiGpàxon> (Const, ap. VIII,
1—2) führt auch Funk auf die gleichnamige Schrift Hippolyts
zurück (S. 138 ff. 146). Zu Geffckens Vermutung, dass der im
Anoxgixixóg des Makarius von Magnesia bekämpfte Gegner
Jamblich sei (S. 192), vgl. meine dagegen sprechende Bemerkung in
meiner Schrift „Die altchristliche Bilderfrage" 1917, 91 A. 5.

Ob dem jungen Theodoret von Cyrus erst mit 24 Jahren
„der erste Flaum auf seinen Lippen zu sprossen begann"
(S. 222), erscheint doch einigermassen zweifelhaft. Dieser
Theodoret schrieb 432 an Nestorius, eher würde er sich beide
Hände abhauen lassen, als das Absetzungsdekret des Ephe-
sinums unterschreiben, 448 aber anathematisiert er jeden, der
die Jungfrau nicht als Gottesgebärerin anerkenne usw. (S. 292 f.).
Es ist die alte und neue Geschichte von der „verdorrenden
Hand" Die Darstellung des Ps.-Dionysius (S. 282 ff.) fusst auf
Stiglmayrs und meinen Untersuchungen, die mit hohem Lobe
(„glänzend") bedacht sind. Vielleicht hätten auch meine „Nachklänge

zur areopagitischen Frage" (Theol. Quartalschr. 1904,



— 185 -
378 ff.) Erwähnung verdient. Die syrische Literatur scheint mir
mit grosser Sorgfalt behandelt zu sein. Wenn aber Aphraates,
der persische Weise, an der Ostgrenze christlicher Kultur lehrt,
was, verschwindend wrenige und verschwindend nebensächliche
Punkte abgerechnet, auch der Verfasser des Buches „De catholicae

ecclesiae unitate" in Karthago lehrte (S. 337), so wären
doch wohl gerade die Abweichungen und Abschattungen
beachtenswert gewesen. Von der Anschauung desselben Aphraates,
dass die Seele nicht sofort mit dem Tode des Menschen,
sondern erst nach der Auferstehung und dem Weltgericht ihr Los
in der andern Welt antrete, heisst es S. 340 mit Recht, dass
sie „keineswegs singular" sei (vgl. auch diese Ztschr. 1922, 65 ff.).
Sie ist aber insofern nicht einmal „merkwürdig", als sie sich

ganz folgerichtig in die älteste Eschatologie oder wenigstens
in eine ziemlich verbreitete Fassung dieser Eschatologie
einfügt, wonach „ein neuer Himmel und eine neue Erde" (Apok.
21, 1 ff.) der Schauplatz des zukünftigen Lebens sein wird.
Merkwürdig ist vielmehr, dass B. S. 369 dieselbe Anschauung
bei Ephräm daraus zu erklären sucht, dass „die stete Polemik
gegen die Leugner der Auferstehung ihn verleitet bat, der
Wiedervereinigung mit dem Leibe eine zu grosse Bedeutung
für das Schicksal der Seele beizumessen und die kirchliche
Lehre von einer akzidentellen Vermehrung der Glorie am
Auferstehungstage zu überspannen." Die Dinge liegen wohl gerade
umgekehrt: weil für Ephräm (und andere) mit der Leugnung
der Auferstehung die ganze Eschatologie zusammenbricht, darum
kämpft er beständig gegen diese Leugnung an. In der „kirchlichen

Lehre" über die letzten Dinge sind eben zwei ursprünglich
verschiedene Vorstellungskreise ineinandergeschoben. Es

dürfte aber schwer fallen, die Lehre von einer „akzidentellen
Vermehrung der Glorie am Auferstehungstage" in der damaligen
Kirche, zumal in ihrer östlichen Hälfte, zu belegen. Bei Augustin
(S. 434 ff.) kommt der innere Entw icklungsgang zu kurz. Zweifel
an der unbedingten Zuverlässigkeit der Confessiones werden
als „vorwitzige Hyperkritik" abgetan (S. 452). Von den
einschlägigen Untersuchungen ist zuletzt das Buch von P. Alfaric
(Paris 1918) erwähnt, die, zum Teil wieder in die Linie der
„katholischen" Auffassung führenden, neuesten Erörterungen
der Frage (Peters, Boyer, Wundt, Holl, Noerregaard) sind nicht
mehr berücksichtigt. Auch die ausgezeichnete Übersetzung der



— 186 —

Confessiones von Hefele, sowie die Blütenlesen aus Augustins
Werken von Bernhart und Harnack sind noch nicht verzeichnet.
Der Augustinismus erscheint S. 504 ff. etwas gemildert und es

wäre wohl auch ein Wort über die Stellung der Kirche zur
augustinischen Gnadenlehre am Platz gewesen. Zum „Exultet"
(S. 501)' vgl. meine Bemerkung in der Ztschr. f. neutest. Wiss.
1922, 137 ff. Die „Epistola tractoria" des Papstes Zosimus v.
J.418 soll nach S. 514 „an alle Bischöfe des Erdkreises" gerichtet
gewesen sein, während sie nach S. 516 „sämtlichen Bischöfen
des Erdkreises oder doch des westlichen Römerreichs" zuge-
gegangen ist. Das letztere wird stimmen (vgl. Papst Anastasius
oben). Bemerkt sei noch, dass die christliche lateinische Literatur
des 5. (und 6.) Jahrhunderts neuestens auch von G. Krüger
(in Martin Schanzens Gesch. d. röm. Lit., IV. T., 2. Hälfte, 1920)
bearbeitet worden ist, mit dem Unterschied, dass Krüger als
Literarhistoriker, Bardenhewer als Patrologe an seinen Stoff
herangetreten ist.

Alles in allem : der 4. Band des Bardenhewerschen Werkes
reiht sich seinen Vorgängern in würdiger Weise an und wird
Forschenden und Lernenden treffliche Dienste leisten. Möge
dem greisen Gelehrten, der jetzt seinen akademischen
Verpflichtungen enthoben ist, die Vollendung seines Werkes
vergönnt sein!

München. Hugo Koch.

Cheistiani, H. J. : Johannes Ronge's Werdegang bis zu seiner
Exkommunikation. Arthur Collignon, Verlag, Berlin N. W. 7.

Die gesteigerten Druckkosten haben den Verfasser zur
möglichsten Kürze gezwungen. Das gereicht der Schrift zum
Vorteil. Das wesentliche über das Thema nach der negativen
Seite hin ist gesagt. Es ist lehrreich zu verfolgen, wie Ronge
von Anfang an von der Aufklärung angesteckt unter dem
Einfluss der gar nicht erfreulichen Zustände in der Breslauer
Diözese in Gegensatz zur reaktionären Partei gerät und durch
ihr ungeschicktes Verhalten in die Opposition getrieben wird.
Wünschenswert wäre eine Darstellung der positiven Gedankenwelt

Ronges gewesen, denn er wird kaum bloss von der
Negation gelebt haben. Abgesehen von diesem Mangel ist die
Schrift ein beachtenswerter Beitrag zur Vorgeschichte des



— 187 —

Deutschkatholizismus, beachtenswert auch infolge der reichen
Literaturangaben zur Geschichte dieser Bewegung. A. K.

Gelsi : ,A-Xrjftôç Aóyog", excussit et restituere conatus est Dr. Otto
Glöckner. Preis Mk.3. Bonn, A.Marcus und E.Webers Verlag-

Es ist verdienstlich, dass in der bekannten Sammlung „Kleine
Texte für Vorlesungen und Übungen" die Wiederherstellung
des griechischen Textes der berühmten ältesten Streitschrift
gegen die christliche Religion des Celsus aufgenommen worden
ist. Die noch immer sehr brauchbare Rekonstruktion des Textes
in deutscher Übersetzung von Th. Keim aus dem Jahre 1873

hat damit die erwünschte Ergänzung erhalten. Sie wird in
Seminarien sehr willkommen sein. A. K.

Steauch, M.: Die Theologie Karl Barths. 2. Auflage. Chr. Kaiser,
Verlag, München. Mark 1. 30.

Die Schrift orientiert kurz und bündig über die Theologie
K. Barths. Sie ist jedem zum Studium zu empfehlen, der weder
Lust noch Musse hat, sich durch die in schwer verständlicher
Sprache geschriebenen Schriften Barths und seiner Genossen

hindurchzuarbeiten, aber doch ein Bild von den darin enthaltenen

Anschauungen gewinnen möchte. Der Verfasser ist als
Anhänger dieser theologischen Denkart gut versiert, berücksichtigt

insbesondere auch die Einwendungen gegen die neue
Theologie und gibt die nötigen Angaben über die erschienene
Kontroversliteratur. A. K.

Richstättee, Karl S. J. : Die Herz-Jesu-Yerehrung des deutschen
Mittelalters. Nach gedruckten und ungedruckten Quellen
dargestellt. Mit 18 Tafeln alt-deutscher Herz-Jesu-Bilder. 2.
vermehrte Auflage 1924. Verlag Jos. Kösel und Friedrich Pustet,
Komm.-Ges. München. Verlagsabt. Regensburg. 410 Seiten.
Brosch. Mk. 8.50, geb. Mk. 11.—.

Man mag sich zur Herz-Jesu-Verehrung stellen, wie man
will — wir, von unserem alt-katholischen Standpunkt, lehnen
sie besonders in ihrer jetzigen Form ab —, trotzdem wird man



— 188 —

gerne zugeben, dass hier ein Werk von aussergewöhnlichem
Fleisse geschaffen wurde, doch nicht nur das, sondern auch
ein solches von nicht geringem Werte für die Geschichte des

Gebetes. Freilich, stellenweise liest es sich nicht gerade anregend,
besonders dort, wo der Verfasser aus der zahllosen Literatur
nur die Stellen — mitunter wenige Worte — herausgegriffen
hat, aus denen er eine Andacht zum Herzen Jesu schliessen
zu können glaubte. Um so mehr freut man sich aber der grösseren
Zitate, in denen die ganze Minniglichkeit der alt-deutschen
Frömmigkeit zum Ausdruck kommt. Ob nun aber Stellen wie
etwa aus dem Heliand „da (als Christus auf Jerusalem blickte)
wallte ihm im Innern das Gemüt um sein Herz, da konnte
der heilige Gottessohn des Weinens sich nicht erwehren.
Schmerzlich betrübt und schwer war ihm sein Herz", oder
„da (bei der Bergpredigt) sass der Landeshirt bei den Getreuen,
der Gottgeborne, sass da und schwieg, und lange sah er sie an,
war ihnen hold im Herzen, der heilige Herr, mild in seinem
Gemute" — ob solche Stellen bei dem Dichter schon den
Gedanken an das „Herz Jesu" als Kultobjekt voraussetzen, wird
wrohl schwer zu bejahen sein. Man denkt an das alte: „Nihil
probat, qui nimium probat". Dabei hätte es der Verfasser gar
nicht nötig, auf diese Stellen hinzuweisen. Er kann in der Tat
solch zahlreiches Material in Wort und Bild beibringen, dass

jeder Versuch, die Existenz einer mittelalterlichen Herz-
Jesu-Verehrung zu leugnen, von vornherein scheitern muss.
Besonders die vielen Abbildungen aus alten Miniaturen,
Holzschnitten, Kupferstichen reden eine so vernehmliche Sprache, dass
sie geradezu überraschen. Wir waren bisher gerne geneigt,
diese Herz-Jesu-Darstellungen als Erzeugnisse süsser französischer

Frömmigkeit des 18. und 19. Jahrhunderts anzusprechen.
Da müssen wir wohl umlernen. Wozu sich auch gegen
Tatsachen sträuben? Je weniger wir dagegen Stellung* nehmen,
um so mehr Berechtigung haben wir, trotz der überraschenden
Bilder auf die grossen Verschiedenheiten der heutigen und der
mittelalterlichen Herz-Jesu-Verehrung hinzuweisen. Richstätter
tut es übrigens zum Teil selbst. Allerdings, er sieht in der
heutigen Herz-Jesu-Verehrung die Vollendung des Baues. Das dürfen
wir ihm nicht verdenken, denn er ist Mitglied der Gesellschaft
Jesu, und die Jesuiten haben sich nun einmal die Herz-Jesu-
Verehrung* besonders angelegen sein lassen. (Vgl. Seite 376.)



— 189 —

Richstätter stellt fest: „Heute steht die Verehrung des Erlöserherzens

als selbständige Andacht mitten im religiösen Leben
des (rom-) katholischen Volkes, in der Vorzeit dagegen findet
man sie meistens nur in Verbindung mit anderen Andachten."
Ein wertvolles Zugeständnis. Mit andern Worten: Der Vorzeit
war das Herz Jesu in viel stärkerem Sinne Symbol, Ausdrucksmittel

für den Heiland und seine Liebe. Das aber war zweifelsohne

tiefere, wahrere Herzensfrömmigkeit als die heutige Herz-
Jesu-Verehrung. Schon die innige Verknüpfung des Vater Unsers
mit dem Herzen Jesu (S. 179) noch mehr aber die Zitate aus
Luther, Abraham von Frankenberg, Paul Gerhardt, Peter
Herbert u. a. beweisen wohl eine Herz-Jesu-Verehrung, aber
sie beweisen ebenso wie die Zeugnisse der Mystiker zugleich,
dass man damals ewas ganz anderes darunter verstand.
Richstätter schreibt : „Der Hauptunterschied tritt in der Entstehung
und in der Pflege der alt-deutschen und der modernen Andacht
hervor. Die mittelalterliche Herz-Jesu-Verehrung ist das natur-
gemässe Ergebnis der persönlichen Verehrung unseres lieben
Herrn. Die moderne Herz-Jesu-Verehrung dagegen nimmt ihren
Ausgang von dem direkten wunderbaren Eingreifen Gottes,
unabhängig von jeder geschichtlichen Entwicklung. Die
altdeutsche Andacht verbreitete sich wie von selbst durch die in
ihr lebende Kraft. Die moderne Andacht zum Erlöserherzen
wird ausserdem getragen und gepflegt durch die kirchliche
Autorität sowie durch kirchlich bestätigte Organisationen." —Wir
können dem Verfasser hierin nur beipflichten, müssen aber auch
hier wieder den früheren Zustand als den idealeren bezeichnen.
Wenn die mittelalterliche Herz-Jesu-Verehrung das naturgemässe
Ergebnis der persönlichen Verehrung unseres lieben Herrn war,
dann war sie eben auch natürliche, ungekünstelte Frömmigkeit,
die in dem „Herzen Jesu" das einzige Ausdrucksmittel für das
empfand, wovon das eigene Herz voll war. Man braucht eben
solche Mittel, genau so wie man vom Auge, vom Munde, vom
Ohr, vom Finger Gottes spricht. Dass dabei das Symbol manch,
mal stark realisiert wurde, soll nicht in Abrede gestellt werden.
Aber der Grundzug war eben doch nicht die Verehrung im
heutigen Sinne. Ganz besonders charakteristisch ist die
Bewertung des wunderbaren Eingreifens Gottes bei der modernen
Herz-Jesu-Verehrung durch Richstätter. Er meint damit ohne
Zweifel die Offenbarungen der Maria Alacoque. Damit scheiden



— 190 —

sich die Geister. Ihm sind diese Offenbarungen Weiterentwicklung
der Herz-Jesu-Verehrung zur Vollendung. Wir sehen in ihnen
die bizarren Auswüchse einer ursprünglich im Mittelalter
volkstümlichen, manchmal naiven, aber im Grunde herzenswarmen
Frömmigkeit. — Von diesem Standpunkte aus sind wir dem
Verfasser für sein Werk herzlich dankbar. Er hat uns damit
neuerdings wieder gezeigt, wie notwendig es war, dass sich
unsere Väter nach 1870 in den Notbau der altkatholischen
Kirche flüchteten. So leid es uns tut, immer und immer wieder
werden wir daran erinnert, dass wir vorläufig unsere eigene
Kirche haben müssen, um kernige alte und doch auch wieder
von neuem Geiste durchströmte Frömmigkeit pflegen zu können.
Vom bibliographischen Standpunkte aus sei auf das reichhaltige
Verzeichnis der „Benutzten Handschriften des 15. Jahrhunderts
mit Herz-Jesu-Stellen", der Titel der benützten Bücher, das
ausführliche Sach- und Namenregister hingewiesen. Die
Ausstattung ist vorzüglich. Wer sich mit dem Studium katholischer
Frömmigkeit befasst, wird an diesem gründlichen, wenn auch
in seiner Tendenz einseitigen Werke nicht vorübergehen dürfen.

Fr. H. H.

Dehn, Günther: Ich bin der Herr, dein Gott! Zwölf Reden!
Im Furche-Verlag zu Berlin, 1925. 128 S.

Günther Dehns Predigten reden mit gewissenhafter Monotonie

immer wieder von dem Einen, dass Gott das Entscheidende
tut und tun wird, so dass alle menschliche Grösse in sich
zerfällt. Ich bin der Herr, dein Gott: das bedeutet, dass alle „Götter",
die der Mensch um sich und aus sich gemacht hat, entlarvt
wrerden sollen. Aber Günther Dehn ist kein Bussprediger im
billigen Sinn des Wortes. Es geht ihm darum, dass der Mensch
über seiner absoluten Hilflosigkeit zum Guten den Helfenden,
der allein gut ist, sehen lerne. Dass man Gott die ganze Ehre
wieder geben lerne, heisst bei ihm, dass man die Liebe Gottes

völlig sehe und von ihr alles erwarte. Die Predigten tragen
ein eigentümliches Doppelgepräge von männlicher Herbheit und
hilfreicher Gütigkeit, die für den Menschen so freundlich denken
kann, weil sie so tief mit ihm zu denken vermag, in seinem
falschen Stolz wie in seiner tiefen Armut. Durch alles hindurch
wird der Einfluss der „dialektischen Theologie" unserer Tage



— 191 —

sichtbar. Aber sie ist ganz aufgenommen. Es werden nicht, wie
jetzt so oft, bloss einige Schlagworte repetiert. Darum ist auch
die Sprache von wohltuender Schlichtheit, bei aller Tiefgründigkeit

des Inhalts. Die Monotonie des Zeugnisses aber, von der
wir sprachen, wirkt dadurch organisch belebt, dass der
Verfasser das Büchlein äusserst sorgfältig geordnet hat. Man spürt
den Aufbau eines Ganzen, es ist nicht eine „Auswahl", bei der
gezeigt wird, wie der Prediger zu reden pflegt. — Beim Lesen
wird man aber eine Frage doch nicht los: die Frage, ob uns
das Gleiche nicht doch noch anders gesagt werden dürfte. Wir
verstehen, dass es jetzt noch dabei bleiben muss, aber wir
erwarten, dass „dasselbe" von solchen, die nicht bloss „Gewalt
anwenden", und „das Himmelreich nicht einfach ungebührlich
an sich reissen" aus einer Vollmacht noch mit anderer „Fülle"
ausgegeben werden muss. E. G.

Um Gottes Ehre! Vier kleinere Schriften Calvins, übersetzt
und herausgegeben von Matthias Simon. 1924. Chr. Kaiser,
Verlag, München. Geb. Mark 5. 70.

Der Band enthält in deutscher Übersetzung folgende vier
Schriften Calvins: Widmung des „Unterrichts in der christlichen

Religion" an Franz I. 1536; Calvins Antwort an den
Kardinal Jakob Sadolet 1539; der Genfer Katechismus 1545
und Mahnschreiben an Karl V. 1543. Sie sind geeignet, mit
dem Geiste des Reformators vertraut zu machen und sollen
den Weg vorbereiten für eine grössere Studienausgabe von
Calvins Werken im Original. Der erste Band Institutio soll
demnächst erscheinen. A. K.



— 192 —

Neu eingegangen :

Aupperle, H. Spezialantiquariat für Theologie. Glaube, Erkenntnis,
Tat: Mystik, Pietismus, Gemeinschaftsbewegung, Erweckungs-
bewegung, Mission. Katalog Nr. 14. Schwab. Gmünd 1925.

Der kleine Brockhaus. Handbuch des Wissens. In zehn Lieferungen
zu je Mk. 1.90. Lieferung 1—6. Leipzig F. A. Brockhaus.

Chioni, K. : Die 39 Artikel der Kirche von England und die
griechische Orthodoxie. Verlag N. Proykaki, Piräus 1924 (englisch
und griechisch).

Grundfragen einer Einigung der Kirche Christi. Deutsche Beiträge
zur allgemeinen Konferenz für praktisches Christentum. Sonderheft

der «Eiche» 1925. Verlag Christian Kaiser, München.

Hoffmann, G. : Die griechisch-katholische Gemeinde in Breslau unter
Friedrich d. Gr. Breslau, Wilh. Gotti. Korn, Schweidnitzer Strasse 47.
1925. 107 S. Mk. 3. 50.

Kopp, M. : Altkatholizismus und Protestantismus. 2. Auflage. Freiburg

i. Br., Willibrordbuchhandlung 1925. Preis Mk. 1. 20.

Peterson, E.: Was ist Theologie? F. Cohen, Bonn. Preis Mk. 1. 80.

Roesler, C. J. : Die kirchenrechtliche und staatsrechtliche Bedeutung
der Taufe. Weinfelden, A. G. Neuenschwandersche Verlagsbuchhandlung,

1925.

Simon, P. : Wiedervereinigung im Glauben. Verlag F. Schöningh,
Paderborn 1925. Mk. 1.40.

Soderblom, N. : Einigung der Christenheit, Tatgemeinschaft der
Kirche aus dem Geist werktätiger Liebe. Übersetzt und einge-
geleitet von Peter Katz. Mit Titelbild und Faksimile. 220 S.
Preis Mk. 7. C. Ed. Müllers Verlag, Halle (Saale).

Stange, E. : Vom Weltprotestantismus der Gegenwart. Agentur
des Rauhen Hauses, Hamburg. Preis Fr. 2. 25.

Studer: Der konfessionelle Friede. Begriff und Stellung im öffentlichen

Recht des Bundes und der Kantone. Verlag F. Schöningh,
Paderborn 1925. Mk. 4. 80.

Wallau, R. H. : Die Einigung der Kirche. Furcheverlag, Berlin
N. W. 7 1925. Brosch. Mk. 10.

Zum Gedächtnis Willibald Beysehlags. Eine Auswahl seiner
wissenschaftlichen' Aufsätze. Jena und Leipzig, W. Gronau, 1925.
Geb. Mk. 6.

Gedruckt bei Stämpfli & Cie. in Bern.


	Bibliographie

