
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 15 (1925)

Heft: 2

Artikel: Die Heiligung in der Ethik des Apostels Paulus : Antrittsvorlesung,
gehalten am 15. November 1924

Autor: Gaugler, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403999

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403999
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 100

Die Heiligung in der Ethik des Apostels
Paulus.

Antrittsvorlesung, gehalten am 15. November 1924.

Jeder Mensch, der irgendwie mit der Tatsache einer
transzendenten Wirklichkeit rechnet, wird auch immer neu von dieser
Einstellung aus vor die ethische Grundfrage gestellt. Die
Antwort verliert aber nur dann den Charakter des Gelegenheitlichen,

wenn er sich nicht bloss selbst Rede steht, sondern sich
stetig auseinandersetzt mit denen, die in gleicher Bemühung
gerungen haben. Solcher Auseinandersetzung dient auch die
historische Arbeit des theologischen Exegeten. In diesem Sinn
beschäftigt uns heute das Problem der Ethik bei Paulus.

Alle Aussagen des Apostels Paulus, die sich auf den Zustand
und das Handeln des an Gottes Botschaft gläubig gewordenen
Menschen beziehen, bewegen sich in einer eigentümlichen
Polarität. Jede solche Aussage ist nur scheinbar in sich
abgeschlossen. Sie bedarf bei näherm Zusehen einer ihr
gegenübertretenden Ergänzungsaussage. Der paulinische Mensch, d. h.

der Gläubige der Gemeinden, an die Paulus seine Briefe richtet,
ist der Mensch, der zwischen den entscheidenden Gottestaten
steht, zwischen dem, was Paulus durch das Kreuz und die
Auferstehung Jesu ausspricht, und dem, was wir nach biblischem
Sprachgebrauch das Ende nennen, obschon es nur das schlies-
sende Ende des eigentlichen Anfangs ist.

Dementsprechend ist auch der Gläubige nicht ein in sich
abgeschlossenes Wesen, noch kann sein Handeln der Ausdruck
eines solchen sein. Von jedem Gesichtspunkt aus fällt diese Zwei-
bezogenheit auf : Der Christ ist gerechtgesprochen (Röm. 3,si ff.)
und muss doch noch des Gerichtes gewärtig sein (1. Tess. 4,e);

er ist eine Neuschöpfung (2. Kor. 5,h), und doch seufzt er in
Erwartung seiner Sohnesstellung, der Erlösung seines Leibes
(Röm. 8,23); er ist im Geiste zu Hause (Röm. 8,9), und doch lebt



— 101 —

er noch im Fleische (Gal. 2,20). Diese Spannung zwischen dem,
was ist, und dem, was werden soll, wird auch in der Ethik
des Apostels sichtbar: Der Gläubige ist der als gerecht
Hingestellte (Röm. 5,19), und doch ergeht an ihn die Aufforderung,
seine Glieder in den Dienst der Gerechtigkeit zu stellen (Röm. 6,19);

die Zugehörigen der Gemeinde sind alle heilig (1,7), und doch
muss ihnen der Apostel erst noch vorhalten, dass Gottes Wille
auf ihre Heiligung ausgehe (1. Thess. 4,s) ; trotzdem sie alle
Geistträger sind (Gal. 3,2), muss er ihnen noch ausdrücklich
anbefehlen, auch im Geiste zu wandeln (Gal. 5,2e).

Diese Eigentümlichkeit ist allgemein empfunden worden.
Aber sie wurde verschieden gedeutet. Wo sie nicht von vorneherein

als fremde Form der religiös-ethischen Zuständlichkeit
abgelehnt wurde, hat man gewöhnlich versucht, die eine Seite
nach der eigenen ethischen Grundauffassung zu werten und die
andere oder auch beide psychologisch-historisch zu erklären.
Das musste aber notwendigerweise zu einer Verzeichnung des

paulinischen Gedankenbildes führen1). Denn die eine Reihe der
Aussagen ist nur verständlich durch die andere.

Darum ist es erstes Erfordernis für eine objektive
Betrachtungsweise der ethischen Gedanken bei Paulus, einmal beide
Pole der Aussagen in ihrem vollen Gewicht stehen zu lassen
und in ihrer aufeinander bezogenen Bedeutung zu werten. So

tritt uns Paulus allerdings zuerst in seiner ganzen Fremdheit
entgegen. Aber nur so ist Aussicht vorhanden, dass er selbst
zu Worte kommt2).

Wenn wür im folgenden dem Fragenkomplex, den uns die
Verwendung des Wortes ayioç (heilig) und seiner Derivate bei
Paulus vorlegt, nachgehen, so möchte diese Untersuchung* nur
ein Versuch sein, die Notwendigkeit dieser Spannung, die die
ethischen Gedanken des Apostels durchzieht, aufzuzeigen, einer

') Dies ist vor allem auch in dem in seiner Art bedeutsamen Buche
von Paul Wernle: „Der Christ und die Sünde bei Paulus", Freiburg i. B. und
Leipzig 1897, der Fall. Ebenso in den Werken, die seine Fragestellungteilen.

Die Literatur siehe bei Hans Windisch : Taufe und Sünde im ältesten
Christentum bis auf Origenes, Tübingen 1908. S. 100.

2) Unter dieser Voraussetzung hat neuerdings Rudolf Bnltmann „Das
Problem der Ethik bei Paulus", Zeitschr. für die neutestamentliche Wissenschaft,

1924, Heft 1/2, ins Diskussionsfeld gerückt. Die Antwort auf Bult-
manns Thesen von Windisch in der gleichen Zeitschrift konnte ich bei
dieser Arbeit nicht mehr berücksichtigen.



— 102 —

Spannung, in die sich jeder Mensch versetzt sieht, der die
ethische Frage nicht bloss vom Menschen aus lösen will.

Wenn man begrifflich vom ursprünglich Heiligen, von dem

Heiligkeitsbegriff, wie er im alten Testament Gott zuerkannt
wird, ausgeht, könnte es überraschen, dass dieses Prädikat
überhaupt Menschen zugesprochen wird. Hier findet die Bezeichnung
Gottes als des Heiligen ihre bedeutsamste und schärfste
Ausprägung in dem Schrifttum des altern Jesaja. Er geht aus von
der alten Heiligkeitsvorstellung, welche Jahwe Heiligkeit
zuerkennt wegen seiner unvergleichlichen Grösse und Macht, die
seine Herrlichkeit begründen. Jene schreckenerregende Unnahbarkeit

des Göttlichen, die im 1. Samuelisbuch ihren schroffsten
Ausdruck in der Erzählung von den 50,070 Erschlagenen findet,
die nur fielen, weil sie unschuldigerweise den Thronsitz Jahwes,
die Bundeslade, sahen, wird auch bei dem grossen Propheten
festgehalten. Jahwe ist der, der Furcht und Schrecken
einflössen soll (Jes. 8,is), und steht als der Heilige Israels dem
Menschen als dem Geschöpfe gegenüber (Jes. 17,7). Die Kabod, der
Herrscherglanz, ist die Form seiner unerträglichen Erscheinung
(6,i—s). Er ist der, an dem man strauchelt und fällt (8,14). Das
ist die Anschauung der Heiligkeit Gottes, die vor und nach
Jesaja den israelitischen Gottesgedanken im Volk und in der
Priesterschaft beherrscht. Bei Jesaja jedoch ist diese Umschreibung

der Heiligkeit Gottes nicht das letzte Wort. Die Heiligkeit
Gottes ist, wie man heute nach der von Rudolf Otto eingebürgerten

Terminologie sagen könnte, nicht rein numinos, sondern

vor allem ethisch begriffen, oder noch umfassender ausgedrückt:
das Numinose wird in seiner ethischen Hoheit enthüllt:

„Und die Seraphe riefen einander zu : Heilig, heilig, heilig
ist der Herr der Heerscharen;

alle Lande sind voll seiner Herrlichkeit. Da erzitterten
die Grundlagen der Schwellen vor ihrem lauten Rufen; das
Haus aber erfüllte sich immer mehr mit Rauch. Da sprach
ich : Wehe mir ich bin verloren Denn ich bin ein Mann
unreiner Lippen und unter einem Volke mit unreinen Lippen
wohne ich; denn meine Augen haben den König, Jahwe der
Heerscharen gesehen!" (Jes. 6,4.5.) Um die Bedeutung dieser
Tatsache zu erkennen, darf man sie aber nicht so darstellen,
wie dies in der neuern Theologie oft geschieht, als ob uns diese



— 103 —

ethische Erhabenheit gleichsam vertrauter wäre. Gerade der
Abstand zwischen dem Creator und der Creatur wird dadurch
vertieft und erst recht unüberbrückbar gemacht. Der ethische

Gott, wo er in seinem reinen Begriff erkannt ist, ist nicht wie
in der naturhaften Gottesvorstellung tremendus und fascinosus

zugleich, sondern erst recht der Unerträgliche, der, wenn er
dem Menschen in seiner einseitigen Schroffheit allein erkennbar
ist, das „Wehe mir" des Propheten (Jes. 6,5), das „Weiche von
mir" des Apostels (Luk. 5,s) und beim erdenfesten Menschen
die Gottesscheu, ja bei leidenschaftlicher Veranlagung den
Gotteshass als Hass des Störenden auslöst. Dieser ethisch
gefassten Heiligkeit gegenüber gibt es keine menschliche
Möglichkeit, selbst heilig zu werden. Das spätere Judentum, das
den Versuch wagt, sich Gott aufzudrängen, ist gekennzeichnet
durch eine Institution, die das Normative ausserhalb Gottes
setzt und es so erträglich zu machen vermeint. Das Gesetz
ist ein erster Ausdruck für den Versuch, das Ethische und
Religiöse zu trennen und doch in jener traulichen Verbindung
zu erhalten, die dem menschlichen Bewusstsein naheliegt.
Demgegenüber ist das Ineinander der beiden Seiten im göttlichen
Selbst, wie es im Begriff des heiligen Gottes bei Jesaja auffällt,
die Ablehnung aller Verschleierung der Tiefe der Kluft zwischen
Gott und Mensch. Bei Jesaja tritt aber auch schon deutlich die
einzige Überbrückung hervor, die die Schrift für diese Kluft
kennt: die Gottestat, die von seiner Seite aus den Menschen
reinigt. Was in Jes. 6,6.7 unter sakramental anmutender Form
(der Reinigung durch die Berührung mit dem glühenden Stein)
sich vollzieht, findet im Neuen Testament seinen bleibenden
Ausdruck in dem Wort von der Vergebung der Sünden.
Vergebung ist ein durchaus einseitiger Akt. Die völlige Unfähigkeit
des Menschen, von sich aus an das Göttliche hinanzugelangen,
findet darin, gerade in dem Akt der Verbindung, nochmals ihre
unzweideutige Bestätigung. Jeder mystische, jeder gesetzliche,
jeder idealistische Weg von unten nach oben ist damit
abgeschnitten. Es gibt zur Heiligung des Menschen nur den Weg
des Schenkenden von oben nach unten.

Diese tiefste Einsicht in das Verhältnis von Gott und Mensch
ist aber im Alten Testament dort, wo Menschen heilig geheissen
werden, nur vereinzelt erreicht. Wie vor und nach Jesaja dem
Begriff des Heiligen die berghafte Kantigkeit der ethischen



— 104 —

Klarheit fehlt, so schliesst sich auch in der Anwendung des
Prädikats „heilig" auf menschliche Personen die Anschauung im
allgemeinen an die rein numinose Anschauung vom Göttlichen
an. Die Scheu vor dem Göttlichen überträgt sich auf den
Menschen, der mit ihm in Verbindung steht, so dass der Gottesmann

Elisa im Munde des Weibes von Sunem ein Heiliger heisst
(2. Kön. 4,9). Das Moment der Macht wirkt durch den besonderten
Menschen. Aber wie hier schon, so wirkt der Faktor der Besonde-

rung, der Erwählung*, vor allem mit, wenn sonst von heiligen
Personen die Rede ist. Eine Mittelstellung nehmen in dieser
Hinsicht die Priester und überhaupt die gottesdienstlichen
Beamteten ein. Schwach wirkt auch hier der Machtgedanke nach,
aber vor allem sind diese Menschen heilig, weil Gott sie erwählt
hat aus der Menge des Volkes, ihm zu nahen (Num. 16,s). Immerhin

ist auch hier die Unbefugtheit des Menschen, sich diese

Heiligkeit selbst zu erraffen, aufs Entschiedenste festgehalten :

Die Rotte Korah, die sich dieses Prädikat durch eigenwillige An-
massung allgemein beilegt, wird von Jahwe verworfen (Num. 16).
Daneben setzt sich allerdings in einem von der priesterlichen
Gottzugehörigkeit abgeleiteten Sinne die Anschauung von der
Heiligkeit des ganzen Volkes als eines Volkes von Priestern,
das von Jahwe aus den übrigen Völkern erkoren ist, ihm allezeit

nahe zu sein, durch- (Ex. 19.5,e). Man hebt gewöhnlich
hervor, dass hier das sittliche Moment ausgeschaltet sei. Mit
Recht, wenn man unter sittlicher Heiligkeit die Vollgestalt des

sittlichen Charakters versteht. Aber es wäre auch verfehlt, jede
Beziehung zum sittlichen Verhalten zu verkennen. Die Heiligkeit
des Volkes schliesst in sich, dass vom Volk der Wandel in den
Weisungen Jahwes erwartet wird (Deut. 14,i ff. 28,»). Das zeigt
sich indirekt auch an dem Rückschluss, der in der Folgezeit
vom Verhalten des Volkes auf seine Stellung in Gottes Urteil
gemacht wird, indem man scheidet zwischen den Frommen als
den Heiligen im Volk und den Gottlosen, von denen sich auch
Gott abwendet (Ps. 34,10.22). Ja, diese Schilderung verdichtet
sich zuletzt zu der eschatologischen Erwartung vom bleibenden
Rest (Jes. 4,3), der allein heilig dasteht am Abschluss der
Geschichte (Jes. 62,12). Gewiss, die Erwartungen, die aus dem
Heiligkeitscharakter des Volkes erschlossen werden, beziehen
sich ebenso auf die kultische Absonderung des erwählten Volkes,
wie auf seine sittliche Haltung. Die beiden Gebiete werden



— 105 —

nur auf der Hochebene der prophetischen Periode und wohl
auch da nur in der Predigt der Propheten selbst scharf getrennt.
In dem klassischen Heiligkeitspostulat von Lev. 19,2 : „Ihr sollt
heilig sein, denn ich bin heilig, Jahwe, euer Gott," fliessen die
beiden Linien ineinander über. Aber wie die Anschauung von
der numinosen Heiligkeit Gottes die Vorstufe des sittlichen
Gottesbegriffs ist, so verbirgt sich auch unter den kultischen
Heiligkeitsanforderungen der Keim zu den sittlichen. Das
Bedeutsamste aber für das Verständnis der spätem
Parallelerscheinungen lässt sich in folgenden Tatsachen zusammenfassen

:

1. Das Volk kann nicht sich selbst heilig erklären, sondern
es weiss sich erwählt. Seine Heiligkeit stützt sich auf eine
göttliche Tat.

2. Priester und Volk werden nicht dadurch heilig, dass sie
die kultisch-sittlichen Heiligkeitsvorschriften befolgen, sondern
sie werden zur Beobachtung dieser göttlichen Anordnungen
aufgefordert mit der Begründung, dass sie heilig seien.

Man ist ein Soldat, ehe man ein ganzer Soldat geworden
ist. Aber es ist die natürliche Anforderung, dass, wer das Kleid
trägt, auch das mehr und mehr wird, was es ausdrückt.

Sie sollen werden, was sie sind! — in diese Formel liesse
sich die kultisch-sittliche Folgerung aus dem Gottesakt der
Erwählung und Heiligung übersetzen. Die vorhin erwähnte, im
Spätjudentum ausgebildete, von jener Unterscheidung zwischen
den Frommen und Gesetzlosen als den Heiligen und Gottlosen
anhebende rückläufige Betrachtungsweise, die das ethische
Verhältnis umkehrt, ist gerade in ihrer imposanten Religiosität die
Abkehr von der tiefsten Erkenntnis Israels.

Wenden wir uns von dieser Vorbetrachtung unserm eigentlichen

Problemfeld zu, so fällt uns sofort eine weitgehende
Analogie zwischen dem Wort der Prophétie und dem Wort des

Apostels auf.
Auch hier erscheint Gott beim nähern Eindringen in die

Texte als der allein Heilige, neben dem es andere nur durch
Erwählung sind. Auch hier ist die Heiligkeit der Gottgehörigen
das Motiv zur Selbstheiligung, zur reinigenden Erhaltung der
Kultgemeinschaft und zur Ausdauer im ethischen Verhalten. Die
Verhältnisse liegen bei Paulus nur vermöge seiner Christologie
und Pneumatologie, seiner ausgebauteren Anthropologie und



— 106 —

seines verfeinerten sittlichen Urteils, sowie des dringlicheren
Charakters der ihn bestimmenden Gottesgeschichte komplizierter.

Vorerst scheint allerdings die Analogie im Gottesbegriff zu
fehlen. Von Gott wird wörtlich nirgends Heiligkeit ausgesagt.
Man darf das aber nicht so deuten, als wäre dadurch die Schroffheit

der sittlichen Einzigartigkeit Gottes abgelehnt und etwa
der Gott der Liebe an die Stelle des richtenden getreten. Eben
die sittliche Hoheit überhöht sich nun in dem Begriff des liebenden,

langmütigen, suchenden, rettenden Gottes. Denn Liebe ist
schwerer als Gericht. Was im Alten Testament bei Hosea 11,9

von Jahwe als dem Gott, der die Glut seines Zorns nicht
ausführen will, ausgesagt ist, — das Wort Jes. 43,3 : „ich, Jahwe,
dein Gott, der Heilige Israels, bin dein Erretter", findet im Neuen
Testament seine positive Erfüllung. Aber eben nicht so, dass

Gottfried Menkens umwälzende Aufassung der Heiligkeit Gottes
als der herablassenden Gnade, der sich selbst erniedrigenden
Liebe in Gott den Begriff der Heiligkeit umspannte. Der Zorn
Gottes über alle Gottlosigkeit und Ungerechtigkeit der
Menschen, die die Wahrheit durch Ungerechtigkeit niederhalten
(Röm. l,is), gehört auch ins Neue Testament. Die volle Grösse
der Liebe Gottes wird erst dem klar, der festhält, dass bei
Paulus der gerechte und mit Recht zürnende Gott der liebende
ist. Die Heiligkeit Gottes ist in ihrer unerträglichen sittlichen
Hoheit bestätigt. Durch die durchaus nicht selbstverständliche
Tatsache, dass dieser Gott sich um den Menschen kümmert, ihm
in seinem Sohne, der die Gerechtigkeit herstellt, und in seiner
Botschaft, die sie anbietet, nachgeht, wird diese Heiligkeitsvorstellung

nur vertieft, nicht etwa aufgehoben, im Gegenteil,
erst in ihrer Unvergleichlichkeit vor Augen gestellt. Was Jesaja
nur andeuten konnte, tritt nun bei Paulus erst ins volle Licht :

Es gibt keinen, auch keinen ethischen Weg, der vom Menschen
zu Gott führt. Für den Sünder ist nur die Empfänglichkeit des
Glaubenden gegenüber dem schenkenden heiligen Gott möglich.

Aber hier tritt nun auch in den parallelen Vorgängen der
Rechtfertigung und Heiligung das Positive darin zutage, dass
dem Menschen mehr als das Wort der Vergebung* zuteil wird.
Das Neue wird ihm real vermittelt. Er empfängt den Geist aus
Gott. Es ist für unsere Untersuchung nicht entscheidend, wie
sich Paulus diese Vorgänge vergegenwärtigte, ob er sich z. B. das

nvsvpa stofflich oder in unserem heutigen Wortsinne „geistig"



— 107 —

vorgestellt hat. Das erstere ist angesichts der Vorstellung von
den geistigen Leibern der Auferstandenen (1. Kor. 15,44 ff.) das

Wahrscheinlichere. Er empfängt das Neue als von Gott
ausgehende Wirklichkeit auf seinen Glauben hin (Röm. 1,16.17) und
im sakramentalen Akt der Taufe (1. Kor. 12,«). So gewinnt
die Heiligkeit des Christen neben dem alten Sinn der Aussonderung

und der Gottzugehörigkeit die weittragendere Bedeutung
des neuen Menschen, der durch einen zweiten schöpferischen Akt
geschaffen wird, wenn die Frommen der paulinischen Gemeinden

kurzweg „die Heiligen" heissen.
Die alte Bedeutung der Zugehörigkeit zum ausgesonderten

Gottesvolk hat das Wort immer noch, — vor allem in den
Adressen der Briefe (1. Kor. ],«; 2. Kor. l,i; Röm. 1,7 ; Phil. l,i;
Eph. l,i), ebenso an den vielen andern Stellen, wo es einfach
die Gemeindemitgliedschaft ausdrückt (Röm. 15,25.2e; 16,2.15;
1. Kor. 16,i5 ; 2. Kor. 8,4; 9,i.« ; 13,i2; Phil. 4,22; Eph. 1,15.1s; 3,g.is;
4,12; 6,18 ; Kol. 1,4.12.2e). So wird es besonders gern gebraucht,
wo die Geschlossenheit der Gemeinde über die ehemalige Par-
tikularitätskluft zwischen Juden und Heiden hinweg, betont
werden soll (Eph. 2,19), ebenso we die Solidarität der Gemeinden,
etwa durch die Kollekte, in Anspruch genommen wird.
Ausdrücklich wird die Aussonderung erwähnt bei der Warnung vor
der Benutzung der heidnischen Gerichte (1. Kor. 6) und unter
ethischer Abzielung in 2. Kor. 6,u—7,t.

Tiefer an den Kern der Anschauung führen uns aber erst
die Stellen heran, die zeigen, worauf sich diese Aussonderung
gründet. Die Gemeindeangehörigen sind heilig als die Berufenen
(Röm. 1,7), als die Erwählten (Kol. 3,12), noch tiefer: als die
Geliebten Gottes (Röm. 1,7, Kol. 3,12). So sehr für das moderne
Empfinden gerade der Erwählungsgedanke gegen die Liebe
verstösst, so dürfen wir doch nicht übersehen, wie Paulus eben
durch ihn der initiativen Liebe Gottes gegen den Hilflosen Worte
leiht. Diese Begegnung des Hilflosen mit dem allein Rettenden
wird auch an der subjektiven Grundlage des Heiligkeitsstandes
sichtbar: Der Heilige ist der, der nicht durch sein Werk die
Aufmerksamkeit Gottes für sich gewinnt, sondern nur im Glauben
annehmen kann, was Gott für ihn bereitet hat, als er noch nur
Sünder war. Und wenn es auch durchaus wahr ist, dass Paulus
nicht nur von der Rechtfertigung durch den Glauben spricht,
sondern den sakramentalen Vorgang der Taufe daneben stellt,



— 108 —

so ist doch tief bedeutsam, dass er bei der Anführung aller
dieser menschlichen Voraussetzungen die Passivität des
Menschen unangetastet lässt. Ihr seid abgewaschen (getauft) worden
(dnsXovaaa&s), ihr seid geheiligt worden (fjiaG&rjxs), ihr seid
gerecht gesprochen worden (iôixaiwirxjxs), sagt er 1. Kor. 6,n in
hervorhebender Wiederholung dieser Passivität. Ja, Paulus
kennt eine Zuteilung der göttlichen Heiligkeitsgabe, die die
reine Empfänglichkeit des Begnadigten noch offenbarer macht.
1. Kor. 7,i4 spricht er von den Kindern aus gemischten Ehen
als von Heiligen, obschon deutlich vorausgesetzt ist, dass die
Kinder damals noch nicht getauft wurden, und begründet auf
dieser, im Gemeindeglauben allgemein zugestandenen Auffassung*
die weitere Folgerung, dass auch der heidnische Eheteil durch
den christlichen Gatten geheiligt sei. Stärker kann nicht betont
werden, dass die Heiligkeit nicht im menschlichen Vermögen
ihren Grund habe.

Aber eben aus diesem Gebrauch des Attributes „heilig"
pflegt man nun gemeinhin den Schluss zu ziehen, dass es nicht
so schwerwiegender Natur sein könne. Es bezeichne nur eine
Beziehung zwischen Gott und den Christen einerseits und den
Christen und der Welt anderseits. Die moralische Qualität dieser
Heiligen werde gar nicht in Betracht gezogen. So richtig die
letzte Feststellung ist, so sagt sie doch nicht das Ganze.

Das wird uns sofort deutlich, sobald wir uns die Bedeutung
des Geistes im Vorgang der Heiligung vergegenwärtigen. Die
Anschauung vom Geist gibt der Heiligung, wie sie Paulus lehrt,
erst die substantielle Unterlage. Der Geist ist ihm die objektive
göttliche Macht, die das Neue in den Menschen bringt und ihn
heraushebt aus dem Bereich des naturhaft-persönlichen Lebens.
Weil die Gemeinde den Geist aus Gott hat, nicht den Geist der
Welt (1. Kor. 2,12.13), heisst sie heilig. Er setzt die Gemeinde in
den schroffsten Gegensatz zur Welt (1. Kor. 3,19). Nun erst ist
verständlich, warum auch die Heiden der Gemeinde als
vollwertige Glieder eingefügt werden können. Der Geist ist auch
in ihnen (Gal. 3,b). Deshalb, weil der Geist Gottes in den
Gläubigen wohnt, gehören sie nicht mehr sich selbst, sondern
sind sie Gottes Eigentum, sein Tempel (1. Kor. 6,19). Erst auf
Grund dieser Geistesgegenwart tritt die volle Gestalt ihrer
Gottzugehörigkeit ans Licht: Sie sind Gotteskinder. Nur der
Geist kann ihnen das bezeugen (Röm. 8,15.1e). Er ist der Geist



- 109 —

des Gottessohns, der Sohnschaft (Röm. 8,15 ; Gal. 4,*), ja, Christus
in ihnen (Gal. 2,20), so dass sie wie er: Abba, Vater zu rufen,
befugt sind (Röm. 8,15 ; Gal. 4,6.)

Gewiss, dieser Geist ist kein sittliches Produkt menschlicher

Anstrengung, sondern Gottes Gabe, das, w*as der Mensch
benötigt, weil er in der Not des völligen Mangels steht. Aber
er ist das Neue, das Göttliche im Menschen und als solches
nicht sittlich indifferent, sondern die göttliche Heiligkeit in
Substanz. Damit ist die Lage des Menschen in jeder Hinsicht
¦eine andere. Er ist nicht mehr der àpagxmXóc schlechthin,
sondern — um dies gleich vorwegzunehmen — eine eigentümliche
Doppelnatur, die Neues und Altes zugleich in sich trägt. So

unbefriedigend das klingt, der Gläubige ist in sich zwiespältig.
Es mag gewagt sein, diese Auffassung auf den exegetisch

•so arg umstrittenen Abschnitt von Röm. 7,15—25 aufzubauen.
Die augustinisch-reformatorisch-jansenistische Exegese, die das

„was ich tue, das weiss ich nicht, was ich nicht will, das tue
ich", auf den gerechtfertigten Paulus bezieht, scheint mir zwar
durchaus begründet zu sein. Ja, gerade das 8. Römerbriefkapitel,
das meist zur Widerlegung dieser Deutung herbeigezogen wird,
scheint mir mit seiner plastischen Nebeneinanderstellung des

gegenwärtigen Besitzes und des erst zu erwartenden Hoffnungsgutes

den tiefsten Grund dieser Gegensätzlichkeit im Gläubigen
aufzuzeigen.

Hier stossen wir auf die Ursache, weshalb eine Spannung
zwischen Seiendem und Seinsollendem, zwischen indikativen und
imperativen Aussagen in dem paulinischen Heiligkeitsgedanken
unvermeidlich ist. Das nvsvpa (der Geist) ist erst die dnagxr),
die Erstlingsgabe, die der Gläubige voraus empfängt. Obschon
es der Geist der Sohnschaft ist, der die Gotteskindschaft bezeugt,
ist es doch noch nicht die volle Verwirklichung der Sobnschaft.
Aus der Leiblichkeit auch des erretteten Menschen seufzt das
menschliche Ich noch nach der Erlösung des Leibes. Die Rettung
ist erst xfj iXm'âi, auf Hoffnung hin. Der Geist ist das Siegel,
das seine Träger versiegelt auf den Tag des Kommens Christi,
das Angeld auf das Erbe, das sie erst empfangen sollen!
(2. Kor. 1,22; Eph. l,iS.u; 4,so). Die Vollendung liegt in der
Zukunft. Es ist erst ein Neues zum Alten getreten, das Neue
allerdings, das den Menschen heilig macht, und doch liegt auch
die erfüllte Heiligkeit erst in dem, was noch kommen muss.



- 110 —

Weiterhin hat diese Spannung ihre Ursache in der Art,
wie der Geist mit dem heiligen Menschen verbunden ist. Es
gibt bei Paulus keine Identifikation zwischen Geist und menschlichem

Ich. Der Geist geht keine Vermischung mit dem Geist
des Menschen ein. Er bezeugt ihm die neue Stellung, in der er
sich befindet. Er beansprucht ihn völlig für Gottes Dienst.
(I. Tess. 5,28 ; Gal. 5,16.23). Er tritt für die Heiligen ein, die
vermöge ihrer Schwachheit, d. h. Unerlöstheit, noch nicht wissen,
was sie beten sollen (Römv8,26 f.). Aus dem Geist erfliesst die

Kraft zum ethischen Handeln (Gal. 6,22). Aber diese Möglichkeit
ist eine noch immer zur Wahl stehende. Das gleiche Ich kann
sich der Leitung des Geistes entziehen, der gegenteiligen Macht,
die um es wirbt, ergeben, dem Fleisch zu Gefallen sein (Gal. 5,ie).
Der Geist ist das neue Leben, so weit es der Geheiligte besitzt
(Gal. 5,25), aber er kann noch immer seinen ethischen Weg*
ausserhalb dieser Machtsphäre im Alten suchen und bedarf
deshalb der Paränese: Wandle im Geist. Unter jeder Verschleierung

dieser Tatsachen kann notwendigerweise das Bild des
paulinischen Menschen, wie er unter dem Gesichtspunkt seiner
ethischen Möglichkeiten gesehen werden muss, nur verzerrt, in
vag sich durchkreuzenden Linien gezeichnet werden. Es muss
dann zu Aufstellungen kommen, wie denen von Heinrich Weinel,
wonach der Gläubige nach Paulus „gar nicht anders könne,
als das Gute tun", das Gute aus dem Gerechtfertigten
herauswachse „mit der Sicherheit des Natürlichen!"1) Dieser Auffassung

widerspricht nicht nur der Tatbestand in allen Gemeinden,
sondern auch die ganze Form der Ermahnung. Aber die Fehlerquelle

liegt in einer falschen Deutung der zentralen Vorgänge
der Rechtfertigung und der Heiligung selbst. Der Mensch ist
durch sie nicht verwandelt, nicht ins Göttliche substantiell
erhoben. Das Alte ist nicht zum Schein geworden, wie bei den
hellenistischen Mysterienfrommen. Der Mensch, wie er ist, der
Sünder, der Gottlose, der, der sich selbst helfen wollte und aus
seiner ganzen Wesensart heraus nicht konnte, ist unter der
einzigen Bedingung der restlosen Anerkenntnis dieses Verhältnisses,

der selbstrichtenden Annahme der göttlichen Gabe, auf
Grund des Glaubens angenommen, von Gott unter Übersehen
alles „Menschlichen", als ihm gerecht, als ihm zugehörig, heilig

') Weinet, Heinrich, Biblische Theologie des Neuen Testaments3, 1921,
S. 316/17.



— Ill —

erklärt. Dieser Tatbestand wird verschleiert, sobald der Heilige
irgendwie in sich selber, etwa dadurch, dass er nun Geist wäre,
etwas sein soll. Darum ist auch die Formel, dass jetzt der
Mensch sündlos sei, irreführend. Wenn Paulus den heiligen
Menschen als den, der der Sünde abgestorben ist (Röm. 6,1)

beschreibt, so meint er damit nicht, dass er, nach unserm Begriff
von Sünde, keiner sündigen Tat mehr fähig oder keiner sündigen
Anwandlung mehr ausgesetzt sei, sondern er will damit sagen,
dass der Heilige damit rechne, dass die Macht der Sünde, die
als personifizierter Weltfaktor gedacht ist, objektiv gebrochen
sei. Er hat sich von ihr als einer abgetanen abgewandt, um
sich der ihr entgegengesetzten Siegermacht, Christus, dem Geist,
hinzugeben. Es heisst moderne Anschauungen in Paulus
eintragen, wenn man diesen bei Paulus geschichtlich gedachten
Vorgang, der in Christus objektiv erfolgt ist und im Glauben
subjektiv bejaht werden soll, nach einer heutigen Zustandsethik
deuten will. Eine solche Erklärung rechnet unversehens immer
wieder nur mit dem Menschen überhaupt, trennt den Gerechtfertigten

wieder von Gott, behandelt ihn als autonom und
verkennt die eigentümliche Haltung des Heiligen, der ein solcher
Mensch ist und doch verankert ist in einer Welt, der er erst
bestimmungsgemäss angehört, von der er aber schon jetzt
bestimmt wird. Mit dieser neuen Welt rechnet er, obschon er
noch in der alten ist. Nicht die idealisierende Phantastik eines
Enthusiasten redet das Wort in der paulinischen Gedankenwelt,
sondern der Realismus eines Mannes, der die Dinge bei ihrem
ursächlichen Namen nennt, aber allerdings auch die göttlichen
Geschehnisse in denselben Realismus befasst, ohne Irdisches
und Göttliches zu vermengen.

Von diesem in sich zwiespältigen und zwischen zwei
Entscheidungszeiten stehenden Menschen ist also zu reden, wenn
man die Eigenart der paulinischen Ethik erfassen will.

Das bisher Gesagte zusammenfassend, lässt sich also eine
doppelte Gespanntheit im Wesen des heiligen Menschen, wie
ihn Paulus sieht, feststellen:

1. Er trägt in sich den Geist und muss doch seine sarkische
Anlage noch weiter mitschleppen;

2. es ist an ihm schon ein göttlicher Akt vollzogen, und
doch ist ihm die vollendende Gottestat erst in Aussicht gestellt.



— 112 —

Wenn wir diese zwiefache Spannung im Zustand des
paulinischen Menschen nicht aus dem Auge verlieren, dann kann
uns auch die Doppelbezogenheit der ethischen Aussagen über
ihn nicht mehr befremden.

Ja, dieser zweifachen Spannung der Zuständlichkeit
entspricht auch eine doppelte Spannung in den ethischen
Aussagen :

1. Der Christ ist heilig und vom Göttlichen, dem Geist,
getrieben, und dennoch muss er immerzu selbst an seinem
ethischen Stand arbeiten.

2. Der Christ ist der Heilige und doch ist seine Heiligkeit
die .ZMzuständlichkeit, die erst in der Vollendung in Erscheinung

treten kann.
Weil die Ethik des Paulus diesen Spannungscharakter trägt,

sind auch die ethischen Vorgänge so schwer zu fassen, ist es

nicht ohne weiteres festzustellen, was er jeweilen meint, wenn
er vom àyiaapoç, der Heiligung spricht. Die Schwierigkeit zeigt
sich sprachlich schon darin, dass es nicht mit voller Gewissheit
auszumachen ist, ob das Wort an den Hauptstellen (1. Thess.
4,3.7 ; Röm. 6,19 ; 2. Thess. 2,13) immer passivisch gebraucht ist,
wie man jetzt gewöhnlich annimmt. Die Versuche, den Begriff
nur passivisch als anfänglich-endgeschichtliche Zuständlichkeit
oder umgekehrt nur aktivisch im Sinn der sanctificatio der
spätem Dogmatik, als das Geschäft des Gäubigen, zu fassen,
füllen das Begriffsgefäss immer so, dass wesentlicher Inhalt
gefasst und ebenso wesentlicher verschüttet werden muss.

Man kann sich von unsern Voraussetzungen aus auch nicht
mit dem Ausweg befreunden, auf dem man die eine Gedankenreihe

als genuin-paulinisch stehen und die andere als inkonsequent

zur Seite fallen lässt.
Wie die passiv erfahrene und die aktiv geübte Heiligung

zusammengehören, das muss sich an den einzelnen ethischen
Ausführungen aufzeigen lassen. Dass der ethische Zustand des

Angenommenen im Akt der Annahme selbst bedeutungslos ist,
wird an allen Stellen, we das Problem berührt wird, erkennbar.
Die Korinther heissen auch im ersten Briefe, selbst im 6. Kapitel,
wo ihnen Paulus vorhält, dass sie Unrecht und Raub an den
Brüdern üben (V. 6), Heilige. Aber sofort macht ihnen Paulus
auch die ethische Konsequenz der göttlichen Annahme klar,
wenn er sie darauf hinweist, dass solch Ungerechte Gottes Reich



— 113 —

nicht ererben können (V. 9). Es gibt keine göttliche Tat am
Menschen, die ihn verselbständigte, sondern nur Akte, die ihn
verpflichten. Der wehl überethische Akt der Heiligung zieht
ihn doch nicht in ein unethisches Verhältnis hinein. Diese
Einsicht ist der Sinn der Kampflosung des Paulus im Römerbrief,

die er gegen jene aufstellt, die ihm die Tendenz
unterschieben, er lehre, es sei bei der Sünde zu beharren, damit die
Gnade um so grösser werde (6,1.15; [3,s]). Gegen die Selbst-

belügung der Gesetzesethik, bei der sich der Mensch gar nicht
selber kennt, richtet er das Gesetz auf (3,21) für den, der es

von dem aus, was Gott an ihm tat und tut, vollenden will.
So ist die Heiligung* als Auserwählung aus der Masse zum
besondern Eigentum Gottes und Einverleibung in die Gemeinde
nur eine Seite der Heiligung: aus dem positiven göttlichen Tun
folgt sofort auch ein aktives menschliches Verhalten, das in
gleicher Weise sowohl negativ als positiv beschreibbar ist, als
ein pr) GvvOxripaTÎÇsalrsi Ttïi aliavi tovtoj (ein sich nicht nach dem
Schema dieses Äon gestalten) wie als ein nagaaxïjaai xà owpaxa
vpwv dvGiav \2waav âyiav xtò Osw svdgsGxov (ein die Leiber
Darbringen zu einem lebendigen, heiligen, Gott wohlgefälligen Opfer)
(Röm. 12,i).

Ja, die Heiligkeit der Gläubigen ist durchweg Motiv des
ethischen Handelns. Die gesteigerte Reinigung in Enthaltung
nicht bloss vom Tun der Laster, sondern von ihrer blossen
Erwähnung (Eph. 5,3) wird gefordert xallioç ngs'nsi dyi'otç, wie
es Heiligen geziemt. Als Erwählte Gottes, Heilige und Geliebte
werden sie aufgefordert, ein Herz des Erbarmens, der Güte, der
Demut, der Sanftmut und der Langmut anzuziehen (Kol. 3,12).

Und diese Begründung* der ethischen Forderung ist nicht etwa
nur ein Charakteristikum der spätem Paulinen, sie durchzieht
das ganze Schrifttum des Apostels gleichmässig. Das Wort:
„Gott hat uns berufen in Heiligung. Darum, wer hier (die
Anweisungen des Apostels) verachtet, missachtet nicht einen
Menschen, sondern Gott, denselben, der den heiligen Geist an uns
verliehen hat" (1. Thess. 4,7.s), ist Prämisse zu dem andern: „Gottes
Wille, das ist eure Heiligung" im gleichen Kapitel, das darauf
in negativ und positiv gehaltene Ermahnungen auseinandergelegt

wird. In 1. Kor. 6 ist der Heiligkeitszustand der
Gläubigen die tiefste Nötigung zur Abwendung von den geschilderten

Verirrungen. Unter Zugrundelegung der Auffassung, dass

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1925. 8



— 114 —

es sich in den Heilstaten der Rechtfertigung und Heiligung um
parallele Vorgänge handelt, gilt die gleiche Betrachtungsweise
auch für Röm. 6 : Auf Grund dieser Heilstaten, als solche, die
sich für der Königsherrschaft der Sünde Abgestorbene ansehen
(V. 11), sollen sie ihre Glieder Gott als Waffen der Gerechtigkeit
darbieten (V. 13), sie in den Dienst der Gerechtigkeit zur Heiligung

stellen (V. 19).
Aber wird so die ethische Handlungsweise des Christen

nicht zu einem neuen Werkdienst, der zwar nicht mehr das
dem Menschen günstige Gottesurteil bedingt, aber doch das

Rechtfertigungsurteil hinterher durch das Werk sicherstellen,
d. h. doch gleichsam selbst rechtfertigen soll? Bei oberflächlicher

Betrachtungsweise drängt sich diese Auffassung der Sachlage

fast auf. Der Vorwurf ist Paulus auch nicht erspart
geblieben.

Er kann sich scheinbar auch auf die Tatsache stützen, dass
Paulus keine absolute Heilsgewissheit kennt. Er läuft in strenger
Selbstzucht nach dem Siegeskranz und wendet alles auf, um
nicht doch noch zuschanden zu werden (1. Kor. 9,24—27). Den
leicht befriedigten Korinthem hält er die Erzählung vom Zug
der Israeliten durch die Wüste vor, wo die vorangegangene
Erwählungstat und mitfolgende übernatürliche Erhaltung doch
die Ungehorsamen nicht vor dem Verderben rettete: „Darum,
wer sich dünkt, er stehe, der sehe zu, dass er nicht falle"
(1. Kor. 10, 1-14, besonders V. 12). Wiederholt betont der Apostel,
dass gewisse Gruppen Fehlbarer im Gericht ausgeschieden werden

(1. Kor. 6,7; Eph. 5,5). Neben die Güte stellt er die Strenge
Gottes, ganz besonders vor die Augen der „eingepfropften"
Heidenchristen (Röm. 11,22). Die Güte besteht nur für den, der
selbst in ihr bleibt. Es gibt auch für die eingepfropften Zweige
eine Möglichkeit, wieder ausgeschnitten zu werden (11,22 b).

So scheint nicht der Glaube, sondern das Werk im
Endgericht das Kriterium für die Annahme oder Verwerfung zu
sein. Die Sachlage wird noch dadurch verschärft, dass bei
Paulus wirklich nirgends jene Reflexion auf das Opfer Christi
für die Tilgung der neu begangenen Sünden sichtbar wird, die
in täglichem Geltendmachen der Sterbetat Jesu Trost und An-
nahmegewissheit findet. Hier sind Luther und seine Freunde
über die paulinischen Aussagen in wesentlichen Punkten
hinausgegangen.



- 115 —

Die Frage, ob da nicht eine nebeneingekommene
Werkgerechtigkeit vorliege, ist also sehr ernst zu nehmen. Sie darf
nicht durch Eintragungen späterer, auch richtiger Gedanken,
leichthin behoben werden. Es ist aber umgekehrt auch rein
wissenschaftlicher Anstand, den Tatbestand so lange nicht als
Inkonsequenz abzulehnen, als man vermuten kann, doch eine
sachliche Folgerichtigkeit entdecken zu können.

Und diese lässt sich bei Paulus aufzeigen. Das ethische
Handeln des Christen ist für ihn kein Werk. Das Kennzeichnende
des Werks, dass es ein günstiges Gottesurteil verdienen will,
fehlt ihm. Der Gerechtfertigte ist und bleibt gerecht aus
Gottesgerechtigkeit. Aber er verleugnet diese Rechtfertigungs- und
Heiligungstat, wenn er die durch sie empfangene Gabe, den

Geist, ungenützt lässt. Durch den Geist hat er die Möglichkeit,
im Geiste zu wandeln. Mag ihm das Fleisch noch so viel
Reizung, ja Niederlagen verursachen — Paulus rechnet damit, dass

der Christ übereilt wird (Gal. 6,1), — er setzt den Glaubensakt
in Permanenz, indem er ethisch konsequent mit der neuen Gabe,
dem Geist, rechnet und nicht in fortgesetzter Fleischesknechtschaft

seine erste Bejahung durch seine dauernde Verneinung
verleugnet. Diese Sachlage hat Adolf Schlatter dadurch deutlich
gemacht, dass er den Unterschied zwischen dem Rechtfertigungsgedanken

und dem Heiligkeitsgedanken durch den Satz
umschreibt, dass sich die Gemeinde durch den Heiligkeitsgedanken
ihre bleibende Gemeinschaft mit Gott vorhält*). Man könnte
zugespitzt wirklich sagen : Die aktive Heiligung ist die Fortsetzung
des Glaubens, die dauernde Bejahung dessen, was der Glaube
in der Rechtfertigung bejahte.

Der Charakter des neuen ethischen Handelns ist deshalb
ein anderer als der des Werketuns. Es handelt sich beim
Christen nicht um die Herstellung des Menschen, der schon
preisgegeben ist, also weder um die Darstellung eines Ideals
noch um die Beibringung von Verdiensten ; es handelt sich um
ein Leben im Festhalten und stetigen Bejahen des von Gott
Gewirkten. So ist das neue Tun äusserlich zwar nichts anderes
als die Beobachtung und Erfüllung längst bekannter Ordnungen
der Gemeinschaft (Röm. 13,io ; Gal. 5,23), aber unter einem neuen
Gesichtspunkt. Wie schon der Glaube Gehorsam, d. h. das

') Schlatter, Adolf, Die Theologie der Apostel2, 1922, S. 329.



— 116 —

Geschenk des Gehörs (Röm. 1,5) gegen die Botschaft von der
dem Menschen dargebotenen Gerechtigkeit aus Gott ist, so ist
auch das ethische Handeln nichts anderes als Gehorsam, ein
Gehörschenken gegen die Gabe der Gerechtigkeit zur Heiligung,
die Gabe des Geistes (Röm. 6,15). Das ethische Verhalten geht
so nicht wie das Werk auf die Erhöhung des Menschen aus. Es
ist der Dienst, der Gottes Tat immerzu und für jede Zukunft
bejaht. Die Christen dienen dem lebendigen Gott (1. Thess. 1,9).

Ihre Glieder gehören Christus (1. Kor. 6,1). Die Christen sollen
unerschütterlich und unerschöpflich im Werke des Herrn werden

(1. Kor. 15,5s). Einer ist für alle gestorben, damit die Lebenden

nicht sich selber leben, sondern dem, der für sie gestorben
und auferstanden ist (2. Kor. 5,is). Unser keiner lebt ihm selber
und keiner stirbt ihm selber. Leben wir, so leben wir dem
Herrn (Röm. 14,7.s).

Es geht nicht um Gott und den Menschen, sondern nur um
Gottes Sache durch neue Menschen. Die Verherrlichung Gottes
ist das Ziel, die Verherrlichung der Gemeinde nur das Mittel.
Die Christen dürfen nicht die sein, um derentwillen der Name
Gottes unter den Heiden gelästert wird (Röm. 2,24), der Name
unseres Herrn Jesu Christi soll in ihnen verherrlicht werden
(2. Thess. 1,12). Daraus erfliessen auch die scheinbar bloss
opportunistischen Anweisungen zur Rücksicht auf die andern, sich
ohne Anstoss zu halten bei Juden, Griechen und der Gemeinde
Gottes selbst (1. Kor. 10,32). In diesem Zusammenhang* steht
auch das Gebot der Zartheit gegen die Schwachen (Röm. 14):
Man darf nicht die, die in unzulänglicher Weise dem Herrn
dienen, durch einen rücksichtslosen Eingriff in ihr Gewissen
diesem Dienst überhaupt entfremden (V. 6).

Von diesen Grundlinien aus wird der Vorwurf, dass Paulus
durch seine Ethik dem Glauben im Rechtfertigungsakt Abbruch
tue und den letztern durch ein neues Werk wieder verdränge,
haltlos. Die Ethik der Heiligung der Geheiligten ist vielmehr
die dauernde Stellungnahme eben in jenem Geschehen der
Rechtfertigung. Dass dem so ist, zeigt die Tatsache, dass beide
Vorgänge aus dem Ineinanderwirken zweier Faktoren geschlossene
Akte sind. Wie in der Rechtfertigung die Gottestat und der
Glaube des Gerechtfertigten den Vorgang schliessen, so ist auch
die Heiligung nichts anderes als ein schliessendes Eingehen auf
das Tun Gottes. Das zeigt sich besonders auffällig in der Art,



— 117 —

wie Paulus den Philippern ihre ethische Aufgabe mit der
Betonung der Arbeit Gottes an ihnen zusammenstellt: Schaffet
mit Furcht und Zittern an eurer Rettung, — denn Gott ist es,
der in euch wirksam macht das Wollen wie das Wirken
(Phil. 2,12.13). Schon den Thessalonichern hat er im Kapitel nach
den Paränesen zur Heiligung das Gebetswort zugerufen vom
getreuen Gott, der sie durch und durch heiligen solle und an
Geist, Seele und Leib untadelig erhalten werde bis zur Parusie
(1. Thess. 5,23).

So ist die Spannung, die wir vorhin an erster Stelle
erwähnten, analog der Doppelgewirktheit der Rechtfertigung, die
der Gerechtfertigte empfängt durch Jesus Christus und den
Glauben. Die Paradoxie darf nicht aufgelöst werden. Die Heiligung

ist nicht erfasst ohne den Wandel im heiligen Geist. Die
Imperative gehören zu den Indikativen.

Die zweite Gegensätzlichkeit in den ethischen Aussagen,
nach der die Heiligkeit schon am Anfang des Christenlebens
steht und sich dennoch erst im Ende voll erweist, ist durch
das eben Ausgeführte schon mit erhellt. Fasst man die erste
dieser Aussagen im Sinn einer Sündlosigkeitstheorie, dann ist
allerdings unverständlich, wie noch von einem „Herstellen der
Heiligkeit in der Furcht Gottes" die Rede sein kann (2. Kor. 7,i).
Für eine idealistische Anschauung vom ethischen Weg ist
umgekehrt nicht einzusehen, wie angesichts solcher Imperative
die Behauptung einer Heiligkeit vor dem Betreten des neuen
Weges ernst genommen werden dürfte. Mit diesen beiden
einseitigen Betrachtungsweisen hat aber Paulus nichts gemein.
Seine ethischen Aussagen haben ihren Ruhepunkt alle in Gott.
Der Akt der Heiligung, der am Anfang des neuen Lebens steht,
ist das Tun desselben Gottes, der die Heiligung als Weg wirkt
und die Heiligkeit in der Parusie zur Vollendung bringt. Der
Mensch als Mensch ist allezeit der Unfähige und fähig nur im
Ergreifen der Gabe. Das Neue ist in der Heiligung, zu der uns
Christus ohne unser Zutun geworden ist (1. Kor. l,so), schon so

ganz gegeben wie in der Heiligkeit, zu der er die Seinen am
Tage der Parusie vollendet haben will. Die Reinigung, die dem
Christen als dem zwischen diesen Gotteszeiten Stehenden
zugemutet wird, ist nur vermöge seines zwiespältigen Zustandes
eine sukzessive, die nur unter steter Versuchlichkeit und
unabwendbarem Kampf denkbar ist. Darum sind auch Unter-



— 118 —

brechungen des ethischen Handelns vorauszusehen. Aber sie
dürfen unter keinen Umständen leicht genommen werden. Wenn
Paulus sie nicht mit dem Wort „Sünde" belegt, so hat das seinen
Grund darin, dass er die Sünde nicht einfach als eine
psychologische Gegebenheit, sondern als eine ausserhalb des Menschen
objektiv bestehende Macht betrachtet und in seiner Auffassung
vom Geist als dem konstanten Assistens der Heiligen. Auf ihn ist
seine Aufmerksamkeit gerichtet. Ja, hierin zeigt sich gerade
seine ethische Blickrichtung: Er kennt von jetzt an niemand
mehr nach dem Fleische (2. Kor. 5,ie). Er rechnet grundsätzlich
mit dem Neuen, bei sich und andern. Er vergisst, was dahinten
ist, und streckt sich aus nach dem, was vor ihm ist (Phil. 3,12 f.).
Auch für die dunkelsten Stunden der Untreue hat er einen
Ausblick in das Licht des Zukünftigen. Er kennt zwar eine
Sündertraurigkeit auch im Christenstand, aber es ist eine
göttliche Traurigkeit, die eine nicht zu bereuende Reue wirkt
(2. Kor. 7,io ff.). In solcher Traurigkeit wendet sich der Fehlende
mit neuer Zuversicht dem Geiste zu, um sich erneut auf die
eine Seite im Widerstreit zwischen Geist und Fleisch zu stellen.
Er wagt das Geheimnis des neuen ethischen Handelns: mit der
Macht zu leben, die vorerst schmerzt, ehe sie aufrichtet,
abbricht, indem sie beschenkt. Nüchtern weiss Paulus um alle
abwärtslockenden Möglichkeiten, aber als der, der empfangen
hat, hält er sich auch in diesem zwischenzeitlichen Zustand
doch mit voller Bejahung schon an die Erfüllung.

So erweisen sich die beiden Spannungen, die wir auseinander

gehalten haben, als zusammengehörig. Der zwiespältige
Charakter des Christen ist begründet in dem Zwischendrin
seines gottesgeschichtlichen Standortes. Beide Aussagen über
die Heiligung, die passivische und die aktivische, sind notwendige
Resultanten dieser Sachlage. Die Polarität der ethischen Lage
des Christen ist wesentlich. Die eine Aussage erheischt zur
Ergänzung auch die andere.

Aber durch alles bisher Gesagte scheint die ethische Hauptfrage

immer noch ungelöst zu sein. Der naive ethische Frager
verlangt nach einer Antwort auf sein : Was sollen war tun Er
fragt nach dem Inhalt der ethischen Aufgabe. Suchen wir nach
einem Zentralprinzip der paulinischen Ethik, so werden wir
auf die Linie geführt, die anhebt mit dem Satz : Gottes würdig
zu wandeln (1. Thess. 2,12), sich fortsetzt in der Aufforderung:



— 119 —

So wir durch den Geist leben, so lasset uns auch durch den
Geist wandeln (Gal. 5,2»), und ausmündet in die substantiellen
Aussagen, die in Gal. 6,22 in der Aufzählung der Tugenden,
die in der Liebe ihren Kulminationspunkt haben, eine volle
Umschreibung finden. Die dort mitgenannte Askese ist nicht
im technischen Wortsinn zu nehmen, und andere Ansätze zu
askethischer Ethik gewinnen bei Paulus nicht prinzipielle
Bedeutung. Wenn wir aber der Zentralanweisung der Liebe dort,
wo sie Paulus am ausführlichsten und in unvergleichlicher Zartheit

behandelt, in Phil. 2 und 1. Kor. 13 nachgehen, so muss uns
gerade an der letztgennanten Stelle aufgehen, dass für Paulus
auch das, was er Liebe heisst, nur unter Zugrundelegung dessen,
was er im Hinblick auf die Ethik vom Geiste sagt, richtig
verstanden werden kann. Unter den wertlosen Versuchen, das

von Gott Geforderte zu erfüllen, führt er Vers 3 auch Taten
an, die als Taten der Liebe gewertet werden könnten: die
Hingabe der Habe, das Opfer des Leibes. Auch die Liebe kann
nur aus dem Geiste wirklich getan werden. Auch in der Predigt
der Liebe stellt Paulus den Menschen nicht ausserhalb des

Empfangens, sondern stellt ihn nur tiefer in Gottes Wirksamkeit
hinein. Es gibt für Paulus kein von Gott unabhängiges ethisches
Handeln. Es wäre falsch gefragt, wollte man bei ihm nach
einem Materialprinzip der Ethik fragen, das den Inhalt des

Handelns unabhängig von der abhängigen Stellung des geheiligten

Menschen beschriebe, etwa so, dass der Rückschluss
gestattet wäre : Wer so und so handelt, der ist auch heilig. Eben
diese Betrachtungsweise würde Paulus als unethisch beurteilen,
weil sie das Heil vom Menschen aus aufbauen wollte. So lässt
sich denn der Inhalt der ethischen Forderung besser als durch
das Wort Liebe durch das scheinbar Kältere und Formalere:
Gehorsam ausdrücken. Das Tun des göttlichen Willens, das
Bleiben am Geist, ist wirklich der ganze Inhalt der paulinischen
Ethik. Auch eine Liebe, die etwas anderes wäre, als der
Gebrauch des von Gott zur Verfügung gestellten Vermögens
durch den in sich unvermögenden Menschen, wäre keine wirkliche

Liebe mehr, weil sie irgendwie doch die eigene Ehre
statt Gottes Reich suchte. So ist die wahre Liebe nicht etwas,
was dem Glauben als Ergänzung gegenüberträte, sondern selbst
Glaube im vollsten Sinne des Worts. Der Streit, ob der Mensch
durch den Glauben allein oder erst durch den Glauben, der



— 120 —

in Liebe tätig ist, das Heil erlange, ist unsachlich. Auch die
wirkliche Liebe ist nur im Glauben möglich, also selbst
einbegriffen in jene Spannung, in der des Menschen Unvermögen
und Gottes Macht erscheint. Auch eine Untersuchung über das

Materialprinzip der paulinischen Ethik muss ihren Spannungscharakter

als Wesensnotwendigkeit erweisen.
So fügt sich die Heiligung bei Paulus nach seinen

verschiedenartigsten Aussagen ein in seine Grundgedanken. Auch
im ethischen Tun tritt die Tat des Menschen nicht selbständig
neben Gottes Tat. Auch in der Ethik des Paulus bleibt der
Mensch, für sich genommen, der Sünder und Gott allein der
Heilige. Die Kluft zwischen Gott und Mensch wird nicht
gemindert, sondern nur von Gott aus überbrückt. Auch die
Heiligung, die der Mensch unternimmt, ist nur verständlich als Gottes
Tat. Die daraus erfliessenden gegensätzlichen Aussagen sind
nicht getrennt, psychologisch-historisch, sondern nur zusammengeschaut,

aus der Sache erklärbar.
Als der katholische Philosoph Franz von Baader vor

ungefähr hundert Jahren zur Zeit des aufstrebenden Idealismus
dem cogito ergo sum des Cartesius sein cogitar ergo sum
entgegenstellte, da durfte er nicht damit rechnen, gehört zu werden.

Er sprach aber in diesem angefochtenen Wort die
Grunderkenntnis alles religiösen, vorab des paulinischen Denkens
aus, die auch für die Ethik grundlegend ist. Wenn diese Einsicht
immer wieder von allerlei Gerank losgelösten, vagen Denkens
auch in der Theologie überwuchert wurde, so ist doch
unverkennbar, dass sie die Wahrheit ausspricht, die auf den Höhen
der Religionsgeschichte immer wieder aufleuchtete: bei Augustin,
in der Reformation, bei den Jansenisten und wohl vereinzelt
auch in unserer Zeit.

Es ist ethisch gefasst die Einsicht, dass für den Menschen
die höchste Aktivität nur im demütigsten Empfangen möglich ist.
Gnade ist auch im Heiligkeitsstreben des Menschen das erste
und das letzte Wort.

Bern. Ernst Gaugler.


	Die Heiligung in der Ethik des Apostels Paulus : Antrittsvorlesung, gehalten am 15. November 1924

