Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 15 (1925)

Heft: 2

Artikel: Die Heiligung in der Ethik des Apostels Paulus : Antrittsvorlesung,
gehalten am 15. November 1924

Autor: Gaugler, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403999

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403999
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Heiligung in der Ethik des Apostéls
Paulus.

Antrittsvorlesung, gehalten am 15. November 1924.

Jeder Mensch, der irgendwie mit der Tatsache einer trans-
zendenten Wirklichkeit rechnet, wird auch immer neu von dieser
Einstellung aus vor die ethische Grundfrage gestellt. Die Ant-
wort verliert aber nur dann den Charakter des Gelegenheit-
lichen, wenn er sich nicht bloss selbst Rede steht, sondern sich
stetig auseinandersetzt mit denen, die in gleicher Bemiihung
gerungen haben. Solcher Auseinandersetzung dient auch die
historische Arbeit des theologischen Exegeten. In diesem Sinn
beschéftigt uns heute das Problem der Ethik bei Paulus.

Alle Aussagen des Apostels Paulus, die sich auf den Zustand
und das Handeln des an Gottes Botschaft gliubig gewordenen
Menschen beziehen, bewegen sich in einer eigentiimlichen
Polaritiat. Jede solche Aussage ist nur scheinbar in sich ab-
geschlossen. Sie bedarf bei niherm Zusehen einer ihr gegen-
tibertretenden Ergénzungsaussage. Der paulinische Mensch, d. h.
der Gliubige der Gemeinden, an die Paulus seine Briefe richtet,
ist der Mensch, der zwischen den entscheidenden Gottestaten
steht, zwischen dem, was Paulus durch das Kreuz und die Auf-
erstehung Jesu ausspricht, und dem, was wir nach biblischem
Sprachgebrauch das Ende nennen, obschon es nur das schlies-
sende Ende des eigentlichen Anfangs ist.

Dementsprechend ist auch der Glaubige nicht ein in sich
abgeschlossenes Wesen, noch kann sein Handeln der Ausdruck
eines solchen sein. Von jedem Gesichtspunkt aus fillt diese Zwei-
bezogenheit auf: Der Christ ist gerechtgesprochen (Rom. 3,21 ff.)
und muss doch noch des Gerichtes gewiirtig sein (1. Tess. 4,6);
er ist eine Neuschopfung (2. Kor. 5,17), und doch seufzt er in
Erwartung seiner Sohnesstellung, der Erlosung seines Leibes
(ROm. 8,23); er ist im Geiste zu Hause (Rom. 8,9), und doch lebt



— 101 —

er noch im Fleische ((Gal. 2,20). Diese Spannung zwischen dem,
was ist, und dem, was werden soll, wird auch in der Ethik
des Apostels sichtbar: Der Glaubige ist der als gerecht Hin-
gestellte (R6m. 5,10), und doch ergeht an ihn die Aufforderung,
seine Glieder in den Dienst der Gerechtigkeit zu stellen (R6m. 6,19);
die Zugehorigen der Gemeinde sind alle heilig (1,7), und doch
muss ihnen der Apostel erst noch vorhalten, dass Gottes Wille
auf ihre Heiligung ausgehe (1. Thess. 4,5); trotzdem sie alle
Geisttriager sind (Gal. 3,2), muss er ihnen noch ausdriicklich
anbefehlen, auch im Geiste zu wandeln (Gal. 5,25).

Diese Eigenttimlichkeit ist allgemein empfunden worden.
Aber sie wurde verschieden gedeutet. Wo sie nicht von vorne-
herein als fremde Form der religios-ethischen Zustandlichkeit
abgelehnt wurde, hat man gewdohnlich versucht, die eine Seite
nach der eigenen ethischen Grundauffassung zu werten und die
andere oder auch beide psychologisch-historisch zu erkldren.
Das musste aber notwendigerweise zu einer Verzeichnung des
paulinischen Gedankenbildes fiihren!). Denn die eine Reihe der
Aussagen ist nur verstindlich durch die andere.

Darum ist es erstes Erfordernis fiir eine objektive Betrach-
tungsweise der ethischen Gedanken bei Paulus, einmal beide
Pole der Aussagen in ihrem vollen Gewicht stehen zu lassen
und in ihrer aufeinander bezogenen Bedeutung zu werten. So
tritt uns Paulus allerdings zuerst in seiner ganzen Fremdheit
entgegen. Aber nur so ist Aussicht vorhanden, dass er selbst
zu Worte kommt 2).

Wenn wir im folgenden dem Fragenkomplex, den uns die
Verwendung des Wortes &ytoc (heilig) und seiner Derivate bei
Paulus vorlegt, nachgehen, so mochte diese Untersuchung nur
ein Versuch sein, die Notwendigkeit dieser Spannung, die die
ethischen Gedanken des Apostels durchzieht, aufzuzeigen, einer

1) Dies ist vor allem auch in dem in seiner Art bedeutsamen Buche
von Paul Wernle: ,Der Christ und die Siinde bei Paulus®, Freiburg i. B. und
Leipzig 1897, der Fall. Ebenso in den Werken, die seine Fragestellung
teilen. Die Literatur siehe bei Hans Windisch: Taufe und Siinde im #ltesten
Christentum bis auf Origenes, Tiibingen 1908. S. 100.

%) Unter dieser Voraussetzung hat neuerdings Rudolf Baltmann ,Das
Problem der Ethik bei Paulus“, Zeitschr. fiir die neutestamentliche Wissen-
schaft, 1924, Heft 1/2, ins Diskussionsfeld geriickt. Die Antwort auf Bult-
manns Thesen von Windisch in der gleichen Zeitschrift konnte ich bei
dieser Arbeit nicht mehr beriicksichtigen.



— 102 —

Spannung, in die sich jeder Mensch versetzt sieht, der die
ethische Frage nicht bloss vom Menschen_ aus losen will.

- Wenn man begrifflich vom urspriinglich Heiligen, von dem
Heiligkeitsbegriff, wie er im alten Testament Gott zuerkannt
wird, ausgeht, kénnte es tiberraschen, dass dieses Priadikat tiber-
haupt Menschen zugesprochen wird. Hier findet die Bezeichnung
Gottes als des Heiligen ihre bedeutsamste und schirfste Aus-
pragung in dem Schrifttum des éltern Jesaja. Er geht aus von
der alten Heiligkeitsvorstellung, welche Jahwe Heiligkeit zu-
erkennt wegen seiner unvergleichlichen Grosse und Macht, die
seine Herrlichkeit begriinden. Jene schreckenerregende Unnah-
barkeit des Gottlichen, die im 1. Samuelisbuch ihren schroffsten
Ausdruck in der Erzdhlung von den 50,070 Erschlagenen findet,
die nur fielen, weil sie unschuldigerweise den Thronsitz Jahwes,
die Bundeslade, sahen, wird auch bei dem grossen Propheten
festgehalten. Jahwe ist der, der Furcht und Schrecken ein-
flossen soll (Jes. 8,13), und steht als der Heilige Israels dem Men-
schen als dem Geschopfe gegentiber (Jes. 17,7). Die Kabod, der
Herrscherglanz, ist die Form seiner unertriaglichen Erscheinung
(6,;—s). Er ist der, an dem man strauchelt und fallt (8,14). Das
ist die Anschauung der Heiligkeit Gottes, die vor und nach -
Jesaja den israelitischen Gottesgedanken im Volk und in der
Priesterschaft beherrscht. Bei Jesaja jedoch ist diese Umschrei-
bung der Heiligkeit Gottes nicht das letzte Wort. Die Heiligkeit
Gottes ist, wie man heute nach der von Rudolf Otto eingebiir-
gerten Terminologie sagen koénnte, nicht rein numinos, sondern
vor allem ethisch begriffen, oder noch umfassender ausgedriickt:
das Numinose wird in seiner ethischen Hoheit enthillt: -

wund die Seraphe riefen einander zu: Heilig, heilig, heilig
ist der Herr der Heerscharen;

‘alle Lande sind voll seiner Herrlichkeit. Da erzitterten
die Grundlagen der Schwellen vor ihrem lauten Rufen; das
Haus aber erfiilllte sich immer mehr mit Rauch. Da sprach
ich: Wehe mir! ich bin verloren! Denn ich bin ein Mann un-
reiner Lippen und unter einem Volke mit unreinen Lippen
wohne ich; denn meine Augen haben den Konig, Jahwe der
Heerscharen gesehen!“ (Jes. 6,45.) Um die Bedeutung dieser
Tatsache zu erkennen, darf man sie aber nicht so darstellen,
wie dies in der neuern Theologie oft geschieht, als ob uns diese



— 103 —

ethische Erhabenheit gleichsam vertrauter wére. Gerade der
Abstand zwischen dem Creator und der Creatur wird dadurch
vertieft und erst recht uniiberbriickbar gemacht. Der ethische
Gott, wo er in seinem reinen Begriff erkannt ist, ist nicht wie
in der naturhaften Gottesvorstellung tremendus und fascinosus
- zugleich, sondern erst recht der Unertréigliche, der, wenn er
dem Menschen in seiner einseitigen Schroffheit allein erkennbar
ist, das ,Wehe mir“ des Propheten (Jes. 6,5), das ,Weiche von
mir¢ des Apostels (Luk. 5,5) und beim erdenfesten Menschen
die Gottesscheu, ja bei leidenschaftlicher Veranlagung den
Gotteshass als Hass des Stérenden auslost. Dieser ethisch ge-
fassten Heiligkeit gegeniiber gibt es keine menschliche Mog-
lichkeit, selbst heilig zu werden. Das spétere Judentum, das
den Versuch wagt, sich Gott aufzudringen, ist gekennzeichnet
durch eine Institution, die das Normative ausserhalb Gottes
setzt und es so ertriglich zu machen vermeint. Das Gesetz
ist ein erster Ausdruck fir den Versuch, das Ethische und
Religiose zu trennen und doch in jener traulichen Verbindung
zu erhalten, die dem menschlichen Bewusstsein naheliegt. Dem-
gegeniiber ist das Ineinander der beiden Seiten im gottlichen
Selbst, wie es im Begriff des heiligen Gottes bei Jesaja auffallt,
die Ablehnung aller Verschleierung der Tiefe der Kluft zwischen
Gott und Mensch. Bei Jesaja tritt aber auch schon deutlich die
einzige Uberbrickung hervor, die die Schrift fir diese Kluft
kennt: die Gottestat, die von seiner Seite aus den Menschen
reinigt. Was in Jes. 6,6, unter sakramental anmutender Form
(der Reinigung durch die Beriihrung mit dem glithenden Stein)
sich vollzieht, findet im Neuen Testament seinen bleibenden
Ausdruck in dem Wort von der Vergebung der Siinden. Ver-
gebung ist ein durchaus einseitiger Akt. Die vollige Unfdhigkeit:
des Menschen, von sich aus an das Gottliche hinanzugelangen,
findet darin, gerade in dem Akt der Verbindung, nochmals ihre
unzweideutige Bestitigung. Jeder mystische, jeder gesetzliche,
jeder idealistische Weg von unten nach oben ist damit abge-
schnitten. Es gibt zur Heiligung des Menschen nur den Weg
des Schenkenden von oben nach unten.

Diese tiefste Einsicht in das Verhéltnis von Gott und Mensch
ist aber im Alten Testament dort, wo Menschen heilig geheissen
werden, nur vereinzelt erreicht. Wie vor und nach Jesaja dem
Begriff des Heiligen die berghafte Kantigkeit der ethischen



— 104 —

Klarheit fehlt, so schliesst sich auch in der Anwendung des
Pradikats ,heilig auf menschliche Personen die Anschauung im
allgemeinen an die rein numinose Anschauung vom Goéttlichen
an. Die Scheu vor dem Gottlichen tibertragt sich auf den Men-
schen, der mit ihm in Verbindung steht, so dass der Gottes-
mann Elisa im Munde des Weibes von Sunem ein Heiliger heisst
(2. Kon. 4,9). Das Moment der Macht wirkt durch den besonderten
Menschen. Aber wie hier schon, so wirkt der Faktor der Besonde-
rung, der Erwihlung, vor allem mit, wenn sonst von heiligen
Personen die Rede ist. Eine Mittelstellung nehmen in dieser
Hinsicht die Priester und tiberhaupt die gottesdienstlichen Be-
amteten ein. Schwach wirkt auch hier der Machtgedanke nach,
aber vor allem sind diese Menschen heilig, weil Gott sie erwihlt
hat aus der Menge des Volkes, ihm zu nahen (Num. 16,5). Immer-
hin ist auch hier die Unbefugtheit des Menschen, sich diese
Heiligkeit selbst zu erraffen, aufs Entschiedenste festgehalten:
Die Rotte Korah, die sich dieses Pridikat durch eigenwillige An-
massung allgemein beilegt, wird von Jahwe verworfen (Num. 16).
Daneben setzt sich allerdings in einem von der priesterlichen
Gottzugehorigkeit abgeleiteten Sinne die Anschauung von der
Heiligkeit des ganzen Volkes als eines Volkes von Priestern,
das von Jahwe aus den tlibrigen Vo6lkern erkoren ist, ihm alle-
zeit nahe zu sein, durch- (Ex. 19.5,6). Man hebt gewoéhnlich
hervor, dass hier das sittliche Moment ausgeschaltet sei. Mit
Recht, wenn man unter sittlicher Heiligkeit die Vollgestalt des
sittlichen Charakters versteht. Aber es wire auch verfehlt, jede
Beziehung zum sittlichen Verhalten zu verkennen. Die Heiligkeit
des Volkes schliesst in sich, dass vom Volk der Wandel in den
Weisungen Jahwes erwartet wird (Deut. 14,1 ff. 28,5). Das zeigt
sich indirekt auch an dem Riickschluss, der in der Folgezeit
vom Verhalten des Volkes auf seine Stellung in Gottes Urteil
gemacht wird, indem man scheidet zwischen den Frommen als
den Heiligen im Volk und den Gottlosen, von denen sich auch
Gott abwendet (Ps. 34,10.22). Ja, diese Schilderung verdichtet
sich zuletzt zu der eschatologischen Erwartung vom bleibenden
Rest (Jes. 4,3), der allein heilig dasteht am Abschluss der Ge-
schichte (Jes. 62,12). Gewiss, die Erwartungen, die aus dem
Heiligkeitscharakter des Volkes erschlossen werden, beziehen
sich ebenso auf die kultische Absonderung des erwihlten Volkes,
wie auf seine sittliche Haltung. Die beiden Gebiete werden



— 105 —

nur auf der Hochebene der prophetischen Periode und wohl
auch da nur in der Predigt der Propheten selbst scharf getrennt.
In dem Kklassischen Heiligkeitspostulat von Lev. 19,2: ,Ihr sollt
heilig sein, denn ich bin heilig, Jahwe, euer Gott,* fliessen die
beiden Linien ineinander iiber. Aber wie die Anschauung von
der numinosen Heiligkeit Gottes die Vorstufe des sittlichen
Gottesbegrifts ist, so verbirgt sich auch unter den kultischen
Heiligkeitsanforderungen der Keim -zu den sittlichen. Das Be-
deutsamste aber fir das Verstindnis der spitern Parallel-
erscheinungen léasst sich in folgenden Tatsachen zusammen-
fassen:

1. Das Volk kann nicht sich selbst heilig erkléren, sondern
es weiss sich erwéahlt. Seine Heiligkeit stiitzt sich auf eine
gottliche Tat.

2. Priester und Volk werden nicht dadurch heilig, dass sie
die kultisch-sittlichen Heiligkeitsvorschriften befolgen, sondern
sie werden zur Beobachtung dieser gottlichen Anordnungen
aufgefordert mit der Begriindung, dass sie heilig seien.

Man ist ein Soldat, ehe man ein ganzer Soldat geworden
ist. Aber es ist die natiirliche Anforderung, dass, wer das Kleid
trigt, auch das mehr und mehr wird, was es ausdrickt.

Sie sollen werden, was sie sind! — in diese Formel liesse
sich die kultisch-sittliche Folgerung aus dem Gottesakt der
Erwéhlung und Heiligung tibersetzen. Die vorhin erwéhnte, im
Spatjudentum ausgebildete, von jener Unterscheidung zwischen
den Frommen und Gesetzlosen als den Heiligen und Gottlosen
anhebende riickléufige Betrachtungsweise, die das ethische Ver-
haltnis umkehrt, ist gerade in ihrer imposanten Religiositit die
Abkehr von der tiefsten Erkenntnis Israels.

Wenden wir uns von dieser Vorbetrachtung unserm eigent-
lichen Problemfeld zu, so fillt uns sofort eine weitgehende
Analogie zwischen dem Wort der Prophetie und dem Wort des .
Apostels auf. ‘ |

Auch hier erscheint Gott beim n#hern Eindringen in die
Texte als der allein Heilige, neben dem es andere nur durch
Erwihlung sind. Auch hier ist die Heiligkeit der Gottgehorigen
das Motiv zur Selbstheiligung, zur reinigenden Erhaltung der
Kultgemeinschaft und zur Ausdauer im ethischen Verhalten. Die
Verhéltnisse liegen bei Paulus nur vermoge seiner Christologie
und Pneumatologie, seiner ausgebauteren Anthropologie und



seines verfeinerten sittlichen Urteils, sowie des dringlicheren
Charakters der ihn bestimmenden Gottesgeschichte komplizierter.
~ Vorerst scheint allerdings die Analogie im Gottesbegriff zu
fehlen. Von Gott wird wortlich nirgends Heiligkeit ausgesagt.
Man darf das aber nicht so deuten, als wire dadurch die Schroff-
heit der sittlichen Einzigartigkeit Gottes abgelehnt und etwa
der Gott der Liebe an die Stelle des richtenden getreten. Eben
die sittliche Hoheif iiberhoht sich nun in dem Begriff des lieben-
den, langmiitigen, suchenden, rettenden Gottes. Denn Liebe ist
schwerer als Gericht. Was im Alten Testament bei Hosea 11,0
von Jahwe als dem Gott, der die Glut seines Zorns nicht aus-
fiihren will, ausgesagt ist, — das Wort Jes. 43,3: ,ich, Jahwe,
dein Gott, der Heilige Israels, bin dein Erretter“, findet im Neuen
Testament seine positive Erfilllung. Aber eben nicht so, dass
Gottfried Menkens umwilzende Aufassung der Heiligkeit Gottes
als der herablassenden Gnade, der sich selbst erniedrigenden
Liebe in Gott den Begriff der Heiligkeit umspannte. Der Zorn
Gottes iiber alle Gottlosigkeit und Ungerechtigkeit der Men-
schen, die die Wahrheit durch Ungerechtigkeit niederhalten
(Rom. 1,1s), gehort auch ins Neue Testament. Die volle Grosse
der Liebe Gottes wird erst dem klar, der festhilt, dass bei
Paulus der gerechte und mit Recht ziirnende Gott der liebende
ist. Die Heiligkeit Gottes ist in ihrer unertriglichen sittlichen
Hoheit bestitigt. Durch die durchaus nicht selbstverstindliche
Tatsache, dass dieser Gott sich um den Menschen kiimmert, ihm
in seinem Sohne, der die Gerechtigkeit herstellt, und in seiner
Botschaft, die sie anbietet, nachgeht, wird diese Heiligkeits-
vorstellung nur vertieft, nicht etwa aufgehoben, im Gegenteil,
erst in ihrer Unvergleichlichkeit vor Augen gestellt. Was Jesaja
nur andeuten konnte, tritt nun bei Paulus erst ins volle Licht:
Es gibt keinen, auch keinen ethischen Weg, der vom Menschen
zu Gott fuhrt. Fir den Sinder ist nur die Empfanglichkeit des
Glaubenden gegeniiber dem schenkenden heiligen Gott moglich.
Aber hier tritt nun auch in den parallelen Vorgéingen der
Rechtfertigung und Heiligung das Positive darin zutage, dass
dem Menschen mehr als das Wort der Vergebung zuteil wird.
Das Neue wird ihm real vermittelt. Er empfingt den Geist aus
Gott. Es ist fir unsere Untersuchung nicht entscheidend, wie
sich Paulus diese Vorgédnge vergegenwirtigte, ob er sich z. B. das
nvevpe stofflich oder in unserem heutigen Wortsinne ,geistig®



— 107 —

vorgestellt hat. Das erstere ist angesichts der Vorstellung von
den geistigen Leibern der Auferstandenen (1. Kor. 15,4 ff.) das
Wahrscheinlichere. Er empfingt das Neue als von Gott aus-
gehende Wirklichkeit auf seinen Glauben hin (Rom. 1,16.17) und
im sakramentalen Akt der Taufe (1. Kor. 12,15). So gewinnt
die Heiligkeit des Christen neben dem alten Sinn der Aussonde-
rung und der Gottzugehorigkeit die weittragendere Bedeutung
des neuen Menschen, der durch einen zweiten schopferischen Akt
geschaffen wird, wenn die Frommen der paulinischen Gemein-
den kurzweg ,die Heiligen“ heissen.

Die alte Bedeutung der Zugehorigkeit zum ausgesonderten
Gottesvolk hat das Wort immer noch, — vor allem in den
Adressen der Briefe (1. Kor. 1,2; 2. Kor. 1,1; Rom. 1,7; Phil. 1,1;
Eph. 1,1), ebenso an den vielen andern Stellen, wo es einfach
die Gemeindemitgliedschaft ausdriickt (Rom. 15,25.26; 16,2.15;
1. Kor. 16,15; 2. Kor. 8,4; 9,1.12; 13,12 Phil. 4,22; Eph. 1,15.18; 3,8.18;
4,12; 6,8; Kol. 1,4.12.26). So wird es besonders gern gebraucht,
wo die Geschlossenheit der Gemeinde iiber die ehemalige Par-
tikularitatskluft zwischen Juden und Heiden hinweg, betont
- werden soll (Eph. 2,19), ebenso wo die Solidaritit der Gemeinden,
etwa durch die Kollekte, in Anspruch genommen wird. Aus-
dricklich wird die Aussonderung erwéhnt bei der Warnung vor
der Benutzung der heidnischen Gerichte (1. Kor. 6) und unter
ethischer Abzielung in 2. Kor. 6,14—7,1.

Tiefer an den Kern der Anschauung fiihren uns aber erst
die Stellen heran, die zeigen, worauf sich diese Aussonderung
grindet. Die Gemeindeangehorigen sind heilig als die Berufenen
(R6m. 1,7), als die Erwihlten (Kol. 3,12), noch tiefer: als die
Geliebten Gottes (Rom. 1,7, Kol. 3,12). So sehr fiir das moderne
Empfinden gerade der Erwihlungsgedanke gegen die Liebe
verstosst, so diirfen wir doch nicht iibersehen, wie Paulus eben
durch ihn der initiativen Liebe Gottes gegen den Hilflosen Worte -
leiht., Diese Begegnung des Hilflosen mit dem allein Rettenden
wird auch an der subjektiven Grundlage des Heiligkeitsstandes
sichtbar: Der Heilige ist der, der nicht durch sein Werk die
Aufmerksamkeit Gottes fiir sich gewinnt, sondern nur im Glauben
annehmen kann, was Gott fiir ihn bereitet hat, als er noch nur
Siinder war. Und wenn es auch durchaus wahr ist, dass Paulus
nicht nur von der Rechtfertigung durch den Glauben spricht,
sondern den sakramentalen Vorgang der Taufe daneben stellt,



— 108 —

so ist doch tief bedeutsam, dass er bei der Anfithrung aller
dieser menschlichen Voraussetzungen die Passivitit des Men-
schen unangetastet lidsst. Ihr seid abgewaschen (getauft) worden
(émehovoaads), ihr seid geheiligt worden (rywiodnee), ihr seid ge-
recht gesprochen worden (§dmawwInrs), sagt er 1. Kor. 6,u in
hervorhebender Wiederholung dieser Passivitit. Ja, Paulus
kennt eine Zuteilung der gottlichen Heiligkeitsgabe, die die
reine Empfinglichkeit des Begnadigten noch offenbarer macht.
1. Kor. 7,14 spricht er von den Kindern aus gemischten Ehen
als von Heiligen, obschon deutlich vorausgesetzt ist, dass die
Kinder damals noch nicht getauft wurden, und begriindet auf
dieser, im Gemeindeglauben allgemein zugestandenen Auffassung
die weitere Folgerung, dass auch der heidnische Eheteil durch
den christlichen Gatten geheiligt sei. Starker kann nicht betont
werden, dass die Heiligkeit nicht im menschlichen Vermoégen
ihren Grund habe.

Aber eben aus diesem Gebrauch des Attributes ,heilig*
pflegt man nun gemeinhin den Schluss zu ziehen, dass es nicht
so schwerwiegender Natur sein kénne. Es bezeichne nur eine
Beziehung zwischen Gott und den Christen einerseits und den
Christen und der Welt anderseits. Die moralische Qualitit dieser
Heiligen werde gar nicht in Betracht gezogen. So richtig die
letzte Feststellung ist, so sagt sie doch nicht das Ganze.

Das wird uns sofort deutlich, sobald wir uns die Bedeutung
des Geistes im Vorgang der Heiligung vergegenwirtigen. Die
Anschauung vom Geist gibt der Heiligung, wie sie Paulus lehrt,
erst die substantielle Unterlage. Der Geist ist ihm die objektive
gottliche Macht, die das Neue in den Menschen bringt und ihn
heraushebt aus dem Bereich des naturhaft-personlichen Lebens.
Weil die Gemeinde den Geist aus Gott hat, nicht den Geist der
Welt (1. Kor. 2,12.13), heisst sie heilig. Er setzt die Gemeinde in
den schroffsten Gegensatz zur Welt (1. Kor. 3,19). Nun erst ist
verstindlich, warum auch die Heiden der Gemeinde als voll-
wertige Glieder eingefiigt werden konnen. Der Geist ist auch
in ihnen (Gal. 35). Deshalb, weil der Geist Gottes in den
Gldubigen wohnt, gehoren sie nicht mehr sich selbst, sondern
sind sie Gottes Eigentum, sein Tempel (1. Kor. 6,15). Erst auf
Grund dieser Geistesgegenwart tritt die volle Gestalt ihrer
Gottzugehorigkeit ans Licht: Sie sind Gotteskinder. Nur der
Geist kann ihnen das bezeugen (Rom. 8,15.16). Er ist der Geist



— 109 —

des Gottessohns, der Sohnschaft (Rom. 8,15 ; Gal. 4,¢), ja, Christus
in ihnen (Gal. 2,20), so dass sie wie er: Abba, Vater zu rufen,
befugt sind (Rom. 8,15; Gal. 4,.)

Gewiss, dieser Geist ist kein sittliches Produkt mensch-
licher Anstrengung, sondern Gottes Gabe, das, was der Mensch
benotigt, weil er in der Not des volligen Mangels steht. Aber
er ist das Neue, das Gottliche im Menschen und als solches
nicht sittlich indifferent, sondern die gottliche Heiligkeit in
Substanz. Damit ist die Lage des Menschen in jeder Hinsicht
eine andere. Er ist nicht mehr der eucgrwiss schlechthin, son-
dern — um dies gleich vorwegzunehmen — eine eigentiimliche
Doppelnatur, die Neues und Altes zugleich in sich tragt. So
unbefriedigend das klingt, der Glaubige ist in sich zwiespaltig.

Es mag gewagt sein, diese Auffassung auf den exegetisch
50 arg umstrittenen Abschnitt von Rom. T,15—s aufzubauen.
Die augustinisch-reformatorisch-jansenistische Exegese, die das
»was ich tue, das weiss ich nicht, was ich nicht will, das tue
ich%, auf den gerechtfertigten Paulus bezieht, scheint mir zwar
durchaus begriindet zu sein. Ja, gerade das 8. Romerbriefkapitel,
das meist zur Widerlegung dieser Deutung herbeigezogen wird,
scheint mir mit seiner plastischen Nebeneinanderstellung des
gegenwirtigen Besitzes und des erst zu erwartenden Hoffnungs-
gutes den tiefsten Grund dieser Gegensitzlichkeit im Glaubigen
aufzuzeigen.

Hier stossen wir auf die Ursache, weshalb eine Spannung
zwischen Seiendem und Seinsollendem, zwischen indikativen und
imperativen Aussagen in dem paulinischen Heiligkeitsgedanken
unvermeidlich ist. Das mvetue (der Geist) ist erst die amegyr,
die Erstlingsgabe, die der (tlaubige voraus empfingt. Obschon
es der Geist der Sohnschaft ist, der die Gotteskindschaft bezeugt,
ist es doch noch nicht die volle Verwirklichung der Sohnschaft.
Aus der Leiblichkeit auch des erretteten Menschen seufzt das
menschliche Ich noch nach der Erlésung des Leibes. Die Rettung
ist erst z7; &imidi, auf Hoffnung hin. Der Geist ist das Siegel,
das seine Triger versiegelt auf den Tag des Kommens Christi,
-das Angeld auf das Erbe, das sie erst empfangen sollen!
(2. Kor. 1,22; Eph. 1,13.14; 4,30). Die Vollendung liegt in der Zu-
kunft. Es ist erst ein Neues zum Alfen getreten, das Neue aller-
-dings, das den Menschen heilig macht, und doch liegt auch
-die erfullte Heiligkeit erst in dem, was noch kommer muss.



— 110 —

Weiterhin hat diese Spannung ihre Ursache in der Art,
wie der Geist mit dem heiligen Menschen verbunden ist. Es
gibt bei Paulus keine Identifikation zwischen Geist und mensch-
lichem Ich. Der Geist geht keine Vermischung mit dem Geist
des Menschen ein. Er bezeugt ihm die neue Stellung, in der er
sich befindet. Er beansprucht ihn vollig fir Gottes Dienst.
(I. Tess. D,28; Gal. Dyie.23). Er tritt fiir die Heiligen ein, die ver-
moge ihrer Schwachheit, d. h. Unerlostheit, noch nicht wissen,
was sie beten sollen (Rom. 826 f.). Aus dem Geist erfliesst die
Kraft zZum ethischen Handeln (Gal. 6,22). Aber diese Moglichkeit
ist eine noch immer zur Wahl stehende. Das gleiche Ich kann
sich der Leitung des Geistes entziehen, der gegenteiligen Macht,
die um es wirbt, ergeben, dem Fleisch zu Gefallen sein (Gal. 5,16).
Der Geist iést das neue Leben, so weit es der Geheiligte besitzt
(Gal. 525), aber er kann noch immer seinen ethischen Weg
ausserhalb dieser Machtsphire im Alten suchen und bedarf
deshalb der Parinese: Wandle im Geist. Unter jeder Verschleie-
rung dieser Tatsachen kann notwendigerweise das Bild des pau-
linischen Menschen, wie er unter dem Gesichtspunkt seiner
ethischen Moglichkeiten gesehen werden muss, nur verzerrt, in
vag sich durchkreuzenden Linien gezeichnet werden. Es muss
dann zu Aufstellungen kommen, wie denen von Heinrich Weinel,
wonach der Glidubige nach Paulus ,gar nicht anders koénne,
als das Gute tun“, das Gute aus dem Gerechtfertigten heraus-
wachse ,mit der Sicherheit des Natiirlichen!“!) Dieser Auffas-
sung widerspricht nicht nur der Tatbestand in allen Gemeinden,
sondern auch die ganze Form der irmahnung. Aber die Fehler-
quelle liegt in einer falschen Deutung der zentralen Vorgidnge
der Rechtfertigung und der Heiligung selbst. Der Mensch ist
durch sie nicht verwandelt, nicht ins Gé6ttliche substantiell er-
hoben. Das Alte ist nicht zum Schein geworden, wie bei den
hellenistischen Mysterienfrommen. Der Mensch, wie er ist, der
Stinder, der Gottlose, der, der sich selbst helfen wollte und aus
seiner ganzen Wesensart heraus nicht konnte, ist unter der
einzigen Bedingung der restlosen Anerkenntnis dieses Verhilt-
nisses, der selbstrichtenden Annahme der gottlichen Gabe, auf
Grund des Glaubens angenommen, von Gott unter Ubersehen
alles ,Menschlichen®, als ihm gerecht, als ihm zugehorig, heilig

) Weinel, Heinrich, Biblische Theologie des Neuen Testaments 3, 1921,
S. 316/17.



— 111 —

erklirt. Dieser Tatbestand wird verschleiert, sobald der Heilige
irgendwie in sich selber, etwa dadurch, dass er nun Geist wdre,
etwas sein soll. Darum ist auch die Formel, dass jetzt der
Mensch stindlos sei, irrefithrend. Wenn Paulus den heiligen
Menschen als den, der der Siinde abgestorben ist (Rom. 6,)
beschreibt, so meint er damit nicht, dass er, nach unserm Begriff
von Stinde, keiner siindigen Tat mehr fihig oder keiner siindigen
Anwandlung mehr ausgesetzt sei, sondern er will damit sagen,
dass der Heilige damit rechne, dass die Macht der Siinde, die
als personifizierter Weltfaktor gedacht ist, objektiv gebrochen
sei. Er hat sich von ihr als einer abgetanen abgewandt, um
sich der ihr entgegengesetzten Siegermacht, Christus, dem Geist,
hinzugeben. Es heisst moderne Anschauungen in Paulus ein-
tragen, wenn man diesen bei Paulus geschichtlich gedachten
Vorgang, der in Christus objektiv erfolgt ist und im Glauben
subjektiv bejaht werden soll, nach einer heutigen Zustandsethik
deuten will. Eine solche Erklarung rechnet unversehens immer
wieder nur mit dem Menschen iiberhaupt, trennt den Gerecht-
fertigten wieder von Gott, behandelt ihn als autonom und ver-
kennt die eigentiimliche Haltung des Heiligen, der ein solcher
Mensch ist und doch verankert ist in einer Welt, der er erst
bestimmungsgeméss angehort, von der er aber schon jetzt be-
stimmt wird. Mit dieser neuen Welt rechnet er, obschon er
noch in der alten ist. Nicht die idealisierende Phantastik eines
Enthusiasten redet das Wort in der paulinischen Gedankenwelt,
sondern der Realismus eines Mannes, der die Dinge bei ihrem
ursichlichen Namen nennt, aber allerdings auch die gottlichen
(eschehnisse in denselben Realismus befasst, ohne Irdisches
und Gottliches zu vermengen.

Von diesem in sich zwiespiltigen und zwischen zwei Ent-
scheidungszeiten stehenden Menschen ist also zu reden, wenn
man die Eigenart der paulinischen Ethik erfassen will.

Das bisher Gesagte zusammenfassend, ldsst sich also eine ‘
doppelte Gespanntheit im Wesen des heiligen Menschen, wie
ihn Paulus sieht, feststellen: '

1. Er tragt in sich den Geist und muss doch seine sarkische
Anlage noch weiter mitschleppen;

2. es ist an ihm schon ein gottlicher Akt vollzogen, und
doch ist ihm die vollendende Gottestat erst in Aussicht gestellt.



— 112 —

Wenn wir diese zwiefache Spannung im Zustand des pau-
linischen Menschen nicht aus dem Auge verlieren, dann kann
uns auch die Doppelbezogenheit der ethischen Aussagen iiber
ihn nicht mehr befremden.

Ja, dieser zweifachen Spannung der Zustéindlichkeit ent-
spricht auch eine doppelte Spannung in den ethischen Aus-
sagen:

1. Der Christ ist heilig und vom Gottlichen, dem Geist,
getrieben, und dennoch muss er immerzu selbst an seinem ethi-
schen Stand arbeiten.

2. Der Christ ist der Heilige und doch ist seine Heiligkeit
die Zielzustindlichkeit, die erst in der Vollendung in Erschei-
nung treten kann.

Weil die Ethik des Paulus diesen Spannungscharakter tragt,
sind auch die ethischen Vorginge so schwer zu fassen, ist es
nicht ohne weiteres festzustellen, was er jeweilen meint, wenn
er vom cayxoudg, der Heiligung spricht. Die Schwierigkeit zeigt
sich sprachlich schon darin, dass es nicht mit voller Gewissheit
auszumachen ist, ob das Wort an den Hauptstellen (1. Thess.
4,3.7; Rom. 6,10; 2. Thess. 2,13) immer passivisch gebraucht ist,
wie man jetzt gewohnlich annimmt. Die Versuche, den Begriff
nur passivisch als anfinglich-endgeschichtliche Zustindlichkeit
oder umgekehrt nur aktivisch im Sinn der sanctificatio der
spiatern Dogmatik, als das Geschéift des Giubigen, zu fassen,
filllen das Begriffsgefiss immer so, dass wesentlicher Inhalt
gefasst und ebenso wesentlicher verschiittet werden muss.

Man kann sich von unsern Voraussetzungen aus auch nicht
mit dem Ausweg befreunden, auf dem man die eine (Gedanken-
reihe als genuin-paulinisch stehen und die andere als inkonse-
quent zur Seite fallen lasst,

Wie die passiv erfahrene und die aktiv geiibte Heiligung
zusammengehoren, das muss sich an den einzelnen ethischen
Ausfihrungen aufzeigen lassen. Dass der ethische Zustand des
Angenommenen im Akt der Annahme selbst bedeutungslos ist,
wird an allen Stellen, wo das Problem beriihrt wird, erkennbar.
Die Korinther heissen auch im ersten Briefe, selbst im 6. Kapitel,
wo ihnen Paulus vorhélt, dass sie Unrecht und Raub an den
Briidern iiben (V, 6), Heilige. Aber sofort macht ihnen Paulus
auch die ethische Konsequenz der gottlichen Annahme Kklar,
wenn er sie darauf hinweist, dass solch Ungerechte Gottes Reich



— 113 —

nicht ererben konnen (V. 9). Es gibt keine gottliche Tat am
Menschen, die ihn verselbstindigte, sondern nur Akte, die ihn
verpflichten. Der wohl iiberethische Akt der Heiligung zieht
ihn doch nicht in ein unethisches Verhéltnis hinein. Diese
Einsicht ist der Sinn der Kampflosung des Paulus im Romer-
brief, die er gegen jene aufstellt, die ihm die Tendenz unter-
schieben, er lehre, es sei bei der Stinde zu beharren, damit die
Gnade um so grosser werde (6,1.15; [3,8]). Gegen die Selbst-
beliigung der Gesetzesethik, bei der sich der Mensch gar nicht
selber kennt, richtet er das Gesetz auf (3,.1) fiir den, der es
von dem aus, was Gott an ihm tat und tut, vollenden will.
So ist die Heiligung als Auserwihlung aus der Masse zum
besondern Eigentum Gottes und Einverleibung in die Gemeinde
nur eine Seite der Heiligung: aus dem positiven gottlichen Tun
folgt sofort auch ein aktives menschliches Verhalten, das in
gleicher Weise sowohl negativ als positiv beschreibbar ist, als
ein w1y ovvoynuatileade ©e aldve tovre (ein sich nicht nach dem
Schema dieses Aon gestalten) wie als ein wepasrioar 1@ oduara
vp@y Jvoiey {doav dyiey vg def svdgsorov (ein die Leiber Dar-
bringen zu einem lebendigen, heiligen, Gott wohlgefiilligen Opfer)
(Rém. 12,).

Ja, die Heiligkeit der Glaubigen ist durchweg Motiv des
ethischen Handelns. Die gesteigerte Reinigung in Enthaltung
nicht bloss vom Tun der Laster, sondern von ihrer blossen
Erwidhnung (Eph. 5,35) wird gefordert xadws mosmsr ayiow, wie
es Heiligen geziemt. Als Erwdhlte Gottes, Heilige und Geliebte
werden sie aufgefordert, ein Herz des Erbarmens, der Giite, der
Demut, der Sanftmut und der Langmut anzuziehen (Kol, 3,:2).
Und diese Begriindung der ethischen Forderung ist nicht etwa
nur ein Charakteristikum der spétern Paulinen, sie durchzieht
das ganze Schrifttum des Apostels gleichmissig. Das Wort:
»Gott hat uns berufen in Heiligung. Darum, wer hier (die An-
weisungen des Apostels) verachtet, missachtet nicht einen Men- .
schen, sondern Gott, denselben, der den heiligen Geist an uns ver-
liechen hat“ (1. Thess. 4,7.s), ist Primisse zu dem andern: ,Gottes
Wille, das ist eure Heiligung® im gleichen Kapitel, das darauf
in negativ und positiv gehaltene Ermahnungen auseinander-
gelegt wird. In 1. Kor. 6 ist der Heiligkeitszustand der Gliu-
bigen die tiefste Notigung zur Abwendung von den geschil-
derten Verirrungen. Unter Zugrundelegung der Auffassung, dass

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1925. 8



— 114 —

es sich in den Heilstaten der Rechtfertigung und Heiligung um
parallele Vorginge handelt, gilt die gleiche Betrachtungsweise
auch fir Rom, 6: Auf Grund dieser Heilstaten, als solche, die
sich fur der Konigsherrschaft der Siinde Abgestorbene ansehen
(V. 11), sollen sie ihre Glieder Gott als Waffen der Gerechtigkeit
darbieten (V. 13), sie in den Dienst der Gerechtigkeit zur Heili-
gung stellen (V. 19).

Aber wird so die ethische Handlungsweise des Christen
nicht zu einem neuen Werkdienst, der zwar nicht mehr das
dem Menschen giinstige Gottesurteil bedingt, aber doch das
Rechtfertigungsurteil hinterher durch das Werk sicherstellen,
d. h, doch gleichsam selbst rechtfertigen soll? Bei oberflach-
licher Betrachtungsweise driangt sich diese Auffassung der Sach-
lage fast auf. Der Vorwurf ist Paulus auch nicht erspart ge-
blieben.

Er kann sich scheinbar auch auf die Tatsache stiitzen, dass
Paulus keine absolute Heilsgewissheit kennt. Er lduft in strenger
Selbstzucht nach dem Siegeskranz und wendet alles auf, um
nicht doch noch zuschanden zu werden (1. Kor. 9,24—37). Den
leicht befriedigten Korinthern hélt er die Erzdhlung vom Zug
der Israeliten durch die Wiiste vor, wo die vorangegangene
Erwihlungstat und mitfolgende tibernatiirliche Erhaltung doch
die Ungehorsamen nicht vor dem Verderben rettete: ,Darum,
wer sich diinkt, er stehe, der sehe zu, dass er nicht falle“
(1. Kor. 10, 114, besonders V. 12). Wiederholt betont der Apostel,
dass gewisse Gruppen Fehlbarer im Gericht ausgeschieden wer-
den (1. Kor. 6,7; Eph. b,5). Neben die Giite stellt er die Strenge
Gottes, ganz besonders vor die Augen der ,eingepfropften*
Heidenchristen (R6m. 11,22). Die Giite besteht nur fiir den, der
selbst in ihr bleibt. Es gibt auch fir die eingepfropften Zweige
eine Moglichkeit, wieder ausgeschnitten zu werden (11,22b).

So scheint nicht der Glaube, sondern das Werk im End-
gericht das Kriterium fir die Annahme oder Verwerfung zu
sein. Die Sachlage wird noch dadurch verschirft, dass bei
Paulus wirklich nirgends jene Reflexion auf das Opfer Christi
fiir die Tilgung der neu begangenen Siinden sichtbar wird, die
in tiglichem Geltendmachen der Sterbetat Jesu Trost und An-
nahmegewissheit findet. Hier sind Luther und seine Freunde
tiber die paulinischen Aussagen in wesentlichen Punkten hinaus-
gegangen.



— 115 —

Die Frage, ob da nicht eine nebeneingekommene Werk-
gerechtigkeit vorliege, ist also sehr ernst zu nehmen. Sie darf
nicht durch Eintragungen spéterer, auch richtiger Gedanken,
leichthin behoben werden. KEs ist aber umgekehrt auch rein
wissenschaftlicher Anstand, den Tatbestand so lange nicht als
Inkonsequenz abzulehnen, als man vermuten kann, doch eine
sachliche Folgerichtigkeit entdecken zu konnen.

Und diese ldsst sich bei Paulus aufzeigen. Das ethische
Handeln des Christen ist fiir ihn kein Werk. Das Kennzeichnende
des Werks, dass es ein gilinstiges Gottesurteil verdienen will,
fehlt ihm. Der Gerechtfertigte ist und bleibt gerecht aus Gottes-
gerechtigkeit. Aber er verleugnet diese Rechtfertigungs- und
Heiligungstat, wenn er die durch sie empfangene Gabe, den
Greist, ungentitzt ldsst. Durch den Geist kat er die Moglichkeit,
im Geiste zu wandeln. Mag ihm das Fleisch noch so viel Rei-
zung, ja Niederlagen verursachen — Paulus rechnet damit, dass
der Christ tbereilt wird (Gal. 6,1), — er setzt den Glaubensakt
in Permanenz, indem er ethisch konsequent mit der neuen Gabe,
dem Geist, rechnet und nicht in fortgesetzter Fleischesknecht-
schaft seine erste Bejahung durch seine dauernde Verneinung
verleugnet. Diese Sachlage hat Adolf Schlatter dadurch deutlich
gemacht, dass er den Unterschied zwischen dem Rechtfertigungs-
gedanken und dem Heiligkeitsgedanken durch den Satz um-
schreibt, dass sich die Gemeinde durch den Heiligkeitsgedanken
ihre bleibende Gemeinschaft mit Gott vorhédlt!). Man konnte zu-
gespitzt wirklich sagen: Die aktive Heiligung ist die Fortsetzung
des Glaubens, die dauernde Bejahung dessen, was der Glaube
in der Rechtfertigung bejahte.

Der Charakter des neuen ethischen Handelns ist deshalb
ein anderer als der des Werketuns. Es handelt sich beim
Christen nicht um die Herstellung des Menschen, der schon
preisgegeben ist, also weder um die Darstellung eines Ideals.
noch um die Beibringung von Verdiensten; es handelt sich um
ein Leben im Festhalten und stetigen Bejahen des von Gott.
Gewirkten. So ist das neue Tun &usserlich zwar nichts anderes
als die Beobachtung und Erfillung lingst bekannter Ordnungen
der Gemeinschaft (Rém. 13,10; Gal. 5,23), aber unter einem neuen
Gesichtspunkt. Wie schon der Glaube Gehorsam, d. h. das

1) Schiatter, Adolf, Die Theologie der Apostel? 1922, S. 329.



— 116 —

Geschenk des Gehors (Rom. 1,5) gegen die Botschaft von der
dem Menschen dargebotenen Gerechtigkeit aus Gott ist, so ist
auch das ethische Handeln nichts anderes als Gehorsam, ein
Gehorschenken gegen die Gabe der Gerechtigkeit zur Heiligung,
die Gabe des Geistes (Rom. 6,15). Das ethische Verhalten geht
so nicht wie das Werk auf die Erhohung des Menschen aus. Es
ist der Dienst, der Gottes Tat immerzu und fir jede Zukunft
bejaht. Die Christen dienen dem lebendigen Gott (1. Thess. 1),
Thre Glieder gehoren Christus (1. Kor. 6,1). Die Christen sollen
unerschiitterlich und unerschépflich im Werke des Herrn wer-
den (1. Kor. 15,58). Einer ist fiir alle gestorben, damit die Leben-
den nicht sich selber leben, sondern dem, der fiir sie gestorben
und auferstanden ist (2. Kor. 5,15). Unser Kkeiner lebt ihm selber
und keiner stirbt ihm selber. ILeben wir, so leben wir dem
Herrn (Rom. 14,1.).

Es geht nicht um Gott und den Menschen, sondern nur um
Gottes Sache durch neue Menschen. Die Verherrlichung Gottes
ist das Ziel, die Verherrlichung der Gemeinde nur das Mittel.
Die Christen diirfen nicht die sein, um derentwillen der Name
Gottes unter den Heiden gelistert wird (Rém. 2,a4), der Name
unseres Herrn Jesu Christi soll in ihnen verherrlicht werden
(2. Thess. 1,12). Daraus erfliessen auch die scheinbar bloss op-
portunistischen Anweisungen zur Riicksicht auf die andern, sich
ohne Anstoss zu halten bei Juden, Griechen und der Gemeinde
Gottes selbst (1. Kor. 10,32). In diesem Zusammenhang steht
auch das Gebot der Zartheit gegen die Schwachen (Rom. 14):
Man darf nicht die, die in unzuldnglicher Weise dem Herrn
dienen, durch einen riicksichtslosen Eingriff in ihr Gewissen
diesem Dienst liberhaupt entfremden (V. 6).

Von diesen Grundlinien aus wird der Vorwurf, dass Paulus
durch seine Ethik dem Glauben im Rechtfertigungsakt Abbruch
tue und den letztern durch ein neues Werk wieder verdringe,
haltlos. Die Ethik der Heiligung der Geheiligten ist vielmehr
die dauernde Stellungnahme eben in jenem Geschehen der Recht-
fertigung. Dass dem so ist, zeigt die Tatsache, dass beide Vor-
ginge aus dem Ineinanderwirken zweier Faktoren geschlossene
Akte sind. Wie in der Rechtfertigung die Gottestat und der
Glaube des Gerechtfertigten den Vorgang schliessen, so ist auch
die Heiligung nichts anderes als ein schliessendes Eingehen auf
das Tun Gottes. Das zeigt sich besonders auffillig in der Art,



— 117 —

wie Paulus den Philippern ihre ethische Aufgabe mit der Be-
tonung der Arbeit Gottes an ihnen zusammenstellt: Schajffet
mit Furcht und Zittern an eurer Rettung, — denn Gott ist es,
der in euch wirksam macht das Wollen wie das Wirken
(Phil. 2,12.13). Schon den Thessalonichern hat er im Kapitel nach
den Parinesen zur Heiligung das Gebetswort zugerufen vom
getreuen Gott, der sie durch und durch heiligen solle und an
Geist, Seele und Leib untadelig erhalten werde bis zur Parusie
(1. Thess. D,z3).

So ist die Spannung, die wir vorhin an erster Stelle er-
wihnten, analog der Doppelgewirktheit der Rechtfertigung, die
der Gerechtfertigte empfingt durch Jesus Christus und den
Glauben. Die Paradoxie darf nicht aufgelost werden. Die Heili-
gung ist nicht erfasst ohne den Wandel im heiligen Gelst Die
Imperative gehiren zu den Indikativen.

Die zweite Gegensiatzlichkeit in den ethischen Aussagen,
nach der die Heiligkeit schon am Anfang des Christenlebens
steht und sich dennoch erst im Ende voll erweist, ist durch
das eben Ausgefiihrte schon mit erhellt. Fasst man die erste
dieser Aussagen im Sinn einer Siindlosigkeitstheorie, dann ist
allerdings unverstdndlich, wie noch von einem ,Herstellen der
Heiligkeit in der Furcht Gottes* die Rede sein kann (2. Kor. 7,1).
Fir eine idealistische Anschauung vom ethischen Weg ist um-
gekehrt nicht einzusehen, wie angesichts solcher Imperative
die Behauptung einer Heiligkeit vor dem Betreten des neuen
Weges ernst genommen werden diirfte. Mit diesen beiden ein-
seitigen Betrachtungsweisen hat aber Paulus nichts gemein.
Seine ethischen Aussagen haben ihren Ruhepunkt alle in Gott.
Der Akt der Heiligung, der am Anfang des neuen Lebens steht,
ist das Tun desselben Gottes, der die Heiligung als Weg wirkt
und die Heiligkeit in der Parusie zur Vollendung bringt. Der
Mensch als Mensch ist allezeit der Unfdhige und fihig nur im
Ergreifen der Gabe. Das Neue ist in der Heiligung, zu der uns
Christus ohne unser Zutun geworden ist (1. Kor. 1,3), schon so -
ganz gegeben wie in der Heiligkeit, zu der er die Seinen am
Tage der Parusie vollendet haben will. Die Reinigung, die dem
Christen als dem zwischen diesen Gotteszeiten Stehenden zu-
gemutet wird, ist nur vermige seines zwiespiltigen Zustandes
eine sukzessive, die nur unter steter Versuchlichkeit und un-
abwendbarem Kampf denkbar ist. Darum sind auch Unter-



— 118 —

brechungen des ethischen Handelns vorauszusehen. Aber sie
diirfen unter keinen Umstdnden leicht genommen werden. Wenn
Paulus sie nicht mit dem Wort ,Siinde“ belegt, so hat das seinen
Grund darin, dass er die Stinde nicht einfach als eine psycho-
logische Gegebenheit, sondern als eine ausserhalb des Menschen
objektiv bestehende Macht betrachtet und in seiner Auffassung
vom Geist als dem konstanten Assistens der Heiligen. Auf ihn ist
seine Aufmerksamkeit gerichtet. Ja, hierin zeigt sich gerade
seine ethische Blickrichtung: Er kennt von jetzt an niemand
mehr nach dem Fleische (2. Kor. 5,16). Er rechnet grundsatzlich
mit dem Neuen, bei sich und andern. Er vergisst, was dahinten
ist, und streckt sich aus nach dem, was vor ihm ist (Phil. 3,1z f.).
Auch fir die dunkelsten Stunden der Untreue hat er einen
Ausblick in das Licht des Zukiinftigen. Er kennt zwar eine
Stindertraurigkeit auch im Christenstand, aber es ist eine gott-
liche Traurigkeit, die eine nicht zu bereuende Reue wirkt
(2. Kor. T,10 ff.). In solcher Traurigkeit wendet sich der Fehlende
mit neuer Zuversicht dem Geiste zu, um sich erneut auf die
eine Seite im Widerstreit zwischen Geist und Fleisch zu stellen.
Er wagt das Geheimnis des neuen ethischen Handelns: mit der
Macht zu leben, die vorerst schmerzt, ehe sie aufrichtet, ab-
bricht, indem sie beschenkt. Niichtern weiss Paulus um alle
abwirtslockenden Moglichkeiten, aber als der, der empfangen
hat, halt er sich auch in diesem zwischenzeitlichen Zustand
doch mit voller Bejahung schon an die Erfiillung.

So erweisen sich die beiden Spannungen, die wir auseinan-
der gehalten haben, als zusammengehérig. Der zwiespiltige
Charakter des Christen ist begriindet in dem Zwischendrin
seines gottesgeschichtlichen Standortes. Beide Aussagen iiber
die Heiligung, die passivische und die aktivische, sind notwendige
Resultanten dieser Sachlage. Die Polaritat der ethischen Lage
des Christen ist wesentlich. Die eine Aussage erheischt zur
Ergénzung auch die andere.

Aber durch alles bisher Gesagte scheint die ethische Haupt-
frage immer noch ungelost zu sein. Der naive ethische Frager
verlangt nach einer Antwort auf sein: Was sollen wir tun? Er
fragt nach dem Inhalt der ethischen Aufgabe. Suchen wir nach
einem Zentralprinzip der paulinischen Ethik, so werden wir
auf die Linie gefiihrt, die anhebt mit dem Satz: Gottes wiirdig
zu wandeln (1. Thess. 2,12), sich fortsetzt in der Aufforderung:



— 119 —

So wir durch den Geist leben, so lasset uns auch durch den
Geist wandeln (Gal. 5,e5), und ausmiindet in die substantiellen
Aussagen, die in Gal. 6,22 in der Aufzihlung der Tugenden,
die in der Liebe ihren Kulminationspunkt haben, eine volle
Umschreibung finden. Die dort mitgenannte Askese ist nicht
im technischen Wortsinn zu nehmen, und andere Ansitze zu
askethischer Ethik gewinnen bei Paulus nicht prinzipielle Be-
deutung. Wenn wir aber der Zentralanweisung der Liebe dort,
wo sie Paulus am ausfiihrlichsten und in unvergleichlicher Zart-
heit behandelt, in Phil. 2 und 1. Kor. 13 nachgehen, so muss uns
gerade an der letztgennanten Stelle aufgehen, dass fiir Paulus
auch das, was er Liebe heisst, nur unter Zugrundelegung dessen,
was er im Hinblick auf die Ethik vom Geiste sagt, richtig
verstanden werden kann. Unter den wertlosen Versuchen, das
von Gott Geforderte zu erfiillen, fihrt er Vers 3 auch Taten
an, die als Taten der Liebe gewertet werden konnten: die
Hingabe der Habe, das Opfer des Leibes. Auch die Liebe kann
nur aus dem Geiste wirklich getan werden. Auch in der Predigt
der Liebe stellt Paulus den Menschen nicht ausserhalb des
Empfangens, sondern stellt ihn nur tiefer in Gottes Wirksamkeit
hinein. Es gibt fiir Paulus kein von Gott unabhéngiges ethisches
Handeln. Es wire falsch gefragt, wollte man bei ihm nach
einem Materialprinzip der Ethik fragen, das den Inhalt des
Handelns unabhéngig von der abhingigen Stellung des gehei-
ligten Menschen beschriebe, etwa so, dass der Riickschluss ge-
stattet wiare: Wer so und so handelt, der ist auch heilig. Eben
diese Betrachtungsweise wiirde Paulus als unethisch beurteilen,
weil sie das Heil vom Menschen aus aufbauen wollte. So lidsst
sich denn der Inhalt der ethischen Forderung besser als durch
das Wort Liebe durch das scheinbar Kiltere und Formalere:
Gehorsam ausdriicken. Das Tun des gottlichen Willens, das
Bleiben am Geist, ist wirklich der ganze Inhalt der paulinischen
Ethik. Auch eine Liebe, die etwas anderes wire, als der
Gebrauch des von Gott zur Verfiigung gestellten Vermogens
durch den in sich unvermégenden Menschen, wire keine wirk-
liche Liebe mehr, weil sie irgendwie doch die eigene Ehre
statt Gottes Reich suchte. So ist die wahre Liebe nicht etwas,
was dem Glauben als Ergénzung gegeniibertrite, sondern selbst
Glaube im vollsten Sinne des Worts. Der Streit, ob der Mensch
durch den Glauben allein oder erst durch den Glauben, der



— 120 —

in Liebe titig ist, das Heil erlange, ist unsachlich. Auch die
wirkliche Liebe ist nur im Glauben mdéglich, also selbst ein-
begriffen in jene Spannung, in der des Menschen Unvermdogen
und Gottes Macht erscheint. Auch eine Untersuchung tiber das
Materialprinzip der paulinischen Ethik muss ihren Spannungs-
charakter als Wesensnotwendigkeit erweisen.

So fiigt sich die Heiligung bei Paulus nach seinen ver-
schiedenartigsten Aussagen ein in seine Grundgedanken. Auch
im ethischen Tun tritt die Tat des Menschen nicht selbstindig
neben Gottes Tat. Auch in der Ethik des Paulus bleibt der
Mensch, fiir sich genommen, der Siinder und Gott allein der
Heilige. Die Kluft zwischen Gott und Mensch wird nicht ge-
mindert, sondern nur von Gott aus tiberbrickt. Auch die Heili-
gung, die der Mensch unternimmt, ist nur verstiandlich als Gottes
Tat. Die daraus erfliessenden gegensitzlichen Aussagen sind
nicht getrennt, psychologisch-historisch, sondern nur zusammen-
geschaut, aus der Sache erklarbar.

Als der Kkatholische Philosoph Franz von Baader vor un-
gefahr hundert Jahren zur Zeit des aufstrebenden Idealismus
dem cogito ergo sum des Cartesius sein cogitor ergo sum ent-
gegenstelite, da durfte er nicht damit rechnen, gehort zu wer-
den. Er sprach aber in diesem angefochtenen Wort die Grund-
erkenntnis alles religidsen, vorab des paulinischen Denkens
aus, die auch fiir die Ethik grundlegend ist. Wenn diese Einsicht
immer wieder von allerlei Gerank losgelosten, vagen Denkens
auch in der Theologie iiberwuchert wurde, so ist doch unver-
kennbar, dass sie die Wahrheit ausspricht, die auf den Hoéhen
der Religionsgeschichte immer wieder aufleuchtete: bei Augustin,
in der Reformation, bei den Jansenisten und wohl vereinzelt
auch in unserer Zeit.

Es ist ethisch gefasst die Einsicht, dass fur den Menschen
die hochste Aktivitat nur im demiitigsten Empfangen moglich ist.
Gnade ist auch im Heiligkeitsstreben des Menschen das erste
und das letzte Wort.

Bern. Ernst GAUGLER.




	Die Heiligung in der Ethik des Apostels Paulus : Antrittsvorlesung, gehalten am 15. November 1924

