
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 15 (1925)

Heft: 4

Artikel: Bericht über den X. Internationalen Altkatholikenkongress in Bern : 2.-4.
September 1925

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404004

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404004
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


193

Bericht
über den

X. Internationalen Altkatholikenkongress in Bern.

2.-4. September 1925.

Tagesordnung des Kongresses.
Dienstag, den i. September:

Vorm. io Uhr in der Pfarrkirche: Konsekration des erwählten Bischofs
der altkatholischen Kirche Österreichs, des Herrn A. Schindelar.

Mittwoch, den 2. September :

Vorm. 728 Uhr: Hl. Messfeier in der Pfarrkirche.
Vorm. S'/é Uhr: Bischofskonferenz im Rathaus.
Vorm. 10 Uhr: Tagung der christkathoüschen Frauen mit den

auswärtigen Kongressteilnehmerinnen im Bürgerhaus.
1. Delegiertenversammlung des Verbandes christkatholischer

Frauenvereine der Schweiz.
2. Referat von Frl. Marie Erb in Zell: «Wesen und Sinn der

deutschen Jugendbewegung. »

11/a Uhr Mittagessen im Bürgerhaus. 3 Uhr Besuch der Synode.)
Vorm. 10 Uhr: Versammlung der altkatholischen Geistlichen in

der Krypta der Pfarrkirche. Vortrag von Herrn Pfarrer O. Gilg
in Luzern : Diasporaseelsorge.

Nachm. ]/j2 Uhr: Vorversammlung zur Synode im Rathaus.
Nachm. '/22 Uhr: Versammlung der Jungmannschaft in der Krypta

der Pfarrkirche.
Nachm. 2 Uhr: Kartelltagung der altkatholischen Studentenvereine

im Gemeindesaal, Metzgergasse 12.

Nachm. 3 Uhr : 51. Sitzung der Nationalsynode der christkatholischen
Kirche der Schweiz im Grossratssaale des Rathauses. Gäste haben
zu den Verhandlungen Zutritt.

Nachm. 5 Uhr: Hauptversammlung des altkatholischen Hilfsvereins
im Genieindesaal, Metzgergasse 12.

Abends 8 Uhr: Begrüssung der Kongressteilnehmer durch die
Gemeinde Bern im Bürgerhaus, Neuengasse 20.

Internat, kirchl Zeitschrift, Heft 4, 1925. 13



— 194 —

Donnerstag, den j. September :

Vorm. V29 Uhr: Feierlicher Gottesdienst in der Pfarrkirche; Hochamt

von Herrn Bischof Dr. A. Küry; Predigt von Pfarrer K.
Richterich, bischöflicher Vikar.

Vorm. 10 Uhr: /. Sitzung der Kongressteilnehmer im Grossratssaale

des Rathauses :

1. Begrüssung durch den Präsidenten des ständigen
Kongressausschusses Herrn Direktor E. Frey in Basel.

2. Wahl des Präsidenten des Kongresses und des Bureaus.

3. Bericht des Sekretärs des Kongressausschusses.
4. Internationale Arbeitsgemeinschaft des Altkatholizismus.

Referent : Pfarrer Kreuzer in Freiburg i. Br.
5. Neue Arbeitsmethoden in Kirche und Gemeinden. Referent:

Pfarrer A. Bailly in Bern.
6. Die geistigen Strömungen in der römisch-katholischen Kirche.

Vortrag von Herrn Prof. Dr. A. Gilg in Bern.

Mittags I Uhr : Gemeinsames Mittagessen im Bürgerhaus.
Nachm. 4 Uhr: Empfang der Kongressteilnehmer im Garten zur

« Innern Enge » durch den Kirchgemeinderat Bern.

Abends 8 Uhr : /. Öffentliche Versammlung im Grossratssaale des
Rathauses: Vortrag von Herrn Prof. Dr. Keussen in Konstanz:
« Der Altkatholizismus als kirchliche Idee, ihre Hemmungen und
Aussichten.»

Kurze Ansprachen der Vertreter der verschiedenen Kirchen.

Freitag, den _/. September :

Vorm. 8 Uhr: Gedächtnisgottesdienst für die entschlafenen Führer
des Altkatholizismus in der Pfarrkirche.

Vorm. 9 Uhr: LL. Sitzung der Kongressteilnehmer im Grossratssaale

des Rathauses:
1. Wahl des Kongressausschusses.
2. Bestimmung des Landes des nächsten Kongresses.
3. Die geistigen Voraussetzungen der kirchlichen Union. Vortrag

von Herrn Prof. Dr. E. Gaugier in Bern.
4. Die Beziehungen des Altkatholizismus zu den orthodoxen

Kirchen des Ostens. Referenten : Herr Bischof Dr. A. Küry
in Bern und Herr Prof. Dr. St. Zankow in Sofia.

5. Die Beziehungen des Altkatholizismus zur Kirche von
England. Referenten : Herr Prof. Berends im Haag ; The very Rev.
A. E. Burn, dean of Salisbury: Anglican and Old Catholic
relations; Rev. J. A. F. Ozanne in Guernsey: Anglican and
Old Catholic Problems.



— 195 —

Mittags i Uhr: Zwangloses Mittagessen.
Nachm. 4 Uhr: /TY. Sitzung der Kongressteilnekmer im Grossratssaale

:

1. Geschäftliche Mitteilungen.
2. Die Weltkonferenz über Glauben und Verfassung. Referenten :

Herr Seminarpräsident Prof. C. Wijker in Amersfoort und Herr
Bischof Dr. J. Darlington, Harrisburg, Pa.

3. Die hochkirchliche Bewegung in Deutschland. Referent: Pfarrer
Dr. O. Steinwachs in Mannheim.

4. Bericht über die Stockholmer Konferenz.
5. Varia.
6. Schlusswort.

Abends 8 Uhr : //. Öffentliche Versammlung im Grossratssaale.
Vortrag von Herrn Prof. Dr. Heiler in Marburg : « Abendländischer

und morgenländischer Katholizismus. »

Anmerkung. Dieser Bericht umfasst nur die eigentlichen
Kongressverhandlungen von Donnerstag, den 3. und Freitag, den

4. September.

I. Sitzung der Kongressteilnehmer im Grossratssaale des

Rathauses, Donnerstag, den 3. September 1925.

1. Um 10Va Uhr vormittags eröffnet der Präsident des

ständigen Kongressausschusses, Herr Direktor Emil Frey-Vogt
aus Basel, die Sitzungen des Kongresses. Er begrüsst die
erschienenen Teilnehmer in deutscher, englischer und französischer

Sprache :

Hochansehnliche Versammlung

Anlässlich des IX. Internationalen Altkatholikenkongresses,
der im September 1913 in Köln tagte, wurde für die
Vorbereitung der Internationalen Altkatholikenkongresse ein
ständiger Ausschuss gewählt. Leider ist der damals zum
Vorsitzenden gewählte, uns Schweizern unvergessliche Herr Dr.
med. A. Christen vor sechs Jahren in die Ewigkeit abberufen
worden, und so liegt mir als dem durch das Kongresstatut
bestimmten Nachfolger des Herrn Dr. Christen die Pflicht ob,
den X. Internationalen Altkatholikenkongress zu eröffnen.

Durch die Macht der Verhältnisse war der ständige
Kongressausschuss nicht in der Lage, dem im Kongresstatut
vorgesehenen Turnus von zwei Jahren nachzuleben, und auch
dieses Jahr wurden Stimmen laut, die den Zeitpunkt noch nicht



— 196 —

für gekommen erachteten. Das Bedürfnis war zweifellos da,
allein wir mussten uns fragen : Dürfen wir unseren Glaubensbrüdern

und Freunden schon zumuten, die weite Reise nach unserem
Lande zu unternehmen Wir sind glücklich, dass unserem Rufe
eine so stattliche Anzahl von Männern und Frauen gefolgt ist
und es ist mir die hohe Ehre zuteil geworden, Ihnen im Namen
des ständigen Kongressausschusses für Ihr Interesse und Ihr
zahlreiches Erscheinen recht herzlich zu danken und Sie
willkommen zu heissen. Vor allem begrüsse ich den hochehrwürdigen
Herrn Erzbischof Kenninck, ferner die Herren Bischöfe und die
geistlichen und weltlichen Vertreter der altkatholischen Kirchen
von Holland, Deutschland, Österreich, der Tschechoslowakei,
von Kroatien, der nationalen Kirche in Polen und unsere Brüder
und Schwestern aus der Schweiz.

Von befreundeten Kirchen sind vertreten der ökumenische
Patriarch von Konstantinopel durch Monseigneur Germanos,
Metropolit von Thyatira, der Erzbischof von Canterbury durch
Revd. Dr. Burn, Dekan von Salisbury und seine Begleitung,
die hl. Synode und das Patriarchat der orthodoxen Kirche yon
Jugoslavien durch Revd. Dr. Radivoj JossiC, Professor der
theologischen Fakultät von Belgrad, das Unterrichtsministerium
von Jugoslavien durch Dr. Nicola Djordjevic, Professor in Belgrad,
die hl. Synode der orthodoxen Kirche Bulgariens durch den
Archimandriten und Professor der Theologie Dr. Stefan Zankow,
die bischöfliche Kirche der Vereinigten Staaten durch Right
Revd. Darlington, Bischof von Harrisburg und seine Begleitung,
worunter William Chauncel Emhardt, Vertreter des National
Council der bischöflichen Kirche der Vereinigten Staaten. Ausser
diesen offiziellen Delegationen freut es mich, noch Angehörige,
Geistliche und Laien der Kirche von England und der
Vereinigten Staaten, der serbischen, der bulgarischen und der
georgischen Kirche begrüssen zu können, ferner eine Delegation
des Willibrordbundes der Vereinigten Staaten. Herzlich
willkommen die Gäste der evangelischen Kirche, insbesondere die

Vertretung der hochkirchlichen Bewegung Deutschlands. Ich
begrüsse auch die Vertreter der h. Regierung* des Kantons Bern,
Herrn Regierungspräsident Leo Merz und Herrn Burren, Direktor

des Kirchenwesens.
Ich entbiete Ihnen allen herzlichen Willkommgruss in

unserem Lande, das für internationale Fragen stets grosses



— 197 —

Verständnis hat und das, vermöge der ihm zuteil gewordenen
Gnade, von den Leiden des grossen Weltgeschehens verschont
geblieben zu sein, sich berufen fühlt, mitzuhelfen, wo es gilt,
die Gegensätze unter den Völkern auszugleichen. Auch auf
kirchlichem Gebiet will die christkatholische Kirche der Schweiz
nicht zurückstehen. Mit unseren altkatholischen Glaubensbrüdern
hoffen wir, dass der X. Internationale Altkatholikenkongress
dazu beitragen werde, durch zielbewusste Arbeit nicht nur zur
Stärkung der altkatholischen Kirche beizutragen, sondern auch
die Verständigung unter den romfreien Kirchen zu fördern.

Dank der Bestrebungen unseres hochverehrten Herrn Bischof
Dr. Herzog und nach seinem Tode des gegenwärtigen Inhabers
des schweizerischen bischöflichen Stuhles, des Herrn Bischof
Dr. Küry, mit den uns befreundeten Kirchen den Kontakt
soweit möglich aufrecht zu erhalten, dank aber auch namentlich
des Entgegenkommens der Herren Vortragenden und Referenten,
ist der ständige Kongressausschuss im Falle, Ihnen eine Blütenlese

von Vorträgen und Referaten zu präsentieren, die mit einem
Blumenteppich unserer schönsten Schweizerbergwiesen
verglichen werden können. Das vorliegende Programm will allen
Teilnehmern eine Fülle von Anregungen geben. Zum guten
und nachhaltigen Gelingen ist allerdings notwendig, dass wir
die uns gebotenen Gaben mit dem richtigen Geist in uns
aufnehmen, mit dem Geist kindlicher Frömmigkeit und des

unbedingten Gottvertrauens, mit jenem Geist, der uns hilft, uns
selbst zu bemeistern und das Feuer edler Begeisterung wach
werden und nachhaltig wirken zu lassen. Möge Gott uns in
unseren Beratungen beistehen und uns helfen, die Anregungen,
die wir mit nach Hause nehmen, in die Tat umzusetzen, zu
seiner Ehre!

In diesem Sinne erkläre ich den X. Internationalen
Altkatholikenkongress für eröffnet.

Bevor wir auf unsere Geschäfte eintreten, möchte ich nicht
unterlassen, pietätvoll unserer geistlichen und weltlichen Führer
zu gedenken, die seit unserem letzten Zusammensein in Köln
in die Ewigkeit abberufen wurden. So bedauern wir, die hehre
und milde Gestalt des hochehrwürdigen Herrn Erzbischofs Gerard
Gul von Utrecht nicht mehr unter uns zu sehen ; auch unser hoch-



— 198 —

würdiger HerrBischofDr. Ed. Herzog, dessen überragende Geistesgaben

wir je und je bewunderten, weilt nicht mehr unter uns ; das

Kongresskomitee glaubte in Ihrem Namen zu handeln, wenn es

auf sein Grab auf dem Bremgartenfriedhofe einen Kranz niederlegte.

Ferner vermissen wir den langjährigen verdienten Führer
unserer österreichischen Glaubensbrüder, Herrn Bistumsverweser
Amandus Czech ; die freundlichen Gestalten der Herren Professoren

Dr. Friedrich in München, Dr. Thürlings und Dr. Woker
in Bern, den sympathischen Pfarrer der altkatholischen Gemeinde
in Paris, Herrn Georges Auguste Volet und Herrn Pfarrer
Bommer, der den letzten Kongress in Köln eröffnete. Von
weltlichen Führern und von Freunden weilen nicht mehr unter uns:
der den deutschen Altkatholiken unvergessliche Herr Geheimrat
Dr. von Schulte, der langjährige Synodalratspräsident unserer
schweizerischen Kirche, Herr Dr. Adolf Christen in Ölten und
die sympathische Gestalt des Herrn Prof. Dr. Friedrich Nippold,
der, früher als Professor an der protestantisch-theologischen
Fakultät in Bern tätig, sein ganzes Leben ein aufrichtiger
Freund unserer Bestrebungen war und der in Köln hoch betagt
uns seine Sympathie noch einmal persönlich bekundete. Nicht
minder schmerzlich beklagen wir den Heimgang des Herrn
Robert H. Gardiner, welcher in seiner Eigenschaft als Sekretär
der Weltkonferenz über Glauben und Verfassung mit uns in
engere Fühlung* getreten ist und dessen aufrichtige Freundschaft
wir hoch einschätzten. Herr Gardiner war die Seele der
Unionsbewegung, die durch die Generalsynode der bischöflichen Kirche
der Vereinigten Staaten von Nordamerika im Jahre 1910

angeregt worden ist. Unter den Frauengestalten vermissen wir
Frau Dr. Ducommun-Merz aus Bern, die tapfere Präsidentin
des schweizerischen christkatholischen Frauenvereins, die am
letzten Kongress mit Begeisterung* teilnahm und inzwischen,
leider viel zu früh, von uns gegangen ist. Viele andere treue
Brüder und Freunde unserer Kongresse sind nicht mehr unter
uns. Ich bitte Sie, dieser heimgegangenen Männer und Frauen
ehrend zu gedenken.

Herr Pfarrer Erwin Kreuzer, Freiburg i. B., verliest im
Anschluss daran die eingegangenen Entschuldigungen und Be-

grüssungsschreiben : aus altkatholischen Kirchen : Bischof Marko
Kälogjera, Zagreb, Herr und Frau Iwan Cerowsky, Zagreb,



— 199 —

die altkatholischen Gemeinden von Kattowitz (Oberschlesien),
Brunn (Tschechoslowakei), Graz, Warnsdorf, Prof. Dr. Mülhaupt
in Bonn, Familie Beer in Karlovac (Kroatien), die Bischöfe
Hodur, Gawrychowsky und Gritenas der polnisch-litauischen
Nationalkirche in Nordamerika, die den nächsten Kongress nach
Amerika einladen; aus den orthodoxen Kirchen: Erzbischof
Nikolaus von Nubia im Auftrag Sr. Heiligkeit des Patriarchen
Photios von Alexandrien, der russisch-orthodoxe Metropolit
Antonius von Kiew in Karlovitz (Jougoslavien), der
russischorthodoxe Metropolit Piaton in New York, E. de Batschinsky,
Vertreter der orthodoxen, autokephalen Kirche der Ukraine,
Dr. Hamilkar Alivisatos in Athen, Archimandrit Dr. Sapundschijeff

in Sofia, Dr. Marjanovic in Belgrad ; aus den
anglikanischen Kirchen Englands und Amerikas: Bischof Thomas
F. Gailor D. D., Vorsitzender des National Council in Amerika,
Bischof H. Weller, D. D. in Fond du Lac (U. S. A.), Bischof
Dr. Charles Brent, Buffalo, New York, Bischof E. Talbot, South

Bethlehem, Pa., U. S. A., die Geistlichen G. Warwick, London,
Plumptre, London, Paul Bichery, Gorey, Jersey, England,
Dr. A.Müller; aus evangelischen Kirchen: der evangelische
Bund Deutschlands, Pfarrer Hertzberg' in Oslo, Revd. Chappell,
Wolverton, Bucks, England.

2. Wahl des Präsidenten des Kongresses und des Bureaus.

Zur Wahl in das Bureau des Kongresses werden im Auftrag
des ständigen Kongressausschusses von Pfarrer Kreuzer, Freiburg

i. B., vorgeschlagen: 1. Präsident: Emil Frey-Vogt, Basel,
2. Präsident: Dr. Klekler, Synodalratspräsident, Wien, 3. Präsident:

Direktor C. Mittelbeck-Spit, Utrecht. Als Sekretäre: Vikar
Hugo Flury, Bern, Pfarrer Luketic, Zagreb, Prof. Drös, Mannheim,

Pfarrer Ferge, Mähr.-Schönberg (Tschechoslowakei). Als
Stimmenzähler: Oskar Stocker, Zürich, Vikar Hans Flury,
Rheinfelden. Als Übersetzer Pfarrer Karl Richterich, Schönenwerd

für Französisch, Herr Bischof Bonczak, Krakau, und
Pfarrer C. Neuhaus, Trimbach (Schweiz) für Englisch, Pfarrer
B. A. van Kleef, Amsterdam, für Holländisch.

Diese Vorschläge werden von der Versammlung einstimmig
gutgeheissen.

Der erste Präsident, Herr Direktor Emil Frey, übernimmt
den Vorsitz und gibt das Wort Herrn Bischof J. H. Darlington,



— 200 —

D. D., Harrisburg, Pa., U. S. A., zu einer Begrüssung des

Kongresses und zur Übergabe von Geschenken an die anwesenden
Bischöfe der altkatholischen Kirchen, den Herren Bischof Dr.
Küry, Bern, und Erzbischof F. Kenninck von Utrecht, je ein
Exemplar der englischen Bibelausgabe der amerikanischen
Bibelgesellschaft mit entsprechender Widmung, den übrigen
altkatholischen Bischöfen eine photographische Wiedergabe
des Konkordates, das zwischen der amerikanisch bischöflichen
Kirche, dem Patriarchen von Konstantinopel und den altkatholischen

Kirchen im Jahre 1920 geschlossen wurde. Bischof
Darlington stellt der Versammlung* einen Vertreter der amerikanischen

Gesandtschaft in Bern vor. Die Herren Bischof Dr. Ad. Küry
und Erzbischof Kenninck verdanken die Geschenke im Namen
der altkatholischen Bischöfe.

3. Bericht des Sekretärs des Kongressausschusses.

Herr Bischof Dr. Küry, Bern, Sekretär des Kongressausschusses,

erhält das Wort:
Herr Präsident! Meine Damen! Meine Herren!

Mein Bericht umfasst einen langen Zeitraum. In diesen
12 Jahren haben wir alle viel erlebt. Im kleinen hat der
Ausschuss ebenfalls allerlei mitgemacht. Das meiste gehört der
Vergangenheit an und kann unser Interesse nicht mehr
beanspruchen. Deshalb werde ich mich kurz fassen können.

Die Vorarbeiten des Ausschusses für den Berner Kongress,
der für das Jahr 1915 vorgesehen war, waren im Gange und
schon ziemlich weit vorgeschritten, als sie jäh unterbrochen
wurden. Der Ausschuss schien zur Untätigkeit verurteilt. Bald
traten aber unvorhergesehene Aufgaben an das Sekretariat
heran. So wurde es als neutrale Vermittlungsstelle im Verkehr
von Angehörigen verschiedener Kirchen und Völker benützt.
Als solche konnte es manch nützlichen Dienst leisten. Als die
Not sich steigerte und überall Hilfswerke ins Leben gerufen
wurden, wurde die Schaffung einer internationalen Hilfsaktion
für die besonderen Verhältnisse des Altkatholizismus erwogen.
Ein Aufruf um Unterbringung* von Ferienkindern im Blatt einer
benachbarten altkatholischen Kirche gab Anlass, dass die
Versorgung altkatholischer Ferienkinder ins Auge gefasst und dann
von der Kommission zur Förderung christkatholischer Interessen
mehrere Jahre durchgeführt wurde. Der Versuch, ein Hilfswerk



— 201 —

auf internationalem Boden zu organisieren, als die Not an die
altkatholischen Gemeinden selbst herantrat, blieb auf die Schweiz
beschränkt, da andere Kirchen vorzogen, selbständig
vorzugehen. Alle Hilfsmittel, die dem Sekretariat übergeben worden
sind, kamen mit Ausnahme einiger namhafter Gaben aus den

Vereinigten Staaten, aus der Schweiz. Über Eingang und
Ausgang habe ich jeweilen dem christkatholischen Synodalrat
Rechenschaft abgelegt, so dass wir darauf nicht mehr eingehen
müssen.

Ein Sorgenkind war bis in die jüngste Zeit eine Schöpfung
der Kongresse: „Die Internationale kirchliche Zeitschrift". Sie
hat schwierige Zeiten durchgemacht, konnte sich aber dank
der Opferwilligkeit ihrer Freunde halten. Es bedarf aber noch
grosser Anstrengungen, bis sie wieder so eingeführt ist wie vor
1914, besonders in der englisch sprechenden Welt. Für die
Leitung der Zeitschrift war es ob all der äusseren Sorgen eine
grosse Genugtuung, dass während der langen Kriegszeit Gelehrte
verschiedener Völker, die zum Teil miteinander im Kriege lagen,
sich zu friedlicher Arbeit in der Zeitschrift zusammenfanden.

Bald nach Abschluss des Waffenstillstandes erliess das
Sekretariat einen Aufruf an die altkatholischen und einen an
die befreundeten Kirchen, um die freundschaftlichen Beziehungen
wieder aufzunehmen und die Einberufung eines Kongresses zu
erwägen. Der Plan stiess zunächst auf Bedenken, bald auf
unüberwindliche Schwierigkeiten, die ihren Grund in den
Valutaverhältnissen derjenigen Länder hatten, die in erster Linie für
den Kongress in Frage kamen. Es ist zwecklos, die vielen
Vorschläge und Versuche zu schildern, die gemacht wurden und
die sich immer wieder als undurchführbar erwiesen.

Das Statut des Kongresses, das in Köln angenommen wurde,
konnte nicht innegehalten werden. Daran war nichts zu ändern.
So blieb die Propaganda für Gewinnung* ständiger
Kongressmitglieder im ersten Anlauf stecken. Es hatten sich 1914 32
Deutsche, 27 Schweizer, ein Österreicher und ein Franzose als
Mitglieder gemeldet.

Gestorben sind seither Bistumsverweser Czech, Pfarrer Volet
in Paris, von den Schweizern Bischof Dr. Herzog, Dr. Christen,
Prof. Dr. Thürlings, Kantonsrat Hagmann, E. Kohler und die
Pfarrer Weckerle, Seb. Burkart, Dr. X. Fischer, A. Absenger
und H. Schuster, von den Deutschen sind gestorben Schulrat



— 202 —

Dr. Küppers, W. Klein, Prof. Munier und die Geistlichen Dr. Menn
und Seyfried. Ehre ihrem Andenken.

Die Beiträge der Kirchen blieben ebenfalls nach und nach
aus. Zu Beginn des Jahres 1925 befanden sich in der Kasse
Fr. 1807. 35. Die Rechnung wurde geprüft, wie das Statut es

vorsieht. Zweimal wurde den Kirchen, die Beiträge geleistet
haben, Bericht darüber erstattet.

Sobald die Einberufung* des Kongresses sicher war, wurden
wiederum Mitglieder zu gewinnen gesucht. Das Ergebnis ist:
Holland zählt 22, Deutschland 48, die Schweiz 4b, Kroatien ein
und Österreich drei, total 122 Mitglieder. Es haben auch die
Kirchen wieder begonnen, ihre regelmässigen Beiträge zu
entrichten.

In den langen Jahren hatten wir reichlich Musse, über die

Aufgabe unserer Kongresse nachzudenken. Die Tagesordnung,
die vor Ihnen liegt, ist das Ergebnis. Wir waren uns klar, dass
der Kongress nicht Themata aufstellen könne, um sie erschöpfend
zu behandeln, ebenso schien es uns nicht ratsam, Anträge
endgültig* zu erledigen. Es konnte sich lediglich um die Aufstellung
von Richtlinien für die künftige Arbeit und um Entgegennahme
von Anregungen handeln. Die Arbeitsgebiete schienen gegeben :

1. Innere Angelegenheiten des internationalen Altkatholizismus,
diesem Geschäft dienen Nr. 4 und 5 der heutigen Sitzung. 2.

Beziehungen zu uns nahe stehenden Kirchen, vgl. Nr. 3, 4, 5 der
zweiten Sitzung. 3. Kenntnisnahme von Begebenheiten in andern
Kirchen und Bewegungen im internationalen Zusammenleben
der Kirchen, die für den Altkatholizismus Bedeutung* haben. Dazu
gehören Nr. 6 der ersten, 2, 3, 4 der dritten Sitzung.

Zum Schluss danke ich den vielen Treuen, die in bösen
Zeiten die internationale Aufgabe des Altkatholizismus nicht
vergessen und den ständigen Ausschuss mit Rat und Tat unterstützt

haben. Wir sind überzeugt, dass jetzt, da es in der
Welt wieder ruhiger geworden ist, auch für unsere Ziele wieder
bessere Zeiten anbrechen.

4. Internationale Arbeitsgemeinschaft des Altkatholizismus.

Der Referent, Pfarrer Kreuzer, in Freiburg i. B., erläutert
und begründet die folgenden Thesen:

I. Der X. Internationale Altkatholikenkongress in Bern erklärt
folgende Kongressbeschlüsse für erledigt:



— 203 —

i. von Köln 1890 betreffend die Organisation der Kongresse,
2. von Luzern betreffend Gründung einer internationalen Zeit¬

schrift,
3. von Rotterdam betreffend Pfingstkollekte (durch den Hilfs¬

verein),
4. von Bonn betreffend Gründung eines Hilfsvereins,
5. vom Haag betreffend Jungmannschaftsgründung.

TL Der X. Internationale Altkatholikenkongress in Bern
beschliesst :

1. Dem ständigen Kongressausschuss wird eine internationale
Arbeitsgemeinschaft angegliedert.

Sie wird gebildet aus dem Kongressausschusse und je drei
Mitgliedern aus jeder der Utrechter Union angeschlossenen Kirche.

Je ein Mitglied aus jeder Kirche wird — wenn möglich —
vom Kongress gewählt, — die Ernennung je eines zweiten
Mitgliedes wird von den obersten Kirchenbehörden jeder Kirche
erbeten werden, — je ein drittes Mitglied wird von den anderen
beiden zugewählt.

2. Die Aufgabe dieser Gemeinschaft ist:

a. der Ausbau des Kongresses selbst,
b. der Ausbau des Internationalen Hilfsvereins,
c. die Lösung literarischer Aufgaben von internationaler Bedeutung,
d. der Ausbau einer Missionszentrale,
e. Seelsorge an den Geistlichen,

f. Ausbau eines « Unions-Sonntages *>.

3. Die Leitung der Arbeitsgemeinschaft hat zunächst der
Kongressausschuss. Ihre weitere Gliederung bleibt ihr selbst überlassen.
Zur Bildung von Arbeitsgruppen für die einzelnen Aufgaben kann
sie weitere Mitarbeiter heranziehen.

III. Der X. Internationale Altkatholikenkongress in Bern
betrachtet durch seinen Beschluss auf Gründung einer Arbeitsgemeinschaft

als vorläufig erledigt die Kongressbeschlüsse

von Köln 1890 betreffend Gründung eines internationalen
Korrespondenzvereins", von Köln 1913 betreffend Missionszentrale.

Er überweist der Arbeitsgemeinschaft zur Erledigung die
Kongressbeschlüsse

Köln 1890 betreffend Gesamtkatalog der altkatholischen
Literatur, Köln 1913 betreffend Theologenkonferenzen.



— 204 —

Er beauftragt die Arbeitsgemeinschaft, folgende
Kongressbeschlüsse

von Luzern und Wien 1897 betreffend Einleitung neuer
Unionsverhandlungen, von Luzern und Wien 1897 betreffend
internationalen Ausbau der Fakultät in Bern,

von Luzern betreffend einheitliche Gestaltung der liturgischen
Bücher, von Wien 1908 betreffend Nachstudium übertretender

römischer Geistlicher,

in klare Form zu bringen und mit der Bischofskonferenz und den
obersten Kirchenbehörden darüber in Fühlung zu treten, wieweit
und wie die darin geäusserten Wünsche erfüllt werden könnten,
und gegebenenfalls auch diese Beschlüsse weiter zu bearbeiten.

Diese Thesen und Anträge werden von der Versammlung-
einstimmig gutgeheissen. Im Zusammenhang* damit stehen 1. die
Genehmigung der Kongresstatuten, wie sie vom IX.
Internationalen Altkatholikenkongress in Köln 1913 aufgestellt worden

sind, 2. die Anregung des Referenten, es möchten sich die
einzelnen altkatholischen Kirchen die Förderung der katholisch-
theologischen Fakultät an der Universität Bern sehr angelegen
sein lassen, wenn möglich, sogar durch Stiftung eines
Lehrstuhles an der Fakultät.

5. Neue Arbeitsmethoden in Kirche und Gemeinden.

Der Referent, Pfarrer A. Bailly in Bern, erläutert die
folgenden Thesen:

1. Der wesentliche Diasporacharakter der meisten altkatholischen
Pfarreien inmitten der steigenden Kompliziertheit der Gegenwarts-
verhältnisse erheischt in Kirche und Gemeinden neue
Arbeitsmethoden, um mittels organischer, vom Zentrum der Seelsorge her
wirksam durchgreifender Aktionsradien den ganzen Umkreis
seelsorglicher Aufgaben religiös lebendig zu erfassen und alle Gaben
und Kräfte der Kirche in ihren Gliedern heilsam und wachstümlich
zur Entfaltung zu bringen.

2. Zu diesem Zweck bildet sich in jeder Gemeinde unter Leitung
und Führung des Pfarrers eine freie, nicht vereinsmässige kirchliche
Arbeitsgemeinschaft von Männern und Frauen, die nur hervorgehen
kann aus wohlüberlegter persönlicher Bereitschaftserklärung religiös
gesinnter Laien, um im Dienste der Gottes- und Nächstenliebe
systematischen Hilfsdienst in der altkatholischen Seelsorge zu
leisten.



-- 205 —

3- Die erste Notwendigkeit hierzu bildet für jede Pfarrei
zunächst die Selbsterfassung und Bestandesaufnahme der Gemeinde
mittels der Arbeitsgemeinschaft in einer übersichtlichen, im ganzen
Bistum einheitlichen, verwaltungstechnisch zweckdienlich ausgebauten
und sorgfältig weiter zu führenden Pfarrkartothek.

4. Die kirchliche Arbeitsgemeinschaft empfängt ihre wesentliche

Organisation einerseits aus der Pflege des religiösen Lebens
ihrer Mitglieder und andrerseits aus- der geeigneten Verteilung
sowohl des Arbeitsgebietes wie der Arbeitsaufgaben an die einzelnen
Mitglieder ;

*ihre Tätigkeit, von der grundsätzlich kein christliches Werk
ausgeschlossen sein soll, gestaltet sich in engster verantwortlicher
Arbeitsgemeinschaft mit dem Pfarrer aus den seelsorglichen
Erfordernissen der Gemeinde;

das gemeinsame Werk versammelt die Mitglieder in
regelmässigen Zusammenkünften zu religiöser und praktischer eigener
Förderung, zu Bericht und Verarbeitung der gemachten Beobachtungen

und Erfahrungen und zur Übernahme neuer Aufgaben.

5. Des weitern bedarf das religiöse Leben und die kirchliche
Arbeit der Gemeinden bei aller bunten Fülle und selbständigen
Freiheit notwendig der Ergänzung und Vertiefung durch eine innerhalb

des Bistums planmässig und zielbewusst einsetzende Pflege
seelsorglicher Bildungsarbeit (System im gesamten Vortragswesen,
Referentenschulung, Kurse zur Vermittlung eindringender
Bibelkenntnis, lebendiger Erfassung der Liturgie, seelische und sozial-
seelsorgliche Gesundheitspflege durch Pflanzung werktätiger Liebe
zu Heimat, Volk und Kirche aus der Kenntnisnahme ihrer Kultur-
und Geistesgeschichte) zur praktischen Hinordnung aller religiösen
Kräfte des Altkatholizismus auf seine gemeindlichen, nationalen
und internationalen Aufgaben und Ziele im Dienste kirchlicher
Arbeitsgemeinschaft für das Reich Gottes.

« Lasset uns Gutes tun und nicht ermüden ; denn zu seiner
Zeit werden wir ernten, sofern wir nicht ablassen.» Gal. 6, 9.

Die Thesen werden dem ständigen Kongressausschuss zur
Behandlung* und Begutachtung* überwiesen.

6. Die geistigen Strömungen in der römisch-katholischen Kirche.

Vortrag* von Herrn Prof. Dr. A. Gilg in Bern.

Der Vortrag erscheint vollständig in einer der nächsten
Nummern der „Internationalen kirchlichen Zeitschrift" in Bern.

Um Ya2 Uhr wird die erste Sitzung* geschlossen.



— 206 --

I. Öffentliche Versammlung im Grossratssaale des Rathanses,

Donnerstag, den 3. September, abends 8 Chr.

1. Vortrag von Herrn Prof. Dr. Keussen in Konstanz: Der Altkatholizismus

als kirchliche Idee, ihre Hemmungen und Aussichten.
Der Vortrag wird vollständig abgedruckt werden in einer

der nächsten Nummern der „Internationalen kirchlichen
Zeitschrift" in Bern.

2. Kurze Ansprachen von Vertretern der beteiligten Kirchen. Herr Metropolit

Germanos von Thyateira in London, als Vertreter Sr. Heiligkeit
des ökumenischen Patriarchen von Konstantinopel :

Eure Hochwürden, verehrte Damen und Herren!
Ich habe den ehrenvollen Auftrag S. H. des ökumenischen

Patriarchen, Mgr. Basilius, erhalten. Ihn und die heilige Synode
von Konstantinopel an diesem X. Internationalen altkatholischen
Kongress zu repräsentieren. Diesen Auftrag habe ich mit grosser
Freude angenommen und so bringe ich Ihnen, meinen Brüdern,
den warmen Gruss und die besten Wünsche der Kirche von
Konstantinopel.

Liebe und verehrte Brüder!
Die orthodoxe Kirche, welche immer mit grossem Interesse

das innere Leben der Kirche Roms verfolgt hat, begrüsste vom
ersten Augenblicke mit grosser Freude die altkatholische Bewegung.

Diese Sympathie der orthodoxen Kirche werden Sie leicht
verstehen, wenn Sie daran denken, dass die orthodoxe Kirche
jahrhundertelang für die Erhaltung seiner geistlichen und konstitutionellen

Unabhängigkeit gekämpft hatte. Vor das Dilemma gestellt,
ihre Kinder entweder in dem Joch barbarischer Herrschaft zu
sehen oder die Prinzipien zu opfern, für die ihre Väter standen, hatte
sie das erste vorgezogen. Die wiederholten Versuche der
römischen Kirche zur Wiedervereinigung, besser gesagt, zur
Unterdrückung der orthodoxen Kirche, hat sie immer zurückgewiesen
mit dem Hinweis, dass die römische Kirche sich von der alten
gemeinsamen Grundlage entfernt habe. Für die orthodoxe Kirche
blieb als Grundlage der Verständigung und der Wiedervereinigung

der Kirchen immer bestehen die ungeteilte Kirche der
sieben ökumenischen Konzilien und der acht ersten Jahrhunderte.
Rom aber einmal in den Abgrund der Neuerungen gestürzt,



— 207 —

konnte nicht mehr feststehen, die Neuerungen folgten eine nach
der andern, bis die Synode des Vatikans den Gipfel dieser
Entwicklung erreichte. Die Aufregung, wrelche die Entscheidungen

dieses Konzils in der ganzen Welt hervorgerufen hatten,
hat die orthodoxe Kirche in ihren Überzeugungen gefestigt.

Die lehrreiche Stimme des verewigten Döllinger und seiner
Mitkämpfer, welche sowohl die Orthodoxen als auch die Anglikaner

zu gemeinsamer Erörterung der Bedingungen der
Wiedervereinigung der Kirchen eingeladen, hatte ein grosses Echo nicht
nur in Konstantinopel, sondern auch in Russland und Griechenland

gefunden. Wer von uns neueren Theologen hat nicht mit
grossem Genuss und Nutzen diese Debatten wieder und wieder
studiert und hoch geschätzt? Es war da nicht nur der Geist
der Wissenschaft, welcher diese Männer leitete, sondern auch
die brüderliche Liebe, welche sie zu den Entschlüssen geführt
hatte, die wir alle bewundern. In jenen Unionskonferenzen
wurden die Grundlagen der weiteren Freundschaft unserer
Kirchen gestellt, der Freundschaft, welche bis heute dauert trotz
der hier oder dort erschienenen Schwierigkeiten, die volle
Wiedervereinigung zustande zu bringen. Dort wurde das Prinzip
allgemein anerkannt, dass wir dieses nur als wahr halten müssen,
quod semper, quod ubique, quod ab omnibus creditum est.

Liebe Brüder! Wiederholt sowohl in der Kirche heute als
auch in diesem Saal wurde der Name des verewigten Bischofs
Dr. Herzog erwähnt. Gestatten Sie mir auch in diesem
feierlichen Augenblick, mir, der in meinen Jugendjahren das Glück
hatte, mit ihm in Beziehung* zu treten und von seiner einflussreichen

Persönlichkeit tief berührt zu werden, einige Worte.
Sein Hinscheiden war ein grosser Verlust nicht nur für die
christkatholische Kirche der Schweiz und die altkatholische
Kirche im allgemeinen. Es war ein grosser Verlust auch für
unsere orthodoxe Kirche. Sein ausgedehntes Wissen, seine tiefe
Frömmigkeit, sein eifriges Bestreben für die Wiedervereinigung*
der Kirchen, sein freundliches und wohlwollendes Entgegenkommen,

für die unterdrückten Christen des Orients seine
Stimme zu erheben, haben dazu beigetragen, seinen Namen
auch bei uns in grosser Hochachtung bekanntzumachen. Requies-
cat in pace!

Möge sein wTerter Nachfolger, der hochwürdige Bischof Küry,
dem Beispiel seines Vorgängers folgen und in Zusammenarbeit



— 208 —

mit allen altkatholischen Bischöfen dahin wirken, dass der Geist
der Wiedervereinigung unserer Kirchen nicht nur weiterlebe,
sondern zu einem gottgewollten Abschluss komme durch die
Gnade unseres Herrn und Heilands Jesus Christus. Amen.

Herr Erzbischof Franciskus Kenninck von Utrecht (Holland) :

Als Haupt der niederländischen altkatholischen Kirche
begrüsse ich Sie, hochverehrte Versammlung, und besonders dich,
liebe Schwesterkirche der Schweiz. Du hast den Mut gehabt,
die durch den Krieg unterbrochene Reihenfolge der internationalen

Altkatholikenkongresse wieder zu eröffnen und die

Glaubensgenossen aus der ganzen Welt einzuladen zur brüderlichen

Beratung. Wir gratulieren euch dazu, christkatholische
Brüder, und danken euch zugleich. Möge der Erfolg dieses

Kongresses für euch und für uns alle ein ausserordentlich
segensreicher sein

Wir sind zusammengekommen, damit wir uns unseres
Berufes in der religiösen Welt immer stärker bewusst werden.
Keine Abenteurer oder Sektierer sind wir, die obdachlos uns
herumtreiben, begierig* etwas zu erbeuten von dem, was vom
Lager verschiedener Konfessionen losgelassen wird, oder was
aus der Welt einer okkulten Wissenschaft uns zufliessen könnte.
Mit dem alten Bischof von Barcelona, Pacianus, sagen wir:
„christianus mihi nomen, catholicus cognomen". Wir sind
Mitglieder der alten katholischen Kirche, Kinder des Hauses. Die
Behauptung, die altkatholische Bewegung des Jahres 1870 sei
das Werk einiger Professoren gewesen, ist unwahr. Hier in
der Schweiz z. B. wie bei uns in der Heimat ist die alte nationale

Kirche geblieben wie sie war. Rom hat mit seinem
Universalepiskopat, den Boden der alten Kirche untergrabend, sich
ein anderes Haus erbaut, worin wir nicht miteinziehen könnten.
Wir hatten und haben ein eigenes Heim und das wollen wir
behalten und verteidigen. Diese Verteidigung* erheischt Streit
und bringt den Aufruf „los von Rom!" Diese Losung aber soll
uns nur Nebensache sein. Das mächtige Reich auf den sieben

Hügeln wird durch solche Lichtkugeln allein nicht zerstört.
Unsere Aufgabe ist nicht nur, Rom zu bekämpfen, sondern

auch, ja vielmehr die Grundsätze des Evangeliums Christi zu
beobachten und beizubehalten. Los von Rom soll also heissen :

zurück zu Christo. Denn Christus ist das Haupt der Kirche,



— 209 —

nicht nur in diesem Sinne, dass wir Ihn als den einzigen Meister
bekennen, sondern auch, dass wir aus Ihm als der Quelle der
Gnade leben. Auf diese Weise sagt der heilige Ignaz von
Antiochien in seinem Briefe an die Smyrnäer: „wo Christus Jesus,
da ist die katholische Kirche". Unser Streben sei deshalb im
Leben so wie im Kultus, die Ehre Christi zu verkündigen. Denn
es ist ja kein anderer Name unter dem Himmel, der den
Menschen gegeben wäre, dadurch wir gerettet werden sollen. In
diesem Namen, dem Namen des neuen Adams, fühlen wir uns
eins und unter dem Stabe dieses Hirten sollen die zerstreuten
Schafe sich vereinigen.

Es würde wenig nützen, die Meinungsverschiedenheiten
der einzelnen Kirchen genau festzustellen, die Schuldfrage dabei

streng ins Auge zu fassen und weiter nichts zu tun. Es

ist unsere Pflicht, die getrennten Brüder wieder zusammenzubringen.

Auf dem Boden der ungeteilten Kirche werden wir
uns finden. Bei völliger Anerkennung der Rechte jeder einzelnen
nationalen Kirche sollen wir doch eine Einheit bilden, die
Einheit, um welche der Hohepriester des Neuen Bundes so

inbrünstig gebeten hat. Bei diesen Unionsbestrebungen sollen wir
auf allen Anstrich von Unfehlbarkeit verzichten. Ablegen sollen
wir auch alle Vorurteile und aufklären die Missverständnisse.
Viel zu lange schon hat der Parteigeist geherrscht, bei welchem
man sich wenig um die Brüder kümmerte. Jeder ging seine

eigenen Wege und das Ende von alledem sehen wir in unseren
Tagen. Wider einander stehen die Kirchen. Das muss sich
ändern. Wir müssen uns nähern zur brüderlichen Beratung, des
alten Spruches eingedenk: „In necessariis unitas, in dubiis
libertas, in omnibus Caritas".

In diesem Sinne sagt die Utrechter Erklärung vom 24.
September 1889 das Folgende:

„Wir hoffen, dass es den Bemühungen der Theologen
gelingen wird, unter Festhaltung an dem Glauben der ungeteilten
Kirche, eine Verständigung über die seit den Kirchenspaltungen
entstandenen Differenzen zu erzielen. Wir ermahnen die unserer
Leitung* unterstellten Geistlichen, in der Predigt und bei dem
Unterrichte die wesentlichen christlichen Glaubenswahrheiten,
zu welchen sich die kirchlich getrennten Konfessionen gemeinsam
bekennen, in erster Linie zu betonen ; bei der Besprechung der
noch vorhandenen Gegensätze jede Verletzung der Wahrheit

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft i, 1925. 14



— 210 —

und der Liebe sorgfältig zu vermeiden und die Mitglieder unserer
Gemeinden durch Wort und Beispiel anzuleiten, Andersgläubigen
gegenüber sich so zu verhalten wie es dem Geiste Jesu Christi
entspricht, der unser aller Erlöser ist."

Herr Dr. Georg Nloog, Bischof der altkatholischen Kirche Deutschlands,

in Bonn a. Rh., begrüsst die Teilnehmer des X.
Internationalen Altkatholikenkongresses namens der deutschen
altkatholischen Kirche. Die Mitglieder der deutschen altkatholischen

Kirche sind wie keine andern aus grosser Not und
Drangsal heraus gekommen. Aber im Vertrauen auf die Liebe
Gottes in Christus, auf die sie sich in der Arbeit immerfort
stützten, und in der Erfahrung der Liebe und der Unterstützung
durch die altkatholischen Mitbrüder und Mitschwestern im
Ausland ist ihnen diese Not und Drangsal zu einer heiligen Not
und Drangsal geworden, die sie nicht untergehen und
verzweifeln, sondern wachsen liess im Willen zur Tat, im
kindlichen Glauben, in der Demut und Beugung vor Gott, in dem
unauslöschlichen Dank der ungeheuchelten Liebe zu den Brüdern
und Schwestern des Glaubens, mit denen wir endlieh wieder
von Angesicht zu Angesicht beisammen sind. Was uns heute
eint, alle zusammen, das möge alle auch fernerhin einigen in
der gemeinsamen Arbeit mit den altkatholischen Brüdern und
Schwestern, mit den befreundeten Kirchen, dass wir es im Werden

und Wachsen unserer Kirchen erfahren: Wir galten als
tot, und siehe, wir leben.

Herr Alois Paschek, Bisehof der altkatholischen Kirche in der
Tschechoslowakei, überbringt die Grüsse der altkatholischen
Kirche sowie des Bischofs Gorazd Pavlik der orthodoxen
tschechisch-nationalen Kirche, die sich, wie die altkatholische Kirche
von dem rationalen Zweig dieser Nationalkirche fernhält und
keine Gemeinschaft mit ihr hat. Er gibt einen kurzen Überblick
über die Verhältnisse der altkatholischen Kirche und berichtet
von äusserm und innerm Zuwachs, von der Tatkraft und
Opferfreudigkeit in ihren Reihen. Sie ist arm, weil ihre Glieder
zumeist aus Arbeiterkreisen stammen, aber sie ist an einem Gute
reich: am innern Frieden. Das Verhältnis zum Staat ist
theoretisch das gleiche wie in der österreichischen Monarchie vor
dem Kriege, praktisch aber wohlwollender, besonders durch
Ausrichtung von Subventionen. Er gedenkt der aufopfernden



— 211 —

Arbeit der Priester, die zu bescheidenem Lohn eine Riesenarbeit

in ausgedehnten Gemeinden besorgen müssen und darum
literarisch nicht tätig sein können. Darin erhoffen sie Hilfe von
den Schwesterkirchen. Er schliesst mit dem Wunsch, dass
dieser Kongress nicht allein den äussern Zusammenhang,
sondern auch die innere Verbundenheit, die innere Einheit
dokumentiere im Geiste Jesu Christi, auch in den einzelnen
Gliedern.

Herr Franziskus Bonczak, Bischof der polnisch-nationalen
altkatholischen Kirche in Polen, spricht von der Bedrängnis der
Andersgläubigen in Polen durch die römisch-katholische Kirche.
Er gibt zu bedenken, dass die Anwesenden wohl im Besitze
der Freiheit sind, aber sie nicht so zu würdigen wissen wie die,
die diese Freiheit erst erstreben und erkämpfen müssen gegen
Gewalt und Zwang.

Hierauf schliesst der Präsident, Emil Frey-Vogt, die erste
öffentliche Versammlung.

IL Sitzung der Kongressteilnehmer im Grossratssaal des

Rathauses, Freitag, den 4. September, vormittags 9 Uhr.
1. Wahl des Kongressausschusses. Nach den durch den Kongress

bestätigten Kongresstatuten scheidet heute ein Mitglied des

ständigen Kongressausschusses aus, ist aber wieder wählbar.
Diese Ausscheidung* trifft heute Herrn Emil Frey-Vogt, Basel.
Den Vorsitz dieser Verhandlung führt der zweite Präsident,
Dr. Klekler, Wien. Herr Emil Frey-Vogt, Basel, wird in
geheimer Abstimmung einstimmig als Mitglied des ständigen
Kongressausschusses wiedergewählt.

2. Bestimmung des Landes des nächsten Kongresses. Die Bischöfe
der polnisch nationalen altkatholischen Kirche in den Vereinigten

Staaten Nordamerikas laden den nächsten Kongress nach
Amerika ein. Es ist aber praktisch unmöglich, dieser Einladung
Folge zu leisten. Man verzichtet daher darauf. Ebenso verzichtet
die altkatholische Kirche der Tschechoslowakei auf die
Übernahme des nächsten Kongresses. Herr Direktor Mittelbeck-Spit
in Utrecht erklärt sich im Namen der holländischen altkatholischen

Kirche bereit, den nächsten Kongress in Holland
abzuhalten. Die Versammlung nimmt diese Erklärung mit bestem
Dank entgegen.



— 212 -
3. Die geistigen Voraussetzungen der kirchlichen Union. Vortrag

von Herrn Prof. Dr. E. Gaugier in Bern. Der Vortrag wird
vollständig abgedruckt in einer der nächsten Nummern der
„Internationalen kirchlichen Zeitschrift" in Bern.

4. Die Beziehungen des Altkatholizismus zu den orthodoxen Kirchen
des Ostens. Der Präsident erteilt Bischof Dr. Küry das Wort.

Herr Präsident, meine Damen, meine Herren!
Wenn ich über unsere Beziehungen zu den Kirchen des

Ostens spreche, muss ich Sie auf den Boden der Wirklichkeit
führen. Wir machen die Erfahrung, dass, sobald nach irgendeiner
Seite hin mit der Verständigungsarbeit Ernst gemacht wird,
sich sofort grosse Schwierigkeiten einstellen. Wir dürfen diese
nicht überschätzen, wollen sie auch nicht unterschätzen.
Insbesondere wollen wir uns darüber im klaren sein, dass nicht
von heute auf morgen gut gemacht werden kann, was
Jahrhunderte versäumt haben. Es ist die Arbeit von Generationen
notwendig. Das bestätigt die Geschichte der Verhandlungen der
Altkatholiken mit den orthodoxen Kirchen. Schon die ersten

grossen Altkatholikenkongresse in München, Köln, Konstanz
1871—73 fassten ein Zusammengehen mit den östlichen Kirchen
ins Auge. Angehörige dieser Kirche brachten der katholischen
Reformbewegung ebenfalls das grösste Interesse entgegen. Das
Resultat der Bemühungen waren die Bonner Unionskonferenzen
in den Jahren 1874 und 1875 unter Leitung von Döllinger. Den
Konferenzen war, wenn wir heute auf sie zurückblicken, ein
geradezu prächtiger Erfolg beschieden. Wohl trat zutage, dass
die einzelnen Kirchen grosses Sondergut ihr eigen nannten,
aber über die wichtigsten Punkte konnte eine Einigung erzielt
werden, das Filioque eingeschlossen. Leider wurden die
Konferenzen mit der zweiten abgebrochen. Die Ursache war der
Widerspruch, der gegen sie in England und im Osten erhoben
wuirde. Vor allem war wenig Verständnis für die Anschauung
vorhanden, dass streng zwischen Dogma und theologischer
Schulmeinung unterschieden werden müsse. Die Veranstalter
wurden dadurch so eingeschüchtert, dass sie auf eine
Fortsetzung der Konferenzen verzichtet haben.

Erst der IL Internationale Altkatholikenkongress in Luzern
im Jahre 1892 gab Anstoss zu neuen Versuchen. Inzwischen
hatten die verschiedenen altkatholischen Kirchen in der Utrechter



— 213 —

Konvention des Jahres 1889 eine Basis geschaffen, die als
Ausgangspunkt dienen konnte. Angeregt durch den Luzerner
Kongress wählte der hl. Synod der russischen Kirche eine
Kommission, die mit der altkatholischen Rotterdamer Kommission,
die von dem Holländer Kongress gewählt worden war, in
Unterhandlungen trat. Sie zogen sich vom Jahre 1894 bis 1913 oft mit
Pausen von mehreren Jahren dahin und wurden schliesslich
durch den Krieg vollständig unterbrochen. Das Filioque, die
Eucharistie und die Anerkennung der Weihen der Kirche von
Utrecht, weniger ihre Gültigkeit als ihre Regularität, standen im
Mittelpunkt der Untersuchungen und Erläuterungen. Studiert man
die ausgetauschten Dokumente, so bekommt man den Eindruck,
dass die Reaktion gegen die Bonner Konferenzen die Petersburger
Kommission stark beeinflusst hat. Die Altkatholiken verteidigten
ihre Position tapfer, von der aus sie es strikte ablehnten, sich
auf irgendeine theologische Schulmeinung zu verpflichten. Die
Kontroversen wurden eifrig in der „Internationalen theologischen
Zeitschrift", Bern, besprochen. Den Altkatholiken wurde von
einigen orthodoxen Theologen zum Vorwurf gemacht, dass sie

mit Vertretern der Kirche von England Interkommunion pflegten.

Alle Anerkennung verdienen die vielen Freunde in der
orthodoxen Kirche, die die Auffassungen des Altkatholizismus
warm verteidigten.

Überraschend war die Antwort des russischen hl. Synods
auf eine Anfrage des Patriarchen von Konstantinopel, Joachim III,
an alle orthodoxen Kirchen, wie sie über die Beziehungen zu
der römisch-katholischen, anglikanischen und altkatholischen
Gemeinschaft denken, vom 23. Februar 1903. Der auf die
Altkatholiken sich beziehende Abschnitt lautet : „Eifrige Orthodoxe
hatten sich Mühe gegeben, ihnen (den Altkatholiken) einen
Weg in die Kirche zu ebnen. Das hat anfänglich nicht schwer
geschienen". Aber nun sei die erste Generation dahin. Die
neue Generation neige mehr dem Protestantismus zu. Es sei

zu befürchten, dass sie sich von dem verführenden Traum
leiten lasse, „die wahre Kirche unter sich selbst in ihrem Lande
vermittelst der Kräfte ihrer eigenen Gelehrsamkeit und ihrer
eigenen Einsicht wieder herstellen zu können. Den Altkatholiken
sei eindringlich die Tatsache vorzuhalten, „dass unsere
morgenländische orthodoxe Kirche, welche die vollständige Hinterlage
Christi unverletzt bewahrt hat, in der Gegenwart allein die



— 214 —

ökumenische Kirche ist". Daraus ergebe sich von selbst, „was
sie (die Altkatholiken) ins Auge zu fassen und wozu sie sich
zu entschliessen haben, wenn sie tatsächlich an die
Heilsnotwendigkeit, innerhalb der Kirche zu sein, glauben und aufrichtig*
Vereinigung mit ihr wünschen." So hatte weder Döllinger noch

irgendeiner seiner Gesinnungsgenossen sich die Einigung
vorgestellt. In der „Revue" wurde konstatiert, dass die Mehrheit
der Orthodoxen so urteilt. Im Jahre 1908 hat dagegen die
altkatholische Kommission ausdrücklich gesagt: „Eine wirkliche
Einigung verschiedener Kirchen, ihre gegenseitige Anerkennung
als vollberechtigte Mitglieder der einen, heiligen, allgemeinen
apostolischen Kirche darf und kann nur erzielt werden auf der
gläubigen Annahme jener Lehren, welche diese Kirche mit
unfehlbarer Autorität als die Lehre Christi überliefert hat."

Bei den Altkatholiken war die Begeisterung für weitere
Verhandlungen stark abgekühlt. Die Diskussion war auf dem
toten Punkt angelangt.

In den letzten Jahren ist nun eine erfreuliche Wendung
eingetreten, so dass die Situation heute eine ganz andere ist.
Es hatte unterdessen die Annähernng zwischen der orthodoxen
und der Kirche von England Fortschritte gemacht, in England
und in Amerika. Die beiden Kirchen waren sich auf amerikanischem

Boden durch die Praxis näher gekommen. Eine
Kommission der amerikanisch-bischöflichen Kirche wurde beauftragt,
in Verbindung mit den orthodoxen und altkatholischen Kirchen
zu treten. Als Basis einer Verständigung verfasste die
Kommission ein Konkordat, das die Billigung des Patriarchates von
Konstantinopel, einiger orthodoxen Kirchen und die Zustimmung
von Bischof Dr. Herzog fand. Wenn wir den Inhalt charakterisieren

sollen, können wir einfach sagen, es baut sich auf den

Ergebnissen der Bonner Unionskonferenzen auf. Förmlich
überrascht wurde die christliche Welt, als am 22. Juli 1922 das
Patriarchat von Konstantinopel den Erzbischof von Canterbury
unterrichtete, dass es auf Grund von Untersuchungen einer
Kommission die anglikanischen Weihen für gültig anerkenne.
Die Verhandlungen der orthodoxen Kirche mit dem Altkatholizismus

waren ebenfalls aufgenommen. Die Initiative hatte das
Patriarchat von Konstantinopel ergriffen, da die Russen durch
die Ereignisse in ihrem Land nicht mehr in Frage kamen.
Anlässlich der ersten Zusammenkunft der Weltkonferenz über



— 215 —

Glauben und Verfassung in Genf im Jahre 1920 traten am
19. August unter Leitung des Vertreters des ökumenischen
Patriarchen, des Metropoliten Germanos, orlhodoxe und
altkatholische Theologen unter Führung von Bischof Herzog zu
einer Beratung zusammen. Nach einem Bericht des Metropoliten
nach Konstantinopel hatte es sich in dieser denkwürdigen
Zusammenkunft bald gezeigt, dass in wesentlichen Dingen kein
Gegensatz mehr vorhanden sei und sich in unwesentlichen
Dingen bei gutem Willen eine Verständigung erreichen lasse.
Man habe sich mit dem Vorsatz getrennt, die Unionsverhandlungen

wieder ernstlich aufzunehmen. Der hl. Synod in
Konstantinopel stimmte dem bei und teilte das Bischof Herzog in
einem freundlichen Schreiben mit.

Auf die Kontroverse selbst trete ich nicht ein. Nur möchte
ich noch einige praktische Anregungen machen. In den letzten
Jahren ist es häufig vorgekommen, dass von Angehörigen der
orthodoxen Kirchen die Hilfe altkatholischer Geistlicher in
Anspruch genommen wurde, wenn kein eigener Priester erreichbar
war. Ich weiss, dass von altkatholischer Seite immer herzlich
gern entsprochen wurde. Es wäre wünschbar, dass die
Angelegenheit geregelt würde. Es gibt manche Orthodoxe im
Abendland, die von unserem Verhältnis zu ihrer Kirche gar
nichts wissen oder die vielleicht doch Bedenken haben, da sie

von seiten ihrer Kirche ohne Aufklärung sind. Ferner wäre
wünschbar, dass die Orientalen uns noch mehr als es bis jetzt
geschehen ist, mit dem Wesen ihrer Kirche vertraut machen
würden. Sie ahnen offenbar gar nicht, wie stark das Interesse
für ihre Kirche im Abendland ist. Es könnte das durch Arbeiten
in unseren Zeitschriften, durch Vorträge und Kurse an unseren
Universitäten, sagen wir an unserer Fakulät in Bern, durch
orthodoxe Theologen geschehen. Sobald wir Abendländer mit
dem Glaubensleben, der Frömmigkeit und der Verfassung der
orthodoxen Kirche bekannt werden, musste manches Vorurteil
schwinden. Ein Austausch unserer Zeitschriften ist ebenfalls zu
empfehlen. Schliesslich würden wir es sehr begrüssen, wenn
künftig die Kirchen des Ostens ihre Studenten, die sie nach
dem Westen schicken, unserer theologischen Fakultät
anvertrauen würden.

Ich empfehle Ihnen den vorliegenden Antrag zur
Genehmigung.



— 216 —

Nun erhält Prof. Dr. Stephan Zankow aus Sofia zum selben Thema
das Wort. Im ersten Teil seiner Ausführungen gibt er einen
geschichtlichen Überblick über das, was bisher geschehen ist.
Er konstatiert ebenfalls mit Genugtuung, dass sich seit der
Weltkonferenz in Genf die äussern Beziehungen zwischen den Kirchen
der Orthodoxie und des Altkatholizismus immer freundschaftlicher

gestaltet haben. Er fährt hierauf folgendermassen fort:
Nun aber, damit diese aufrichtigen Bestrebungen und so

herzlich gepflogenen äusseren Beziehungen zwischen den beiden
Kirchen zu einem glücklichen, formellen und vollen Abschlüsse
kommen, ist, meines bescheidenen Erachtens, die Aufwerfung
und Lösung der Frage notwendig: Was hindert noch die volle
Vereinigung, die eigentliche kirchliche Union der beiden Kirchen?
Auch hier würde eine kurze Übersicht der über die strittigen
oder unklaren Glaubensfragen geführten Verhandlungen uns
einerseits den Stand dieser Fragen und anderseits den richtigen
Weg zu ihrer Lösung aufzeigen.

Ich weiss, dass das Aufwerfen gerade dieser Frage der
Glaubenseinheit oder der Dogmeneinigung nicht ganz dem Zuge
der heutigen Zeit entspricht. Und trotzdem wage ich gerade
hier Hand anzulegen, weil ich, und wie ich glaube, auch viele
andere der festen Überzeugung sind, dass es ohne die glückliche

Lösung dieser hochwichtigen Frage, zu einer wirklichen,
vollen Einigung der beiden Kirchen nicht kommen wird und
dass ohne diese Einigung wir immer am Rande der blossen
äusseren Beziehungen haften bleiben werden. Ich betrachte es

hier als meine Pflicht, hervorzuheben, dass, meinen Informationen
nach, vom orthodoxen Standpunkte eine Einigung der beiden
Kirchen ohne eine Einigung und Einheit des Glaubens nicht
möglich ist. Wir Orthodoxen können nicht den Standpunkt
akzeptieren, dass die universelle christliche Liebe eine
interkonfessionelle Indifferenz bedeute und dass die kirchliche
Einigung auf einer solchen Indifferenz aufgebaut werden könnte.
Würden wir einen solchen Standpunkt einnehmen, so würde
das nicht nur gegen den Sinn unserer ganzen Vergangenheit
sprechen, sondern dann würden wir auch nicht verstehen können,
wieso die Altkatholiken entstanden sind und warum sie das
vatikanische und viele andere Dogmen der römisch-katholischen
Kirche verworfen haben. Also meinen wir Orthodoxen, dass
sowie ein prinzipienloses Christentum oder eine prinzipienlose



— 217 —

Kirche ein Ding der Unmöglichkeit und der Unlogik sind, so

ist eine Union der beiden Kirchen ohne eine Einigung und
Einheit des Glaubens ein Ding der Unmöglichkeit.

Die bisherigen Verhandlungen und wissenschaftlichen
Untersuchungen haben hauptsächlich drei Fragen hervorgehoben,
über welche eine Einigung der beiden Kirchen zunächst zu
erzielen notwendig wäre. Dies sind die Fragen: 1. über das

Filioque, 2. über die Eucharistie, 3. über die Kirche.
1. Schon in den Bonner Konferenzen ist über das Filioque

ein bedeutender Erfolg erzielt worden, indem man dort
einstimmig anerkannte, dass 1. das Filioque in das nizänische
Glaubensbekenntnis ungesetzlich von der römischen Kirche
eingeschoben wurde und dass es daher sehr wünschenswert ist, die
ursprüngliche Form des Glaubensbekenntnisses wieder
herzustellen und 2. dass der hl. Geist aus dem Vater (der Anfang,
Ursache und Quelle der Gottheit ist), durch den (aber nicht
aus dem) Sohn (in dem Er ruht) ausgeht und eine Vermittlung
zwischen dem Vater und dem Sohne bildet.

Diese Formulierung, welche die Frage, mit Recht, in eine
formelle und in eine materielle Seite teilt, rief geschichtlichdogmatische

Untersuchungen und lebhafte Kontroversen hervor,
die zu einer Klärung führten, welche von beiden Teilen als
eine Grundlage der Einigung genommen werden kann. Zunächst
war es ein Verdienst Dr. Josef Langen's gewesen, der in seiner
Untersuchung „Die trinitarische Lehrdifferenz zwischen der
abendländischen und morgenländischen Kirche" (Bonn 1876)
ausführte, dass, erstens ein Unterschied gemacht werden muss
zwischen „Dogma" und „theologische Überlieferung" (oder
Meinung) und zweitens, dass in der Kirche Dogma nur der Lehrsatz

ist, „der hl. Geist geht von dem Vater aus", und nur eine
theologische Meinung ist, dass „der hl. Geist von dem Vater
durch den Sohn ausgeht".

Die Petersburger Unionskommission unterstreicht zwar in
ihrer Formel, dass der hl. Geist von dem Vater ausgeht (der
allein Anfang, Grund und Ursache des Sohnes und des hl. Geistes
ist und daher nicht zwei Gründe oder zwei Ursachen anerkannt
werden können), aber durch den dritten Punkt dieser Formel
wird hinzugefügt: „Wir überlassen den theologischen Betrachtungen

und Forschungen die Aufklärung der bei manchen hl.
Vätern und Lehrern der Kirche vorkommenden Anschauungen



— 218 —

über das Durchleuchten des hl. Geistes durch den Sohn (xò Hvsvpa
xò ayiov ix toò ìlargòc óì viov ifavsgovvxai, ry èxXàpasi, rj ngósiGiv,

rj ixnogsi'sxai), ob das Durchleuchten von dem Vater durch den
Sohn nur zu der zeitlichen Aussendung des hl. Geistes in die
Welt, um Wohltaten zu üben, zu beziehen ist, oder aber in
dem ewigen Leben der Gottheit gedacht werden kann.

In ihrer Antwort an die Peterburger Kommission stellt sich
die Rotterdamer Kommission auf den formellen Standpunkt,
dass das, was die Väter über die Frage gelehrt haben, noch
heute (ohne es als Dogma zu betrachten) gelehrt werden kann,
da über das „Wie" des Ausganges des hl. Geistes vom Vater
keine Übereinstimmung bei den Vätern besteht.

Diese Unklarheit der westlichen Meinungen über das „Wie"
des Ausganges des hl. Geistes vom Vater konnte die Orthodoxen

doch nicht befriedigen; sie beunruhigte sie sogar, weil
die Zulassung vieler Erklärungen in diesem Punkte wiederum
zum Filioque führen konnte. Deswegen suchten manche russische
Theologen (mit A. Th. Gussew an der Spitze) den dogmatischen
Lehrsatz, „dass der hl. Geist von dem Vater ausgeht", so zu
erklären (zwar mehr mit logischen Schlüssen als mit
patristischen Belegen), dass er (der hl. Geist) nur aus dem alleinigen
Vater ausgeht (ex póvov tov Ilaxgòc ixnogsi'sxai, a Patre solo)
und diese ihre Schlussfolgerung (Privatmeinung) als Dogma zu
betrachten.

Damit entfernte sich diese Richtung der russischen Theologie

vielmehr von dem altkatholischen Standpunkte als die

Meinung der Petersburger Unionskommission von diesem
Standpunkte entfernt war. Die Frage drohte fast ein Trennungsgrund

der beiden verhandelnden Teile zu werden. Hier, gerade
in der richtigsten Zeit, ergriff das Wort der geniale und
allgemein hochgeschätzte russische Theologe W. Bolotow, der in
seinen (ursprünglich anonym in der „Internationalen
kirchlichen Zeitschrift" gedruckten) „Thesen über das Filioque" fast
allgemein (auch für Russland) überzeugend ausführte (und gerade
nachwies), dass in der Frage 1. Dogma (d. h. das wahre und von
einem ökumenischen Konzil festgestellte) ist nur der Lehrsatz,
„der hl. Geist geht von dem Vater aus", 2. Theologumenon
(d. h. das Wahrscheinliche, von den hl. Vätern der ungeteilten
Kirche vertretene, aber von einem ökumenischen Konzil nicht



— 219 —

festgestellte) ist der Satz: „der hl. Geist geht von dem Vater
durch den Sohn aus oder wird in die WTelt ausgesendet" und
3. theologische (oder Privat-) Meinung (d. h. dasjenige, dem
jede Autorität fehlt, aber nicht in Widerspruch mit dem Dogma
steht) ist die Lehre von dem a Patre solo. Das römisch-katholische
Filioque oder die augustinische Meinung über das Filioque ist
eher ein Philosophumenon. Über die inhaltliche Seite der Frage
führte Bolotow aus, dass der Sohn weder Ursache noch
Mitursache, jedoch Bedingung des unbedingten Ausganges des hl.
Geistes ist (ein Vermittler des bedingungslosen Ausganges des
hl. Geistes). Die „Thesen" Bolotow's haben, wie gesagt, auch in
Russland fast eine allgemeine Zustimmung gefunden.

Und so glaube ich richtig beurteilen zu können, wenn ich
sage, dass, nach den bisherigen Vorarbeiten wie auch
insbesondere nach den Thesen Bolotow's über das Filioque, die

Grundlagen für eine Einigung* der beiden Kirchen in dieser
Frage schon geliefert sind, dies desto mehr, weil die altkatholischen

Kirchen in der Schweiz und Holland das Filioque aus
ihren offiziellen Büchern ausgestrichen haben und weil auch
die altkatholische Kirche in Deutsehland nicht weit von
demselben Schritte entfernt ist.

Bezüglich der inhaltlichen Seite der Frage will ich hoffen,
dass von seiten der orthodoxen Kirche keine besonderen
Schwierigkeiten entstehen könnten, wenn Altkatholiken (solange
nicht ein zukünftiges Konzil eine Formel aufstellt) sich als zu
ihrer theologischen Meinung (oder Theologumenon) an die
folgende Formel halten würden, welche von der amerikanischen
bischöflichen Kommission (zur Pflege der Beziehungen mit den
Orthodoxen und Altkatholiken) vorgeschlagen worden ist:

1. 1. Die Einschaltung des Filioque in das nizänische
Glaubensbekenntnis ist kanonisch irregulär.

2. Selbst wenn dieser Zusatz auf regelmässige Weise
erfolgt wäre, kann er zu Missverständnisseu Anlass geben, sofern
er nicht durch eine ausführliche Formel ersetzt und erklärt wird.

3. Er sollte weggelassen und der abendländische Wortlaut
des Credo in völliger Übereinstimmung mit demjenigen der
ökumenischen Konzilien gebracht werden.

IL 1. Die Urquelle des Ausganges des hl. Geistes ist einzig
in dem Vater.



— 220 —

2. Der Sohn wirkt mit bei der ewigen Aussendung des hl.
Geistes durch den Vater.

3. In diesem Sinne geht der hl. Geist von dem Vater durch
den Sohn aus.

4. Dies lasse aber in keinem Falle zu den Irrtum eines
zweifachen Ausganges des hl. Geistes aus der Gottheit.

2. Schwieriger ist die Frage über das Sakrament der
Eucharistie und schwierig entwickelten sich auch die Verhandlungen

über diese Frage. Dass wir in den dargebrachten und
konsekrierten Gaben den wahren Leib und das Blut Christi
empfangen, darüber war kein Zweifel und kein Streit in oder
zwischen den beiden Kirchen. Nur bezüglich des „Me" (dies
Sakrament geschieht) konnte keine Klarkeit oder Übereinstimmung

erreicht werden, insbesondere w*eil die Altkatholiken die
römisch-katholische (tridentinische) roh-materialistische Lehre
von der Transsubstantiation zurückwiesen, hingegen diese Lehre
unter den Orthodoxen in den letzten zwei Jahrhunderten
Eingang und Anhänger fand.

Sowohl die Utrechter Konvention (1889) als auch die Rotterdamer

Unionskommission erklärten, dass wir unter den Gestalten
von (oder in den geweihten) Brot und Wein den Leib und das

Blut (oder Jesus Christus selbst) wahrhaft, wirklich, wesentlich,
geistig, mystisch, sakramentalisch, aber nicht materiell noch
fleischlich empfangen (gegenwärtig ist). Und da über das „Wie"
keine Übereinstimmung besteht, so sind die Meinungen darüber
kein Dogma und folglich die römisch-katholische Meinung über
die Transsubstantiation kein Hinderungsgrund für die Vereinigung

der beiden Kirchen sei, zumal die Lehre von der
Transsubstantiation erst später (seit dem XVII. Jahrhundert) unter
den Orthodoxen Aufnahme fand und in den liturgischen Büchern
der orthodoxen Kirche nicht vorzufinden ist. Diese letztere
Einwendung gegen die Anhänger der Transsubstantiationslehre
unter den russischen Theologen erwies sich im grossen und

ganzen als richtig und wurde die Frage, wenigstens vom
formellen Standpunkte, dadurch in ein anderes Licht gebracht.
Die orthodoxen Theologen, die sich bis dahin im allgemeinen
an die römisch katholische Lehre der Transsubstantiation (oder
eher an das Wort Transsubstantiation, Umwandlung „pre-
suschtschestwlenie", aber auch „prelojenie", „peremena") hielten,
fanden einen Anstand an manchen altkatholischen Ausdrücken,



- 221 -
wie z. B. : „Die hl. Eucharistie ist ein Sakrament des Körpers
und des Blutes Christi im Sinne der geistigen Nahrung.
Chemische, materielle, substantielle Veränderung des Brotes und
des Weines und demgemäss eine körperliche Nahrung kann
nicht bewiesen werden weder durch die Worte Christi noch
durch die Lehre der Väter." Solche Formulierungen konnten
nicht nur ganz lutherisch, sondern auch kalvinisch verstanden
werden. Wie auch diese Einwendungen gerechtfertigt sein

mögen (sie haben auch wirklich ihren guten Dienst geleistet,
indem sie die Altkatholiken veranlassten, ihre Lehre über die
Eucharistie klarer und unzweideutiger zu formulieren), sie

zwangen aber gleichzeitig die orthodoxen Theologen, auch
ihrerseits sich über die Umwandlungsfrage näher und klarer
auszusprechen. Und tatsächlich, sogar die heissesten Anhänger
der Transsubstantiationslehre und Widersacher der altkatholischen

Anschauungen über die Eucharistie (wie Prof. Gussew,
Prof. Kerenskij und Bischof Sergheij von Yamburg) kamen in
ihren Erörterungen, letzten Endes, zu Resultaten, die von den
letzten Formulierungen der Altkatholiken nicht sehr weit
entfernt sind. Zunächst verwarfen sie die roh-materialistische
Auffassung der römisch-katholischen Kirche über die
Transsubstantiation. Und dann: die einen (wie Gussew) kamen zum
Schlüsse, dass die Substanz des Körpers Christi in der Eucharistie

eine Mittelsubstanz, eine halbgeistige, halbmaterielle sei

und dass zwischen dem Körper Christi und dem gewöhnlichen
Körper ein entschiedener, unermesslicher Unterschied bestehe,
der sogar zum Gegensatze übergehe ; andere (wie Prof. Kerenskij)
kamen zum Schlüsse: „Die Verwandlung des Weines und des

Brotes in Körper und Blut Christi ist sakramentell und geistig,
jedoch nicht materialistisch, wie manche römische Katholiken
lehren; und wieder andere (wie Bischof Sergheij) äusserten
sich, dass „die Umwandlung eine geistige sei; Körper und Blut
Christi bleiben geistige Erscheinungen und sie nähren unsgeistig".
Parallel mit dieser Aufklärung der Frage in der
russischtheologischen Literatur sprachen sich aus über dieselbe Frage
auch altkatholischerseits Männer wie Prof. Michaud und Bischof
Weber u. a. ; Michaud im Sinne, dass er zwar nicht eine
materielle, aber eine objektiv-geistige Gegenwart (La présence
objective, spirituelle) Christi im Sakramente verstehe, eine
Auffassung, die gerade so von dem lateinischen materialistischen



— 222 —

Realismus wie auch von dem kalvinischen Figuralismus entfernt
ist; und Bischof Weber, der erklärte, dass „nach der altkatholischen

Auffassung, infolge der Konsekration, das frühere Brot
und der frühere Wein nicht mehr Brot und Wein sind, sondern
Körper und Blut Christi.-1

Ich möchte bezüglich dieser Frage den Schluss ziehen.
Auch in dieser so schwierigen Frage haben che gegenseitigen
Erörterungen und Verhandlungen ihren guten Dienst geleistet.
Zw*ar, wie man sieht, halten sich noch viele von den orthodoxen
(hauptsächlich russischen) Theologen an das Wort „Umwandlung",

aber sie verstehen es nicht im materialistisch päpstlichen
Sinne, und auch die Altkatholiken vermeiden zwar (vielleicht
mehr aus Rücksicht zu den westlich-kirchlichen Verhältnissen
und der grobmaterialistischen Auffassung der „Umwandlung")
das Wort „Umwandlung", aber, wie man aus den Worten der
UtrechterKon vention(„wrc£er dew 67e.s*to/ite?ivonBrotund Wein" etc.)
und den Worten Bischofs Weber („Das frühere Brot und der
frühere Wein sind nicht mehr Brot und Wein, sondern" etc.)
sieht, verneinen sie die sakramentelle und geistig-reelle
Umwandlung nicht. Ich meine daher, dass auch in dieser so

hochwichtigen Glaubensfrage die beiden Kirchen schon nicht weit
voneinander entfernt sind.

Ich glaube, dass bezüglich der zukünftigen Einigungsformel
über die Eucharistie die Formel volle Beachtung der beiden
Teile verdient, die der ehrwürdige englische Bischof Gore und
mit ihm andere anglikanische Kirchenwürdenträger dem
Patriarchen von Konstantinopel 1922 als eine Einigungsformel
vorgelegt haben. Sie lautet:

„Wir anerkennen, dass in der Eucharistie durch die
Konsekration das Brot und der Wein, weiche durch die
lebendigmachende Kraft des hl. Geistes gesegnet worden sind, sich
verwandeln und zum wahren Leib und wahren Blute Christi
werden und als solche den Gläubigen gespendet und von ihnen
empfangen werden. Daher halten wir dafür, dass der auf diese
Weise gegenwärtige Christus angebetet werden soll. Bezüglich
der tatsächlichen Art der Verwandlung und der Weise der
Gegenwart Christi hat kein ökumenisches Konzil eine Lehre
aufgestellt und deshalb wagen wir es nicht, uns über den
Vorgang auszusprechen, sondern glauben an die Tatsache. Wir



— 223 —

haben hier ein göttliches Geheimnis, das alle menschliche
Vernunft übertrifft".

3. Am schwierigsten erwies und erweist sich noch bis heute
die Frage über die Kirche. Es scheint, dass gerade hier die
Meinungen am meisten auseinandergehen. Ich meine, dass, ohne
jede Verschleierung, hier konstatiert werden muss, dass die
hervorgetretenen Verschiedenheiten in der Frage bezüglich der
Kirche die Hauptschwierigkeit bleiben für die Erzielung einer
Verständigung zwischen den beiden Kirchen.

Die Orthodoxen halten sich an das Prinzip, dass es eine,
heilige, katholische und apostolische Kirche gab und auch (nach
der Trennung) gibt, und zwar nicht nur unsichtbar, sondern
auch reell, empirisch. Diese Kirche ist (schon geschichtlich
betrachtet) die Kirche, die der alten („ungeteilten"), einen,
katholischen Kirche gehörte und die bis auf den heutigen Tag
sich auf dem Boden der ökumenischen Kirche erhalten hat.
Diese Kirche ist die orthodoxe Kirche. Diejenigen christlichen
Kirchen (oder Gemeinschaften), die sich auf diesem Boden nicht
erhalten haben (die sich von ihm trennten), können nicht als
die ökumenische Kirche betrachtet werden. Inwiefern und in
welchem Sinne diese Kirchen, in denen auch bis zum gewissen
Grade göttliche Wahrheit und christliche Gnade vorhanden
sind, als christliche Kirchen oder gar der ökumenischen Kirche
angehörende zu betrachten sind, bleibt unter den Orthodoxen
strittig.

Abweichend von dieser Anschauung meinen viele von den

Altkatholiken, dass „alle christlichen Bekenntnisse ihre Berechtigung

haben, aber keine darf sich allein seligmachende nennen.
Daraus folgt, dass keine einzelne Kirche das Ideal für alle
anderen sein kann". Noch mehr, es folgten in neuester Zeit
Äusserungen von Altkatholiken, die die Anschauung der Orthodoxen

über die Kirche direkt als „ultramontan" bezeichnen
und noch hinzufügen : „Wäre tatsächlich dieser Kirchenbogriff
allgemeine Lehre der orthodoxen (russischen) Kirche, dann
würde sich von altkatholischer Seite kein Finger mehr für
Einigungsbestrebungen mit dieser rühren." Oder es wird über die

Frage sachlich folgendermassen ausgeführt: „Die äussere Einheit

der christlichen Kirche ist vollständig verloren gegangen.
Die einzelnen Kirchen sind Teilkirchen und jede (von ihnen)



— 224 —

birgt in sich einen Teil des Gutes der alten Kirche, aber keine
besitzt alle Eigenschaften der ersten Kirche unverkürzt und
ohne Vermengung mit späterem religiösen Sinn; und keine
einzelne („Konfessionskirche") darf sich der Leib Christi, der
Tempel Gottes nennen. Die w*ahre Kirche ist in allen Kirchen.
Alle einzelnen Kirchen führen zu der wahren Kirche." Ich
weiss nicht, ob sich ähnliche Anschauungen über die Kirche
sehr viel von der allgemein verbreiteten protestantischen
Anschauung unterscheiden, welche Anschauung im wesentlichen
darin besteht: Nach der Trennung ist die ökumenische Kirche
zerfallen, so dass es heute konkret keine ökumenische katholische

Kirche gäbe ; alle Konfessionen stellen sie nur teilweise
und nicht gleich sicher dar und sie ist nirgends weder ganz
noch relativ verkörpert; es existieren eigentlich verschiedene
getrennte Fragmente.

Ich muss offen bekennen, dass eine solche Auffassung von
der Kirche keinen Anklang und noch weniger eine notwendige
Zustimmung in der orthodoxen Kirche finden kann. Wir Orthodoxen

können nicht die göttlich (und als sichtbare Grösse)
gestiftete Kirche heute als blosse „Zweige" ohne Baum und
Stamm begreifen. Wir können nicht diese Kirche als blosse
abstrakte Projektion verstehen. Für uns ist die Kirche eine,
katholische, hellige und apostolische sowohl als unsichtbares
als auch als sichtbares Ganzes. Sie ist für uns nicht eine
Organisation, sondern ein lebendiger ganzer Organismus. Daher
können wir nicht ein Prinzip akzeptieren, das dazu führt, die
Kirche in Kirchen, diese in Gruppen und Sekten und diese
letzteren in Individuen zu zersplittern.

Heisst dann das, dass wir — Orthodoxe und Altkatholiken —
in dieser Frage vor einem unüberbrückbaren Abgrund stehen
Ich glaube es nicht. Denn, soviel ich richtig beobachte und
beurteilen kann, sind —¦ von beiden Seiten — noch viele Einzelheiten

der Frage in klares Licht zu bringen und dann sind
nicht alle Privatmeinungen in dieser Frage als Credo der beiden
Kirchen zu betrachten. Ich habe zwar oben Äusserungen alt-
katholischerseits angeführt, die uns nicht nur zweifelhaft, sondern
auch unannehmbar erscheinen. Zu derselben Zeit aber, als
solche Äusserungen gemacht worden sind, erklärten 1922 in
Utrecht die versammelten Bischöfe und Priester der altkatholischen

Kirche der Niederlande, dass sie „ohne Einschränkung



- 225 —

den katholischen Charakter der griechischen oder morgenländischen

Kirche anerkennen". In demselben Jahre erklärte Bischof
Eduard Herzog in seinem Schreiben an den Patriarchen von
Konstantinopel, dass „Ein Jahrtausend (d. h. bis zum heutigen
Tage) hielt das ökumenische Patriarchat (also die orthodoxe
Kirche) streng am Glaubensbekenntnis der ungeteilten Kirche
und an der apostolischen Kirchenverfassung fest"- und fügte hinzu
die Zuversicht, dass dieses Patriarchat oder diese orthodoxe
Kirche „ein Zeichen der Einigkeit und des Friedens werde für die

ganze christliche Kirche" War nicht derselben Überzeugung,
nämlich, dass die orthodoxe Kirche den Charakter der
ökumenischen Kirche erhalten habe, auch Döllinger? Sind so selten
in der altkatholischen Kirche auch Behauptungen wie diese,
dass „die orthodoxe Kirche das ihr anvertraute apostolische
Erbe treu und unverfälscht bewahrt, sich keine Neuerungen
in Glaubenssachen zuschulden kommen lasse, von manchen
Missbräuchen der römischen Kirche sich frei erhalten hat?"
Soll ich, kann ich angesichts solcher klaren Äusserungen und
autoritativer Erklärungen pessimistisch bleiben darüber, dass
die altkatholisehe Kirche nicht genug Liebe und Verständnis
für die allgemeine Anschauung der orthodoxen Kirche über
den Kirchenbegriff zeigen wird? Ich bin nicht und kann nicht
in dieser Frage pessimistisch auch bezüglich der Liebe und
des Verständnisses der orthodoxen Kirche sein. Denn trotz ihrer
hervorgehobenen allgemeinen oder prinzipiellen Anschauung
über den Begriff der Kirche weiss ich, dass diese Kirche seit
Jahrhunderten jeden Tag* vor Gott betet für die Vereinigung
der Kirchen, dass in ihr Männer von Ansehen, wie des
Metropoliten von Moskau Philaret (f 1867) gibt, die nicht wagen, alle
nichtorthodoxen christlichen Kirchen falsch zu nennen, und sie
eher als krankende Teile des einen ganzen Organismus der
Kirche ansehen und sie der Gottesgnade anvertrauen und dass
es in dieser Kirche angesehene Theologen gibt, die, ohne der
Häresie beschuldigt zu werden, der Anschauung sind, dass eine
volle und absolute Trennung der Kirche nicht stattgefunden
habe und dass in manchen christlichen Kirchen, wenn auch
bis zum gewissen Grade und im gewissen Sinne, göttliche Wahrheit

und christliche Gnade vorhanden ist.
Ich will hoffen, dass bezüglich dieser so hochwichtigen und

schwierigen Frage die Anschauung des hochwürdigsten Erz-
Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1925. 15



— 226 —

bischofs von Utrecht, Herrn Franziskus Kenninck, volle Beachtung

der beiden Teile verdient, insbesondere altkatholischer-
seits, da diese Anschauung in dem VII. Altkatholikenkongress
in einem von dem Erzbischof (damals Professor) Kenninck
gehaltenen Referate ausgesprochen war und von dem genannten
Kongresse volle Billigung gefunden hat. Diese Anschauung
lautet: „Die Kirche beweist ihre Katholizität durch die Reinheit
der von ihr gehaltenen Lehre und durch die apostolische
Sukzession ihrer Bischöfe. Deswegen, jede einzelne lokale Kirche,
welche ihre Angehörigkeit zu der katholischen Kirche beweisen

will, muss in Theorie und Praxis, in ihrer Glaubenslehre und
im Leben den katholischen, in dem Evangelium bezeugten
Christus predigen, und kann als solche, in ihrer Eigenschaft
als Teil der katholischen Kirche, erkannt werden nach der
Reinheit ihrer Glaubenslehre und nach der apostolischen
Sukzession ihrer Bischöfe."

Und so glaube ich, dass auch in dieser besonders wichtigen
und besonders schwierigen Frage wie auch in anderen, die ich
hier nicht für notwendig finde, zu erörtern, doch eine Verständigung

und Einigung zwischen Altkatholiken und Orthodoxen
möglich ist. Ich glaube innig und vertraue fest an diese für
Ost und West segensreiche Einigung der beiden Kirchen, der
eigentlichen „orthodoxen" Kirche im Westen und der eigentlichen

„altkatholischen" Kirche im Osten!
Nicht als ob wir bei diesem hl. Werke, an dessen Vollendung*

wir so fest glauben, eine völlige Uniformität anstrebten! Eine
solche Uniformität ist weder möglich noch wünschenswert.
Unwesentliche Unterschiede bestanden auch in den ersten christlichen

Jahrhunderten ; sie bestehen auch heute noch in den
einzelnen orthodoxen Kirchen Das göttliche Leben der Kirche
ist so unendlich reich und voll, so unendlich mannigfaltig, dass

es ein unverzeihlicher Fehler wäre, es ganz in den formellen
Rahmen der Uniformität einengen zu wollen Wenn wir aber
doch für eine Glaubenseinheit der beiden Kirchen, als conditio
sine qua non ihrer Vereinigung eintreten, so meinen wir
darunter: Einheit in der Substanz, Freiheit in dem Übrigen! In
necessariis unitas, in dubiis libertas!

Deswegen ist es, glaube ich, Pflicht der beiden Teile, in
diesem grossen Werke immer mehr zwischen dem, was „Dogma**
und dem, was „Theologumenon" und noch mehr, was bloss



— 227 —

eine „theologische" oder auch Privatmeinung ist, einen Unterschied

zu machen. Wenn man beiderseits immer auf diesen
festen Boden stehen würde, wenn man in der Verständigungsund

Einigungsarbeit immer diesen rechten Weg* gehen würde,
dann, glaube ich, dass die glückliche Erreichung* der Verständigung

und der Vereinigung der beiden Kirchen nicht sehr weit
von uns entfernt ist. Und ich konstatiere mit Genugtuung und
Freude, dass beide Teile sich schon auf diesen Boden gestellt
und diesen Weg eingeschlagen haben.

Natürlich ist es notwendig und selbstverständlich, dass bei
dieser gemeinsamen Grundlage auch praktisch zum Werke
geschritten werden muss, oder besser gesagt, das Werk, das
schon 1874 begonnen wurde, mit Liebe, Aufopferung, Energie
und ohne Zeitverlust fortgesetzt werden soll. Hier soll das
persönliche Nähertreten von Hierarchen und Theologen der
beiden Kirchen durch öftere Zusammenkünfte (auf Kongressen,
Besuchen, durch Briefwechsel u. dgl.) von neuem aufgenommen
und organisiert werden. Es müssen permanente Komitees oder
wissenschaftliche Kommissionen, auch Vereine, von neuem
gebildet werden, die sich über die Verständigungsarbeit in
Verbindung setzen, gegenseitig wissenschaftliche Untersuchungen
und Gutachten über die noch vorhandenen Differenzen und die
Möglichkeit ihrer Beseitigung eintauschen, wie auch die Ergebnisse

dieser Untersuchungen in wissenschaftlichen Werken und
Zeitschriften publizieren. Im Geiste der Beschlüsse des zweiten
(Kölner) Altkatholikenkongresses wäre es auch höchst
wünschenswert, durch populäre Schriften, Aufsätze (und Vorträge)
die Kenntnis der Lehren, Einrichtungen und Zustände der beiden

Kirchen, die richtige Würdigung der vorhandenen
Einigungsdifferenzen zu fördern und überhaupt das Verständnis in weiteren
Kreisen zu wecken und zu erhalten.

Diese und eine ähnliche schwere, aber wahrlich schöpferische

und segensreiche Arbeit wird endlich zu der abschliessenden

Unionskonferenz fuhren.
Aber über alle diese, wenn auch sehr notwendigen Wege

für die Einigung unserer beiden Kirchen steht der göttliche
Weg — der Liebel Wenn wir die Liebe haben, so haben wir
alles! In unserem Bestreben zu einer Glaubenseinheit zu
gelangen, streben wir an — die Einheit in dem Wahren, in der
göttlichen Wahrheit. Der Wahrheit werden wir aber um soviel



— 228 —

näher kommen können als wir, wie uns der Apostel lehrt,
„Wahrheit in der Liebe üben" (Eph. 4, 15).

In unserem Bestreben, zu einer kirchlichen Einheit zu
gelangen und durch sie in dem grossen Werk Christi treu und
gemeinsam zu arbeiten, wird es auch notwendig sein, unsere
gegenseitigen Besonderheiten und vielleicht auch manche menschlichen

Unvollkommenheiten zu ertragen. Auch hier werden wir
nur durch die Liebe das Grösste erreichen können, wie uns
derselbe Apostel lehrt: „Wandelt mit aller Demut und Sanftmut,

mit Geduld und vertraget einander in der Liebe und seid

fleissig zu halten die Einigkeit im Geiste durch das Band des
Friedens. Ein Leib und ein Geist, wie ihr auch berufen seid
auf einerlei Hoffnung eures Berufes. Ein Herr, ein Glaube,
eine Taufe, ein Gott und Vater aller, der da ist über euch
allen und durch euch alle und in euch allen" (Eph. 4, 2—6).

Wie höchst bezeichnend sind diese heiligen Worte für
unsere heilige Arbeit! Ein Geist — in der Liebe, eine
Hoffnung — in unserem Berufe der Einigkeit und des Friedens!
Tausend schwere Jahre hält in Demut die orthodoxe Kirche
aus, die anprallenden Wellen des Mohammedanismus vom Osten
und des Papismus vom Westen! Und siehe da: nach diesem
leidensvollen Jahrtausend leuchteten auf im Schosse des
westlichen Christentums die Strahlen des alten Katholizismus Das
sind Geschehnisse von grösster historischer Bedeutung So wie
die Orthodoxie sich auch an dem Altkatholizismus im Westen
bewahrheitet, so bewahrheitet sich auch der Altkatholizismus
an der Orthodoxie im Osten! Sie beide sind Ausstrahlungen
derselben göttlichen Sonne, sie beide sind desselben Geistes
Christi und sie beide bergen in sich dieselbe Hoffnung auf eine
herannahende Einigkeit der christlichen Liebe und des
kirchlichen Friedens.

Wir erleben gerade jetzt Zeiten der höchsten Tragweite!
Die Welt dürstet nach christlichem Frieden, die Christen nach
wahrer urchristlicher Kircheneinigung. Welche Perspektiven
und welche Zukunft in diesen Zeiten sowohl für die Orthodoxie
als auch für den Altkatholizismus und insbesondere für sie

beide in der gemeinsamen Arbeit der Liebe für den christlichen
Frieden Ich glaube innig und fest an die Zukunft der Orthodoxie,

weil ich auch an den Altkatholizismus im Westen glaube,
wie ich an die Zukunft meiner hl. orthodoxen Kirche glaube.



— 229 —

Ich glaube endlich auch so fest und innig an die Vereinigung
der beiden Kirchen, weil ich an das grösste Werk der Geschichte
glaube: an das Werk der brüderlichen Vereinigung der Völker
in dem einen göttlichen Stifter und dem einzigen Haupt der
Kirche — unseres Herrn Jesus Christus!

An der Diskussion über diesen Gegenstand beteiligten sich
die Herren Erzbischof Kenninck, Pfarrer M. Rachel, München,
Pfarrer Kreuzer, Freiburg i. B., Prof. Dr. A. Gilg, Bern. Von
Herrn Bischof Dr. Küry wird folgender Antrag gestellt und
von der Versammlung mit Einstimmigkeit angenommen:

Der Kongress begrüsst es, dass neue Versuche
unternommen werden, um mit den orthodoxen Kirchen des Ostens
in freundschaftlichen Verkehr zu treten. Er beauftragt den

ständigen Kongressausschuss, mit den bestehenden Kommissionen

und den zuständigen Organen der in Frage kommenden

Kirchen in Verbindung zu treten, um über Mittel und
Wege zu beraten, die zur gegenseitigen Kenntnis und zu einer
Annäherung und Verständigung fuhren können.

5. Die Beziehungen des Altkatholizismus zur Kirche von England:

Der Präsident erteilt Herrn Prof. Berends das Wort.
Wie viel leichter gehen im Leben der Menschheit Parteien

auseinander als sie wieder zusammenkommen. Wären die
altkatholischen Grundsätze zur Zeit der Reformation anerkannt
gewesen, würde der grösste Teil von den Nachfolgern Luthers,
und höchst wahrscheinlich auch die englische Kirche, nicht
daran gedacht haben, eine eigene Gemeinschaft zu gründen.
Alle würden sie sich in der altkatholischen Kirche zu Hause
gefühlt haben. Wenn jetzt, nach vierhundertjähriger Trennung,
die geistesverwandten Brüder sich wieder zu vereinigen suchen,
haben sie bereits mehr als ein halbes Jahrhundert für die
Präliminarien nötig* gehabt, und können sie noch immer nicht
sagen, dass die Trennungskrankheit ihre Krisis schon überwunden
hätte. Jede Trennung führt bei ihrer Entstehung zu nicht
gewollten, aber mit Rücksicht auf ein grösseres Ziel leicht
übernommenen Konsequenzen. Während der Trennung lebt man sich
in die in Kauf genommenen Folgen so ein, dass sie alle Fremdheit

verlieren und bei den Versuchen zur Wiedervereinigung
als Schwierigkeiten in dem Wege stehen, statt als Bahnbrecher
zu gelten. Um den scholastischen Missdeutungen, z. B. von



— 230 —

Eucharistie, Messopfer und Priesterschaft zu entgehen, haben
sie, die nicht mit dem Glauben ihrer Väter brechen wollten,
nach neuen Formeln gesucht, die sowohl die Missdeutungen
umgehen als auch den Glauben der Väter ausdrücken mussten,
und die ausserdem noch denen entgegenkommen mussten, die
mehr radikale Veränderungen wünschten. Neue Formeln, die
nicht historisch gewachsen, aber durch die Not der Zeit schnell
gemacht werden, pflegen leicht die Fehler aller forcierten
Handlungen zu haben. Die Fehler, mitunter Ungenauigkeiten,
mitunter Unrichtigkeiten, werden wohl gefühlt, aber man hat in
dem Augenblick nichts besseres. Allmählich werden sie
historisch, bekommen sie das Recht von Tradition und verlieren
somit den Charakter von Machwerk. So kommen Formeln
gegenüber Formeln zu stehen, die ursprünglich ganz oder beinahe
ganz dasselbe bedeuten sollten, aber die zu Unterschieden
ausgewachsen sind, welche die ursprüngliche Bedeutung verdunkeln
und eine Wiedervereinigung zurückhalten. Ohne der Wahrheit
Abbruch zu tun, meine ich in dieser Weise die Unterschiede,
die zwischen der altkatholischen und der anglikanischen Kirche
bestehen, erklären zu dürfen. Könnte man nur die Einlebung
in das Unwesentliche auf Seite setzen, dann wäre man sich
einig.

Einmal hat die Praxis die Verwesentlichung dieses
Gedankens gelohnt. Es war gelegentlich eines Besuches des
Bischofs Herzog an dem General-Konvent der bischöflichen Kirche
in den Vereinigten Staaten im Jahre 1880. Darüber schrieb
Dr. Nevin, Rektor der amerikanischen Kirche vom heiligen
Paulus zu Rom in der „Foreign Church Chronicle" vom März
1881 folgendermassen (vgl. Int. Kirchl. Zeitschr. 1919 bl. 35):
„Eine sehr bemerkenswerte und wohltuende Erscheinung bei
der Aufnahme, welche Bischof Herzog fand, war es, dass
Vertreter aller Richtungen in der amerikanischen Kirche — und
zwar ohne äusseren Antrieb — ihm in herzlicher und redlich
gemeinter Weise die Hand zum Empfang reichten In dieser

Angelegenheit schienen alle Parteidifferenzen verschwunden
zu sein. Man befand sich Prinzipien gegenüber, die weiter, tiefer,
für das Christentum wesentlicher sind als diejenigen, auf denen
die Bildung dieser verschiedenen Richtungen beruht. Man vergass,
indem man ihn begrüsste, die menschlichen Differenzen, welche
eine Theologengeneration nach der andern geschaffen und mit



— 231 —

peinlicher Sorgfalt verschärft hat und dachte allein an die
Substanz des Glaubens und der Ordnung, auf deren Grund
Christus mit seinen Aposteln die Kirche baute, und alle fühlten
es, für diese hat der schweizerische Bischof einen guten Kampf
gekämpft. Seinerseits brachte BischofHerzog der amerikanischen
Kirche entgegen die denkbar vollständigste Anerkennung ihrer
Katholizität — im Glauben, in der Verfassung und Disziplin.
Soweit man durch öffentliche Akte gehen kann, um eine
anerkannte Gemeinschaft zwischen verschiedenen Kirchen
herzustellen, soweit sind das amerikanische Episcopat und Bischof
Herzog gegangen Theologie, Geschichte sind nutzlos, wenn
sie bloss in unseren Bibliotheken und Archiven aufgespeichert
stehen. Das Europa des 19. Jahrhunderts erwartet von unserem
Episcopate, dass es wahr und stark und gross sei, nicht im
Worte allein, sondern auch in Taten, auf dass es die ihm
anvertraute Wahrheit für die heutigen Bedürfnisse der Welt
verwende." Einige Jahre früher hatte Bischof Cleveland Coxe
in der grossen Versammlung auf dem Schlosse Farnham
bereits gesagt: „Our American Church has always been an Old-
Catholic-Church." Und Bischof Herzog legte in seinem Bericht
an die christ-katholische Synode vom 15. Mai 1916 das Zeugnis

ab, dass die Amerikanische Bischöfliche Kirche uns so nahe

steht, dass er „keinen prinzipiell wichtigen Scheidungsgrund
wusste". Nicht alle Kirchen von anglikanischem und altkatholischem

Blute werden gleich leicht über „Differenzen, welche
eine Theologengeneration nach der andern geschaffen und mit
peinlicher Sorgfalt verschärft hat," hinweggehen. Nicht alle
sind bereits in ihrem Herzen davon überzeugt, dass es nur allein
Theologenspitzfindigkeiten sind, die die Scheidungswand
zwischen Kirche und Kirche aufgerichtet haben. Aber Aussagen,
als die von weiland Bischof Herzog, einem Manne, für den wir
die grösste Verehrung hatten und immer haben werden, einem
Manne, der mit den Schwesterkirchen mitlebte und sie kannte
als sonst keiner, Aussagen, als die seinigen, zwingen uns alle
zu Einem : zu glauben, rückhaltlos zu glauben an die Möglichkeit,

um auf Grund der auf dem Boden liegenden Einheit die
an der Oberfläche schwebenden Uneinigkeiten wieder zu der
alten Einheit zurückzuführen. Wir müssen aufs neue überlegen,
wir sind es dem Andenken an Bischof Herzog schuldig.



— 232 —

Nach einer Unterschrift in der Int. Kirchl. Zeitschr. von
Juli—September 1920 bzgl. eines Antrages zu einem Konkordat
zwischen den orthodoxen Kirchen des Ostens, den altkatholischen

und den anglikanischen Kirchen, schrieb Bischof Herzog
an die Kommission der Amerikanisch-Bischöflichen Kirche, von
welcher der Antrag ausging, dass er die in der anglikanischen
Kirche gespendeten Sakramente als gültig erkläre. Dies schliesst
in sich die Gültigkeit der anglikanischen Weihen. Es ist
bekannt, dass er damit dem Beispiele seines Freundes, Dr. Reinkens

und seines Professors, des grossen von Döllinger, folgte.
Nun könnte es durch diese illusteren Namen den Anschein
haben, als wäre durch ihre Aussagen die Sache für ihre
Kirchen entschieden; es ist mir aber nicht bekannt, dass dieser
Schein durch eine offizielle Erklärung dieser Kirchen zur
Wirklichkeit geworden wäre. Auf jeden Fall wäre es erwünscht,
dass das gesamte altkatholische Episcopat seine Stimme in
dieser Hinsicht hören liesse, damit jeder Zweifel ausgeschlossen
wäre. Es ist meine Absicht, Ihnen vorzuschlagen, dass der
Kongress unsere hochwürdigsten Pierren Bischöfe um eine
solche gemeinschaftliche Erklärung bittet, damit, auf Grund
dieser Erklärung, neue Verhandlungen mit der Kirche von
England und von Amerika angeknüpft werden. Damit Sie nicht
eher den Herren Bischöfen die Bitte vorschlagen, bevor Sie
die Angelegenheit geprüft haben, will ich erst die beiden Sätze

verteidigen :

1. Die anglikanische Kirche hat die apostolische Sukzession
nicht unterbrechen wollen.

2. Das Formular des Eduard VI. muss als gültiges
Weiheformular anerkannt werden.

Die Tatsache selbst, dass eine bischöfliche Verwaltung in
der englischen Kirche geblieben ist, spricht Bände. Die
protestantische Kirche hat mit dieser Verwaltung gebrochen, weil
sie das besondere Priesteramt in Streit mit Gottes Wort fand.
Durch die Beibehaltung ihrer kirchlichen Hierarchie hat die
Kirche von England dieser Meinung entgegen gewirkt und
hierdurch die Auffassung bzgl. der Notwendigkeit des Priesteramtes
bei ihren Gläubigen gefördert. Auch wenn die Handhabung des

äusserlichen Priesteramtes nur geschehen wäre, um gegenüber
der Menge den Schein zu wahren, dann würde, da die Menge
auf jeden Fall den Schein für Wirklichkeit hält, und da die



— 233 —

Menge die Kirche bildet, dieser Schein noch zugunsten unserer
These sprechen. Aber wir sind überzeugt, dass hier mehr als
Äusserlichkeit und Schein im Spiele waren. Die Handhabung
der bischöflichen und priesterlichen Verwaltung ist die
regelrechte positive Folge der Verwerfung des protestantischen Prinzips.

Der Ritus für die Bischofs- und Priesterweihe ist voller
Andeutungen auf den göttlichen Ursprung der kirchlichen Ämter.
„Allmächtiger Gott", lesen wir deshalb, „Geber aller guten
Gaben, der Du durch Deinen heiligen Geist verschiedene
Ordnungen von Dienern in Deiner Kirche eingestellt hast, siehe

gnädig nieder auf diese Deine Diener, die Du jetzt zum Priesteramt

berufen hast". Ein anderes Gebet lautet: „Allmächtiger
Gott, der Du uns Deinen einzigen Sohn Jesus Christus zu
unserem Erlöser und zum Erwirker unseres ewigen Lebens
gegeben hast, der, nachdem er unsere Erlösung durch seinen
Tod befestigt hat und nach seiner Himmelfahrt seine Apostel,
Propheten, Evangelisten, Lehrer und Hirten in die Welt gesandt
hat, und durch ihre Arbeit und durch ihre Bedienung über
die ganze Welt Dir eine Herde versammelt hat, wir danken
Dir für diese Wohltaten Deiner ewigen Güte und auch hierfür,
dass Du diese Deine Diener hast berufen woollen zum selben
Amt und Verwaltung. Diese und dergleichen Ausdrücke sind
sicher nur Andeutungen, aber diese Andeutungen erhalten ihre
volle Bedeutung durch die ausdrückliche Erklärung in der
Einleitung zum Ritus: „Es ist deutlich für alle, die die heilige
Schrift und die alten Väter mit Sorgfalt lesen, dass in der
Kirche Christi seit den apostolischen Zeiten folgende
Ordnungen von Dienern bestanden haben: Bischöfe, Priester und
Diakonen. Diese Ämter sind immer von so grosser Bedeutung
gewesen, dass niemand es wTagen darf, sie zu bekleiden, der
nicht dazu berufen ist, der nicht nach Untersuchung zugelassen
und ferner durch öffentliche Gebete mit Handauflegung der
gesetzlichen Obrigkeit befestigt und angenommen ist. Damit
also diese Ordnungen fortgesetzt und ehrerbietig gebraucht und
in der Kirche von England geachtet werden, darf niemand eins

von diesen Ämtern ausüben, es sei denn, dass er berufen,
auf die Probe gestellt, untersucht und zugelassen ist gemäss
nachfolgendem Ritus."

Haben wohl die Gegner je genügend acht gegeben auf
diesen Passus aus den angeführten Worten: „Damit diese Ord-



— 234 —

nungen in der Kirche von England fortgesetzt werden!"
Unseres Erachtens ist darin deutlich enthalten die offizielle
Intention, zu bewahren und zu erhalten, was man im
kirchlichen Amte besass.

Es ist bekannt, dass die ersten englischen Reformatoren,
namentlich Cranmer und Barlow, in ihrem Glauben bezüglich
der Bedeutung des Priesteramts und Messopfers sich nur
wenig unterschieden von Luther und Calvin. Von Cranmer
wird erzählt, dass er in 1540 auf diesbezügliche Fragen
antwortete, dass ihm an heiligen Weihen nichts läge. Aber
diese selben Fragen gaben Veranlassung zur Einsetzung einer
Kommission, die in 1543 ein Werk unter dem Namen „A
Necessary Doctrine and Erudition for a Christian Man" herausgab.

An diesem förmlichen Dokument der englischen Kirche
hatte auch Cranmer einen aktiven Anteil. Hierin lesen wir,
dass die Apostel im Anfang der Kirche Priester und Bischöfe
weihten, und dass sie forderten und vorschrieben, dass die
Bischöfe nach ihnen dasselbe tun mussten. Das Priesteramt ist
eine Gabe oder Gnade in der Kirche Christi, durch Gott den
Christen gegeben vermittelst Weihe und Handauflegen der
Bischöfe. Ob Cranmer eine persönliche Überzeugung besass,
wissen wir nicht, dies tut hier auch wenig zur Sache, für
uns kommt es allein auf die Ueberzeugung der Kirche an.

In einer Kontroverse aus dem Jahre 1559 zwischen dem
Bischof Seory und Grindal Jewel und anderen heisst es, zwar
gegen den Papst, aber darum nicht weniger zugunsten
unserer Stellung: Die Autorität der Apostel ist auf die Bischöfe
und ihre Nachfolger übergegangen.

Muss das Bestreben, das in jenen Tagen deutlich sich
zeigt, nämlich um den Titel eines Priesters zu ersetzen durch
Diener des Wortes und der Sakramente, diese Zeugnisse
entkräften und macht es unsere Ausführungen wertlos? Sicher,
„man" hat das katholische Priesteramt aus der Welt schaffen
und wegleugnen wollen, und zu diesem „man" gehörten nicht
am allerwenigsten Führer und Tonangebende. Sie waren
jedoch damals nicht mehr als der Wind oder der Sturm, wenn
Sie wollen, der die Oberfläche in Berührung bringt. Die
unterirdische Strömung* war für die Erhaltung des Priesteramtes,
und dadurch haben das Wort und die Idee eines Priesters es

auch wieder gewonnen von dem Bediener des Wortes. Nicht



— 235 —

die vorübergehende Abweichung darf gelten, und wenn beinahe
die ganze Kirche arianisch, ich meine gegen das Priesteramt,
gewesen wäre.

Der Scheinirrtum macht Ihnen deutlich, was wir meinen.
Verwirrung hat in der englischen Kirche geherrscht, wäre
diese nicht da oder nicht so gross gewesen, dann wäre
auch die englische Frage nicht dagewesen. Die englische
Kirche hat ihre Zeit von Krisis gehabt, ihre Zeit — es war in
der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts — worin sie von fremden

Predigern überströmt wurde. Damals gab es dort Diener
des Wortes und der Sakramente ohne gültige und gesetzliche
Weihen, weil Geistliche aus anderen protestantischen' Kirchen
übernommen wurden, ohne sie nochmals zu weihen. Von
Zweideutigkeit bzgl. der Auffassung von der Bedeutung und
Notwendigkeit der apostolischen Weihen und des Priesteramtes
sind viele nicht freizusprechen. Sie haben oft nicht den Mut
gehabt, den Fremden die Gültigkeit ihrer Weihen, die vielfach
keine Weihen waren, abzusprechen. Für eigene Geistliche hat
man aber immer die Weihe und die apostolische Sukzession
für notwendig gehalten und diese später auch von andern
verlangt.

Wer für die Gültigkeit der anglikanischen Weihen 100

Prozent menschliche Sicherheit verlangt, tut am vorsichtigsten,
sie nicht anzuerkennen. Nur würde man diesen fragen können,
wieviel Prozent von den andern apostolischen Nachfolgern
mit menschlicher Sicherheit auf die Apostel zurückzuführen
sind. Wenn von Fall zu Fall auf die Folgen der Ausübung der
Bedienung, ob geweiht, ob gültig geweiht oder ob die Weihe
als ungültig erklärt worden ist, untersucht werden musste,
würden die Schwierigkeiten kein Ende nehmen. Uns deucht,
dass die Leitung des heiligen Geistes, die auch spricht aus der
Erhaltung einer lückenlosen Nachfolge der bischöflichen und

priesterliehen Würdigkeit durch den Empfang der sakramentalen

Gaben und Gnaden, nicht muss gesucht werden in den

speziellen Fällen, sondern im grossen ganzen. Auf der
Sukzession beruht die ganze Einrichtung der Kirche, aber diese

kann nicht aufgehoben werden durch einen oder mehrere
Ausnahmefälle. Auch hier muss es der Geist sein, der lebendig
macht, auch hier muss die Intention der Gesamtkirche die
Kette erhalten, auch wenn ein einzelnes Glied nicht gut
schliessen würde.



— 236 —

Die englische Kirche würde ihre Sukzession aufgehoben
haben, wenn ihre Ausnahme Regel geworden wäre. Wo jetzt
die Ausnahmen aufgehört haben, dürfen sie auch nur noch als
solche aufgefasst werden. Die Sukzession hat einen Flecken,
wenn man will, einen grossen, aber sie besteht noch.

Unser zweiter Satz lautet: Das Formular des Eduard VI.
muss als gültiges Weiheformular anerkannt werden.

Bei der Ausarbeitung des Rituales des Eduard VI. haben
andere Beweggründe gegolten hinsichtlich der Macht und der
Befugnisse, hinsichtlich der Bedeutung und des Wesens des

Priesteramtes, als die Auffassungen der mittelalterlichen Theologen

an die Hand gegeben haben würden. Die Zusammensteller

wollten nach der rein altkatholischen Wahrheit zurück.
Natürlich gilt hier nicht die Frage, ob ihnen dies vollkommen
gelungen ist, aber wohl geht es darum, ob ihr Seziermesser so

tief eingeschnitten hat, dass die Operation den Tod des Patienten

zur Folge gehabt hat, mit andern Worten, hat die
anglikanische Kirche ihren Bischöfen und Priestern soviel Rechte
und Befugnisse entnommen, dass sie keine Bischöfe und Priester
mehr sind?

Diese Frage würde sofort und regelrecht zu beantworten
sein, wenn die Kirche eine authentische Definition des Wortes
Priester gegeben hätte, wenn wir ein Criterium, gesetzlich und
gültig verfasst, hätten, woran die vitalen Eigenschaften des

Priesters geprüft werden könnten. Nun dies, soweit uns bekannt,
nicht der Fall ist, wird auch diese Frage, gleich wie unser
vorhergehender Satz, nur durch Erwägungen und Argumentationen

aufzulösen sein.
Was ein Priester ist gilt nicht, bei Ausschliessung von

anderen Meinungen, was die römische Kirche dafür hält. Um
dies zu finden, müssen wir die Geschichte der Kirche durch
alle Jahrhunderte hindurch nachprüfen; ja im Grunde genügt
es dann, was wir bezüglich des Priesters im Neuen Testament
aufgezeichnet finden. Priester sind dann diejenigen Austeiler
von Gottes Geheimnissen und mancherlei Gnadengaben,
diejenigen Verkündiger von Gottes Wort und Spender von Gottes
Sakramenten, diejenigen Delegierten, um das Evangelium
zu verkündigen, zu taufen, die Sünden zu vergeben und
das Messopfer darzubringen, welche durch die Kirche,
vermittelst Handauflegen unter Gebet, für das heilige Werk abge-



— 237 —

sondert wurden. Von dem Inhalt dieses Gebetes finden wir im
Neuen Testament keine Andeutung, ebensowenig als wir darin
eine Spezifikation von allen Pflichten und Befugnissen finden.
Die Kirche brauchte Menschen, die das ganze Werk der Apostel
weiterführten, und die das tun würden auf Befehl der Kirche
und mit der Vollmacht und der Weihe durch die Kirche.
Dies war die Intention, mit welcher diesen Menschen die Hände
aufgelegt und mit welcher die dabei passenden Gebete
ausgesprochen wurden.

Es ist deutlich, dass die anglikanische Kirche das Werk der
priesterlichen Sendung hat fortsetzen wollen. Wird dieser Wille
durch das Weiheformular entnervt? Die Gegner behaupten,
ja, weil in jenem Formular bei dem wesentlichen Teil die
Worte Priester und Bischof fehlen und weil die Mitteilung der
Vollmacht, zu opfern aus dem Formular nicht hervorgeht.

Der essentielle Teil. Die Theologen haben im Ritus der
Sakramente nach der Essenz gesucht, nach dem, was unter Wegfall

von allem anderen genügen würde, ein bestimmtes Sakrament

zu spenden, aber was bei der meist ausführlichen Handlung

nicht fehlen darf. Da im Neuen Testamente für fünf der
sieben Sakramente keine bestimmten Worte angegeben sind
und uns kein über die ganze Kirche uniformer Ritus überliefert
ist, ist dies Essentielle nicht göttlichen Ursprungs und haben
Menschen es zu destillieren versucht aus den vorhandenen
Gebeten und Zeremonien. Nun können wir begreifen, dass diese
Destillation von Bedeutung ist da, wo absolut keine Zeit wäre,
ein Wort mehr zu sagen und eine Handlung mehr zu
verrichten als absolut notwendig ist und wo die heilige Handlung
plötzlich unterbrochen würde, und man würde dann zu
entscheiden haben, ob das Sakrament richtig gespendet war oder
nicht. Ich weiss nicht, ob wrohl je einer von diesen beiden
Fällen vorgekommen ist; es ist nicht zu hoffen, denn man hat
wohl mal falsch destilliert. Es ist bekannt, dass Eugen IV. die
porrectio instrumentorum als Essenz des Priesteramtes betrachtete

und dass es Theologen gegeben hat, die bei der
Handauflegung nur die Worte: „empfange den heiligen Geist" für
notwendig hielten. Ist es schon deshalb gut, auf eine solche
Essenz nicht allzuviel zu vertrauen, wo die beiden genannten
Fälle von scheinbarer Notwendigkeit ausgeschlossen sind, würde
da alles, was geschieht, nicht als eine, das Ziel erreichende



— 23S —

heilige Handlung gedacht werden müssen, würde da die
theologische Destillation einzig und allein den Durchschlag* geben?
Ich kann es nicht glauben. Ich nehme an, dass, wo Christus
seiner Kirche die Freiheit gelassen hat, eine Handlung mit
ihren eigenen Formen und Gebeten stattfinden zu lassen, diese

Handlung dann auch in ihrer Gesamtheit als das Essentielle

genommen werden kann. Aus der ganzen Handlung* der
anglikanischen Kirche bei ihren Weihungen geht klar hervor, dass
sie durch diese Weihungen Diener hat rüsten und ausstatten
wollen für dasselbe heilige Werk, wozu auch die Apostel ihren
Mithelfern und denen, die ihre Arbeit weiterführen sollten, die
Hände auflegten. Die Weihungen beginnen mit den Worten:
„Ehrwürdiger Vater in Christo, ich stelle Dir diese hier
Gegenwärtigen vor, um aufgenommen zu werden in die Ordnung des

Priesteramtes." Der Bischof wendet sich darnach zu den
Gläubigen mit den Worten: „Meine Geliebten, wir haben beschlossen,
diese Gegenwärtigen, so Gott will, zum heiligen Priesteramt
zuzulassen." Das darauffolgende Gebet lautet: „Allmächtiger
Gott, Geber aller guten Gaben, der Du durch den heiligen
Geist verschiedene Orden von Dienern in Deine Kirche
eingesetzt hast, siehe gnädig nieder auf diese Deine Diener, die
nun zum Priesteramt berufen sind". Die darauffolgende
Ansprache weist auf die hohe Würde dieses Amtes hin und auf
die Pflichten, die auf den Trägern dieses Amtes ruhen. Nach
verschiedenen Fragen an die Kandidaten, die sich alle
wiederum beziehen auf das Amt, und nachdem nochmals Gott
gebeten worden ist, dass er sie alle segnen möge, damit sowohl
von den Spendern der Weihe als auch von den Geweihten
Sein Name möge geheiligt werden, folgt endlich die durch alle
Jahrhunderte hindurch bei der Weihe übliche und notwendige
Handauflegung, während die Worte gesprochen werden:
„Empfanget den heiligen Geist; deren Sünden ihr vergebet, denen
werden sie vergeben, und welchen ihr sie behaltet, denen sind
sie behalten. Seid getreue Verkündiger von Gottes Wort und
Spender seiner heiligen Sakramente, im Namen des Vaters, des

Sohnes und des heiligen Geistes, Amen."
Sollte es wohl möglich sein, dass, nur weil bei dieser Übergabe

und Auftrag das Wort Priester nicht genannt wird, die

ganze Handlung null und nichtig wird, als hätte man im Grunde

genommen keinen Priester haben weihen wollen Aber würde



— 239 —

dann nicht die ganze Handlung zu einer grenzenlos unwürdigen
Komödie erniedrigt werden? Und würde diese Komödie nicht
vollkommen im Streit sein mit allen Äusserungen der
anglikanischen Kirche und mit ihrer ganzen Geschichte, folgens
derer sie doch wohl tatsächlich Priester und Bischöfe haben
wollte Ich meine, dass in diesem sogenannten essentiellen Teil
das Priesteramt, das in dem ganzen Ritus den Mittelpunkt der
Gedanken bildete, in neutestamentlichen Ausdrücken umschrieben
wird und dass weder bei den Verfassern des Formulars, noch
bei denen, die es anwendeten, auch nur irgendeine andere Intention

vorausgesetzt werden darf als zu tun, was die Apostel im
Auftrage Christi, und was die Kirche im Auftrage der Apostel
getan haben. Ich weise darauf hin, dass die weitere Entwicklung

der anglikanischen Kirche mit dieser Schlussfolgerung in
Übereinstimmung ist. Das Formular hat sich schliesslich den
strengsten Forderungen angepasst und hat im Jahre 1662 in
diesem, sagen wir essentiellen, Teil das Wort Priester
aufgenommen, eine Annäherung somit nicht zum Protestantismus,
vielmehr zum Katholizismus.

Das andere Bedenken gegen die Gültigkeit des anglikanischen

Weiheritus ist auf den Opfercharakter des Priesters
basiert. Man hat, sagen die Gegner der Gültigkeit, aus dem

ganzen Ritus den Gedanken an das Opfer von Christi Leib und
Blut weggelassen und mit Absicht den neuen Priestern den

Charakter von Opferern enthalten, weil man in der anglikanischen

Kirche nicht an das Messopfer glaubte, ebensowenig als
an die wirkliche Gegenwart Christi im heiligen Altarsakrament.
Nebenbei weise ich hier darauf hin, dass aus einem Aufsatz
in der „Revue internat, de Théol." von Bischof Reinkens und
Prof. Friedrich hervorgeht, dass auch diese Gelehrten ihre
eigenen Gedanken bezüglich des Opfers des Leibes und Blutes
Christi, das von dem Priester in der Messe gebracht wird, hatten.
Sie weisen darauf hin, dass die Ausdrücke, die von einem Opfer
sprechen, sich beziehen auf die nicht konsekrierten Elemente.
Ich will auf diesen Gedankengang nicht weiter eingehen. Ich
halte es nicht für erwünscht, in diesem Zusammenhange in
Diskussion zu bringen, welcher katholische Gedanke mit dem

heiligen Messopfer verbunden werden muss. Ich nehme an,
dass es ein solches Opfer gibt. Fallen nun damit die Gültigkeit

des Eduardschen Ritus und die Richtigkeit unserer Beweis-



— 240 —

führung? Ich glaube es nicht, und zwar aus dem triftigen
Grund, weil die Kirche weder durch ihre einzelnen Teile noch
in ihrer Gesamtheit an dem Inhalt der Sakramente noch etwas
hinzufügen noch davon etwas weglassen kann. Wenn
anerkannte Diener der Kirche ein Sakrament gültig spenden, nach
der Intention der Kirche, spenden sie dieses Sakrament als

Ganzes, auch wenn sie und die lokale Kirche, deren Vertreter
sie sind, eine ganz falsche Auffassung von dem Inhalt des

Sakramentes haben. Angenommen, dass die anglikanische Kirche
in bewiesenen Irrungen bezüglich der Bedeutung des Priesteramtes

verkehrte, angenommen, dass die Irrenden diesem Sakramente

einen Teil der Macht und der Gnade, die es mitteilt,
abstritten, auch dennoch spendeten sie das Sakrament als
Ganzes, wenn sie handelten nach der Intention Christi und
seiner Kirche. Der Spender der Sakramente braucht ihre Kraft
und ihre Auswirkung nicht zu kennen; er braucht diese
Wirkung nicht bekommen zu wollen ; es genügt, dass er den Willen
habe, zu tun, was Christus eingesetzt hat oder was die Kirche tut.

Die Gegner der Gültigkeit sind von dem Gedanken
ausgegangen, dass der Opfercharakter des Priesteramtes einen so

überwiegend grossen Teil davon ausmacht, dass mit diesem
Charakter das Sakrament steht oder fällt. Ich bin davon
überzeugt, dass dies ein gleich grosser Irrtum ist als der Irrtum,
den man dadurch anfechtet. Sie wollen das Sakrament des

Priesteramtes eingesetzt sein lassen durch die Worte Christi:
„Tut dies zu meinem Gedächtnisse", und sie identifizieren die
Worte Presbyter und Hiereus derart, dass ein Presbyter nicht
viel anderes ist als ein Opferer. Die anglikanische Auffassung
von dem Inhalt des Priesteramtes kommt mir auf Grund des

Neuen Testamentes, worauf doch jegliche Überlieferung beruhen
muss, viel annehmbarer vor als die römische. In dem Spenden
der Sakramente ist die Spendung der Eucharistie auch mit
ihrem Opfercharakter enthalten ; die alleinige Opfermacht kann
jede andere Befugnis ausschliessen. Die tridentinische Auffassung

bezüglich der Einsetzung des Priesteramtes ist eine
theologische Meinung. Wäre ein Teil der Abendmahlsworte wirklich

die Einsetzung des Priesteramtes, dann würden wir also
für dieses Sakrament gleich bindende Worte von Christus selbst
haben, wie für Taufe und Abendmahl; dann hätten wir diese
Worte überall als das Essentielle des Priesteramtes finden



-- 241 —

müssen, verbunden mit der Handauflegung. Jedoch finden wir
sie nirgends, und in den drei Gebeten, die mit der Handauf-
legung verbunden sind und die, in den alten Sakramentarien
vorkommende, nach neutestamentlichem Vorbilde als die eigentliche

Weihe betrachtet werden können, ist von einem
Opfercharakter nicht die Rede.

Die römische Auffassung bringt das Priesteramt in
unzertrennliche Verbindung mit der wirklichen Gegenwart Christi
in der Eucharistie und mit dem Opfer dieser Eucharistie, während

diese beiden zusammen dann wieder notwendigerweise
verbunden sind mit der Gottheit Christi; dies geht deutlich
hervor aus der Verteidigung der päpstlichen Verwerfungsbulle
Apostolicae Curse durch das römische Episkopat in England.

Wenn diese Auffassung* die richtige wäre, dann würde
nach unserer Meinung* die apostolische Sukzession eines grossen
Teiles der Kirche hinfällig sein. Die Arianer glaubten nicht
an die Gottheit Christi; sie konnten mithin auch nicht die
Eucharistie und das Messopfer in der Weise annehmen, als das

genannte Episkopat dies für notwendig erklärt. Sie haben also,
laut dieser Argumentation, auch keine Priester geweiht, weil sie
diese nicht geweiht haben zu Opferern des eucharistischen
Gottmenschen. Jahrhundertelang sind sie dabei geblieben, und
nach Jahrhunderten sind ganze Provinzen von diesen Arianern
der katholischen Kirche beigetreten, ohne dass je daran
gedacht wurde, dass ihr Klerus kein Klerus in dem Geiste und
nach der Intention der Kirche war. Von der dadurch
entstandenen Verwirrung können wir uns kein Bild machen.

Ich muss Ihnen sehr davon abraten, auf Grund des fehlenden

Opfercharakters den anglikanischen Weiheformularen die

Gültigkeit abzusprechen.
Bischöfe und Priester unter Gebet und Handauflegung nach

der Intention Christi, der Apostel und der alten Kirche durch
Bischöfe geweiht, sind Bischöfe und Priester nach der vollen
biblischen und kirchengeschichtlichen Bedeutung der Worte.

Ich nehme an, meine Damen und Herren, dass Sie
entweder auf Grund Ihrer eigenen Studien oder auf Grund dieser
Auseinandersetzungen an der Gültigkeit der anglikanischen
Bischofs- und Priesterweihen nicht mehr zweifeln. Sie werden
die Beziehungen, welche schon lange zwischen der Kirche von
England und der unsrigen bestanden, nicht nur mit Freude

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1925. IG



— 242 —

fortsetzen wollen, sondern Sie werden sich bestreben, sie mit
Enthusiasmus weiter zu entwickeln. Ich glaube kaum, dass
mein Antrag, wie er in der „Internationalen Kirchlichen
Zeitschrift" abgedruckt worden ist, auf einige Schwierigkeiten stossen
wird. Ich möchte den Antrag aber um ein weniges ausbreiten.
Sie werden mit mir darüber einig sein, dass es für die wechselseitigen

Beziehungen von höchster Bedeutung ist, von wem die
Anerkennung der obgenannten Gültigkeit ausgeht. Es ist schon

viel, wenn ein internationaler Kongress sie ausspricht; es würde
aber viel mehr sein, wenn unsere sämtlichen altkatholischen
Bischöfe eine öffentliche Erklärung darüber abgeben wollten
namens all ihrer Kirchen. Als Kirche hat bis jetzt nur noch
die holländische gesprochen. Deshalb beantrage ich folgendes:

Der Kongress begrüsst, dass die freundschaftlichen
Beziehungen mit der Kirche von England wieder aufgenommen werden.

Er nimmt an, dass einer Annäherung der beiden Kirchen
die Frage über die apostolische Sukzession nicht im Wege steht,
da seines Erachtens die Kirche von England sie nicht hat
unterbrechen wollen und das Formular Eduards IV. als gültiger
Ordinationsritus anerkannt werden kann.

Der Kongress bittet die kirchlichen Oberbehörden
sämtlicher altkatholischer Kirchen, eine gemeinschaftliche Erklärung
über die Gültigkeit des anglikanischen Ordinationsritus ablegen
zu wollen.

Der Kongress ladet die zuständigen Organe beider Kirchen
ein, Kommissionen zu ernennen, die sofort Verhandlungen in
Angriff nehmen sollen.

Der Kongress beauftragt den ständigen Kongressausschuss,
die nötigen Schritte zu tun, um den Willibrordbund neu zu
beleben.

Das Organ des Gedankenaustausches ist die „Internationale
Kirchliche Zeitschrift" in Bern.

Ich empfehle Ihnen diesen Antrag aufs wrärmste zur
Annahme.

Reverend J. A. F. Ozanne, Rector of St. Pierre-du-Bois, Guernsey,
C. L, spricht nun über : Anglican and Old Catholic problems.

When, at this meeting, I use the term „dear Brethren",
I use it, believe me, in no conventional sense. For any member
of the Church of England must feel — if he knows anything



— 243 —

at all concerning the history of his own branch of Christ's
Holy Catholic Church — that his fellow Catholics in the
Northern countries of Europe are brothers and more than brothers
in the Faith. Where not Willibrord of Northumbria and his

companion St. Boniface the pioneer missionaries in Germany?
Go where you will in Holland, Germany and Switzerland you
will find in the very names of churches dedicated to English
and Irish saints the memorial of the fact that the children of
Britain and Ireland where your fathers in the Faith and the
apostles of your native land. Columbanus, St. Gall, Fridolin,
SS. Livinius and Vergillius — these names declare how you
in common with us trace, in no small measure, your origin
in the faith to the monks of Ireland and Iona.

I.
The problems of the past.

As one gazes back through the vista of the ages it is of
more than passing interest to observe the state of Christendom
during the fifth and sixth centuries. One notes that at that
period Catholic Christendom was divided into three groups,
that is to say the Church of the East, whose centre was at
Constantinople; the Church of the West, whose centre was at
Rome, and the Church of the North-West, whose centre was in
Ireland. The Churches of the East and of the North West had
this in common, namely, each Church was as it were composed
of a group or body of local churches, each local church
autonomous in itself but in inter-communion with the others. The
Church of the West, on the other hand, was not unnaturally
influenced by the fact that her centre had been the centre
of a vast empire. Her development and organization had
proceeded therefore on imperial lines. Just as centralization was
Rome's policy in temporal matters so also in ecclesiastical matters

centralization was the aim of Rome's spiritual rulers. Not
so as regards the Church of the North-West. She ministered
to tribes and her organization developed in consequence on
tribal lines. Thus it was that the monastery rather than the
diocese was the unit of church organization and that the tie
between the superior and the inferior clergy was wholly a
personal one. This system left its effects on the Churches of
Britain, Holland, Germany and Switzerland long after it had



— 244 —

been superseded by the system of government by territorial
bishops. It made for autonomy not only as regards the Church
of a nation but also as regards the dioceses within that Church.
In England, for example, there was no co-ordinated liturgy for the
whole realm until nearly half a century after King Henry VIII's
rupture with the Papacy.

During the three centuries that followed relations between
the Catholics of the Church of England and their brethren
on the Continent were perforce suspended. One feels that there
is no need to go into details. The Catholic Church in England
had her own troubles and problems as had also the Catholic
Church in Holland, in Germany and in Switzerland. Cynical
people, in reviewing* those days, say that men were at last
sufficiently interested in the Christian religion to quarrel about
it. The history of those times is a sad one, but is it sadder
than the history of those other times when men were too
apathetic to quarrel? There was religious peace in England
during the 18th Century. Peace in the Church for the first time
since the Reformation, but it was not a peace arising out of
religious harmony but out of sheer boredom. Church and State
were at last reconciled but it was mutual apathy rather than
mutual zeal that had effected that reconciliation. Et facti sunt
amici Herodes et Pilatus in ipsa die; nam antea inimici erant ad
invicem. Luke XXLIL, 12. From that apathy the Church was
finally roused by the Catholic Revival, otherwise known as

the "Oxford Movement". Fili hominis, putasne vivent ossa isla?
Ezéchiel XXXVIL, 3. Such a question must the early Tractarians

have asked themselves when they set about the task
they undertook. We who live have seen the result. Ingressus
est in ea spiritus, et vixerunt ; steteruntque super pedes suos, exer-
citus grandus nimis valde.

But while the Church in England was awakening to a

new sense of her responsibilities as a branch of the Holy Church
Universal there came forth the decree of the Vatican Council
on Papal Infallibility in the year 1870. In the history of our
Church that year must go down to the limbo of lost
opportunities. Nemo propheta in aevo suo. What an opportunity was
there for the sons of the Tractarian prophets to cast in their
lot with him whose name ever must be held in benediction by
all true Catholics — I mean the venerated name of Ignaz von



— 245 —

Dœllinger! In memoria aeternâ erit Justus, ab aiiditione mala
non timebit.

For here we consider the position of the Anglican Church
and the Old Catholic Church in the light of what we know as
regards the 5th century Church of the North-West concerning*
the observance of the principles of autonomy and inter-communion.

One submits that these principles of autonomy and
inter-communion are not only of apostolic origin but that their
observance persisted throughout the sub-apostolic age and only
waned as the power of the papacy increased. One goes further
and one suggests that the principles of autonomy and
intercommunion are, as it were, the criteria of a true branch of
the Catholic Church. Now the Anglican Church is a non-papal
episcospal Church. Bey the term non-papal one does not necessarily

mean anti-papal, but one docs mean, emphatically, anti-
ultramontane. One can go further and one can submit with
confidence that any Church having a valid episcopacy, or, in
other words, any Church that can trace the line of consecration

of her hierarchy back to the Apostles and who, at the
same time, resists modern ultramontane aggression that Church
can truly be termed Old Catholic. For such a Church is the
Ancient Catholic Church of the Scriptures. Estis cives sanctorum,
et domestici Dei; superaedißcati super fundamentum apostolorum
et prophetarum, ipso summo angularis lapide Christo Jesu. Ephe-
sians, II, 19, 20. That is the Church That is the congregation
of God's chosen people, that body of witnesses called by Him
to give evidence for Him in that protracted litigation against
the powers of darkness that will only terminate at the last
judgement. That is the original Catholic Church as distinguished
from the modern conception of a Church which finds its
embodiment in the ultramontane variety. You, dear brethren, have,
by adopting the honourable title of Old Catholics, made this

aspect of the case abundantly clear to every intelligent
student of history. It were waste of time to labour this point.

II.
The problems of the present.

I have dwelt for a space upon the history of the past
because the events of the past have contributed in no small
degree to our problems of today. At the same time any Church



— 246 —

that is true to her trust and to her mission must of necessity
have her problems just as her Spouse and Founder had His
problems. Our dear and blessed Lord during the three years
ministry was beset by the Pharisees on the one hand and by
the Saducees on the other. The former represented the last
word in theological orthodoxy and perfect organization, the
latter embodied the spirit of materialism and of individual
independence. Throughout the ages these phases have persisted
— nay more, they have striven, and sometimes not without
success, to leave their mark upon the Church of Christ.

These two forces are at work today, each striving for the
mastery. Nor must it be forgotten that each extreme system
can claim among its founders of the past and advocates of
today men of reputed integrity and of blameless lives. On
the one hand you have a group of religious bodies which in
England we classify under the name of the Free Churches. In
diebus Ulis non erat rex in Israel; sed unusquisque, quod sibi
rectum videbatur, hoc faciebat. Judges, XXI, 24. That, in a phrase,
is the essence of Protestantism as a system. It is that claim
of each individual to do what seemeth right in his own eyes. The
old idea that a Protestant was one who protested against the
ancient Church is too old-fashioned to merit more than the
compliment of a passing* reference. A religion consisting of a
series of protests would be a mere negation and Protestantism
is anything but that. Where you find earnest men and woman
striving after the truth and seeking to do that which is good
the call is for sympathy and help rather than for criticism. The
point is that the claim of Protestantism is the absolute indépendance

of each individual.
On the other hand you have the modern ultramontane

Church of Rome. While the earth remaineth let not man forget
the one phrase in which the late Pope Pius IX summed up
the spirit of ultramontanism. La tradizione sono Lo! This, if
human speech conveys any meaning* whatsoever, reveals a

system which involves the absolute religious subjection of all
to one individual. Yet we have to remember that truth must
be sought out, and, further, that it is an accepted tradition
that truth lurks midway between two extremes. We in the
midst of divided Christendom must seek out Christ's truth in
the Via Media that lies between individualism and absolutism,



— 247 —

between total indépendance and total subjection and that we
can only find Christ's Channel in perfect safety by steering
our course midway between the Scylla of religious anarchy and
the Charybdis of religious serfdom.

Of course we must expect opposition, cruel misrepresentation,

unjust suspicion. The individualist who sees no line of
demarcation between mediaeval Catholicity and modern
Ultramontanism will call us papists. The ultramontane who cannot
conceive the existence of a Catholicity that fails to react to
the acid test of complete submission to a Vatican bureaucracy
will label us protestants. These things must be expected.
Gaudete et exsultate, quoniam merces vestra copiosa est in coelis ;

sic enim persecuti sunt prophetas, qui fuerunt ante vos. Matth. V, IS.
Our only answer can be to let the light of our ancient Catholic
Faith shine forth before men in those countries wherein by
God's grace we are called to minister.

We are living in times that are not only pregnant with
the greatest possibilities but in times that are also charged with
the gravest responsibilities. We of the Anglican Communion
have particular responsibilities as members of a Church in a

country whose empire calls for vast missionary enterprise. To
those whose delight it is to study history in the light of what
we know concerning human thought, human character and
human tendencies it is of abiding interest to read the record
of the Anglican Church's work in oversea countries during the

past hundred years and to mark how the history of the early
Catholic Church in her work among the peoples of Northern
Europe is repeating itself today in the British Dominions. You
will see the Church in the purely missionary stage. Next you
will see it in the stage of partial settlement with its local
bishop, its cathedral church and school, its little band of clergy
and teachers. Finalty comes the stage when the Church is
organised and settled, but in every stage you see manifested
the true Catholic principles of autonomy and inter-communion.

For example you have the Church in South Africa with
her own liturgy and her rapidly increasing number of native
clergy. So, too, in India, the West Indies, Australia and Canada.
Nor is the influence of the Anglican Communion confined to
the colonies or dominions that form the British Empire. In the
United States of America you have the Episcopal Church, a



— 248 —

body in full communion with the Church of England but
absolutely autonomous and with her own liturgy founded mainly
on the Scotch Rite. In Japan the diocese of Osaka and Tokio
are today governed by native bishops whose orders are derived
from the see of Canterbury. God knows that one brings these

things forward in no spirit of mere complacency or of idle
boasting. Deus incrementum dedit. 1. Corinthians, III, 6. If we
would prove ourselves worthy of this blessing of increase we
must profit by the experience of those who have gone before.
Rome was a great empire. She was a great colonising power.
She sent forth her missions to those countries where her legions
were garrisoned. Her power as an empire declined, but not
her power as a Church. As a Church her power was resisted
only when her rulers estranged the loyalty of local churches
by arrogating to themselves power which was not from above.

III.
The problems of the future.

I have urged this point in order that our position and aims

may be clearly understood, for understanding begets sympathy
wiiose daughter is charity. As local and autonomous branches
of Christ's Holy Catholic Church we have each our peculiar
troubles and our particular problems, and we have to face
them and we have to try and solve them by ourselves, trusting-
only to the Divine assistance. But there are also troubles and
problems common to us all. World-wide problems which harras
and perplex every branch of Christ's Church. These can only
finally be solved effectually by a re-united Christendom.

Bear with me if I refer for a space to the Appeal to all
Christian people issued by the Bishops of the Anglican Communion
assembled in the Lambeth Conference of 1920, i. e., by the
Archbishops, Bishops-Metropolitan, and the other Bishops of the

Holy Catholic Church in full communion with the Church of
England. That Conference, as many of you are no doubt aware,
dealt with matters upon which the whole well being of the
world depends. Its discussions embraced burning questions,
such as International Relations, the Church's attitude as regards
Industry and Commerce, the sanctity of marriage and so forth.
For more than two months these important matters had been
dealt with sympathetically and exhaustively by men whose



— 249 —

wisdom and experience had abundantly qualified them for their
task; yet "fundamental to all the subjects dealt with by the
Lambeth Conference" is the re-union of the separated congregations

of Christ's flock. "For," I quote the ipsissima verba
of the Report, "for the manifold witness of the Church w7ould
be intensified and extended beyond all measure if it came
from an undivided Society of Jesus Christ."

The main purpose of the Appeal can be stated in a very
few words. It was, and is still, a call to all Christian men and
women throughout the world to band together in the interests
of Jesus Christ. I want you to be so kind as to remember that
little phrase — "the interests of Jesus Christ". The object of
re-union is not to absorb non-episcopal churches into one
episcopal group, or vice-versa, but to further the interests of Jesus
Christ. The aim of re-union is not to exalt one branch of the
Catholic Church above another branch — or every other
branch — but to exalt the interests of Jesus Christ super omnia.
The purpose of re-union is not uniformity in organization and
worship, but unity in the interests of Jesus Christ.

We can apply this principle as we consider problems that
are not peculiar to this or to that nation but problems that
are of international and inter-racial concern. One takes the
question of International Relations. Unde bella et Utes in vobis?
Nonne hic? ex concupiscentiis vestris; quae militant in membri?
vestris? That question and its suggested answer were put
forward nearly nineteen hundred years ago by the Apostles chosen
by Christ to be an eyewitness of Tabor and Gethsemani. That
these words hold good today after Christianity has been promulgated

throughout the civilised world for nearly nineteen
centuries is no pleasant reflection. It calls for a searching examination

of conscience on the part of individual Christians. From
a world groaning under the well nigh crushing burden of w7ar's

aftermath comes the cry: "What are the Churches doing?" I
venture to submit that if the question involved the one
"undivided Society of Jesus Christ" there might be no need to
ask it. Si in viridi Ugno haec faciunt, in arido quid fiet?
Luke, XXIII, 31. If there are divisions among the sons of God
how shall there be union among the sons of men?

One does not for a moment suggest that mere external
uniformity of creed and worship is going to establish peace on



— 250 —

earth and goodwill among men. Optimism is a virtue, but it
has to be justified and in this case the consensus of history
does not give any grounds for such justification. At the best
a united Church can mitigate the contrary evil, she can scarcely

hope to abolish that which can only be abolished by a
change of heart in each individual man and woman. But much
can be done by the forming of public opinion and one can
certainly say that this task of forming public opinion cannot
be undertaken with any degree of confidence except by an
undivided Church. The Vox clamantis in deserto was undoubtedly

God's message to man, but it only reached a limited
number, it took a united Church to convert the then known
world. That Church was not united by the fragile links of
external uniformity, but is was one in the One Source of our
spiritual life — Jesus Christ our Lord in the Blessed Sacrament
of the Altar. Quoniam unus panis, unus corpus multi sumus omnes

qui de uno pane participamus. I. Cor. X, 17.
We ought to bear these principles in mind as we consider

"what our attitude should be as regards Industry and Commerce,
I had almost said that other war that is being waged between
Capital on the one hand and labour on the other. At its best
the position, in England at all events, can only be described
as one of armed neutrality. One has to remember that every
day power is passing more and more into the hands of the
working man. He is laying his hold on the reins of government
and one would be extremely rash to question either his right
or his capability. With what motive will he assume power?
Will his motive be for the welfare of all mankind and of all
classes; or will his motive be to avenge his own? In the
answer to that question lies all the difference between a
terrestrial paradise and a very hell upon earth. For, observe,
the working classes have their grievances, nor have those
grievances been of short duration. When Goldsmith's „ Vicar
of Wakefield'-1 rebuked his daughters for decking themselves up
in finery which he considers to be beyond their station in life
he said : "I do not know whether such flouncing and shreding is

becoming even in the rich, if we consider, upon a moderate calculation,

that the nakedness of the indigent world may be clothed

from the trimmings of the vain."1 One wonders what the Vicar
of Wakefield would have said had he lived in the 20th century
instead of in the 18"'!



— 251 -
Yet have not Capital and Labour served mankind and

served mankind well each in its own special way? Each has
brought its own contributions: on the one hand wealth,
substance, brains; on the other hand strength, sinew, brawn. Again
and again has Capital risked its wealth in some new enterprise

; again and again has Labour risked its life for the same
purpose. Both have served the world, both have earned the
world's gratitude, the world has need of both. Their failure
to co-operate, the extinction of either or other would spell
disaster. Yet how can a Church divided in heavenly matters
preach unity in wordly matters?

Every age has its own characteristics. The characteristic
of our age is zeal for humanity. It shows itself in the laboratory
where men of science make war upon the demon of disease;
it manifests itself in the council chamber where men of heart
and experience seek to brighten the drab lives of the majority
of their fellow creatures by procuring brighter homes, better
education, healthy recreation. All, each in his or her own way,
contribute their mite towards the alleviation of human distress
and misery. All this is very excellent but unless there is something

deeper behind this zeal it may go no further than the
production of a human branch of the Society for the Prevention
of Cruelty to Animals.

If we as a Church would come to the rescue of suffering
humanity we must build our teaching upon one foundation,
namely, our Lord and Saviour Jesus Christ. We have our Loid's
authority for so doing for, in His revelation concerning the
General Judgment, Christ made it abundantly clear that a work
of mercy done or undone to the least among* His brethren
would be counted as a work of mercy done or left undone to
Himself. Those who merely teach that humanity must be relieved
for humanity's sake may achieve certain material results. They
may procure better houses for workers to live in, they may
succeed in getting a better water supply and a better system
of drainage for their locality, but they will never bring about
a change of heart in their fellow men. But it is a vastly
different matter when a teacher impresses upon his hearers
the fact that suffering humanity must be relieved at all costs

not for its own sake but for the sake of Him Who clothed
Himself with our humanity as with a vestment in order to



— 252 —

offer Himself a Victim in the Holy Sacrifice of the Cross.
Suffering* humanity must be relieved because when humanity suffers
Jesus suffers. That doctrine can only be preached effectively7
before the world when Christ's mystical Body is undivided,
when the very question, divisus est Christus? brings a blush
of shame to the contentious Christian.

Conclusion.

You, my Lord Bishop, in issuing your kind invitation to
this Congress expressed the hope that it might pursue its aim
of strengthening the Old Catholic Churches, and of promoting
the understanding amongst the Churches independent of Rome.

I am confident that, by God's Grace, this Congress will not
be without fruit. Anyone who, in these days of doubt, difficulties
and divisions, seeks to bring together the separated peoples
of Christ's Flock is committing himself to a task the achievement

of which is the unum necessarium, "the one thing that
is needful", and an abundance of grace has been promised by
Christ Himself to those who, while their fellow disciples are
anxious and troubled about many things, seek out that unum
necessarium.

For the last few days we have met in fellowship and
brotherly love. The time has come when we have to scatter
and to return each to his section of the Lord's Vinyard. Some
of us might like to stay longer, but there is work to be done
at home. The Magi having worshipped the Infant Jesus at
Bethlehem "departed into their own country", but we can be

sure that theyr were not the same men they had been when
they set out to follow the Star. So with us. We depart into
our own country, but we depart fortified with renewed hope,
fuller faith and deeper vision. We feel that we have need of
each other and that, perhaps, we can help each other. We
realise that the world will not believe that Christ has been
sent by God until it is convinced that the disciples of Christ
are united in such a bond as can be compared to no union
upon this earth and he who would seek for a similitude must
look for it in the mystery of the Trinity in Unity — for they
will be one even as Christ and His Father are One. And, as
our bond strengthens, so will the Faith of Christ spread until
the whole earth will be filled with the knowledge of the Lord



— 253 —

ns the waters cover the sea and the Church, her wounds healed,
her members reunited, will move forward, terribilis in castro-

rum in acies ordinata, towards that consummation predicted bj*
the New Testament prophet exiled in Patmos, when the kingdoms

of this world are become the kingdoms of our Lord and
of His Christ; and Pie shall reign for ever and ever, the King
of kings and Lord of lords.

Mit Rücksicht auf die vorgerückte Zeit wird die II. Sitzung
hier abgebrochen und das Referat des Herrn Dekan Burn auf
die III. Sitzung verschoben, ebenso die Abstimmung über den

Antrag, der von Prof. Berends über die Beziehungen zu der
englischen Kirche gestellt worden ist.

III. Sitzung der Kongressteilnehmer im Grossratssaale
des Bathauses:

Freitag, den 4. September, nachmittags 4 Uhr.

Die Verhandlungen über 5. Die Beziehungen des Altkatholizismus

zu der englischen Kirche werden zu Ende geführt.
Very Rev. A. E. Burn, Dean of Salisbury, erhält das Wort:

Meine Herren!
Der Herr Bischof Küry hat mich gütigst eingeladen, über

die Kirche von England und unsere Beziehungen zu den
Altkatholiken zu sprechen.

Zum ersten muss ich sagen, dass ich mit grosser Freude den
höchst interessanten Brief, den der Herr Erzbischof von Utrecht
dem Erzbischof von Canterbury geschickt hat, gelesen habe, in
welchem er unsere Anglikanische Priesterweihe völlig
anerkannt hat.

Nach sorgfältiger Erforschung haben mehrere der heiligen
Kirchen des Ostens in den letzten Jahren denselben Beschluss
gefasst. Neulich haben wir die Patriarchen von Alexandrien
und Jerusalem mit andern vornehmeren Prälaten in England
unterhalten, die dem zum Andenken an den grossen Nizänischen
Konzil in Westminster Abbey gehaltenen Fest beiwohnten. Es

war mir eine besondere Gemütsbewegung, den alten Patriarchen
von Alexandrien, Nachfolger des heiligen Athanasius, das Ni-
zänische Symbol griechisch nach der Predigt des Erzbischofs



- 254 —

von Canterbury deklamieren zu hören. Der Tag der
Wiedervereinigung mit den heiligen Kirchen des Ostens ist noch nicht
gekommen. Wir haben ihn dämmern sehen. Einer nach dem
andern der Prälaten hat uns ausdrücklich gesagt, dass er hoffe,
die volle Wiedervereinigung wird bald kommen. Wertvolle
Unterhaltungen mit unsern Theologen sind gehalten worden.
In solchen Fällen, meine Herren, soll man langsam vorgehen.
Man muss die wahre Katholizität unserer Kirche im vollen
Licht ausbreiten. Die Wahrheit, die Wahrheit allein, suchen
wir alle. Also möchte ich, meine Herren, Ihnen auch, was ich
persönlich darüber denke, etwas erklären.

Von besonderer Bedeutung scheinen mir drei Hauptpunkte
zu sein. Durch die Verwirrungen der Reformationszeit, von
politischem Ehrgeiz ist so oft die richtige Entwicklung der Lehre
gestört worden. Wir können aber sagen, dass wir die apostolische

Succession, in dem dreifaltigen Amt von Bischöfen,
Priestern und Diakonen behalten haben. Wir haben auch die
wahre Lehre der heiligen Sakramente erhalten. Drittens haben
wir das Ideal eines durchsichtigen katholischen Glaubens und
Lebens in unserm Buch vom gemeinen Gebet.

Natürlich haben wir in der Anglikanischen Kirche unsere
Probleme. Die grosse hochkirchliche Bewegung der letzten
achtziger Jahre, die so wundervolle Fortschritte gemacht hat,
hat nicht ohne mächtigen Widerstand stattgefunden. Zuerst
war es, wie der Historiker Sokrates sagt, von der Zeit nach
dem Konzil von Nizäa „Ein Streit im Dunkel". Unsere grossen
Führer Pusey, Keble, Charles Marriott und andere wünschten
nur unsere Erbschaft zu rechtfertigen. Sie waren als Verräter
angeklagt. Newman hat sie verlassen. Doch „ohne Rast ohne
Hast" ist die Bewegung fortgeschritten. Damals sah man deutlich,

dass katholische Gedanken nicht römisch-katholisch sein
mussten. Der dicke Nebel von protestantischen Ansichten,
welcher im achtzehnten Jahrhundert, durch politische Verhältnisse

gestärkt, die innere Einrichtung der Kirche in
Verwirrung gebracht hatte, wurde erhoben.

Darf ich von persönlichen Erinnerungen sprechen? Für
zehn Jahre, von 1893 bis 1903, war ich Rektor in einem kleinen

Dorf, wo mein Grossvater und ein Onkel bereits für 70

Jahre gedient hatten. Im Anfang des neunzehnten Jahrhunderts
in den dunkeln Tagen war ein Bischof von Bangor Rektor des



— 255 —

Dorfes, der gewiss niemals dahin kam. Zuerst war mein Grossvater

Vikar eines abwesenden Rektors. Er fand die heilige
Messe nur dreimal im Jahre geopfert. Er hat sie monatlich
geopfert. Mein Onkel zweimal im Monat. Ich selbst konnte
jeden Sonntag opfern, und zuletzt aus zweihundertzwanzig
Seelen an Ostern mit Freude siebzig* Kommunikanten begrüssen.
Denken Sie, meine Herren, wie gross dieser Fortschritt war.
Mein Grossvater und mein Onkel waren echt evangelische
Pfarrer. Ich meine, dass die echt evangelische Denkart ein
wahres Teil der Katholizität sei. Ich hoffe, dass ich niemals
den evangelischen Geist verlieren werde. Was ich durch Jahre
gelernt habe, ist gerade dies, dass im apostolischen Zeitalter
katholische Gedanken mit evangelischen festgebunden waren
und unter der Leitung des heiligen Geistes die heilige Kirche,
ihre Amtsverfassung, ihre Liturgie, ihre Symbole, ihr Ideal von
christlichen Lehren und Wirken ausgearbeitet hat.

Sie werden gewiss gern hören, wie durch die Jahre die
Lehre der heiligen Sakramente bereichert worden ist.

Die Zahl der Sakramente ist niemals mit Autorität durch
Überlieferung* von den Aposteln oder von einem ökumenischen
Konzil bestimmt worden. Nur im sechzehnten Jahrhundert war
die Zahl in der Römischen Kirche definiert, in den Kirchen
des Ostens im folgenden Jahrhundert. Wir erkennen, dass die
Sakramente der Taufe und der heiligen Eucharistie hervorragend

sind. In unserem Buch vom gemeinen Gebet ist der
Titel Sakrament nur von diesen zwei gebraucht, indem sie erstens
ein äusserliches sichtbares Zeichen von Christi selbst bestimmt
und zweitens, sie sind gewöhnlich nötig für die Seligkeit.
Wir beschliessen auch, der Titel Sakrament darf für andere
Ritus und Zeremonien gebraucht sein, welche ein äusserliches
sichtbares Zeichen mit einer innerlichen geistlichen Gnade
besitzen. In diesem Sinne ist das Wort von andern Verordnungen
richtig gebraucht: zum Beispiel die Weihe, die Beichte, die
Firmung, die Ehe und die Ölung* der Kranken; mit Beziehung
zu einigen dieser Sakramente, indem die Gebräuche der
verschiedenen Kirchen wie vorher sich verändern, übereinstimmen

wir, dass jede Kirche frei sein soll, ihre eigenen Gebräuche
zu behalten.1)

l) Terms of Intercommunion suggested between the Church of England
and the Eastern Orthodox Church.



— 256 —

Schon in dem siebzehnten Jahrhundert hat der grosse Theo-
log Andrews von Winchester, 1608—1626, gesagt in seiner
Responsio ad Apologiam Cardinalis Bellarmini: Wir glauben
gerade wie Sie, dass die Gegenwart wahr sei. Über die Art der
Gegenwart definieren wir nichts voreilig, und ich möchte auch
sagen, wir fragen nicht ängstlich. Ebenso fragen wir nicht,
wie das Blut des Christus uns reinigt in der Taufe oder wie
die menschliche und die göttliche Natur in seiner
Menschwerdung in einer Person vereinigt sind.

Wie Andrews gelehrt hat, dass Christus im Sakrament als
wirklich gegenwärtig verehrt sein sollte, lehrte er auch, dass
die Eucharistie ein Opfer zum Gedächtnis sei.

Also sind diese Gedanken von Pusey und Keble wieder
ausgebracht worden. Und mit solcher Lehre hat man natürlich
gewünscht, den Altar auszuschmücken, mit Kreuz und Kerzen
auszurüsten und die alten Messgewänder wieder herzustellen.
Grosse Streitfragen über alle diese Veränderungen sind öfters
vorgekommen. Jetzt in sehr vielen Kirchen und auch in
Kathedralen findet man schönen, katholischen Gottesdienst.

Überall ist es richtig, die Meinung aller Veränderungen zu
erklären. In einem kleinen Dorfe, vor zwanzig Jahren, hatte
ein Freund ein Kreuz für den Altar der Kirche zu geben
gewünscht. Ich fragte in einer Versammlung der Leute, was
man dachte und ein alter Landmann hat gesagt: „Wenn man
mehr dachte, was das Kreuz der christlichen Religion bedeutete,

würde man gern das Zeichen vor den Augen sehen." Er
war arm und ungebildet, doch hätte kein Theolog die Antwort
besser gemacht.

Nun muss ich ausdrücklich sagen, dass wir eine protestantische

Partei in der Kirche haben, die keinen unbedeutenden
Einfluss im Lande und im Parlament ausübt. Sie kommt der
anglo-katholischen streng entgegen, deren wachsenden Einfluss
sie fürchtet. Ich freue mich aber, zu sagen, dass in unserem
neuen National Assembly, dem kirchlichen Repräsentantenhause,
in welchem sich die Bischöfe und Priester der alten Convocations

oder Versammlungen von Canterbury und York mit
vornehmen Laien begegnen, es ein sehr freundliches Gefühl gibt.
Wir wünschen alle zusammen, für die Kirche zu wirken. Viele
gute Verbesserungen für die innere Einrichtung* der Kirche
sind schon durchgebracht. Neue Diözesen sind eingerichtet wor-



— 257 —

den und andere bedeutende Reformen sollen genau untersucht
sein.

Die Bischöfe werden bald ein reformiertes Gebetbuch
erörtern, das die „Convocations" und die Laien durchsichtig
vorbereitet haben. Wir wünschen, dass Sie, meine Herren, auch
dafür beten sollen. Man kann nicht die grosse Gelegenheit der
Zeit übertreiben. Mit der Hilfe des heiligen Geistes hoffen wir
in den kommenden Jahren weit zu gehen. Man muss auch
von der grossen Tochter- und Schwesterkirche in Südafrika,
Australien, Kanada, Schottland und den Vereinigten Staaten
Nord-Amerikas etwas sagen. Jedes zehnte Jahr kommen die
Bischöfe nach London, um in der Lambeth-Konferenz unter
dem Präsidium des Erzbischofes von Canterbury sich zu
versammeln. Im Jahre 1920, wie alle die Herren Prälaten hier
wissen, haben sie einen bedeutenden Brief ausgeschickt, in dem
sie für die Einheit der Kirche sich bestrebt haben und durch
den Geist der Gemeinschaft alle Christen für die
Wiedervereinigung des Christentums zu beten eingeladen haben.

Ich möchte daraus diese schönen Worte zitieren : „Die Zeit
ruft an eine neue Aussicht und eine neue Ausführung. Den
Glauben kann man nicht richtig verstehen und für das Reich
Gottes kann man nicht würdiglich streiten, während der
Leib vertrennt ist, also kann nicht in die Fülle des Lebens
von Christus wachsen. Wir glauben, dass die Zeit gekommen
sei, in welcher alle vertrennten christlichen Gruppen was dahinten

ist vergessen sollten und zu dem Ziel einer vereinigten
katholischen Kirche streben. Die Schranken, die sie getrennt
haben, werden nur zerbrochen durch eine neue Kameradschaft
aller, die in dieser Hinsicht sich umdrehen."

Meine Herren, ich habe gesucht, so kurz wie möglich
etwas von der neuen Geschichte der Kirche von England Ihnen
vorzuführen. Nun muss ich von den Beziehungen mit den
Altkatholischen von Holland und der Schweiz auch ein Wort
sprechen. Der vorige Bischof von Salisbury, John Wordsworth,
ein berühmter Theolog, hat sich für viele Jahren bekümmert,
alles mögliche in dieser Sache zu tun. Mit den verstorbenen
Bischöfen Reinkens und Herzog stand er in den freundlichsten

Beziehungen. Er kam sie zu besuchen und als er zurückkam,

hat er allerlei interessante Nachrichten in der Zeitung der
Diözese geschrieben. Vor zwanzig Jahren hat er mich damit

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1925. 17



— 258 —

interessiert. Auf meinen Reisen bin ich immer -wenn möglich
gewohnt, dem Gottesdienst in Ihren Kirchen beizuwohnen.
Glauben Sie, meine Herren, dass Ihre Freunde in der Englischen

Kirche eine wahre Sympathie für Ihr Streben fühlen.
Der verehrte und geliebte Erzbischof von Canterbury, ein
wahrer Vater in Gott aller zerstreuten Mitglieder unserer
Kirche durch die ganze Welt, der sich als ein guter Freund
der verfolgten Bischöfe des Ostens gezeigt hat, wird sich
gewiss freuen, über den glücklichen Erfolg dieses Kongresses zu
hören.

Was suchen wir, meine Herren? Sollen wir nicht
besser sagen, was haben wir gefunden? Die Worte des
Heilandes kommen in Erinnerung: Wer sucht, findet Eine Kirche,
in welcher die Bischöfe nicht autokratisch, sondern im Konzil
herrschen mit Konsultation der Priester in Synoden und
Konferenz der gläubigen Laien, nicht unter der Herrschaft jedes
einzigen Prälaten, frei, der Lehre der heiligen Schriften, wie sie

von der Überlieferung der alten Kirche ausgelegt worden ist,
immer treu. ** *

Der von Herrn Prof. Berends am Vormittag gestellte Antrag*
wird von der Versammlung einstimmig angenommen.

1. Geschäftliche Mitteilungen.

In Ausführung der allgemeinen Zustimmung zur Herstellung*
einer internationalen Arbeitsgemeinschaft (siehe unter 4. der
I. Sitzung) werden auf Vorschlag von Pfarrer Kreuzer, Freiburg

i. B., folgende Herren vom Kongress in diese
Arbeitsgemeinschaft gewählt : für die Schweiz : Joseph Süssli, Zürich, für
Deutsehland : Prof. Drös, Mannheim, für die Tschechoslowakei :

Pfarrer Joseph Ferge, Mähr.-Schönberg, für Holland: Pfarrer
van Harderwijk, Schiedam, für Deutschösterreich: Prof. Uzun,
Wien. Für Polen wird Herr Bischof Bonczak eine Nomination
mitteilen.

2. Die Weltkonferenz über Glauben und Verfassung.

Seminarpräsident und Prof. Wijker:
Geehrter Herr Präsident, verehrte Versammlung

Es ist schlimm, in der III. Sitzung der Kongressteilnehmer
noch ein Referat zu geben, weil die meisten Teilnehmer er-



— 259 —

müdet sind und vieles schon gesagt ist, was ich zu sagen habe ;

aber eine halbe Stunde ist mir zugesagt und ich hoffe, diese
Zeit nicht zu überschreiten, aber mich einzuschränken. Als
ich mich bereit erklärte, das Referat über die Weltkonferenz
über Glauben und Verfassung zu übernehmen und die Stellung
der altkatholischen Kirche dazu zu beleuchten, schien es mir
am besten, nicht Holländisch, aber Deutsch zu reden, weil die
meisten Kongressmitgiieder kein Holländisch verstehen. Ich
tue es im Vertrauen, dass mir die Fehler verziehen werden.

1. Unter altkatholischen verstehe ich die Kirchen, welche
nach 1870 sich einander angeschlossen haben und festhalten
„an dem Glauben der alten Kirche, wie er in den ökumenischen
Symbolen und in den allgemein anerkannten dogmatischen
Entscheidungen der ökumenischen Synoden der ungeteilten
Kirche des ersten Jahrtausends ausgesprochen ist." („Der
Katholik" 1889, p. 355.) Die altkatholische Kirche Hollands stand
in Betreff der Wiedervereinigung der Kirchen von 1870 auf
dem Standpunkte der römischen Kirche, wiewohl sie bekannt
war als eine friedeliebende und friedesuchende Kirche. Mehrmals

hat sie probiert, mit der römischen Kirche Friede zu
schliessen, aber Rom verlangte vollständige Unterwerfung. Mit
den Reformierten lebte die altkatholische Kirche von Utrecht
in Frieden, ihre Katholizität freilich verteidigend.

Nach 1870 gehen die Altkatholiken aller Länder zusammen,
um für die Wiedervereinigung der Kirchen einzutreten. Um
nicht zu weitläufig zu werden, verweise ich auf die Dokumente,
welche von Pfarrer Herzog in der ersten Nummer der
„Internationalen kirchlichen Zeitschrift" dieses Jahres über diese Sache

wiedergegeben sind: altkatholische Erklärungen, Kongresse,
Unionskonferenzen, Synoden und Briefwechsel. Nur zitiere ich
aus der Utrechter Konvention von 1889 Nr. 7 („Der Katholik"
1889, p. 356): „Wir hoffen, dass es den Bemühungen der Theologen

gelingen wird, unter Festhaltung an dem Glauben der
ungeteilten Kirche eine Verständigung über die seit den
Kirchenspaltungen entstandenen Differenzen zu erzielen. Wir ermahnen
die unserer Leitung unterstellten Geistlichen, in der Predigt
und bei dem Unterrichte die wesentlichen christlichen
Glaubenswahrheiten, zu welchen sich die kirchlich getrennten Konfessionen

gemeinsam bekennen, in erster Linie zu betonen, bei
der Besprechung der noch vorhandenen Gegensätze jede Ver-



— 260 —

letzung der Wahrheit und der Liebe sorgfältig* zu vermeiden
und die Mitglieder unserer Gemeinden durch Wort und Beispiel
anzuleiten, Andersgläubigen gegenüber sich so zu verhalten,
wie es dem Geiste Jesu Christi entspricht, der unser aller
Erlöser ist."

Als von der bischöflichen Kirche Amerikas die
Bischofskonferenz 1913 zu Köln eine Einladung zur Teilnahme an der
Weltkonferenz erhielt, hat sie in Übereinstimmung mit diesen
Friedensgedanken die Einladung* angenommen und sofort eine

eigene Kommission eingesetzt, „die den Auftrag erhielt, im
Namen der vereinigten altkatholischen Kirchen nach Massgabe
unserer Stellung und unserer Verhältnisse zu dem grossen Werke
Hand zu bieten. Die Kommission wurde so zusammengesetzt,
dass sie als Vertretung aller altkatholischen Kirchen gelten
konnte" (Dr. E. Herzog, Unsere Stellung zu den kirchlichen
Unionsbestrebungen, p. 7, siehe „Der Katholik" 1920).

Die Mitglieder der altkatholischen Kommission (vgl.
„Internationale kirchliche Zeitschrift" 1914, Nr. 2, p. 245) sind jetzt:
Bischof Dr. G. Moog, Bonn, Präsident; Prof. Dr. F. Mülhaupt,
Bonn, Schriftführer; Erzbischof F. Kenninck, Utrecht; Bischof
H. T. J. van Vlijmen, Haarlem; Bischof Dr. A. Küry, Bern,
und Bischof Hodur, Amerika.

Nach dem Kriege ernannte die Bischofskonferenz von 1920

zu Utrecht als Vertreter der vereinigten altkatholischen Kirchen
zur Beteiligung an der Vorkonferenz für Glauben und Verfassung

: Bischof Dr. Herzog, Bischof van Vlijmen und den
Seminarpräsident Wijker.

Die holländische altkatholische Kirche hat eine Subkommission

eingesetzt, deren Mitglieder sind : Erzbischof Kenninck,
Vorsitzender; Bischof van Vlijmen; Pfarrer van Harderwijk
und Seminarpräsident Wijker, Sekretär. Die Mitglieder van
Vlijmen und Wijker haben sich Mühe gegeben, durch öffentliche

Vorträge die Bestrebungen der Konferenz bekanntzumachen.
Von den Römischen kamen einzelne, um die Vorträge zu hören,
aber sie haben dem Papst zu gehorchen. Wiedervereinigung
mit Rom ist nur durch Unterwerfung möglich. Viele Protestanten
kamen, um über Wiedervereinigung sprechen zu hören, aber
eine eigene Kommission w7urde von ihnen nicht eingesetzt. Sie
fürchten noch vielfach das Katholische, dies mit Römischem
identifizierend. Der Gedanke der Wiedervereinigung soll aber



— 261 —

überall durchdringen, und so lege ich dem Kongresse die
These vor:

2. „Der Kongress empfiehlt, in allen altkatholischen Kirchen
besondere Kommissionen zu wählen, um die Bestrebungen der
Weltkonferenz durch Abhaltung- von Vorträgen und Veranstaltung

von interkonfessionellen Konferenzen bekanntzumachen."
Wie bekannt ist, hat die allgemeine altkatholische

Kommission, die mit der Leitung der Konferenz in beständiger
Fühlung bleibt, ihre Antwort versandt auf die erste, zweite und
dritte Reihe der vom Subjektskomitee der Weltkonferenz
vorgelegten Fragen über den Glauben in der wiedervereinigten
Kirche, über das geistliche Amt und über die Kirche. Eine
vierte Reihe Fragen betrifft die christliche Moral, eine fünfte
die Sakramente. (Siehe „Internationale kirchliche Zeitschrift"
1921 (2), p. 99—102; 1924 (3/4), p. 226-228.)

3. Bei den Verhandlungen steht vorerst fest, dass die
Friedensarbeit als Fundament den Glauben an Jesus Christus,
den Erlöser der Menschheit, hat, und für die altkatholische
Kommission im besondern ist die Utrechter Konvention des Jahres
1889 wegleitend. Die Einheit der altkatholischen Kirche wird
durch die Arbeit zum Ziele der Weltkonferenz nicht gefährdet,
denn „mit grösstem Nachdruck ist allseitig erklärt : keine Kirche
soll von dem heiligen Gut, das sie ererbt und von dem sie
reichen Segen erfahren hat, etwas verlieren oder preisgeben;
vielmehr soll durch die Einigung den verschiedenen Kirchen
die Möglichkeit geboten werden, ihre besonderen Gaben zum
Heile aller nutzbar zu machen und von den besonderen Gaben
anderer Gewinn zu ziehen. Daher ist von vornherein das eine
gewiss, dass die altkatholischen Kirchen nicht zu befürchten
haben, etwas von ihrem geistigen Besitztum einzubüssen,
wenn sie am begonnenen Versöhnungswerk mithelfen. Nicht
einmal ihre kirchliche Selbständigkeit soll beeinträchtigt
werden." (Bischof Dr. Herzog, Hirtenbrief „Unsere Stellung zu.den
kirchlichen Unionsbestrebungen", p. 10 und 11).

Und Döllinger (Herzog, Hirtenbrief, p. 11) nannte als dritten
Beruf der altkatholischen Kirche: „als Werkzeug und
Vermittlungsglied einer künftigen grossen Wiedervereinigung der
getrennten Kirchen und Christen zu dienen."

Die altkatholische Kirche hat Missbräuche abgeschafft, aber
die Schönheit der katholischen Kirche bewahrt, sie bewundert,
was Schönes andere Kirchen haben und nicht preisgeben.



— 262 —

4. Nächstes Ziel ist die Interkommunion der katholischen
Kirche. Wir können nach 1870 nicht mehr hoffen, dass eine
Vereinigung mit Rom stattfinden werde. Das vatikanische Konzil
hat eine Mauer aufgeworfen, die päpstliche Unfehlbarkeit, die
eine Scheidung gebracht hat zwischen Romanismus und Katholizismus.

Noch können wir sagen, was der dritte Altkatholikenkongress

in Konstanz im Jahre 1873 an die Generalkonferenz
der evangelischen Allianz in New York schrieb (offizieller
Bericht, p. 23):

„Sollte jemals eine Zurücknahme der Dekrete vom 18. Juli
1870 in derselben solemnen und präzisen Weise erfolgen wie
die Aufrichtung* geschehen ist, so wäre damit zugleich der
Kurialismus vernichtet und der Beginn jener Reform der Kirche
ins Werk gesetzt, die wir wellen. Nur dann könnten wir mit
Rom wieder in Verbindung* treten. Deshalb dürfen wir prinzipiell
den Primat Roms als historische Institution in der Weise
anerkennen, wie ihn die alte ungeteilte christliche Kirche
anerkannt hat."

Bis jetzt war schon ein freundschaftliches Verhältnis
zwischen einzelnen Kirchen, z. B. zwischen der orthodox-griechischen,

der anglikanischen und altkatholischen Kirche. Aber wir
können weitergehen, so dass die Freundschaft wachse zu einer
Interkommunion zwischen den katholischen Kirchen, d. h. es

soll eine intercommunio in sacris sein, ihre Mitglieder nehmen

ganz und gar teil an den gottesdienstlichen Akten der anderen
katholischen Kirchen.

Schon der Kongress in Konstanz (1873) schrieb in oben

genanntem Brief:
„Wir erhoffen und erstreben eine Herstellung* der Einheit

der christlichen Kirche. Wir bekennen offen, dass kein Zweig
derselben allein die ausschliessliche Wahrheit habe. Wir halten
als Ziel fest, dass auf dem Boden der Schrift und der auf
dieser stehenden kirchlichen Überlieferung, auf dem Boden der
alten ungeteilten Kirche, eine Vereinigung* der christlichen
Konfessionen auf einem wirklich ökumenischen Konzil stattfinden
könne. Das ist unsere Aufgabe und Absicht für jenes Streben,
das uns in unmittelbare Verbindung gebracht hat mit der
evangelischen, der anglikanischen, der anglo-amerikanischen, der
russischen und der griechischen Kirche. Wir wissen, dass dieses
Ziel nicht so bald zu erreichen ist. Aber wir sehen als den



— 263

Anfang der Erreichung den Umstand an, dass bereits ein christlicher

Verkehr zwischen uns und den übrigen christlichen
Konfessionen ins Leben getreten ist. Mit Freuden ergreifen wir
daher ihre uns gebotene Bruderhand und erlauben uns die
Bitte, mit uns auf einem beiderseits zu vereinbarenden Wege
in nähere Verbindung zu treten. Soll das Werk der Herstellung
der einen Kirche Christi zur Tat werden, so muss eine jede
einzelne christliche Kirche alles abwerfen, was sich als menschlicher

Ansatz ausweist und jene Verfassung und Disziplin
herstellt, die auf dem Fundamente, welches Christus der Herr
gelegt hat, den berechtigten Anforderungen der Nationen und
Zeiten Rechnung trägt."

5. Wenn wir Altkatholiken treu festhalten an der Lehre
Jesu Christi wie sie durch das Neue Testament und die
Tradition zu uns gekommen ist, wird die Einheit der altkatholischen
Kirche nicht allein nicht gefährdet, aber vielmehr die Einheit
aller katholischen Kirchen zustande gebracht.

6. Wie bei uns Katholiken, so wird auch eine Annäherung*
kommen, ja sie hat schon begonnen zu kommen zwischen den
verschiedenen reformierten Kirchen.

Und so wird der Weg zur Versöhnung* angebahnt, zum
Frieden aller Kirchen, so dass der frohlockende Zuruf, den
einst der Apostel Paulus an die Heidenchristen gerichtet hat,
eine grosse Bedeutung erhält (vgl. Herzog, Hirtenbrief, Unsere
Stellungen p. 9) : „In Jesus Christus seid ihr, die ihr einst
ferne wäret, nahe gekommen durch das Blut Christi; denn er
ist unser Friede Er kam und verkündigte Frieden euch,
die ihr ferne wäret, und Frieden denen, die nahe waren; denn
durch Ihn haben wir beide in einem Geiste Zutritt zum Vater"
(Eph. 2, 13—22).

Die Fürbitte des scheidenden Erlösers wird einmal in
Erfüllung gehen : „Lass sie eines sein, Vater, damit die Welt
erkenne, dass du mich gesandt hast" (Joh. 17, 23).

„Das ist", schrieb unser seliger Bischof Herzog (Hirtenbrief,
p. 10), gerade das Ziel, das von der beabsichtigten Weltkonferenz
über Glauben und Kirchenverfassung, wenn möglich, erreicht
werden soll... Das ist ein Ziel, das nicht von heute auf morgen
zu erreichen ist ; eine tausendjährige Trennung lässt sich nicht
in einem Jahre ausgleichen." Aber, und hiermit schliesse ich
mein Referat, wenn wir der Liebe dienen, wenn wir alle beten



— 264 —

um die Wiedervereinigung der Kirchen, wenn wir keine neuen
Schranken aufrichten, aber dafür sorgen, dass wir einander
verstehen lernen, dann wird der hl. Geist unser menschliches

Werk vervollkommnen und das Endziel erreicht sein:
Eine allgemeine christliche Kirche (vgl. III. altkatholischer
Kongress in Konstanz 1873, p. 23). C. Wijker.

Bishop Darlington:

Bishop Darlington, when called to speak, said he had
the reputation of making the shortest address in the World
Conference on Life and Work, and in Stockholm of only two
minutes, and he would be brief now.

He stressed the fact that cooperation of Churches does not
mean necessarily immediate and complete union. The Old
Catholics, the Orthodox Churches, and the Anglican Churches
of England and America can love and aid each other : recognizing

each others ministry and sacraments; but this does not
mean as yet becoming* only one Church, until an Ecumenical

Conference can be called, which of course would include
all the Catholic Churches of the world. The change from
former misunderstandings and suspicions has been so great and
so rapid, that some have been carried of their feel, by the
great tide of sjunpathy and newly found friendships, and now
too hastily seem to think that all differences of belief and
practice have been removed, and that immediate and
permanent union is close at hand.

Our Blessed Lord's prayrer, "that they all may be one",
is doubtless echoed in the heart of each true disciple, but
unfortunately, we are not yet agreed perfectly, as to every
doctrine, and some place different stress on different doctrines.

The Orthodox, the Anglicans and the Old Catholics seem
to believe the same doctrine and to share the same spirit.

Let us meet often in Conference and in Congress and for
prayer and common services. Let us each look with
sympathy on the positions and preferences of the others.

Holding fast the faith once for all delivred to the Saints,
the same creeds, the same sacraments, and drawn together
by mutual love, we will cooperate in every good work until
the final glorious unity, we all pray for, comes by God's grace.



— 265 —

Those who do then His will shall know the doctrine,
"By this shall all men know you are my disciples", that ye
love one-another.

Union of effort and mutual affection under the guidance
of the Holy Spirit, will surely at last, bring us in some feature
universal worldwide Council, to complete and perfect Unity. —
One Lord, one Faith, one Baptism!

Es wird folgender Antrag einstimmig angenommen:
Die altkatholische Kirche ist stets eifrig für die

Wiedervereinigung der christlichen Kirchen eingetreten. Sie hat
deshalb die Bestrebungen der Weltkonferenz über Glauben und
Verfassung von Anfang* an freudig begrüsst und eine
allgemeine Kommission gewählt, die mit der Leitung der Konferenz
in beständiger Fühlung bleibt.

Der Kongress empfiehlt, in allen altkatholischen Kirchen
besondere Kommissionen zu wählen, um die Bestrebungen der
Konferenz durch Abhaltung* von Vorträgen und Veranstaltung
von interkonfessionellen Konferenzen bekanntzumachen.

Bei den Verhandlungen ist für die altkatholischen
Kommissionen die Utrechter Konvention des Jahres 1889 wegleitend.

Nächstes Ziel ist die Interkommunion der katholischen
Kirchen. Die Einheit der altkatholischen Kirche wird dadurch
nicht gefährdet. Endziel ist die eine allgemeine christliche
Kirche.

Pfr. Josip Luketic, Zagreb, überbringt Grüsse aus der
altkatholischen Kirche Kroatiens, schildert ihre gegenwärtige Lage
und bittet, in den Gebeten der kroatischen Schwesterkirche zu
gedenken.

3. Die hochkirchliche Bewegung in Deutschland.

Pfarrer Dr. Steinwachs, Mannheim, referiert:
Die hochkirchliche Bewegung in Deutschland hat unter uns

Altkatholiken und allen, die mit uns im Geiste eins sind, so
viele Beachtung und herzliche Teilnahme gefunden, dass es

uns ein Bedürfnis ist, auf diesem ersten internationalen
Kongress nach dem Kriege diese Anteilnahme von neuem zu
bekunden. Und wenn mir der Auftrag ward, über diese
hochkirchliche Bewegung zu berichten, so soll das nicht geschehen,



— 266 —

um von unserem Standpunkte aus billige Kritik zu üben, gar
eine Kritik im Geiste des „Sehet, wie haben wir selbst alles
so fein und lieblich". Vielmehr wollen wir auf der hochkirchlichen

Bewegung unsere Augen ruhen lassen wie ein Freund,
der wohl auch die Mängel an dem neuen Freunde sieht, aber
sie rasch wieder vergisst ob dem Lieben und wie Altvertrauten,
das er in des anderen Zügen liest, —¦ wie ein Freund, der froh
empfindet, dass er nicht alleinsteht, dass ein anderer neben ihn
getreten, der mit ihm sehnend Herz und Hände ausstreckt nach
denselben Gütern und Hochzielen. Ja, noch mehr Echte Freundschaft

stellt den anderen immer höher denn sich selbst und
spannt im Schauen auf sein Leben und Streben die Forderungen
an sich selbst immer höher. So wollen auch wir in solcher
Freundesart, schauend auf die hochkirchliche Bewegung in
Deutschland, zugleich prüfend schauen auf uns selbst und von
ihrem Sehnen und Ringen uns aneifern lassen, besser und
heisser denn zuvor zu streben und zu beten um das, was Gott
uns als die grosse Mission unserer Kirche mitgegeben.

Ich sagte, ein neuer Freund sei uns geworden, und doch,
wenn wir auf die schauen, die zunächst die Träger dieser
Bewegung waren und sind, so finden wir darunter manches
altvertraute Freundesangesicht, wie denn einer von ihnen auf
dem dritten Hochkirchentag* bekannt hat: „Der altkatholischen
Kirche hat meine erste Liebe gehört."

Wie weit ja das hochkirchliche Sehnen unter den Kindern
der Reformation zurückgeht, haben die hochkirchlichen Blätter
an einer Fülle von Beispielen erhärtet. Dieser Geist und dieses
Sehnen war es, was einst den edlen Willibald Beyschlag uns zum
Freunde machte, was ihm die Feder führte bei seinem Werk
„Der Altkatholizismus, eine Denk- und Schutzschrift an das

evangelische Deutschland". Dieser Geist war es, der einst
unsern unvergesslichen Friedrich Nippold, der noch beim letzten
internationalen Kongress in Köln unter uns weilte, zu uns zog,
damals als er als junger Professor nach Bern kam bis in seinen

spätesten Abend, da er noch unsere Gemeinde in Oberursel
gründen half und an ihrem kirchlichen und ausserkirchlichen
Leben teilnahm, als sei er ein Glied von ihr. So ist denn diese

Bewegung alt und jung zugleich, alt in dem Sinne, dass einzelne
Vertreter der Reformationskirchen schon längst hochkirchliche
Forderungen aufstellten, ja zu verwirklichen begannen, —jung



— 267 —

aber in dem Sinne, dass nun zum erstenmale diese einzelnen
und oft gar sehr vereinzelten sich in einer organisierten
Gemeinschaft verbanden, um dieses Sehnen zu verwirklichen in
einer Form, die dem inneren Wesen und den Bedürfnissen ihrer
Kirche entspricht.

Dass es dazu kam, trug das äussere Geschehen wie die
innere Stimmung weiter Kreise in Deutschland viel bei. Der
Umsturz hatte in den Verfassungsbau der Reformationskirchen
tiefe Breschen gelegt, indem er die Verknüpfung mit dem Staate
und der Person des Landesfürsten als Summepiskopus jäh zerriss

und nötigte, eine neue Verfassung zu suchen und zu
begründen. Das liess die alten hochkirchlichen Hoffnungen wieder
aufleben und zeitgemäss werden. Hierzu kam noch ein anderes,
als Gegenwirkung zu der Missachtung* äusserer Formen und
Zerstörung liebgewordener alter Formen in Krieg und
Nachkriegszeit, ein Sehnen nach alten heiligen Formen, die ausserhalb

des Machtbereiches jeweiliger Gewalthaber standen. So

ging und geht noch eine liturgische Welle durch deutsche

Lande, durch die Kirchen, ja selbst durch die Reihen der
Kirchengegner (denken wir nur etwa an die linksparteilichen
Sprechchöre). Wir sehen diese liturgische Bewegung* in der
römisch-katholischen Kirche und beobachten, wie sie es
verstanden hat, weite Kreise, denen die Liturgie nichts mehr sagte,
in den Geist und die Schönheit der Liturgie einzuführen. Ja,
wir sehen, wie sie mitunter geradezu altkatholische Gedanken
anklingen lässt, ohne jedoch zu wagen, sie ganz auszudenken
und auszuführen. So hat man innerhalb der „neudeutschen
Jugend" schon versucht, neben den Liturgen den Vorbeter zu
stellen, der die Wechselgebete gleichzeitig in deutscher Sprache
laut spricht und dem die Gemeinde ebenso antwortet. Bekannt
ist uns allen, wie sehr auch durch unsere Kirche ein starkes
Streben nach liturgischer Vervollkommnung und Bereicherung*
geht. Und diese liturgische Welle macht auch vor den Kirchen
der Reformation nicht Halt, äussert sich allenthalben in
Neufassung und Bereicherung der Agenden und kam der
hochkirchlichen Bewegung entgegen.

In Fluss wurde die hochkirchliche Bewegung gebracht
durch 95 Thesen, die Pastor H. Hansen zu Kropp in Schleswig
1917 zum Reformationsjubiläum veröffentlichte: „Spiesse und
Nägel, das ist Streitsätze wider die Irrnisse und Wirrnisse



— 268 —

unserer Zeit". Durch diese Thesen ging der Ruf: „Der
Protestantismus sollte jetzt zurückkehren, nicht zur römischen Kirche,
nicht zum Katholizismus (zu ergänzen: römischer Prägung),
sondern zur Katholizität, nicht zum Bruder, sondern zum Vater
und zur Mutter Kirche" (These 7) und die Mahnung, „überall ist
zur wahren Katholizität zurückzukehren" (These 90). Er fand
bei vielen scharfe Ablehnung, aber auch, was mehr für ihn
wog, bei einzelnen um so freudigere Zustimmung. Das gab ihm
im Sommer 1918 den Mut, zusammen mit Pastor H. Mosel von
Hetzdorf in der Uckermark einen Aufruf zu veröffentlichen,
in dem sie in kurzen Leitsätzen ihre Anschauungen und Ziele
darlegten. Am 6. Oktober 1918 konnten dann sechs Gesinnungsgenossen

in Berlin zusammentreten und die Hochkirchliche
Vereinigung begründen. Hochkirchlich nannten sie sich, unabhängig
von dieser in England gebräuchlichen Bezeichnung, wenn auch
im Geiste mit ihr eng verwandt, weil sie hoch von der Kirche
dachten und weil sie in der Kirche und mit der Kirche auch
im Amte etwas Hohes und Heiliges sahen, nicht Menschenordnung,

sondern Gottesstiftung*.
Gleich diese erste, begründende Mitgliederversammlung hat

die Grundsätze niedergelegt, auf denen die Hochkirchliche
Vereinigung* noch heute beharrt. Sie erklärte:

„Die Hochkirchliche Vereinigung erstrebt eine Ausgestaltung*

der Kirchen der Reformation hinsichtlich ihrer Verfassung

und ihres Kultus. Sie ladet alle diejenigen zur Mitarbeit
ein, welche auf dem Grunde des Evangeliums stehen und mit
Ernst Christen sein wollen."

Im besonderen erklärte sie :

„I. Die Hochkirchliche Vereinigung erstrebt die volle
Selbständigkeit dieser Kirchen in kirchlichen Dingen und
Kirchenleitungen, welche durch keine Rücksichten behindert
sind, das Bekenntnis zum Evangelium und die kirchlichen
Interessen nach innen und aussen, wo und wem gegenüber
es auch immer sei, mit Nachdruck zu vertreten.

Hierzu erachtet sie die Durchführung der bischöflichen
Verfassung, welche auch dem Geiste der heiligen Schrift
durchaus gemäss ist, für erforderlich.

IL 1. Die Hochkirchliche Vereinigung wünscht ein
massvolles Zurücktreten der Predigt, eine stärkere Betonung der
Bedeutung der heiligen Sakramente und ihres objektiven Cha-



— 269 —

rakters—unerlässliche Voraussetzung ist ihr Vollzug nach den
kirchlichen Ordnungen — und eine reichere liturgische
Ausgestaltung der Gottesdienste.

2. Sie will darauf hinarbeiten, dass in den Gottesdiensten
(durch Kirchen- und Altarschmuck, Musik, reicheren Ornat
u. a.) dem Sinn für das Schöne, Edle und echt Volkstümliche

immer mehr Rechnung getragen und der heilige Inhalt
stets in heiligen, würdigen Formen dargeboten werde.

3. Sie hält eine wirksame Reform der Beicht- und
Abendmahlspraxis, wie sie jetzt geübt wird, für unerlässlich und
die Wiedereinführung der fakultativen Privatbeichte für
wünschenswert.

4. Sie will mithelfen, dass die fromme Übung (Kirchenbesuch,

Gebetstunden, evangelisch-klösterliches Leben) auch
in den Kirchen der Reformation gebührend gewürdigt und
betätigt werde.

5. Als eine ihrer Aufgaben betrachtet sie die Schaffung
eines Breviers für evangelische Christen.

6. Weil ihr die Kirche die von Christus und den Aposteln
gegründete sichtbare Heilsanstalt ist, muss für dieselbe ein
ihrer Bedeutung entsprechender grösserer Einfluss auf das
Volksleben angestrebt und in der evangelischen Christenheit
das Bewusstsein, zu der Gesamtkirche Christi zu gehören,
geweckt und gestärkt werden."

Was so die Hochkirchliche Vereinigung von vornherein
von den verschiedenen Gruppen und Parteien in den
Reformationskirchen unterschied, ist ihre ausschliesslich
kirchlichpraktische Einstellung. Dazu drängte ja auch die Not der Zeit,
der notwendige Verfassungsneubau wie das Bedürfnis weiter
Kreise nach neuen Kultusformen. Beide Fragen will die
Hochkirchliche Vereinigung* durch möglichste Anpassung an die alte
Kirche lösen unter pietätvoller Benützung altlutherischen, freilich

oft fast ganz vergessenen Erbgutes.
Besonders drängend war die Verfassungsfrage. Hier ist der

Ruf klar und eindeutig : Nicht mehr abhängige Staatskirche,
sondern freie Volkskirche, in der allein die kirchlichen Belange
Ausschlag geben, nicht mehr verwaltet durch juristisch geschulte
Präsidenten, sondern gew*eidet von geistlichen Hirten, von
Bischöfen. Die bischöfliche Verfassung ist zur Freiheit und
Selbständigkeit der Kirche unerlässlich. So tritt die Hochkirch-



— 270 —

liehe Vereinigung in Wort und Schrift ein für die bischöfliche
Verfassung und das bischöfliche Amt, das sie als Gnadenmittel-
amt und kirchenregimentliches Amt zugleich aufgefasst wissen
will. Hierbei musste auch die Frage nach der bischöflichen
Nachfolge und der Weihe des Bischofs wach werden. Wollte
man aber nicht selbst den Ast absägen, auf dem man sass,
so konnte man kaum mehr sagen als in dem ersten Programmentwurf

von Pfarrer Mosel im Sommer 1918 erklärt wurde:
„Die Hochkirchliche Vereinigung* erkennt in dem

geistlichen Amte eine unmittelbare, bis auf den heutigen Tag-
gültige Einsetzung des Herrn selbst und erkennt darum der
Ordination (Priesterweihe) sakramentalen Charakter zu. Sie
hält fest an der apostolischen Sukzession, nicht zwar an der
successio episcopatus, wohl aber an der schriftgemässen
successio presbyterii als der Fortpflanzung des gottgeordneten
kirchlichen Hirtenamtes von der ersten Zeit der Kirche bis in
unsere und künftige Tage." „Doch sollte — so hat späterhin,
offenbar im Sinne der Hochkirchlichen Vereinigung, Pfarrer
Mosel diese Erklärung* ergänzt — um die Annäherung an die
katholischen Zweige der Kirche nicht zu erschweren, darauf
Bedacht genommen werden, dass künftige evangelische
Bischöfe der apostolischen Sukzession, wie jene sie verstehen,
nicht ermangeln. Nur dann wird unsere deutsch-evangelische
Kirche den Anschluss an die Weltkirche finden."

Es konnte auf diesem Gebiete der Verfassung die Tätigkeit

der Hochkirchlichen Vereinigung naturgemäss nur eine

belehrende, mahnende und aufklärende sein. Und gewiss hat
sie dabei mancherlei erreicht und einen Einfluss ausgeübt, der
Aveit über ihre Mitgiiederzahl hinausgeht. Die Aufgabe war ja
nicht leicht, wirkte doch allein schon der Name „Bischof" auf
viele wie ein rotes Tuch. Ganz ist das, was die Hochkirchliche

Vereinigung will, gleichzeitig in Estland erreicht worden,
ein Landesbischof, dem durch Erzbischof Dr. Soderblom von
Upsala, der die Weihe vollzog, zugleich die bischöfliche Nachfolge

vermittelt wurde. Hier sprachen alte geschichtliche
Zusammenhänge ein gewichtiges Wort mit. In deutschen Landen
kam dagegen in den verfassunggebenden Kirchenausschüssen
und Versammlungen die bischöfliche Nachfolge nirgends in
Betracht, wohl aber die Amtsbezeichnung* „Bischof" in mehreren
und in den meisten wenigstens die geistliche Leitung der ober-



— 271 —

sten Kirchenbehörden. In Sachsen, Mecklenburg-Schwerin und
Mecklenburg-Strelitz, Braunschweig, Schleswig-Holstein und
Hannover wurde die Amtsbezeichnung eines Landesbischofs
geschaffen.

Anders konnte sich die Arbeit der Hochkirchlichen
Vereinigung auf liturgischem Gebiet vollziehen. Hier brauchte sie sich
nicht zu beschränken auf das Wort, hier galt es die Tat und
praktische Arbeit. Durch Abhaltung evangelisch-lutherischer
Hochämter anlässlich ihrer Tagungen und sonstiger Gelegenheiten

hat sie mehr, als alle gedanklichen Ausführungen es

vermöchten, für ihre liturgischen Hochziele andere gewonnen.
Eine Fülle von Entwürfen entstand und wurde dabei auch
unsere altkatholische Messordnung* vielfach berücksichtigt. Die
Arbeit war nicht leicht und gross die Gefahr, beim Rückblick
auf so viele Liturgien aus allen Jahrhunderten sich zu verlieren
und im Suchen nach dem Schönsten aus allem buchstäblich des
Guten zuviel zu tun.

Die Hochkirchliche Vereinigung will aber die Messe nicht
etwa nur deshalb, weil sie unbefriedigt ist von der äusseren
Form des nüchternen Lehr- und Predigtgottesdienstes und die
andere Form für schöner und wirkungsvoller hält. Sie will mit
der neuen, oder richtiger gesagt, mit der uralten Form christlichen

Gottesdienstes auch dessen Inhalt, wie ihn die alte Kirche
aufgefasst. Sie will Gottesdienste des Lobes und der Anbetung.
Sie leidet darunter, class in ihrer Kirche sich das Wort des

Propheten Hosea (3,4) erfüllt und sie „ohne Opfer, ohne Altar,
ohne Priesterkleid und Heiligtum" ist. Wohl ist, wenigstens
teilweise, der Altar äusserlich geblieben. „Aber was ist ein Altar,
die Stätte des Opfers, wenn ihm Opfer und Priester fehlen?"
so klagt eine führende Stimme in einer der ersten Nummern
(1919, Nr. 2) der „Hochkirche". Und sie bekennt weiter:

„Wohl ist das hl. Abendmahl auch als Kommunion, als
Mahl der Gemeinschaft noch eine Quelle reichen Segens für
seine Empfänger, aber dieser Segen würde unendlich vervielfältigt,

wenn es wieder zu dem würde, was es nach dem

Willen des Herrn der Kirche sein soll: das Opfer des

Gedächtnisses, durch welches sein Tod fort und fort auf Erden
verkündigt wird, das grosse Lob- und Dankopfer, durch
welches sich die Gemeinde Jesu Christi die am Kreuz
zustandegekommene Versöhnung wirksam vergegenwärtigt und



— 272 —

vor Gott geltend macht, mit einem Worte: die Eucharistie. Es
ist eine Lebensfrage für unsere Kirche, ob sie es lernt, das hl.
Abendmahl als eucharistisches Opfer zu feiern." So berühren
sich die Anschauungen der Hochkirehlichen Vereinigung aufs
engste mit unserer, wie sie unsere alt-katholischen Bischöfe
in der Utrechter Erklärung niedergelegt haben: „Die
eucharistische Feier der Kirche ist nicht eine fortwährende Wiederholung

und Erneuerung* des Sühnopfers, welches Christus ein
für allemal am Kreuz dargebracht hat, aber ihr
Opfercharakter besteht darin, dass sie das bleibende Gedächtnis
desselben ist und eine auf Erden stattfindende reale
Vergegenwärtigung jener einen Darbringung Christi für das Heil
der erlösten Menschheit, wTelche nach Hebr. 9, 11—12
fortwährend im Himmel von Christus geleistet wird, indem er
jetzt in der Gegenwart Gottes für uns erscheint (Hebr. 9,24).
Indem dies der Charakter der Eucharistie bezüglich des

Opfers Christi ist, ist sie zugleich ein geheiligtes Opfermahl,
in welchem die den Leib und das Blut des Herrn empfangenden

Gläubigen Gemeinschaft miteinander haben (1. Kor. 10,

17)."
Sind dies die beiden Grossziele der hochkirchlichen Bewegung

in Verfassung und Kultus, so verfolgt sie daneben noch eine

ganze Reihe von Einzelaufgaben, die hier nicht alle angeführt
werden können. Sie fühlt sich dabei getragen von einer uns
wohltuenden religiösen Wärme. Im Bewusstsein, dass das Gebet

das Atemholen des religiösen Einzelmenschen wie der

ganzen Kirche ist, tritt sie, um nur das noch anzuführen, ein
für Einführung regelmässiger Gebetsstunden und in Verbindung
damit für Schaffung eines evangelischen Breviers, das
Geistlichen wie Laien dienen soll. Was das römische Brevier dem
römischen Geistlichen ist und das „Allgemeine Gebetbuch" dem

Anglikaner, das möchte sie in diesem evangelischen Brevier
ihrer Kirche geben. Die Pfarrer Bettac und Freise haben die

grosse Arbeit übernommen und im Auftrag* der Hochkirclichen
Vereinigung einige Hefte (die Zeit vom Advent bis der 1. Woche
nach Epiphanie umfassend) herausgegeben: „Evangelisches
Brevier in Drei-Tag-zeit-Gebeten zur Morgen-, Mittag- und
Abendstunde". Es ist das eine Aufgabe, die auch der
altkatholischen Kirche, wenn sie sie zu lösen versteht, grossen
Segen zuführen kann.



— 273 -
Zu einer schweren Belastungsprobe wurde für die

hochkirchliche Arbeit die Aufrollung der Bekenntnisfrage. Die
Hochkirchliche Vereinigung hatte sich von vornherein in ihren
Grundsätzen bezeichnet als eine Vereinigung, die „eine
Ausgestaltung der Kirchen der Reformation hinsichtlich ihrer
Verfassung und ihres Kultus" erstrebt und hatte zur Mitarbeit alle
eingeladen, „welche auf dem Grund des Evangeliums stehen
und mit Ernst Christen sein wollen". Auf die Dauer führten
diese weitgezogenen Grenzen zu Unstimmigkeiten und
Meinungsverschiedenheit. Zwei Richtungen bildeten sich heraus. Die
eine sieht in der Hochkirchlichen Vereinigung eine bewusst
evangelische Vereinigung, die zunächst nur innerhalb der
evangelischen Kirchen für ihre Ziele wirken und in ihnen das
katholische Bewusstsein pflegen will. Darum fordert sie als eine
eigentlich evangelische Bekenntnisgrundlage die Augsburger
Konfession. Die andere Richtung nimmt einen überkonfessionellen

Standpunkt ein und forderte darum das Nicänum als
Bekenntnisgrundlage. Auf der ausserordentlichen
Hauptversammlung vom 1. Juli 1924 entschied sich die Mehrheit für die
erstere Richtung und entschied:

„Die Hochkirchliche Vereinigung sieht in der hl. Schrift
als dem Worte Gottes die alleinige Norm des christlichen
Glaubens. Sie steht auf dem Boden des Nicänums als des

Bekenntnisses der ungeteilten Kirche und der Augsburger
Konfession, die in evangelisch-katholischem Geiste den
Zusammenhang mit der Gesamtkirche wahrt."

Infolgedessen kam es zu einer Spaltung in der hochkirchlichen

Bewegung und zur Begründung des „Hochkirchlich-
Ökumenischen Bundes" zu Ende 1924. Er will auch weiterhin,
wie seine Mitglieder es zuvor in der Hochkirchlichen Vereinigung
getan, für die alten Hochziele eintreten. Er stellt sich dabei

ganz bewusst und entschieden allein auf ökumenische Grundlage,

d. i. auf den Standpunkt der alten, noch ungeteilten Kirche.
Als Bund will er grundsätzlich alles konfessionell Trennende
zurückstellen, darüberstehen, ohne jedoch von seinen
Einzelmitgliedern die Loslösung von dem weitergehenden Konfessionellen

zu verlangen, wie denn auch eine gleichzeitige Zugehörigkeit

zur Hochkirchlichen Vereinigung wie zum Hochkirchlich-
Ökumenischen Bunde durchaus zulässig ist. Der Hochkirchlich-
Ökumenische Bund wendet sich infolge seiner breiteren Grund-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1925. 18



— 274 —

läge an die Evangelischen und will mit ihnen an der Erneuerung

der Kirchen der Reformation im hochkirchlichen Sinn
weiterarbeiten, aber auch gleichzeitig „an alle jene, nicht zum
wenigsten auch an unsere römisch-katholischen Mitchristen, die,
von wahrhaft weltweiter ökumenischer Gesinnung durchdrungen,
mit uns daran arbeiten wollen, dass christlicher Geist überall
aus konfessionalistischer Enge und partikularer Abschliessung
in die Weite der wahrhaften Katholizität strebe'1. Es wird also

wohl, wenn wir recht verstanden, in dem Hochkirchlich-Ökumenischen

Bunde die reformatorische Arbeit innerhalb der
Reformationskirchen zurücktreten gegenüber der Verständigungsarbeit

zwischen den Konfessionen, soweit diese Konfessionen,
denken wir nur an die römisch-katholische, sich überhaupt
verständigen wollen oder können.

So haben wir nun innerhalb der hochkirchlichen Bewegung
mit zwei Vereinigungen zu rechnen, denen beiden wir als
Freunde und mit herzlichen Freundeswünschen gegenüberstehen,
— vor allem mit dem einen Freundeswunsch, dass sie ihre
Trennung voneinander nicht zum Hindernis, sondern zur
Förderung ihrer gemeinsamen Arbeit für die gemeinsamen Ziele
werden lassen und dass sie dabei auch uns wie bis dahin treue
Freundesgesinnung und brüderliche Liebe bewahren.

Pfr. Haensel spricht als Vertreter des hochkirchlich-ökumenischen

Bundes über dessen Programm. Er vertritt auf dem
Boden der Confessio Augustana die Bestrebungen, die in drei
Punkten sich zusammenfassen lassen, 1. des Katholischen, 2.

des Bischofsamtes als eines apostolischen Amtes, 3. der Messe,
der ein gereinigter Opfergedanke zugrunde liegt.

Pfarrer H. W. Mosel (Hetzdorf) überbringt die herzlichen
Grüsse und Wünsche der von ihm geführten Hochkirchlichen
Vereinigung in Deutschland, die sich in vielem mit dem
Altkatholizismus auf engste verbunden weiss.

4. Bericht über die Stockholmer Konferenz:

Von dem Delegierten der altkatholischen Bischofskonferenz
an der Stockholmer Konferenz, Herrn Prof. Keussen, Köln, liegt
ein ausführlicher Bericht vor, aus dem Pfr. Kreuzer, Freiburg
i. B. die wichtigsten Angaben zur Kenntnis der Versammlung
bringt. Der Bericht wird mit Beifall entgegengenommen.



— 275 —

5. Varia. Dr. Nicola Djordjevic, Belgrad, begrüsst als
Beauftragter des jugoslavischen Unterrichtsministeriums den

Kongress. Aus dem Interesse an der religiösen Erziehung der
Jugend hat das Unterrichtsministerium es für gut gehalten,
einen Delegierten zur Teilnahme am Kongress abzuordnen.

6. Schlusswort. Der 1. Präsident, Emil Frey-Vogt, schliesst
mit den Worten des herzlichsten Dankes an alle Teilnehmer sowie
insbesondere an die Veranstalter den Kongress.

Herr Bischof Dr. Georg Moog dankt dem Präsidenten, Emil
Frey-Vogt, für seine Leitung. Es seien alle einig, Grosses

empfangen zu haben, Anregungen, die zu den grössten unserer
Bewegung gerechnet werden müssen. Möge eine grosse, innige
Liebe zu Christus alle umfangen. Lassen wir diese Anregungen
in uns wirken und mit ihnen nach Hause zurückkehren.

II. Öffentliche Versammlung im Grossratssaale des Rathauses

Freitag, den 4. September, abends 8 Uhr.

Vortrag von Herrn Prof. Dr. Heiler in Marburg:
„Abendländischer und morgenländischer Katholizismus."

Der Vortrag wird vollständig* in einer der nächsten Nummern

der „Internationalen kirchlichen Zeitschrift" in Bern zum
Abdruck gelangen.


	Bericht über den X. Internationalen Altkatholikenkongress in Bern : 2.-4. September 1925

