Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 15 (1925)

Heft: 4

Artikel: Bericht Uber den X. Internationalen Altkatholikenkongress in Bern : 2.-4.
September 1925

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404004

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404004
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 193 —

Bericht

itber den

X. Internationalen Altkatholikenkongress in Bern.
2.—4. September 1925.

Tagesordnung des Kongresses.

Dienstag, den 1. September:

- Vorm. 10 Uhr in der Pfarrkirche: Konsekration des erwihlten Bischofs
der altkatholischen Kirche Osterreichs, des Herrn A. Schindelar.

Mzttwoch, den 2. September:

Vorm, /28 Uhr: HIl. Messfeier in der Pfarrkirche.

Vorm. 8!/ Uhr: Bischofskonferenz im Rathaus.

Vorm. 10 Uhr: Tagung der christkatholischen Frauen mit den aus-
wartigen Kongressteilnehmerinnen im Biirgerhaus.

1. Delegiertenversammlung des Verbandes christkatholischer
Frauenvereine der Schweiz.
. Referat von Frl. Marie Erb in Zell: «Wesen und Sinn der
deutschen Jugendbewegung. »

(1'/3 Uhr Mittagessen im Biirgerhaus. 3 Uhr Besuch der Synode)

Vorm. 10 Uhr: Versammlung der altkatholischen Geistlichen in
der Krypta der Pfarrkirche. Vortrag von Herrn Pfarrer O. Gilg
in Luzern: Diasporaseelsorge.

Nachm. /22 Uhr: Vorversammlung zur Synode im Rathaus.

Nachm. /32 Uhr: Versammlung der Jungmannschaft in der Krypta
der Pfarrkirche.

Nachm. 2 Uhr: Kartelltagung der altkatholischen Studentenvereme
im Gemeindesaal, Metzgergasse 12.

Nachm. 3 Uhr: 51. Sitzung der Nationalsynode der christkatholischen
Kirche der Schweiz im Grossratssaale des Rathauses. Géste haben
zu den Verhandlungen Zutritt.

Nachm. 5 Uhr: Hauptversammlung des altkatholischen Hilfsvereins
im Gemeindesaal, Metzgergasse 12.

Abends 8 Uhr: Begriissung der Kongressteilnehmer durch die Ge-
meinde Bern zm Biirgerhaus, Neuengasse 20.

Internat, kirchl Zeitschrift, Helt 4, 1925. 13



— 194 -

Donnerstag, den 3. September :

Vorm. 129 Uhr: Feierlicher Gottesdienst in der Pfarrkirche; Hoch-
amt von Herrn Bischof Dr. A. Kiiry:; Predigt von Pfarrer K.
Richterich, bischoflicher Vikar.

Vorm. 10 Uhr: /. Sitzung der Kongressteilnehmer im Grossrats-
saale des Rathauses:
1. Begriissung durch den Prasidenten des stindigen Kongress-
ausschusses Herrn Direktor E. Frey in Basel.
2. Wahl des Prasidenten des Kongresses und des Bureaus.
. Bericht des Sekretirs des Kongressausschusses,
4. Internationale Arbeitsgemeinschaft des Altkatholizismus. Re-
ferent: Pfarrer Kreuzer in Freiburg i. Br.
. Neue Arbeitsmethoden in Kirche und Gemeinden. Referent:
Pfarrer A. Bailly in Bern.
6. Die geistigen Stromungen in der romisch-katholischen Kirche.
Vortrag von Herrn Prof. Dr. A. Gilg in Bern.

wd

e

Mittags 1 Uhr: Gemeinsames Mittagessen im Biirgeriaus.

Nachm. 4 Uhr: Empfang der Kongressteilnehmer im Garten zur
« Innern Enge » durch den Kirchgemeinderat Bern.

Abends 8 Uhr: 7. Offentliche Versammiung im Grossratssaale des
Rathauses: Vortrag von Herrn Prof. Dr. Keussen in Konstanz:
¢« Der Altkatholizismus als kirchliche Idee, ihre Hemmungen und
Aussichten.»

Kurze Ansprachen der Vertreter der verschiedenen Kirchen.

Freitag, den . September:
Vorm. 8 Uhr: Gedichtnisgottesdienst fiir die entschlafenen Fihrer
des Altkatholizismus in der Pfarrkirche.

Vorm. g Uhr: 77. Sitzung der Kongressteilnehmer im Grossrats-
saale des Rathauses:

1. Wahl des Kongressausschusses.

Bestimmung des Landes des ndchsten Kongresses.

Die geistigen Voraussetzungen der kirchlichen Union. Vor-

trag von Herrn Prof. Dr. E. Gaugler in Bern.

4. Die Beziehungen des Altkatholizismus zu den orthodoxen
Kirchen des Ostens. Referenten: Herr Bischof Dr. A. Kiiry
in Bern und Herr Prof. Dr. St. Zankow in Sofia.

5. Die Bezichungen des Altkatholizismus zur Kirche von Eng-
land. Referenten: Herr Prof. Berends im Haag; The very Rev.
A. E. Burn, dean of Salisbury: Anglican and Old Catholic
relations; Rev. J. A. F. Ozanne in Guernsey: Anglican and
Old Catholic Problems.

LI N



— 195 —

Mittags 1 Uhr: Zwangloses Mittagessen.

Nachm. 4 Uhr: 7/1. Sitzung der Kongressteilnehmer im Grossrats-
saale:

1. Geschiftliche Mitteilungen.

2. Die Weltkonferenz iiber Glauben und Verfassung. Referenten:
Herr Seminarprasident Prof. C. Wijker in Amersfoort und Herr
Bischof Dr. J. Darlington, Harrisburg, Pa.

3. Die hochkirchliche Bewegung in Deutschland. Referent: Pfarrer
Dr. O. Steinwachs in Mannheim.

4. Bericht iiber die Stockholmer Konferenz.

5. Varia.

6. Schlusswort.

Abends 8 Uhr: /7. Offentliche Versammliung im Grossratssaale.
Vortrag von Herrn Prof. Dr. Heiler in Marburg: <« Abendldndi-
scher und morgenldndischer Katholizismus. »

Anmerkung. Dieser DBericht umfasst nur die cigentlichen

Kongressverhandlungen von Donnerstag, den 3. und Freitag, den

4. September.

I. Sitzung der Kongressieilnehmer im Grossratssaale des
Rathauses, Donnerstag, den 3. September 1925.

1. Um 10'%/2 Uhr vormittags eroffnet der Prisident des
stindigen Kongressausschusses, Herr Direktor Emil Frey-Vogt
aus Basel, die Sitzungen des Kongresses. Ir begriisst die er-
schienenen Teilnehmer in deutscher, englischer und franzosi-
scher Sprache:

Hochansehnliche Versammlung!

Anlisslich des IX. Internationalen Altkatholikenkongresses,
der im September 1913 in Koln tagte, wurde fur die Vor-
bereitung der Internationalen Altkatholikenkongresse ein stan-
diger Ausschuss gewéhlt. Leider ist der damals zum Vor-
sitzenden gewiihlte, uns Schweizern unvergessliche Herr Dr.
med. A. Christen vor sechs Jahren in die Fwigkeit abberufen
worden, und so liegt mir als dem durch das Kongresstatut
bestimmten Nachfolger des Herrn Dr. Christen die Pflicht ob,
den X. Internationalen Altkatholikenkongress zu eréffnen.

Durch die Macht der Verhiltnisse war der stindige Kon-
gressausschuss nicht in der Lage, dem im Kongresstatut vor-
gesehenen Turnus von zwei Jahren nachzuleben, und auch
dieses Jahr wurden Stimmen laut, die den Zeitpunkt noch nicht



— 196 —

fir gekommen erachteten. Das Bediirfnis war zweifellos da,
allein wir mussten uns fragen: Diirfen wir unseren Glaubensbrii-
dern und Freunden schon zumuten, die weite Reise nach unserem
Lande zu unternehmen ? Wir sind gliicklich, dass unserem Rufe
eine so stattliche Anzahl von Minnern und Frauen gefolgt ist
und es ist mir die hohe Ehre zuteil geworden, Ihnen im Namen
des sténdigen Kongressausschusses fiir Ihr Interesse und Ihr
zahlreiches Erscheinen recht herzlich zu danken und Sie will-
kommen zu heissen. Vor allem begriisse ich den hochebrwiirdigen
Herrn Erzbischof Kenninck, ferner die Herren Bischofe und die
geistlichen und weltlichen Vertreter der altkatholischen Kirchen
von Holland, Deutschland, Osterreich, der Tschechoslowakei,
von Kroatien, der nationalen Kirche in Polen und unsere Briider
und Schwestern aus der Schweiz.

Von befreundeten Kirchen sind vertreten der ékumenische
Patriarch von Konstantinopel durch Monseigneur Germanos,
Metropolit von Thyatira, der Erzbischof von Canterbury durch
Revd. Dr. Burn, Dekan von Salisbury und seine Begleitung,
die hl. Synode und das Patriarchat der orthodoxen Kirche von
Jugoslavien durch Revd. Dr. Radivoj Jossi¢, Professor der
theologischen Fakultit von Belgrad, das Unterrichtsministerium
von Jugoslavien durch Dr. Nicola Djordjevi¢, Professor in Belgrad,
die hl. Synode der orthodoxen Kirche Bulgariens durch den
Archimandriten und Professor der Theologie Dr. Stefan Zankow,
die bischofliche Kirche der Vereinigten Staaten durch Right
Revd. Darlington, Bischof von Harrishurg und seine Begleitung,
worunter William Chauncel Emhardt, Vertreter des National
Council der bischoflichen Kirche der Vereinigten Staaten. Ausser
diesen offiziellen Delegationen freut es mich, noch Angehotrige,
Geistliche und Laien der Kirche von England und der Ver-
einigten Staaten, der serbischen, der bulgarischen und der
georgischen Kirche hegriissen zu konnen, ferner eine Delegation
des Willibrordbundes der Vereinigten Staaten. Herzlich will-
kommen die Giéste der evangelischen Kirche, insbesonders die
Vertretung der hochkirchlichen Bewegung Deutschlands. Ich
begriisse auch die Vertreter der h. Regierung des Kantons Bern,
Herrn Regierungspriisident Leo Merz und Herrn Burren, Direk-
tor des Kirchenwesens.

Ich entbiete Ihnen allen hefzlichen Willkommgruss in
unserem Lande, das fiir internationale Fragen stets grosses



— 197 —

Verstiindnis hat und das, vermdge der ihm zuteil gewordenen
Gnade, von den Leiden des grossen Weltgeschehens verschont
geblieben zu sein, sich berufen fiihlt, mitzuhelfen, wo es gilt,
die Gegensitze unter den Volkern auszugleichen. Auch auf
kirchlichem Gebiet will die christkatholische Kirche der Schweiz
nicht zuriickstehen. Mit unseren altkatholischen Glaubensbriidern
hoffen wir, dass der X. Internationale Altkatholikenkongress
dazu beitragen werde, durch zielbewusste Arbeit nicht nur zur
Stiarkung der altkatholischen Kirche beizutragen, sondern auch
die Verstindigung unter den romfreien Kirchen zu férdern.

Dank der Bestrebungen unseres hochverehrten Herrn Bischof
Dr. Herzog und nach seinem Tode des gegenwiirtigen Inhabers
des schweizerischen bischoflichen Stuhles, des Herrn Bischof
Dr. Kiry, mit den uns befreundeten Kirchen den Kontakt so-
weit moglich aufrecht zu erhalten, dank aber auch namentlich
des Entgegenkommens der Herren Vortragenden und Referenten,
ist der standige Kongressausschuss im Falle, Ihnen eine Bliiten-
lese von Vortriagen und Referaten zu priisentieren, die mit einem
Blumenteppich unserer schonsten Schweizerbergwiesen ver-
glichen werden konnen. Das vorliegende Programm will allen
Teilnehmern eine Fiillle von Anregungen geben. Zum guten
und nachhaltigen Gelingen ist allerdings notwendig, dass wir
die uns gebotenen Gaben mit dem richtigen Geist in uns auf-
nehmen, mit dem Geist kindlicher Frommigkeit und des un-
bedingten Gottvertrauens, mit jenem Geist, der uns hilft, uns
selbst zu bemeistern und das Feuer edler Begeisterung wach
werden und nachhaltig wirken zu lassen. Moge Gott uns in
unseren Beratungen beistehen und uns helfen, die Anregungen,
die wir mit nach Hause nehmen, in die Tat umzusetzen, zu
seiner Ithre!

In diesem Sinne erkliare ich den X. Internationalen Alt-
katholikenkongress fur erdéffnet.

Bevor wir auf unsere Geschiifte eintreten, méchte ich nicht
unterlassen, pietdtvoll unserer geistlichen und weltlichen Fiihrer
zu gedenken, die seit unserem letzten Zusammensein in Koln
in die Ewigkeit abberufen wurden. So bedauern wir, die hehre
und milde Gestalt des hochehrwiirdigen Herrn Erzbischofs Gerard
Gul von Utrecht nicht mehr unter uns zu sehen ; auch unser hoch-



— 198 —

wiirdiger Herr Bischof Dr. Ed. Herzog, dessen tiberragende Geistes-
gaben wir je und je bewunderten, weilt nicht mehr unter uns; das
Kongresskomitee glaubte in Ihrem Namen zu handeln, wenn es
auf sein Grab auf dem Bremgartenfriedhofe einen Kranz nieder-
legte. Ferner vermissen wir den langjihrigen verdienten Fiihrer
unserer osterreichischen Glaubensbriider, Herrn Bistumsverweser
Amandus Czech; die freundlichen Gestalten der Herren Profes-
soren Dr. Friedrich in Minchen, Dr. Thiirlings und Dr. Woker
in Bern, den sympathischen Pfarrer der altkatholischen Gemeinde
in Paris, Herrn Georges Auguste Volet und Herrn Pfarrer
Bommer, der den letzten Kongress in Kdéln erdffnete. Von welt-
lichen Fiihrern und von Freunden weilen nicht mehr unter uns:
der den deutschen Altkatholiken unvergessliche Herr Geheimrat
Dr. von Schulte, der langjihrige Synodalratsprisident unserer
schweizerischen Kirche, Herr Dr. Adolf Christen in Olten und
die sympathische Gestalt des Herrn Prof. Dr. Friedrich Nippold,
der, frither als Professor an der protestantisch-theologischen
Fakultit in Bern titig, sein ganzes Leben ein aufrichtiger
Freund unserer Bestrebungen war und der in Koln hoch betagt
uns seine Sympathic noch einmal personlich bekundete. Nicht
minder schmerzlich beklagen wir den Heimgang des Herrn
Robert H. Gardiner, welcher in seiner Eigenschaft als Sekretiir
der Weltkonferenz iiber Glauben und Verfassung mit uns in
engere Fihlung getreten ist und dessen aufrichtige Freundschaft
wir hoch einschétzten. Herr Gardiner war die Seele der Unions-
bewegung, die durch die Generalsynode der bischoflichen Kirche
der Vereinigten Staaten von Nordamerika im Jahre 1910 an-
geregt worden ist. Unter den Frauengestalten vermissen wir
Frau Dr. Ducommun-Merz aus Bern, die tapfere Prisidentin
des schweizerischen christkatholischen Frauenvereins, die am
letzten Kongress mit Begeisterung teilnahm und inzwischen,
leider viel zu friih, von uns gegangen ist. Viele andere treue
Briider und Freunde unserer Kongresse sind nicht mehr unter
uns. Ich bitte Sie, dieser heimgegangenen Minner und Frauen
ehrend zu gedenken,

Herr Pfarrer Erwin Kreuzer, Freiburg i. B., verliest im
Anschluss daran die eingegangenen Entschuldigungen und Be-
grissungsschreiben : aus altkatholischen Kirchen : Bischof Marko
Kalogjera, Zagreb, Herr und Frau Iwan Cerowsky, Zagreb,



— 199 —

die altkatholischen Gemeinden von Kattowitz (Oberschlesien),
Briinn (Tschechoslowakei), Graz, Warnsdorf, Prof. Dr. Miilhaupt
in Bonn, Familie Beer in Karlova¢ (Kroatien), die Bischofe
Hodur, Gawrychowsky und Gritenas der polnisch-litauischen
Nationalkirche in Nordamerika, die den niichsten Kongress nach
Amerika einladen; aus den orthodoxen Kirchen: Erzbischof
Nikolaus von Nubia im Auftrag Sr. Heiligkeit des Patriarchen
Photios von Alexandrien, der russisch-orthodoxe Metropolit
Antonius von Kiew in Karlovitz (Jougoslavien), der russisch-
orthodoxe Metropolit Platon in New York, E. de Batschinsky,
Vertreter der orthodoxen, autokephalen Kirche der Ukraine,
Dr. Hamilkar Alivisatos in Athen, Archimandrit Dr. Sapund-
schijeff in Sofia, Dr. Marjanovi¢ in Belgrad; aus den angli-
kanischen Kirchen Englands und Amerikas: Bischof Thomas
F. Gailor D. D., Vorsitzender des National Council in Amerika,
Bischof H. Weller, D.D. in Fond du Lac (U.S. A.), Bischof
Dr. Charles Brent, Buffalo, New York, Bischof E. Talbot, South
Bethlehem, Pa., U. S. A,, die Geistlichen G. Warwick, London,
Plumptre, London, Paul Bichery, Gorey, Jersey, England,
Dr. A. Miller; aus evangelischen Kirchen: der evangelische
Bund Deutschlands, Pfarrer Hertzberg in Oslo, Revd. Chappell,
Wolverton, Bucks, England.

2. Wahl des Prisidenten des Kongresses und des Bureaus.

Zur Wahl in das Bureau des Kongresses werden im Auftrag
des stéiindigen Kongressausschusses von Pfarrer Kreuzer, Frei-
burg i. B., vorgeschlagen: 1. Prisident: Emil Frey-Vogt, Basel,
2. Préisident: Dr. Klekler, Synodalratsprésident, Wien, 3. Prési-
dent: Direktor C. Mittelbeck-Spit, Utrecht. Als Sekretire: Vikar
Hugo Flury, Bern, Pfarrer Luketi¢, Zagreb, Prof. Dros, Mann-
heim, Pfarrer Ferge, Méhr.-Schonberg (Tschechoslowakei). Als
Stimmenzéhler: Oskar Stocker, Ziirich, Vikar Hans Flury,
Rheinfelden. Als Ubersetzer Pfarrer Karl Richterich, Schonern-
werd fiir Franzosisch, Herr Bischof Bonczak, Krakau, und
Pfarrer C. Neubaus, Trimbach (Schweiz) fiir Englisch, Pfarrer
B. A. van Kleef, Amsterdam, fir Hollandisch.

Diese Vorschlige werden von der Versammlung einstimmig
gutgeheissen. .

Der erste Président, Herr Direktor Emil Frey, libernimmt
den Vorsitz und gibt das Wort Herrn Bischof J. H. Darlington,



— 200 —

D. D., Harrisburg, Pa., U. S. A., zu einer Begriissung des Kon-
gresses und zur Ubergabe von Geschenken an die anwesenden
Bischofe der altkatholischen Kirchen, den Herren Bischof Dr.
Kiiry, Bern, und Erzbischof F. Kenninck von Utrecht, je ein
Exemplar der englischen Bibelausgabe der amerikanischen
Bibelgesellschaft mit entsprechender Widmung, den {ibrigen
altkatholischen Bischiofen eine photographische Wiedergabe
des Konkordates, das zwischen der amerikanisch-bischoflichen
Kirche, dem Patriarchen von Konstantinopel und den altkatholi-
schen Kirchen im Jahre 1920 geschlossen wurde. Bischof Dar-
lington stellt der Versammlung einen Vertreter der amerikani-
schen Gesandtschaftin Bern vor. Die Herren Bischof Dr. Ad. Kiiry
und Erzbischof Kenninck verdanken die Geschenke im Namen
der altkatholischen Bischofe.

3. Bericht des Sekretdrs des Kongressausschusses.

Herr Bischof Dr. Kiiry, Bern, Sekretir des Kongressaus-
schusses, erhilt das Wort:

Herr Prisident! Meine Damen! Meine Herren!

Mein Bericht umfasst einen langen Zeitraum. In diesen
12 Jahren haben wir alle viel erlebt. Im kleinen hat der Aus-
schuss ebenfalls allerlei mitgemacht. Das meiste gehort der
Vergangenheit an und kann unser Interesse nicht mehr bean-
spruchen. Deshalb werde ich mich kurz fassen konnen.

Die Vorarbeiten des Ausschusses fiir den Berner Kongress,
der fiir das Jahr 1915 vorgesehen war, waren im Gange und
schon ziemlich weit vorgeschritten, als sie jdh unterbrochen
wurden. Der Ausschuss schien zur Untitigkeit verurteilt. Bald
traten aber unvorhergesehene Aufgaben an das Sekretariat
heran. So wurde es als neutrale Vermittlungsstelle im Verkehr
von Angehorigen verschiedener Kirchen und Vélker bentitzt.
Als solche konnte es manch niitzlichen Dienst leisten. Als die
Not sich steigerte und iiberall Hilfswerke ins Leben gerufen
wurden, wurde die Schaffung einer internationalen Hilfsaktion
fiir die besonderen Verhiltnisse des Altkatholizismus erwogen.
Ein Aufruf um Unterbringung von Ferienkindern im Blatt einer
benachbarten altkatholischen Kirche gab Anlass, dass die Ver-
sorgung altkatholischer Ferienkinder ins Auge gefasst und dann
von der Kommission zur Férderung christkatholischer Interessen
mehrere Jahre durchgefithrt wurde. Der Versuch, ein Hilfswerk



— 201 —

auf internationalem Boden zu organisieren, als die Not an die
altkatholischen Gemeinden selbst herantrat, blieb auf die Schweiz
beschrankt, da andere Kirchen vorzogen, selbstindig vorzu-
gehen. Alle Hilfsmittel, die dem Sekretariat tibergeben worden
sind, kamen mit Ausnahme einiger namhafter Gaben aus den
Vereinigten Staaten, aus der Schweiz. Uber Eingang und Aus-
gang habe ich jeweilen dem christkatholischen Synodalrat
Rechenschaft abgelegt, so dass wir darauf nicht mehr eingehen
milssen.

' Ein Sorgenkind war bis in die jiingste Zeit eine Schépfung
der Kongresse: ,Die Internationale kirchliche Zeitschrift“, Sie
hat schwierige Zeiten durchgemacht, konnte sich aber dank
der Opferwilligkeit ihrer Freunde halten. Es bedarf aber noch
grosser Anstrengungen, bis sie wieder so eingefiihrt ist wie vor
1914, besonders in der englisch sprechenden Welt. Fiir die
Leitung der Zeitschrift war es ob all der &dusseren Sorgen eine
grosse Genugtuung, dass wihrend der langen Kriegszeit Gelehrte
verschiedener Volker, die zum Teil miteinander im Kriege lagen,
sich zu friedlicher Arbeit in der Zeitschrift zusammenfanden.

Bald nach Abschluss des Waftenstillstandes erliess das
Sekretariat einen Aufrut an die altkatholischen und einen an
die befreundeten Kirchen, um die freundschaftlichen Beziehungen
wieder aufzunehmen und die Einberufung eines Kongresses zu
erwiigen. Der Plan stiess zunéchst auf Bedenken, bald auf un-
tiberwindliche Schwierigkeiten, die ihren Grund in den Valuta-
verhiiltnissen derjenigen Lénder hatten, die in erster Linie fir
den Kongress in Frage kamen. Es ist zwecklos, die vielen Vor-
schlige und Versuche zu schildern, die gemacht wurden und
die sich immer wieder als undurchfiihrbar erwiesen.

Das Statut des Kongresses, das in K6ln angenommen wurde,
konnte nicht innegehalten werden. Daran war nichts zu &ndern.
S0 blieb die Propaganda fiir Gewinnung stindiger Kongress-
mitglieder im ersten Anlauf stecken. Es hatten sich 1914 32
Deutsche, 27 Schweizer, ein Osterreicher und ein Franzose als
Mitglieder gemeldet. - |

Gestorben sind seither Bistumsverweser Czech, Pfarrer Volet
in Paris, von den Schweizern Bischof Dr. Herzog, Dr. Christen,
Prof. Dr. Thiirlings, Kantonsrat Hagmann, E. Kohler und die
Pfarrer Weckerle, Seb. Burkart, Dr. X. Fischer, A. Absenger
und H. Schuster, von den Deutschen sind gestorben Schulrat



— 202 —

Dr. Kiippers, W. Klein, Prof. Munier und die Geistlichen Dr, Menn
und Seyfried. Ehre ihrem Andenken.

Die Beitrdge der Kirchen blieben ebenfalls nach und nach
aus. Zu Beginn des Jahres 19256 befanden sich in der Kasse
Fr. 1807. 35. Die Rechnung wurde gepriift, wie das Statut es
vorsicht. Zweimal wurde den Kirchen, die Beitriige geleistet
haben, Bericht dartiber erstattet.

Sobald die Einberufung des Kongresses sicher war, wurden
wiederum Mitglieder zu gewinnen gesucht. Das Ergebnis ist:
Holland z&hlt 22, Deutschland 48, die Schweiz 48, Kroatien ein
und Osterreich drei, total 122 Mitglieder. Es haben auch die
Kirchen wieder begonnen, ihre regelmissigen Beitrige zu ent-
richten.

In den langen Jahren hatten wir reichlich Musse, tber die
Aufgabe unserer Kongresse nachzudenken. Die Tagesordnung,
die vor Ihnen liegt, ist das Ergebnis. Wir waren uns klar, dass
der Kongress nicht Themata aufstellen kénne, um sie erschopfend
zu behandeln, ebenso schien es uns nicht ratsam, Antrage end-
giltig zu erledigen. Es konnte sich lediglich um die Aufstellung
von Richtlinien fiir die kiinftige Arbeit und um Entgegennahme
von Anregungen handeln. Die Arbeitsgebiete schienen gegeben:
1. Innere Angelegenheiten des internationalen Altkatholizismus,
diesem Geschéft dienen Nr. 4 und 5 der heutigen Sitzung. 2. Be-
ziehungen zu uns nahe stehenden Kirchen, vgl. Nr. 3, 4, 5 der
zweiten Sitzung. 3. Kenntnisnahme von Begebenheiten in andern
Kirchen und Bewegungen im internationalen Zusammenleben
der Kirchen, die fiir den Altkatholizismus Bedeutung haben. Dazu
gehoren Nr. 6 der ersten, 2, 3, 4 der dritten Sitzung.

Zum Schluss danke ich den vielen Treuen, die in bosen
Zeiten die internationale Aufgabe des Altkatholizismus nicht
vergessen und den stindigen Ausschuss mit Rat und Tat unter-
stiitzt haben. Wir sind iberzeugt, dass jetzt, da es in der
Welt wieder ruhiger geworden ist, auch fiir unsere Ziele wieder
bessere Zeiten anbrechen.

4, Internationale Arbeitsgemeinschaft des Altkatholizismus.

Der Referent, Pfarrer Kreuzer, in Freiburg i. B., erlautert
und begriindet die folgenden Thesen

I Der X. Internationale Altkatholikenkongress in Bern erklart
folgende Kongressbeschliisse fiir erledigt:



— 203 —

1. von Koln 1890 betreffend die Organisation der Kongresse,
von Luzern betreffend Griindung einer internationalen Zeit-
schrift,

von Rotterdam betreffend Pfingstkollekte (durch den Hilfs-
verein), ‘

von Bonn betreffend Griindung eines Hilfsvereins,

vom Haag betreffend Jungmannschaftsgriindung.

t

(@S}

tre

"1II. Der X. Internationale Altkatholikenkongress in Bern be-
schliesst :

1. Dem stindigen Kongressausschuss wird eine internationale
Arbeitsgemeinschaft angegliedert.

Sie wird gebildet aus dem Kongressausschusse und je drei
Mitgliedern aus jeder der Utrechter Union angeschlossenen Kirche.
Je ein Mitglied aus jeder Kirche wird — wenn moglich —
vom Kongress gewidhlt, — die Ernennung je eines zweiten Mit-
gliedes wird von den obersten Kirchenbehorden jeder Kirche er-

beten werden, — je ein drittes Mitglied wird von den anderen
beiden zugewdhlt,

2. Die Aufgabe dieser Gemeinschaft ist:

a. der Ausbau des Kongresses selbst,

6. der Ausbau des Internationalen Hilfsvereins,

. die Losung literarischer Aufgaben von internationaler Bedeutung,
d. der Ausbau einer Missionszentrale,

Seelsorge an den Geistlichen,

f. Ausbau eines < Unions-Sonntages ».

Lt

N

3. Die Leitung der Arbeitsgemeinschaft hat zunichst der Kon-
gressausschuss. Thre weitere Gliederung bleibt ihr selbst iiberlassen.
Zur Bildung von Arbeitsgruppen fiir die einzelnen Aufgaben kann
sie weitere Mitarbeiter heranziehen.

HI. Der X. Internationale Altkatholikenkongress in Bern be-
trachtet durch seinen Beschluss auf Griindung einer Arbeitsgemein- -
schaft als vorliaufig erledigt die Kongressbeschliisse

von Koln 1890 betreffend Griindung eines internationalen

Korrespondenzvereing, von Koln 1913 betreffend Missions-
zentrale.

Er iiberweist der Arbeitsgemeinschaft zur Erledigung die Kon-
gressbeschliisse

Koln 1890 betreffend Gesamtkatalog der altkatholischen
Literatur, Koln 1913 betreffend Theologenkonferenzen.



— 204  —

Er beauftragt die Arbeitsgemeinschaft, folgende Kongress-
beschliisse

von Luzern und Wien 1897 betreffend Einleitung neuer Unions-
verhandlungen, von Luzern und Wien 1897 betreffend inter-
nationalen Ausbau der Fakultit in Bern,

von Luzern betreffend einheitliche Gestaltung der liturgischen
Biicher, von Wien 1908 betreffend Nachstudium iibertre-
tender romischer Geistlicher, '

in klare Form zu bringen und mit der Bischofskonferenz und den
obersten Kirchenbehoérden dariiber in Fihlung zu treten, wieweit
und wie die darin gedusserten Wiinsche erfiillt werden konnten,
und gegebenenfalls auch diese Beschliisse weiter zu bearbeiten.

Diese Thesen und Antriige werden von der Versammlung
einstimmig gutgeheissen. Im Zusammenhang damit stehen 1. die
Genehmigung der Kongresstatuten, wie sie vom IX. Inter-
nationalen Altkatholikenkongress in Kéln 1913 aufgestellt wor-
den sind, 2. die Anregung des Referenten, es mochten sich die
einzelnen altkatholischen Kirchen die Forderung der katholisch-
theologischen Fakultiat an der Universitit Bern sehr angelegen
sein lassen, wenn mdéglich, sogar durch Stiftung eines Lehr-
stuhles an der Fakultit. |

9. Neue Arbeitsmethoden in Kirche und Gemeinden.

Der Referent, Pfarrer A. Bailly in Bern, erliutert die fol-
genden Thesen:

I. Der wesentliche Diasporacharakter der meisten altkatholischen
Pfarreien inmitten der steigenden Kompliziertheit der (GGegenwarts-
verhdltnisse erheischt in Kirche und Gemeinden neue Arbeits-
methoden, um mittels organischer, vom Zentrum der Seelsorge her
wirksam durchgreifender Aktionsradien den ganzen Umkreis seel-
sorglicher Aufgaben religios lebendig zu erfassen und alle Gaben
und Krifte der Kirche in ihren Gliedern heilsam und wachstiimlich
zur Entfaltung zu bringen.

2. Zu diesem Zweck bildet sich in jeder Gemeinde unter Leitung
und Fithrung des Pfarrers eine freie, nicht vereinsmassige kirchliche
Arbeitsgemeinschaft von Mannern und Frauen, die nur hervorgehen
kann aus wohliiberlegter personlicher Bereitschaftserklirung religios
gesinnter Laien, um im Dienste der Gottes- und Nichstenliebe
systematischen Hilfsdienst in der altkatholischen Seelsorge zu
leisten.



— 905 —

3. Die erste Notwendigkeit hierzu bildet fiir jede Pfarrei zu-
nachst die Selbsterfassung und Bestandesaufnahme der Gemeinde
mittels der Arbeitsgemeinschaft in einer iibersichtlichen, im ganzen
Bistum einheitlichen, verwaltungstechnisch zweckdienlich ausgebauten
und sorgfiltig weiter zu fithrenden Ffarrkartothek.

4. Die kirchliche Arbeitsgemeinschaft empfingt ihre wesent-
‘liche Organisation einerseits aus der Pflege des religiosen Lebens
ihrer Mitglieder und andrerseits aus- der geeigneten Verteilung so-
wohl des Arbeitsgebietes wie der Arbeitsaufgaben an die einzelnen
Mitglieder;

“ihre Tatigkeit, von der grundsitzlich kein christliches Werk
ausgeschlossen sein soll, gestaltet sich in engster verantwortlicher
Arbeitsgemeinschaft mit dem Pfarrer aus den seelsorglichen Erfor-
dernissen der Gemeinde;

das gemeinsame Werk versammelt die Mitglieder in regel-
massigen Zusammenkiinften zu religioser und praktischer eigener
Forderung, zu Bericht und Verarbeitung der gemachten Beobach-
tungen und Erfahrungen und zur Ubernahme neuer Aufgaben.

5. Des weitern bedarf das religiose Leben und die kirchliche
Arbeit der Gemeinden bei aller bunten Fiille und selbstindigen
Freiheit notwendig der Ergidnzung und Vertiefung durch eine inner-
halb des Bistums planmaissig und zielbewusst einsetzende Pflege
seelsorglicher Bildungsarbeit (System im gesamten Vortragswesen,
Referentenschulung, Kurse zur Vermittlung eindringender Bibel-
kenntois, lebendiger Erfassung der Liturgie, seelische und sozial-
seelsorgliche Gesundheitspflege durch Pflanzung werktitiger Liebe
zu Heimat, Volk und Kirche aus der Kenntnisnahme ihrer Kultur-
und Geistesgeschichte) zur praktischen Hinordnung aller religitsen
Krifte des Altkatholizismus auf seine gemeindlichen, nationalen
und internationalen Aufgaben und Ziele im Dienste kirchlicher
Arbeitsgemeinschaft fiir das Reich Gottes.

¢« Lasset uns Gutes tun und nicht ermiiden; denn zu seiner
Zeit werden wir ernten, sofern wir nicht ablassen.» Gal. 6, 0.

Die Thesen werden dem stindigen Kongressausschuss zur
Behandlung und Begutachtung tiberwiesen.

6. Die geistigen Stromungen in der romisch-katholischen Ki_rche.
Vortrag von Herrn Prof. Dr. A. Gilg in Bern.
Der Vortrag erscheint vollstindig in einer der néchsten

Nummern der ,Internationalen kirchlichen Zeitschrift® in Bern.
Um '»2 Uhr wird die erste Sitzung geschlossen.



— 206 -

I Offentliche Versammlung im Grossratssaale des Rathauses,
Domnerstag, den 3. September, abends 8 Uhr.

1. Vortrag von Herrn Prof. Dr. Keussen in Konstanz: Der Altkatholizis-
mus als kirchliche Idee, ihre Hemmungen und Aussichten.
Der Vortrag wird vollstandig abgedruckt werden in einer
der nichsten Nummern der ,Internationalen Kkirchlichen Zeit-
schrift“ in Bern.

2. Kurze Ansprachen von Vertretern der beteiligten Kirchen. Herr Metro-
polit Germanos von Thyateira in London, als Vertreter Sr. Heiligkeit
des okumenischen Patriarchen von Konstantinopel:

Fure Hochwiirden, verehrte Damen und Herren!

Ich habe den ehrenvollen Auftrag S. H. des dkumenischen
Patriarchen, Mgr. Basilius, erhalten, Ihn und die heilige Synode
von Konstantinopel an diesem X. Internationalen altkatholischen
Kongress zu reprisentieren. Diesen Auftrag habe ich mit grosser
Freude angenommen und so bringe ich Ihnen, meinen Bridern,
den warmen Gruss und die besten Wiinsche der Kirche von
Konstantinopel.

Liebe und verehrte Brider!

Die orthodoxe Kirche, welche immer mit grossem Interesse
das innere Leben der Kirche Roms verfolgt hat, begriisste vom
ersten Augenblicke mit grosser Freude die altkatholische Bewe-
gung. Diese Sympathie der orthodoxen Kirche werden Sie leicht
verstehen, wenn Sie daran denken, dass die orthodoxe Kirche jahr-
hundertelang fiir die Erhaltung seiner geistlichen und konstitutio-
nellen Unabhédngigkeit gekampft hatte. Vor das Dilemma gestellf,
ihre Kinder entweder in dem Joch barbarischer Herrschaft zu
sehen oder die Prinzipien zu opfern, fiir die ihre Viter standen, hatte
sie das erste vorgezogen. Die wiederholten Versuche der romi-
schen Kirche zur Wiedervereinigung, besser gesagt, zur Unter-
driickung der orthodoxen Kirche, hat sie immer zurtickgewiesen
mit dem Hinweis, dass die rémische Kirche sich von der alten
gemeinsamen Grundlage entfernt habe. Fiir die orthodoxe Kirche
blieb als Grundlage der Verstindigung und der Wiedervereini-
gung der Kirchen immer bestehen die ungeteilte Kirche der
sieben okumenischen Konzilien und der acht ersten Jahrhunderte.
Rom aber einmal in den Abgrund der Neuerungen gestiirzt,



— 207 —

konnte nicht mehr feststehen, die Neuerungen folgten eine nach
der andern, bis die Synode des Vatikans den Gipfel dieser
Entwicklung erreichte. Die Aufregung, welche die Entschei-
dungen dieses Konzils in der ganzen Welt hervorgerufen hatten,
hat die orthodoxe Kirche in ihren Uberzeugungen gefestigt.

Die lehrreiche Stimme des verewigten Déllinger und seiner
Mitkampfer, welche sowohl die Orthodoxen als auch die Angli-
kaner zu gemeinsamer Erorterung der Bedingungen der Wieder-
vereinigung der Kirchen eingeladen, hatte ein grosses Echo nicht
nur in Konstantinopel, sondern auch in Russland und Griechen-
land gefunden. Wer von uns neueren Theologen hat nicht mit
grossem Genuss und Nutzen diese Debatten wieder und wieder
studiert und hoch geschitzt? HEs war da nicht nur der Geist
der Wissenschaft, welcher diese Ménner leitete, sondern auch
die briiderliche Liebe, welche sie zu den Entschliissen gefihrt
hatte, die wir alle bewundern., In jenen Unionskonferenzen
wurden die Grundlagen der weiteren Freundschaft unserer
Kirchen gestelit, der Freundschaft, welche bis heute dauert trotz
der hier oder dort erschienenen Schwierigkeiten, die volle
Wiedervereinigung zustande zu bringen. Dort wurde das Prinzip
allgemein anerkannt, dass wir dieses nur als wahr halten miissen,
quod semper, quod ubique, quod ab omnibus creditum est.

Liebe Briider! Wiederholt sowohl in der Kirche heute als
auch in diesem Saal wurde der Name des verewigten Bischofs
Dr. Herzog erwihnt. Gestatten Sie mir auch in diesem feier-
lichen Augenblick, mir, der in meinen Jugendjahren das Gliick
hatte, mit ihm in Beziehung zu treten und von seiner einfluss-
reichen Personlichkeit tief beriihrt zu werden, einige Worte.
Sein Hinscheiden war ein grosser Verlust nicht nur fur die
christkatholische Kirche der Schweiz und die altkatholische
Kirche im allgemeinen. Es war ein grosser Verlust auch fiir
unsere orthodoxe Kirche. Sein ausgedehntes Wissen, seine tiefe
Frommigkeit, sein eifriges Bestreben fiir die Wiedervereinigung
der Kirchen, sein freundliches und wohlwollendes Entgegen-
kommen, fiir die unterdriickten Christen des Orients seine
Stimme zu erheben, haben dazu beigetragen, seinen Namen
auch bei uns in grosser Hochachtung bekanntzumachen. Requies-
cat in pace!

Moge sein werter Nachfolger, der hochwiirdige Bischof Kiiry,
dem Beispiel seines Vorgiangers folgen und in Zusammenarbeit



— 208 —

mit allen altkatholischen Bischéfen dahin wirken, dass der Geist
der Wiedervereinigung unserer Kirchen nicht nur weiterlebe,
sondern zu einem gottgewollten Abschluss komme durch die
Gnade unseres Herrn und Heilands Jesus Christus. Amen.

Herr Erzbischof Franciskus Kenninck von Utrecht (Holland):

Als Haupt der niederléindischen altkatholischen Kirche be-
grisse ich Sie, hochverehrte Versammlung, und besonders dich,
liebe Schwesterkirche der Schweiz. Du hast den Mut gehabt,
die durch den Krieg unterbrochene Reihenfolge der internatio-
nalen Altkatholikenkongresse wieder zu erdffnen und die
(Glaubensgenossen aus der ganzen Welt einzuladen zur briider-
lichen Beratung. Wir gratulieren euch dazu, christkatholische
Briider, und danken euch zugleich. Moge der Erfolg dieses
Kongresses fiir euch und fiir uns alle ein ausserordentlich segens-
reicher sein!

Wir sind zusammengekommen, damit wir uns unseres Be-
rufes in der religiosen Welt immer stirker bewusst werden.
Keine Abenteurer oder Sektierer sind wir, die obdachlos uns
herumtreiben, begierig etwas zu erbeuten von dem, was vom
Lager verschiedener Konfessionen losgelassen wird, oder was
aus der Welt einer okkulten Wissenschaft uns zufliessen konnte.
Mit dem alten Bischof von Barcelona, Pacianus, sagen wir:
,christianus mihi nomen, catholicus cognomen®. Wir sind Mit-
glieder der alten katholischen Kirche, Kinder des Hauses. Die
Behauptung, die altkatholische Bewegung des Jahres 1870 sei
das Werk einiger Professoren gewesen, ist unwahr. Hier in
der Schweiz z. B. wie bei uns in der Heimat ist die alte natio-
nale Kirche geblieben wie sie war. Rom hat mit seinem Uni-
versalepiskopat, den Boden der alten Kirche untergrabend, sich
ein anderes Haus erbaut, worin wir nicht miteinziehen konnten.
Wir hatten und haben ein eigenes Heim und das wollen wir
behalten und verteidigen. Diese Verteidigung erheischt Streit
und bringt den Aufruf ,los von Rom!“ Diese Losung aber soll
uns nur Nebensache sein. Das michtige Reich auf den sieben
Hiigeln wird durch solche Lichtkugeln allein nicht zerstort.

Unsere Aufgabe ist nicht nur, Rom zu bekémpfen, sondern
auch, ja vielmehr die Grundsitze des Evangeliums Christi zu
beobachten und beizubehalten. Los von Rom soll also heissen:
zuriick zu Christo. Denn Christus ist das Haupt der Kirche,



— 209 — -

nicht nur in diesem Sinne, dass wir Ihn als den einzigen Meister
bekennen, sondern auch, dass wir aus IThm als der Quelle der
Gnade leben. Auf diese Weise sagt der heilige Ignaz von Anti-
ochien in seinem Briefe an die Smyrnéder: ,wo Christus Jesus,
da ist die katholische Kirche“. Unser Streben sei deshalb im
Leben so wie im Kultus, die Ehre Christi zu verkiindigen. Denn
es ist ja kein anderer Name unter dem Himmel, der den Men-
‘schen gegeben wire, dadurch wir gerettet werden sollen. In
diesem Namen, dem Namen des neuen Adams, fihlen wir uns
eins und unter dem Stabe dieses Hirten sollen die zerstreuten
Schafe sich vereinigen. -

Es wiirde wenig niitzen, die Meinungsverschiedenheiten
der einzelnen Kirchen genau festzustellen, die Schuldfrage da-
bei streng ins Auge zu fassen und weiter nichts zu tun. Es
ist unsere Pflicht, die getrennten Briider wieder zusammenzu-
bringen. Auf dem Boden der ungeteilten Kirche werden wir
uns finden. Bei volliger Anerkennung der Rechte jeder einzelnen
nationalen Kirche sollen wir doch eine Einheit bilden, die Ein-
heit, um welche der Hohepriester des Neuen Bundes so in-
briinstig gebeten hat. Bei diesen Unionsbestrebungen sollen wir
auf allen Anstrich von Unfehlbarkeit verzichten. Ablegen sollen
wir auch alle Vorurteile und aufkliren die Missverstindnisse.
Viel zu lange schon hat der Parteigeist geherrscht, bei welchem
man sich wenig um die Briidder kiimmerte. Jeder ging seine
eigenen Wege und das Ende von alledem sehen wir in unseren
Tagen. Wider einander stehen die Kirchen. Das muss sich
dndern. Wir miissen uns néhern zur briiderlichen Beratung, des
alten Spruches eingedenk: ,In necessariis unitas, in dubiis
libertas, in omnibus caritas“.

In diesem Sinne sagt die Utrechter Erklarung vom 24. Sep-
tember 1889 das Folgende:

» Wir hoffen, dass es den Bemiihungen der Theologen ge-
lingen wird, unter Festhaltung an dem Glauben der ungeteilten
Kirche, eine Verstindigung iiber die seit den Kirchenspaltungen
entstandenen Differenzen zu erzielen. Wir ermahnen die unserer
Leitung unterstellten Geistlichen, in der Predigt und bei dem
Unterrichte die wesentlichen christlichen Glaubenswahrheiten,
zu welchen sich die kirchlich getrennten Konfessionen gemeinsam
bekennen, in erster Linie zu betonen; bei der Besprechung der
noch vorhandenen Gegensitze jede Verletzung der Wahrheit

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1925. 14



— 210 —

und der Liebe sorgfiltig zu vermeiden und die Mitglieder unserer
Gemeinden durch Wort und Beispiel anzuleiten, Andersglaubigen
gegeniiber sich so zu verhalten wie es dem Geiste Jesu Christi
entspricht, der unser aller Erloser ist.“

Herr Dr. Georg Moog, Bischof der altkatholischen Kirche Deutsch-
lands, in Bonn a. Rh., begriisst die Teilnehmer des X. Inter-
nationalen Altkatholikenkongresses namens der deutschen alt-
katholischen Kirche. Die Mitglieder der deutschen altkatho-
lischen Kirche sind wie keine andern aus grosser Not und
Drangsal heraus gekommen. Aber im Vertrauen auf die Liebe
Gottes in Christus, auf die sie sich in der Arbeit immerfort
stiitzten, und in der Erfahrung der Liebe und der Unterstiitzung
durch die altkatholischen Mitbrider und Mitschwestern im Aus-
land ist ihnen diese Not und Drangsal zu einer heiligen Not
und Drangsal geworden, die sie nicht untergehen und ver-
zweifeln, sondern wachsen liess im Willen zur Tat, im Kkind-
lichen Glauben, in der Demut und Beugung vor Gott, in dem
unausloschlichen Dank der ungeheuchelten Liebe zu den Briidern
und Schwestern des Glaubens, mit denen wir endlich wieder
von Angesicht zu Aungesicht beisammen sind. Was uns heute
eint, alle zusammen, das moge alle auch fernerhin einigen in
der gemeinsamen Arbeit mit den altkatholischen Brudern und
Schwestern, mit den befreundeten Kirchen, dass wir es im Wer-
den und Wachsen unserer Kirchen erfahren: Wir galten als
tot, und siehe, wir leben.

Herr Alois Paschek, Bischof der altkatholischen Kirche in der
Tschechoslowakei, tiberbringt die Griisse der altkatholischen
Kirche sowie des Bischofs Gorazd Pavlik der orthodoxen tsche-
chisch-nationalen Kirche, die sich, wie die altkatholische Kirche,
von dem rationalen Zweig dieser Nationalkirche fernhélt und
keine Gemeinschaft mit ibr hat. Er gibt einen kurzen Uberblick
tiber die Verhiltnisse der altkatholischen Kirche und berichtet
von dusserm und innerm Zuwachs, von der Tatkraft und Opfer-
freudigkeit in ihren Reihen. Sie ist arm, weil ihre Glieder zu-
meist aus Arbeiterkreisen stammen, aber sie ist an einem Gute
reich: am innern Frieden. Das Verhiltnis zum Staat ist theo-
retisch das gleiche wie in der oOsterreichischen Monarchie vor
dem Kriege, praktisch aber wohlwollender, besonders durch
Ausrichtung von Subventionen. Er gedenkt der aufopfernden



— 211 —

Arbeit der Priester, die zu bescheidenem L.ohn eine Riesen-
arbeit in ausgedehnten Gemeinden besorgen miissen und darum
literarisch nicht tatig sein konnen. Darin erhoffen sie Hilfe von
den Schwesterkirchen. Er schliesst mit dem Wunsch, dass
dieser Kongress nicht allein den d&ussern Zusammenhang,
sondern auch die innere Verbundenheit, die innere Einheit
dokumentiere im Geiste Jesu Christi, auch in den einzelnen
Gliedern.

Herr Franziskus Bonczak, Bischof der polnisch-nationalen alt-
katholischen Kirche in Polen, spricht von der Bedringnis der
Andersglidubigen in Polen durch die romisch-katholische Kirche.
Er gibt zu bedenken, dass die Anwesenden wohl im Besitze
der Freiheit sind, aber sie nicht so zu wiirdigen wissen wie die,
die diese Freiheit erst erstreben und erkidmpfen miissen gegen
Gewalt und Zwang.

Hierauf schliesst der Prisident, Emil Frey-Vogt, die erste
offentliche Versammlung.

11. Sitzung der Kongressteilnehmer im Grossratssaal des
Rathauses, Freitag, den 4. September, vormittags 9 Uhr.

1. Wahl des Kongressausschusses. Nach den durch den Kongress
bestitigten Kongresstatuten scheidet heute ein Mitglied des
stindigen Kongressausschusses aus, ist aber wieder wihlbar.
Diese Ausscheidung trifft heute Herrn Emil Frey-Vogt, Basel.
Den Vorsitz dieser Verhandlung fihrt der zweite Prisident,
Dr. Klekler, Wien. Herr Emil Frey-Vogt, Basel, wird in ge-
heimer Abstimmung einstimmig als Mitglied des stdndigen Kon-
gressausschusses wiedergewéhlt.

2. Bestimmung des Landes des nédchsten Kongresses. Die Bischofe
der polnisch nationalen altkatholischen Kirche in den Vereinig-
ten Staaten Nordamerikas laden den nichsten Kongress nach
Amerika ein. Es ist aber praktisch unmoglich, dieser Einladung
Folge zu leisten. Man verzichtet daher darauf. Ebenso verzichtet
die altkatholische Kirche der Tschechoslowakei auf die Uber-
nahme des nichsten Kongresses. Herr Direktor Mittelbeck-Spit
in Utrecht erklédrt sich im Namen der holldndischen altkatholi-
schen Kirche bereit, den nichsten Kongress in Holland abzu-
halten. Die Versammlung nimmt diese Erkldrung mit bestem
Dank entgegen. ’



— 212 —

3. Die geistigen Voraussetzungen der kirchlichen Union. Vortrag
von Herrn Prof. Dr. E. Gaugler in Bern. Der Vortrag wird
vollstandig abgedruckt in einer der néichsten Nummern der
yInternationalen kirchlichen Zeitschrift“ in Bern.

4. Die Beziehungen des Altkatholizismus zu den orthodoxen Kirchen
des Ostens. Der Président erteilt Bischof Dr. Kiiry das Wort.

Herr Prdsident, meine Damen, meine Herren!

Wenn ich tiiber unsere Beziehungen zu den Kirchen des
Ostens spreche, muss ich Sie auf den Boden der Wirklichkeit
fithren. Wir machen die Erfahrung, dass, sobald nach irgendeiner
Seite hin mit der Verstindigungsarbeit Ernst gemacht wird,
sich sofort grosse Schwierigkeiten einstellen. Wir diirfen diese
nicht tiberschéitzen, wollen sie auch nicht unterschéitzen. Ins-
besondere wollen wir uns dariiber im klaren sein, dass nicht
von heute auf morgen gut gemacht werden kann, was Jahr-
hunderte versidumt haben. Es ist die Arbeit von Generationen
notwendig. Das bestétigt die Geschichte der Verhandlungen der
Altkatholiken mit den orthodoxen Kirchen. Schon die ersten
grossen Altkatholikenkongresse in Miinchen, Koéln, Konstanz
1871—173 fassten ein Zusammengehen mit den ostlichen Kirchen
ins Auge. Angehorige dieser Kirche brachten der katholischen
Reformbewegung ebenfalls das grosste Interesse entgegen. Das
Resultat der Bemiithungen waren die Bonner Unionskonferenzen
in den Jahren 1874 und 1875 unter Leitung von Déllinger. Den
Konferenzen war, wenn wir heute auf sie zuriickblicken, ein
geradezu préchtiger Erfolg beschieden. Wohl trat zutage, dass
die einzelnen Kirchen grosses Sondergut ihr eigen nannten,
aber iiber die wichtigsten Punkte konnte eine Einigung erzielt
werden, das Filioque eingeschlossen. Leider wurden die Kon-
ferenzen mit der zweiten abgebrochen. Die Ursache war der
Widerspruch, der gegen sie in England und im Osten erhoben
wurde. Vor allem war wenig Verstéindnis fiir die Anschauung
vorhanden, dass streng zwischen Dogma und theologischer
Schulmeinung unterschieden werden miisse., Die Veranstalter
wurden dadurch so eingeschiichtert, dass sie auf eine Fort-
setzung der Konferenzen verzichtet haben.

Erst der II. Internationale Altkatholikenkongress in Luzern
im Jahre 1892 gab Anstoss zu neuen Versuchen. Inzwischen
hatten die verschiedenen altkatholischen Kirchen in der Utrechter



— 213 —

Konvention des Jahres 1889 eine Basis geschaffen, die als Aus-
gangspunkt dienen konnte. Angeregt durch den Luzerner Kon-
gress wihlte der hl. Synod der russischen Kirche eine Kom-
mission, die mit der altkatholischen Rotterdamer Kommission,
die von dem Holldnder Kongress gewéihlt worden war, in Unter-
handlungen trat. Sie zogen sich vom Jahre 1894 bis 1913 oft mit
Pausen von mehreren Jahren dahin und wurden schliesslich
durch den Krieg vollstindig unterbrochen. Das Filioque, die
Eucharistie und die Anerkennung der Weihen der Kirche von
Utrecht, weniger ihre Giltigkeit als ihre Regularitit, standen im
Mittelpunkt der Untersuchungen und Erlauterungen. Studiert man
die ausgetauschten Dokumente, so bekommt man den Eindruck,
dass die Reaktion gegen die Bonner Konferenzen die Petersburger
Kommission stark beeinflusst hat. Die Altkatholiken verteidigten
ihre Position tapfer, von der aus sie es strikte ablehnten, sich
auf irgendeine theologische Schulmeinung zu verpflichten. Die
Kontroversen wurden eifrig in der ,Internationalen theologischen
Zeitschrift“, Bern, besprochen. Den Altkatholiken wurde von
einigen orthodoxen Theologen zum Vorwurf gemacht, dass sie
mit Vertretern der Kirche von England Interkommunion pfleg-
ten. Alle Anerkennung verdienen die vielen Freunde in der
orthodoxen Kirche, die die Auffassungen des Altkatholizismus
warm verteidigten.

Uberraschend war die Antwort des russischen hl. Synods
auf eine Anfrage des Patriarchen von Konstantinopel, Joachim III,
an alle orthodoxen Kirchen, wie sie liber die Beziehungen zu
der romisch-katholischen, anglikanischen und altkatholisehen
Gemeinschaft denken, vom 23. Februar 1903. Der auf die Alt-
katholiken sich beziehende Abschnitt lautet: ,Eifrige Orthodoxe
hatten sich Miihe gegeben, ihnen (den Altkatholiken) einen
Weg in die Kirche zu ebnen. Das hat anfinglich nicht schwer
geschienen“. Aber nun sei die erste Generation dahin. Die
neue Generation neige mehr dem Protestantismus zu. Es sei
zu befirchten, dass sie sich von dem verfiihrenden Traum
leiten lasse, ,die wahre Kirche unter sich selbst in ihrem Lande
vermittelst der Krifte ihrer eigenen Gelehrsamkeit und ihrer
eigenen Einsicht wieder herstellen zu kénnen. Den Altkatholiken
sei eindringlich die Tatsache vorzuhalten, ,dass unsere morgen-
landische orthodoxe Kirche, welche die vollstindige Hinterlage
Christi unverletzt bewahrt hat, in der Gegenwart allein die



— 214 —

6kumenische Kirche ist“. Daraus ergebe sich von selbst, ,was
sie (die Altkatholiken) ins Auge zu fassen und wozu sie sich
zu entschliessen haben, wenn sie tatsédchlich an die Heilsnot-
wendigkeit, innerhalb der Kirche zu sein, glauben und aufrichtig
Vereinigung mit ihr wiinschen.“ So hatte weder Dollinger noch
irgendeiner seiner Gesinnungsgenossen sich die Einigung vor-
gestellt. In der ,Revue“ wurde konstatiert, dass die Mehrheit
der Orthodoxen so urteilt. Im Jahre 1908 hat dagegen die alt-
katholische Kommission ausdriicklich gesagt: ,Eine wirkliche
Einigung verschiedener Kirchen, ihre gegenseitice Anerkennung
als vollberechtigte Mitglieder der einen, heiligen, allgemeinen
apostolischen Kirche darf und kann nur erzielt werden auf der
glaubigen Annahme jener Lehren, welche diese Kirche mit
unfehlbarer Autoritit als die Lehre Christi iiberliefert hat.“

Bei den Altkatholiken war die Begeisterung fir weitere
Verhandlungen stark abgekiihlt. Die Diskussion war auf dem
toten Punkt angelangt.

In den letzten Jahren ist nun eine erfreuliche Wendung
eingetreten, so dass die Situation heute eine ganz andere ist.
Es bhatte unterdessen die Anndhernng zwischen der orthodoxen
und der Kirche von England Fortschritte gemacht, in England
und in Amerika. Die beiden Kirchen waren sich auf amerikani-
schem Boden durch die Praxis naher gekommen. Eine Kom-
mission der amerikanisch-bischéflichen Kirche wurde beauftragt,
in Verbindung mit den orthodoxen und altkatholischen Kirchen
zu treten. Als Basis einer Verstiandigung verfasste die Kom-
mission ein Konkordat, das die Billigung des Patriarchates von
Konstantinopel, einiger orthodoxen Kirchen und die Zustimmung
von Bischof Dr. Herzog fand. Wenn wir den Inhalt charakteri-
sieren sollen, konnen wir einfach sagen, es baut sich auf den
Ergebnissen der Bonner Unionskonferenzen auf. Formlich tiber- -
rascht wurde die christliche Welt, als am 22. Juli 1922 das
Patriarchat von Konstantinopel den Erzbischof von Canterbury
unterrichtete, dass es auf Grund von Untersuchungen einer
Kommission die anglikanischen Weihen fiir giiltig anerkenne.
Die Verhandlungen der orthodoxen Kirche mit dem Altkatholi-
zismus waren ebenfalls aufgenommen. Die Initiative hatte das
Patriarchat von Konstantinopel ergriffen, da die Russen durch
die Ereignisse in ihrem Land nicht mebr in Frage kamen. An-
lasslich der ersten Zusammenkunft der Weltkonferenz iber



— 215 —

Glauben und Verfassung in Genf im Jahre 1920 traten am
19. August unter Leitung des Vertreters des oOkumenischen
Patriarchen, des Metropoliten Germanos, orthodoxe und alt-
katholische Theologen unter Fithrung von Bischof Herzog zu
einer Beratung zusammen. Nach einem Bericht des Metropoliten
nach Konstantinopel hatte es sich in dieser denkwiirdigen Zu-
sammenkunft bald gezeigt, dass in wesentlichen Dingen kein
Gegensatz mehr vorhanden sei und sich in unwesentlichen
Dingen bei gutem Willen eine Verstidndigung erreichen lasse,
Man habe sich mit dem Vorsatz getrennt, die Unionsverhand-
lungen wieder ernstlich aufzunehmen. Der hl. Synod in Kon-
stantinopel stimmte dem bei und teilte das Bischof Herzog in
einem freundlichen Schreiben mit.

Auf die Kontroverse selbst trete ich nicht ein. Nur méchte
ich noch einige praktische Anregungen machen. In den letzten
Jahren ist es hidufig vorgekommen, dass von Angehorigen der
orthodoxen Kirchen die Hilfe altkatholischer Geistlicher in An-
spruch genommen wurde, wenn kein eigener Priester erreichbar
war. Ich weiss, dass von altkatholischer Seite immer herzlich
gern entsprochen wurde. Es wéire winschbar, dass die An-
gelegenheit geregelt wiirde. Es gibt manche Orthodoxe im
Abendland, die von unserem Verhidltnis zu ihrer Kirche gar
nichts wissen oder die vielleicht doch Bedenken haben, da sie
von seiten ihrer Kirche ohne Aufkldrung sind. Ferner wére
wiinschbar, dass die Orientalen uns noch mehr als es bis jetzt
geschehen ist, mit dem Wesen ihrer Kirche vertraut machen
wiirden. Sie ahnen offenbar gar nicht, wie stark das Interesse
fiir ihre Kirche im Abendland ist. Es kdnnte das durch Arbeiten
in unseren Zeitschriften, durch Vortriage und Kurse an unseren
Universititen, sagen wir an unserer Fakulat in Bern, durch
orthodoxe Theologen geschehen. Sobald wir Abendlédnder mit
dem Glaubensleben, der Frommigkeit und der Verfassung der
orthodoxen Kirche bekannt werden, miisste manches Vorurteil
schwinden. Ein Austausch unserer Zeitschriften ist ebenfalls zu
empfehlen. Schliesslich wiirden wir es sehr begriissen, wenn
kiinftig die Kirchen des Ostens ihre Studenten, die sie nach
dem Westen schicken, unserer theologischen Fakultat anver-
trauen wiirden.

Ich empfehle Ihnen den vorliegenden Antrag zur Ge-
nehmigung.



— 216 —

Nun erhélt Prof. Dr. Stephan Zankow aus Sofia zum selben Thema
das Wort., Im ersten Teil seiner Ausfiihrungen gibt er einen
geschichtlichen Uberblick iiber das, was bisher geschehen ist.
Er konstatiert ebenfalls mit Genugtuung, dass sich seit der Welt-
konferenz in Genf die 4ussern Beziehungen zwischen den Kirchen
der Orthodoxie und des Altkatholizismus immer freundschaft-
licher gestaltet haben. Er fahrt hierauf folgendermassen fort:

Nun aber, damit diese aufrichtigen Bestrebungen und so
herzlich gepflogenen #usseren Beziehungen zwischen den beiden
Kirchen zu einem gliicklichen, formellen und vollen Abschlusse
kommen, ist, meines bescheidenen Erachtens, die Aufwerfung
und Losung der Frage notwendig: Was hindert noch die wolle
Vereinigung, die eigentliche kirchliche Union der beiden Kirchen?
Auch hier wiirde eine kurze Ubersicht der tiber die strittigen
oder unklaren Glaubensfragen gefiihrten Verhandlungen uns
einerseits den Stand dieser Fragen und anderseits den richtigen
Weg zu ihrer Loésung aufzeigen.

Ich weiss, dass das Aufwerfen gerade dieser Frage der
Glaubenseinheit oder der Dogmeneinigung nicht ganz dem Zuge
der heutigen Zeit entspricht. Und trotzdem wage ich gerade
hier Hand anzulegen, weil ich, und wie ich glaube, auch viele
andere der festen Uberzeugung sind, dass es ohne die gliick-
liche Losung dieser hochwichtigen Frage, zu einer wirklichen,
vollen Einigung der beiden Kirchen nicht kommen wird und
dass ohne diese Einigung wir immer am Rande der blossen
ausseren Beziehungen haften bleiben werden. Ich betrachte es
hier als meine Pflicht, hervorzuheben, dass, meinen Informationen
nach, vom orthodoxen Standpunkte eine Einigung der beiden
Kirchen ohne eine Einigung und Einheit des Glaubens nicht
moglich ist. Wir Orthodoxen koénnen nicht den Standpunkt
akzeptieren, dass die universelle christliche Liebe eine inter-
konfessionelle Indifferenz bedeute und dass die kirchliche Eini-
gung auf einer solchen Indifferenz aufgebaut werden koénnte.
Wiirden wir einen solchen Standpunkt einnehmen, so wiirde
das nicht nur gegen den Sinn unserer ganzen Vergangenheit
sprechen, sondern dann wiirden wir auch nicht verstehen kénnen,
wieso die Altkatholiken entstanden sind und warum sie das
vatikanische und viele andere Dogmen der rémisch-katholischen
Kirche verworfen haben. Also meinen wir Orthodoxen, dass
sowie ein prinzipienloses Christentum oder eine prinzipienlose



— 217 —

Kirche ein Ding der Unmdoglichkeit und der Unlogik sind, so
ist eine Union der beiden Kirchen ohne eine Einigung und
Einheit des Glaubens ein Ding der Unmoglichkeit.

Die bisherigen Verhandlungen und wissenschaftlichen Unter-
suchungen haben hauptséchlich drei Fragen hervorgehoben,
tiber welche eine Einigung der beiden Kirchen zunidchst zu
erzielen notwendig wire. Dies sind die Fragen: 1. tiber das
Filioque, 2. tiber die Eucharistie, 3. tiber die Kirche.

1. Schon in den Bonner Konferenzen ist tiber das Filioque
ein bedeutender Erfolg erzielt worden, indem man dort ein-
stimmig anerkannte, dass 1. das Filioque in das nizéinische
Glaubensbekenntnis ungesetzlich von der romischen Kirche ein-
geschoben wurde und dass es daher sehr wiinschenswert ist, die
urspriingliche Form des Glaubensbekenntnisses wieder herzu-
stellen und 2. dass der hl. Geist aus dem Vater (der Anfang,
Ursache und Quelle der Gottheit ist), durch den (aber nicht
aus dem) Sohn (in dem Er ruht) susgeht und eine Vermittlung
zwischen dem Vater und dem Sohne bildet.

Diese Formulierung, welche die Frage, mit Recht, in eine
formelle und in eine materielle Seite teilt, rief geschichtlich-
dogmatische Untersuchungen und lebhafte Kontroversen hervor,
die zu einer Kliarung fihrten, welche von beiden Teilen als
eine Grundlage der Einigung genommen werden kann. Zunédchst
war es ein Verdienst Dr. Josef Langen’s gewesen, der in seiner
Untersuchung ,Die trinitarische Lehrdifferenz zwischen der
abendldndischen und morgenlindischen Kirche“ (Bonn 1876)
ausfiihrte, dass, erstens ein Unterschied gemacht werden muss
zwischen ,Dogma“ und ,theologische Uberlieferung“ (oder Mei-
nung) und zweitens, dass in der Kirche Dogma nur der Lehr-
satz ist, ,der hl. Geist geht von dem Vater aus“, und nur eine
theologische Meinung ist, dass ,der hl. Geist von dem Vater
durch den Sohn ausgeht®.

Die Petersburger Unionskommission unterstreicht zwar in
ihrer Formel, dass der hl. Geist von dem Vater ausgeht (der
allein Anfang, Grund und Ursache des Sohnes und des hl, Geistes
ist und daher nicht zwei Griinde oder zwei Ursachen anerkannt
werden koénnen), aber durch den dritten Punkt dieser Formel
wird hinzugefiigt: ,Wir tiberlassen den theologischen Betrach-
tungen und Forschungen die Aufklédrung der bei manchen hl.
Viatern und Lehrern der Kirche vorkommenden Anschauungen



— 218 —

tiber das Durchleuchten des hl. Geistes durch den Sohn (vo Hveipe
76 ayor $x tot Haveos 9 b quvegoivrue, v éxdduma, 1 TEOEGW,
7 &xrrogeverar), ob das Durchleuchten von dem Vater durch den
Sohn nur zu der zeitlichen Aussendung des hl. Geistes in die
Welt, um Wohltaten zu tiben, zu beziehen ist, oder aber in
dem ewigen Leben der Gottheit gedacht werden kann.

In ihrer Antwort an die Peterburger Kommission stellt sich
die Rotterdamer Kommission auf den formellen Standpunkt,
dass das, was die Viter tber die Frage gelehrt haben, noch
heute (ohne es als Dogma zu betrachten) gelehrt werden kann,
da tber das ,Wie“ des Ausganges des hl. Geistes vom Vater
keine Ubereinstimmung bei den Vitern besteht.

Diese Unklarheit der westlichen Meinungen iiber das , Wie“
des Ausganges des hl. Geistes vom Vater konnte die Ortho-
doxen doch nicht befriedigen; sie beunruhigte sie sogar, weil
die Zulassung vieler Erklarungen in diesem Punkte wiederum
zum Filioque fiihren konnte. Deswegen suchten manche russische
Theologen (mit A. Th. Gussew an der Spitze) den dogmatischen
Lehrsatz, ,dass der hl. Geist von dem Vater ausgeht“, so zu
erkldren (zwar mehr mit logischen Schliissen als mit patri-
stischen Belegen), dass er (der hl. Geist) nur aus dem alleinigen
Vater ausgeht (<x udvov vot Hevgos sxmogeverar, a Patre solo)
und diese ihre Schlussfolgerung (Privatmeinung) als Dogma zu
betrachten.

Damit entfernte sich diese Richtung der russischen Theo-
logie vielmehr von dem altkatholischen Standpunkte als die
Meinung der Petersburger Unionskommission von diesem Stand-
punkte entfernt war. Die Frage drohte fast ein Trennungs-
grund der beiden verhandelnden Teile zu werden. Hier, gerade
in der richtigsten Zeit, ergriff das Wort der geniale und all-
gemein hochgeschéitzte russische Theologe W. Bolotow, der in
seinen (urspriinglich anonym in der ,Internationalen Kirch-
lichen Zeitschrift“ gedruckten) ,Thesen tiber das Filioque“ fast
allgemein (auch fiir Russland) tiberzeugend ausfihrte (und gerade
nachwies), dass in der Frage 1. Dogma (d. h. das wahre und von
einem Okumenischen Konzil festgestellte) ist nur der Lehrsatz,
nder hl. Geist geht von dem Vater aus“, 2. Theologumenon
(d. h. das Wahrscheinliche, von den hl. Vitern der ungeteilten
Kirche vertretene, aber von einem 6kumenischen Konzil nicht



- 219 —

festgestellte) ist der Satz: ,der hl. Geist geht von dem Vater
durch den Sohn aus oder wird in die Welt ausgesendet“ und
3. theologische (oder Privat-) Meinung (d. h. dasjenige, dem
jede Autoritat tehlt, aber nicht in Widerspruch mit dem Dogma
steht) ist die Lehre von dem a Patre solo. Das romisch-katholische
Filioque oder die augustinische Meinung iiber das Filioque ist
eher ein Philosophumenon. Uber die inhaltliche Seite der Frage
fithrte Bolotow aus, dass der Sohn weder Ursache noch Mit-
ursache, jedoch Bedingung des unbedingten Ausganges des hl.
Geistes ist (ein Vermittler des bedingungslosen Ausganges des
hl. Geistes). Die ,Thesen“ Bolotow’s haben, wie gesagt, auch in
Russland fast eine allgemeine Zustimmung gefunden.

Und so glaube ich richtig beurteilen zu kénnen, wenn ich
sage, dass, nach den bisherigen Vorarbeiten wie auch ins-
besondere nach den Thesen Bolotow’s tber das Filioque, die
Grundlagen fir eine Einigung der beiden Kirchen in dieser
Frage schon geliefert sind, dies desto mehr, weil die altkatholi-
schen Kirchen in der Schweiz und Holland das Filioque aus
ihren offiziellen Biichern ausgestrichen haben und weil auch
die altkatholische Kirche in Deutschland nicht weit von dem-
selben Schritte entfernt ist.

Beziiglich der inhaltlichen Seite der Frage will ich hoffen,
dass von seiten der orthodoxen Kirche keine besonderen
Schwierigkeiten entstehen kénnten, wenn Altkatholiken (solange
nicht ein zukiinftiges Konzil eine Formel aufstellt) sich als zu
ihrer theologischen Meinung (oder Theologumenon) an die fol-
gende Formel halten wiirden, welche von der amerikanischen
bischoflichen Kommission (zur Pflege der Beziehungen mit den
Orthodoxen und Altkatholiken) vorgeschlagen worden ist:

I. 1. Die Einschaltung des Filioque in das nizénische Glau-
bensbekenntnis ist kanonisch irregulir.

2. Selbst wenn dieser Zusatz auf regelnéssige Weise er-
folgt ware, kann er zu Missverstdndnissen Anlass geben, sofern
er nicht durch eine ausfithrliche Formel ersetzt und erklért wird.

3. Er sollte weggelassen und der abendlindische Wortlaut
des Credo in volliger Ubereinstimmung mit demjenigen der
okumenischen Konzilien gebracht werden.

II. 1. Die Urquelle des Ausganges des hl. Geistes ist einzig
in dem Vater.



— 220 —

2. Der Sohn wirkt mit bei der ewigen Aussendung des hl.
Geistes durch den Vater.

3. In diesem Sinne geht der hl. Geist von dem Vater durch
den Sohn aus.

4. Dies lasse aber in keinem TFalle zu den Irrtum eines
zweifachen Ausganges des hl. Geistes aus der Gottheit.

2. Schwieriger ist die Frage iiber das Sakrament der Eu-
charistie und schwierig entwickelten sich auch die Verhand-
lungen tiber diese Frage. Dass wir in den dargebrachten und
konsekrierten Gaben den wahren Leib und das Blut Christi
empfangen, dariiber war kein Zweifel und kein Streit in oder
zwischen den beiden Kirchen. Nur beziiglich des , Wie* (dies
Sakrament geschieht) konnte keine Klarkeit oder Ubereinstim-
mung erreicht werden, insbesondere weil die Altkatholiken die
romisch-katholische (tridentinische) roh-materialistische Lehre
von der Transsubstantiation zuriickwiesen, hingegen diese Lehre
unter den Orthodoxen in den letzten zwei Jahrhunderten Ein-
gang und Anhédnger fand.

Sowohl die Utrechter Konvention (1889) als auch die Rotter-
damer Unionskommission erklédrten, dass wir unter den Gestalten
von (oder in den geweihten) Brot und Wein den Leib und das
Blut (oder Jesus Christus selbst) wahrhaft, wirklich, wesentlich,
geistig, mystisch, sakramentalisch, aber nicht materiell noch
fleischlich empfangen (gegenwirtig ist). Und da tiber das ,Wie
keine Ubereinstimmung besteht, so sind die Meinungen dartiber
kein Dogma und folglich die romisch-katholische Meinung tiber
die Transsubstantiation kein Hinderungsgrund fiir die Vereini-
gung der beiden Kirchen sei, zumal die Lehre von der Trans-
substantiation erst spéter (seit dem XVIIL. Jahrhundert) unter
den Orthodoxen Aufnahme fand und in den liturgischen Biichern
der orthodoxen Kirche nicht vorzufinden ist. Diese letztere
Einwendung gegen die Anhénger der Transsubstantiationslehre
unter den russischen Theologen erwies sich im grossen und
ganzen als richtig und wurde die Frage, wenigstens vom for-
mellen Standpunkte, dadurch in ein anderes Licht gebracht.
Die orthodoxen Theologen, die sich bis dahin im allgemeinen
an die romisch katholische Lehre der Transsubstantiation (oder
eher an das Wort Transsubstantiation, Umwandlung ,pre-
suschtschestwlenie“, aber auch ,prelojenie“, ,peremena®)hielten,
fanden einen Anstand an manchen altkatholischen Ausdriicken,



— 221 —

wie z. B.: ,Die hl. Eucharistie ist ein Sakrament des Korpers
und des Blutes Christi im Sinne der geistigen Nahrung. Che-
mische, materielle, substantielle Verinderung des Brotes und
des Weines und demgeméss eine korperliche Nahrung kann
nicht bewiesen werden weder durch die Worte Christi noch
durch die Lehre der Viater.“ Solche Formulierungen konnten
nicht nur ganz lutherisch, sondern auch kalvinisch verstanden
werden. Wie auch diese Einwendungen gerechtfertigt sein
mogen (sie haben auch wirklich ihren guten Dienst geleistet,
indem sie die Altkatholiken veranlassten, ihre Lehre liber die
Eucharistie klarer und unzweideutiger zu formulieren), sie
zwangen aber gleichzeitig die orthodoxen Theologen, auch
ihrerseits sich liber die Umwandlungsfrage naher und Kklarer
auszusprechen. Und tatséchlich, sogar die heissesten Anhénger
der Transsubstantiationslehre und Widersacher der altkatholi-
schen Anschauungen iiber die Eucharistie (wie Prof. Gtussew,
Prof. Kerenskij und Bischof Sergheij von Yamburg) kamen in
ihren Erorterungen, letzten Endes, zu Resultaten, die von den
letzten Formulierungen der Altkatholiken nicht sehr weit ent-
fernt sind. Zunachst verwarfen sie die roh-materialistische Auf-
fassung der romisch-katholischen Kirche iiber die Transsub-
stantiation. Und dann: die einen (wie Gussew) kamen zum
Schlusse, dass die Substanz des Korpers Christi in der Eucha-
ristie eine Mittelsubstanz, eine halbgeistige, halbmaterielle sei
und dass zwischen dem Korper Christi und dem gewdohnlichen
Korper ein entschiedener, unermesslicher Unterschied bestehe,
der sogar zum Gegensatze libergehe ; andere (wie Prof. Kerenskij)
kamen zum Schlusse: ,Die Verwandlung des Weines und des
Brotes in Korper und Blut Christi ist sakramentell und geistig,
jedoch nicht materialistisch, wie manche rémische Katholiken
lehren; und wieder andere (wie Bischof Sergheij) &usserten
sich, dass ,die Umwandlung eine geistige sei; Korper und Blut
Christi bleiben geistige Erscheinungen und sie ndhren unsgeistig.
Parallel mit dieser Aufklirung der Frage in der russisch-
theologischen Literatur sprachen sich aus iiber dieselbe Frage
auch altkatholischerseits Méanner wie Prof. Michaud und Bischof
Weber u. a.; Michaud im Sinne, dass er zwar nicht eine ma-
terielle, aber eine objektiv-geistige Gegenwart (La présence
objective, spirituelle) Christi im Sakramente verstehe, eine Auf-
fassung, die gerade so von dem lateinischen materialistischen



— 222 —

Realismus wie auch von dem kalvinischen Figuralismus entfernt
ist; und Bischof Weber, der erklirte, dass ,nach der altkatholi-
schen Auffassung, infolge der Konsekration, das friihere Brot
und der frithere Wein nicht mehr Brot und Wein sind, sondern
Korper und Blut Christi.“

Ich mochte beziiglich dieser Frage den Schluss ziehen.
Auch in dieser so schwierigen Frage haben die gegenseitigen
Erorterungen und Verhandlungen ihren guten Dienst geleistet.
Zwar, wie man sieht, halten sich noch viele von den orthodoxen
(hauptsidchlich russischen) Theologen an das Wort ,Umwand-
lung“, aber sie verstehen es nicht im materialistisch papstlichen
Sinne, und auch die Altkatholiken vermeiden zwar (vielleicht
mehr aus Riicksicht zu den westlich-kirchlichen Verhéltnissen
und der grobmaterialistischen Auffassung der ,,Umwandlung®)
das Wort ,,Umwandlung“, aber, wie man aus den Worten der
Utrechter Konvention (,,unter den Gestaltenvon Brotund Wein“ ete.)
und den Worten Bischofs Weber (,Das friithere Brot und der
frihere Wein sind nicht mehr Brot und Wein, sondern®“ etc.)
sieht, verneinen sie die sakramentelle und geistig-reelle Um-
wandlung nicht. Ich meine daher, dass auch in dieser so hoch-
wichtigen Glaubensfrage die beiden Kirchen schon nicht weit
voneinander entfernt sind.

Ich glaube, dass beziiglich der zukinftigen Einigungsformel
iiber die Kucharistie die Formel volle Beachtung der beiden
Teile verdient, die der ehrwiirdige englische Bischof Gore und
mit ihm andere anglikanische Kirchenwiirdentriger dem Pa-
triarchen von Konstantinopel 1922 als eine Einigungsformel
vorgelegt haben. Sie lautet:

» Wir anerkennen, dass in der Eucharistie durch die Kon-
sekration das Brot und der Wein, welche durch die lebendig-
machende Kraft des hl. Geistes gesegnet worden sind, sich
verwandeln und zum wahren Leib und wahren Blute Christi
werden und als solche den Gliaubigen gespendet und von ihnen
empfangen werden. Daher halten wir dafiir, dass der auf diese
Weise gegenwairtige Christus angebetet werden soll. Beziiglich
der tatséchlichen Art der Verwandlung und der Weise der
Gegenwart Christi hat kein o6kumenisches Konzil eine Lehre
aufgestellt und deshalb wagen wir es nicht, uns iiber den Vor-
gang auszusprechen, sondern glauben an die Tatsache. Wir



— 223 —

~ haben hier ein gottliches (Geheimnis, das alle menschliche Ver-
nunft tbertrifft“.

3. Am schwierigsten erwies und erweist sich noch bis heute
die Frage iliber die Kirche. Es scheint, dass gerade hier die
Meinungen am meisten auseinandergehen. Ich meine, dass, ohne
jede Verschleierung, hier konstatiert werden muss, dass die
hervorgetretenen Verschiedenheiten in der Frage beziiglich der
Kirche die Hauptschwierigkeit bleiben fiir die Erzielung einer
Verstandigung zwischen den beiden Kirchen.

Die Orthodoxen halten sich an das Prinzip, dass es eine,
heilige, katholische und apostolische Kirche gab und auch (nach
der Trennung) gibt, und zwar nicht nur unsichtbar, sondern
auch reell, empirisch. Diese Kirche ist (schon geschichtlich
betrachtet) die Kirche, die der alten (,ungeteilten“), einen,
katholischen Kirche gehorte und die bis auf den heutigen Tag
sich auf dem Boden der o6kumenischen Kirche erhalten hat.
Diese Kirche ist die orthodoxe Kirche. Diejenigen christlichen
Kirchen (oder Gemeinschaften), die sich auf diesem Boden nicht
erhalten haben (die sich von ihm trennten), kénnen nicht als
die okumenische Kirche betrachtet werden. Inwiefern und in
welchem Sinne diese Kirchen, in denen auch bis zum gewissen
Grade gottliche Wahrheit und christliche Gnade vorhanden
sind, als christliche Kirchen oder gar der ékumenischen Kirche
angehorende zu betrachten sind, bleibt unter den Orthodoxen
strittig.

Abweichend von dieser Anschauung meinen viele von den
Altkatholiken, dass ,alle christlichen Bekenntnisse ihre Berechti-
gung haben, aber keine darf sich allein seligmachende nennen.
Daraus folgt, dass keine einzelne Kirche das Ideal fir alle
anderen sein kann“, Noch mehr, es folgten in neuester Zeit
Ausserungen von Altkatholiken, die die Anschauung der Ortho-
doxen tiber die Kirche direkt als ,ultramontan“ bezeichnen
und noch hinzufiigen: ,Wire tatséichlich dieser Kirchenbegriff
allgemeine Lehre der orthodoxen (russischen) Kirche, dann
wiirde sich von altkatholischer Seite kein Finger mehr fir
Einigungsbestrebungen mit dieser rithren.“ Oder es wird tiber die
Frage sachlich folgendermassen ausgetfiihrt: ,Die dussere Ein-
heit der christlichen Kirche ist vollstindig verloren gegangen.
Die einzelnen Kirchen sind Teilkirchen und jede (von ihnen)



— 224 —

birgt in sich einen Teil des Gutes der alten Kirche, aber keine
besitzt alle Eigenschaften der ersten Kirche unverkiirzt und
ohne Vermengung mit spiterem religiosen Sinn; und keine
einzelne (,Konfessionskirche“) darf sich der Leib Christi, der
Tempel Gottes nennen. Die wahre Kirche ist in allen Kirchen.
Alle einzelnen Kirchen fithren zu der wahren Kirche.* Ich
weiss nicht, ob sich &hnliche Anschauungen iiber die Kirche
sehr viel von der allgemein verbreiteten protestantischen An-
schauung unterscheiden, welche Anschauung im wesentlichen
darin besteht: Nach der Trennung ist die dkumenische Kirche
zerfallen, so dass es heute konkret keine okumenische katho-
lische Kirche géabe; alle Konfessionen stellen sie nur teilweise
und nicht gleich sicher dar und sie ist nirgends weder ganz
noch relativ verkérpert; es existieren eigentlich verschiedene
getrennte Fragmente.

Ich muss offen bekennen, dass eine solche Auffassung von
der Kirche keinen Anklang und noch weniger eine notwendige
Zustimmung in der orthodoxen Kirche finden kann. Wir Ortho-
doxen konnen nicht die goéttlich (und als sichtbare Grosse)
gestiftete Kirche heute als blosse ,Zweige“ ohne Baum und
Stamm begreifen. Wir konnen nicht diese Kirche als blosse
abstrakte Projektion verstehen. Fir uns ist die Kirche eine,
katholische, heilige und apostolische sowohl als unsichtbares
als auch als sichtbares Ganzes. Sie ist fiir uns nicht eine Or-
ganisation, sondern ein lebendiger ganzer Organismus. Daher
konnen wir nicht ein Prinzip akzeptieren, das dazu fihrt, die
Kirche in Kirchen, diese in. Gruppen und Sekten und diese
letzteren in Individuen zu zersplittern.

Heisst dann das, dass wir — Orthodoxe und Altkatholiken —
in dieser Frage vor einem uniiberbriickbaren Abgrund stehen?
Ich glaube es nicht. Denn, soviel ich richtig beobachte und
beurteilen kann, sind — von beiden Seiten — noch viele Einzel-
heiten der Frage in klares Licht zu bringen und dann sind
nicht alle Privatmeinungen in dieser Frage als Credo der beiden
Kirchen zu betrachten. Ich habe zwar oben Ausserungen alt-
katholischerseits angefiihrt, die uns nicht nur zweifelhaft, sondern
auch unannehmbar erscheinen. Zu derselben Zeit aber, als
solche Ausserungen gemacht worden sind, erklirten 1922 in
Utrecht die versammelten Bischofe und Priester der altkatho-
lischen Kirche der Niederlande, dass sie ,ohne Einschrinkung



— 225 —

den katholischen Charakter der griechischen oder morgenlindi-
schen Kirche anerkennen“. In demselben Jahre erklirte Bischof
Eduard Herzog in seinem Schreiben an den Patriarchen von
- Konstantinopel, dass ,Ein Jahrtausend (d. h. bis zum heutigen
Tage) . . . hielt das 6kumenische Patriarchat (also die ortHedoxe
Kirche) . .. streng am Glaubensbekenntnis der wungeteilten Kirche
und an der apostolischen Kirchenverfassung fest* und figte hinzu
die Zuversicht, dass dieses Patriarchat oder diese orthodoxe
Kirche ,ein Zeichen der Einigkeit und des Friedens werde fir die
ganze christliche Kirche* . .. War nicht derselben Uberzeugung,
namlich, dass die orthodoxe Kirche den Charakter der oku-
menischen Kirche erhalten habe, auch Déllinger? Sind so selten
in der altkatholischen Kirche auch Behauptungen wie diese,
dass ,die orthodoxe Kirche das ibhr anvertraute apostolische
Irbe treu und unverfilscht bewahrt, sich keine Neuerungen
in (laubenssachen zuschulden kommen lasse, von manchen
Missbriauchen der romischen Kirche sich frei erhalten hat?“
Soll ich, kann ich angesichts solcher klaren Ausserungen und
autoritativer Erklidrungen pessimistisch bleiben dariiber, dass
die altkatholische Kirche nicht genug Liebe und Verstéindnis
fir die allgemeine Anschauung der orthodoxen Kirche iiber
den Kirchenbegriff zeigen wird? Ich bin nicht und kann nicht
in dieser Frage pessimistisch auch beziiglich der Liebe und
des Verstindnisses der orthodoxen Kirche sein. Denn trotz ihrer
hervorgehobenen allgemeinen oder prinzipiellen Anschauung
tiber den Begriff der Kirche weiss ich, dass diese Kirche seit
Jahrhunderten jeden Tag vor Gott betet fiir die Vereinigung
der Kirchen, dass in ihr Manner von Ansehen, wie des Metro-
politen von Moskan Philaret (+ 1867) gibt, die nicht wagen, alle
nichtorthodoxen christlichen Kirchen falsch zu nennen, und sie
eher als krankende Teile des einen ganzen Organismus der
Kirche ansehen und sie der Gottesgnade anvertrauen und dass
es in dieser Kirche angesehene Theologen gibt, die, ohne der
Héresie beschuldigt zu werden, der Anschauung sind, dass eine
volle und absolute Trennung der Kirche nicht stattgefunden
habe und dass in manchen christlichen Kirchen, wenn auch
bis zum gewissen Grade und im gewissen Sinne, gottliche Wahr-
heit und christliche Gnade vorhanden ist.

Ich will hoffen, dass beziiglich dieser so hochwichtigen und
schwierigen Frage die Anschauung des hochwirdigsten Erz-

Internat. kirchl, Zeitschrift, Heft 4, 1925. . 15



— 296 —

bischofs von Utrecht, Herrn Franziskus Kenninck, volle Beach-
tung der beiden Teile verdient, insbesonders altkatholischer-
seits, da diese Anschauung in dem VII. Altkatholikenkongress
in einem von dem Erzbischof (damals Professor) Kenninck ge-
haltenen Referate ausgesprochen war und von dem genannten
Kongresse volle Billigung gefunden hat. Diese Anschauung
lautet: ,,Die Kirche beweist ihre Katholizitit durch die Reinheit
der von ihr gehaltenen Lehre und durch die apostolische Suk-
zession ihrer Bischofe. Deswegen, jede einzelne lokale Kirche,
welche ihre Angehorigkeit zu der katholischen Kirche beweisen
will, muss in Theorie und Praxis, in ihrer Glaubenslehre und
im Leben den katholischen, in dem Evangelium bezeugten
Christus predigen, und kann als solche, in ihrer Eigenschaft
als Teil der katholischen Kirche, erkannt werden nach der
Reinheit ihrer Glaubenslehre und nach der apostolischen Suk-
zession ihrer Bischofe.“

Und so glaube ich, dass auch in dieser besonders wichtigen
und besonders schwierigen Frage wie auch in anderen, die ich
hier nicht fiir notwendig finde, zu erortern, doch eine Verstindi-
gung und Einigung zwischen Altkatholiken und Orthodoxen
moglich ist. Ich glaube innig und vertraue fest an diese fiir
Ost und West segensreiche Einigung der beiden Kirchen, der
eigentlichen ,orthodoxen“ Kirche im Westen und der eigent-
lichen ,altkatholischen“ Kirche im Osten!

Nicht als ob wir bei diesem hl. Werke, an dessen Vollendung
wir so fest glauben, eine vdllige Uniformitit anstrebten! Eine
solche Uniformitat ist weder moglich noch wiinschenswert.
Unwesentliche Unterschiede bestanden auch in den ersten christ-
lichen Jahrhunderten ; sie bestehen auch heute noch in den
einzelnen orthodoxen Kirchen! Das géttliche Leben der Kirche
ist so unendlich reich und voll, so unendlich mannigfaltig, dass
es ein unverzeihlicher Fehler wire, es ganz in den formellen
Rahmen der Uniformitéit einengen zu wollen! Wenn wir aber
doch fiir eine Glaubenseinheit der beiden Kirchen, als conditio
sine qua non ihrer Vereinigung eintreten, so meinen wir dar-
unter: Einheit in der Substanz, Freiheit in dem Ubrigen! In
necessariis unitas, in dubiis libertas! |

Deswegen ist es, glaube ich, Pflicht der beiden Teile, in
diesem grossen Werke immer mehr zwischen dem, was ,Dogma“
und dem, was ,Theologumenon“ und noch mehr, was bloss



e DT -

eine ,theologische“ oder auch Privatmeinung ist, einen Unter-
schied zu machen. Wenn man beiderseits immer auf diesen
festen Boden stehen wiirde, wenn man in der Verstindigungs-
und Einigungsarbeit immer diesen rechten Weg gehen wiirde,
dann, glaube ich, dass die gliickliche Erreichung der Verstindi-
gung und der Vereinigung der beiden Kirchen nicht sehr weit
von uns entfernt ist. Und ich konstatiere mit Genugtuung und
Freude, dass beide Teile sich schon auf diesen Boden gestellt
und diesen Weg eingeschlagen haben.

Natiirlich ist es notwendig und selbstverstéiindlich, dass bei
dieser gemeinsamen Grundlage auch praktisch zum Werke ge-
schritten werden muss, oder besser gesagt, das Werk, das
schon 1874 begonnen wurde, mit Liebe, Aufopferung, Energie
und ohne Zeitverlust fortgesetzt werden soll. Hier soll das
personliche Nihertreten von Hierarchen und Theologen der
beiden Kirchen durch oftere Zusammenkiinfte (auf Kongressen,
Besuchen, durch Briefwechsel u. dgl.) von neuem aufgenommen
und organisiert werden. Es miissen permanente Komitees oder
wissenschaftliche Kommissionen, auch Vereine, von neuem ge-
bildet werden, die sich uber die Verstidndigungsarbeit in Ver-
bindung setzen, gegenseitig wissenschaftliche Untersuchungen
und Gutachten iiber die noch vorhandenen Difterenzen und die
Moglichkeit ihrer Beseitigung eintauschen, wie auch die Ergeb-
nisse dieser Untersuchungen in wissenschaftlichen Werken und
Zeitschriften publizieren. Im Geiste der Beschliisse des zweiten
(Kolner) Altkatholikenkongresses wére es auch hochst wiin-
schenswert, durch populdre Schriften, Aufsitze (und Vortriage)
die Kenntnis der L.ehren, Einrichtungen und Zustinde der bei-
den Kirchen, die richtige Wiirdigung der vorhandenen Einigungs-
differenzen zu fordern und tberhaupt das Verstindnis in weiteren
Kreisen zu wecken und zu erhalten.

Diese und eine #dhnliche schwere, aber wahrlich schopfe-
rische und segensreiche Arbeit wird endlich zu der abschliessen-
den Unionskonferenz fiihren.

Aber iiber alle diese, wenn auch sebhr notwendigen Wege
fir die Einigung unserer beiden Kirchen steht der gottliche
Weg — der Liebe! Wenn wir die Liebe haben, so haben wir
alles! In unserem Bestreben zu einer (laubenseinheit zu ge-
langen, streben wir an — die Einheit in dem Wahren, in der
gottlichen Wahrheit. Der Wahrheit werden wir aber um soviel



— 228 —

naher kommen koénnen als wir, wie uns der Apostel lehrt,
» Wahrheit in der Liebe tiben“ (Eph. 4, 15).

In unserem Bestreben, zu einer kirchlichen Einheit zu ge-
langen und durch sie in dem grossen Werk Christi treu und
gemeinsam zu arbeiten, wird es auch notwendig sein, unsere
gegenseitigen Besonderheiten und vielleicht auch manche mensch-
lichen Unvollkommenheiten zu ertragen. Auch hier werden wir
nur durch die Liebe das Grosste erreichen kénnen, wie uns
derselbe Apostel lehrt: ,Wandelt mit aller Demut und Sanft-
mut, mit Geduld und vertraget einander in der Liebe und seid
fleissig zu halten die Einigkeit im Geiste durch das Band des
Friedens. Ein Leib und ein Geist, wie ihr auch berufen seid
auf einerlei Hoffnung eures Berufes. Ein Herr, ein Glaube,
eine Taufe, ein Gott und Vater aller, der da ist iiber euch
allen und durch euch alle und in euch allen“ (Eph. 4, 2—6).

Wie hochst bezeichnend sind diese heiligen Worte fiir
unsere heilige Arbeit! FEin Geist — in der Liebe, eine Hoff-
nung — in unserem Berufe der Einigkeit und des Friedens!
Tausend schwere Jahre hélt in Demut die orthodoxe Kirche
aus, die anprallenden Wellen des Mohammedanismus vom Osten
und des Papismus vom Westen! Und siehe da: nach diesem
leidensvollen Jahrtausend leuchteten auf im Schosse des west-
lichen Christentums die Strahlen des alten Katholizismus! Das
sind Geschehnisse von grosster historischer Bedeutung! So wie
die Orthodoxie sich auch an dem Altkatholizismus im Westen
bewahrheitet, so bewahrheitet sich auch der Altkatholizismus
an der Orthodoxie im Osten! Sie beide sind Ausstrahlungen
derselben gottlichen Sonne, sie beide sind desselben Geistes
Christi und sie beide bergen in sich dieselbe Hoffnung auf eine
herannahende Einigkeit der christlichen Liebe und des kirch-
lichen Friedens.

Wir erleben gerade jetzt Zeiten der hochsten Tragweite!
Die Welt diirstet nach christlichem Frieden, die Christen nach
wahrer urchristlicher Kircheneinigung. Welche Perspektiven
und welche Zukunft in diesen Zeiten sowohl fiir die Orthodoxie
als auch fiir den Altkatholizismus und insbesondere fiir sie
beide in der gemeinsamen Arbeit der Liebe fir den christlichen
Frieden! Ich glaube innig und fest an die Zukunft der Ortho-
doxie, weil ich auch an den Altkatholizismus im Westen glaube,
wie ich an die Zukunft meiner hl. orthodoxen Kirche glaube.



— 229 —

Ich glaube endlich auch so fest und innig an die Vereinigung
der beiden Kirchen, weil ich an das grosste Werk der Geschichte
glaube: an das Werk der briiderlichen Vereinigung der Volker
in dem einen gottlichen Stifter und dem einzigen Haupt der
Kirche — unseres Herrn Jesus Christus! -

An der Diskussion iiber diesen Gegenstand beteiligten sich
die - Herren Erzbischof Kenninck, Pfarrer M. Rachel, Miinchen,
Pfarrer Kreuzer, Freiburg i. B., Prof. Dr. A. Gilg, Bern. Von
Herrn Bischof Dr. Kiiry wird folgender Antrag gestellt und
von- der Versammlung mit Einstimmigkeit angenommen:

Der Kongress begriisst es, dass neue Versuche unter-
‘nommen werden, um mit den orthodoxen Kirchen des Ostens
in freundschaftlichen Verkehr zu treten. Er beauftragt den
standigen Kongressausschuss, mit den bestehenden Kommis-
~ sionen und den zustindigen Organen der in Frage kommen-
" den Kirchen in Verbindung zu treten, um iiber Mittel und
Wege zu beraten, die zur gegenseitigen Kenntnis und zu einer
Anndherung und Verstindigung fithren kénnen.

-5. Die Beziehungen des Altkatholizismus zur Kirche von England:

Der Prisident erteilt Herrn Prof. Berends das Wort.

Wie viel leichter gehen im Leben der Menschheit Parteien
auseinander als sie wieder zusammenkommen. Wiren die alt-
katholischen Grundsitze zur Zeit der Reformation anerkannt
gewesen, wiirde der grosste Teil von den Nachfolgern Luthers,
und hoéchst wahrscheinlich auch die englische Kirche, nicht
daran gedacht haben, eine eigene Gemeinschaft zu griinden.
Alle wiirden sie sich in der altkatholischen Kirche zu Hause ge-
fithlt haben. Wenn jetzt, nach vierhundertjihriger Trennung,
die geistesverwandten Brider sich wieder zu vereinigen suchen,
haben sie bereits mehr als ein halbes Jahrhundert fiir die Pri-
liminarien notig gehabt, und konnen sie noch immer nicht sa-
gen, dass die Trennungskrankheit ihre Krisis schon iiberwunden
hiitte. Jede Trennung fithrt bei ihrer Entstehung zu nicht ge-
wollten, aber mit Riicksicht auf ein grosseres Ziel leicht tiber-
nommenen Konsequenzen, Wahrend der Trennung lebt man sich
in die in Kauf genommenen Folgen so ein, dass sie alle Fremd-
heit verlieren und bei den Versuchen zur Wiedervereinigung
als Schwierigkeiten in dem Wege stehen, statt als Bahnbrecher
zu- gelten. Um den scholastischen Missdeutungen, z. B. von



— 230 —

Eucharistie, Messopfer und Priesterschaft zu entgehen, haben
sie, die nicht mit dem Glauben ihrer Viter brechen wollten,
nach neuen Formeln gesucht, die sowohl die Missdeutungen
umgehen als auch den Glauben der Viter ausdriicken mussten,
und die ausserdem noch denen entgegenkommen mussten, die
mehr radikale Verdnderungen wiinschten. Neue Formeln, die
nicht historisch gewachsen, aber durch die Not der Zeit schnell
gemacht werden, pflegen leicht die Fehler aller forcierten Hand-
lungen zu haben. Die Fehler, mitunter Ungenauigkeiten, mit-
unter Unrichtigkeiten, werden wohl gefiihlt, aber man hat in
dem Augenblick nichts besseres. Allmédhlich werden sie histo-
risch, bekommen sie das Recht von Tradition und verlieren
somit den Charakter von Machwerk. So kommen Formeln ge-
geniiber Formeln zu stehen, die urspriinglich ganz oder beinahe
ganz dasselbe bedeuten sollten, aber die zu Unterschieden aus-
gewachsen sind, welche die urspriingliche Bedeutung verdunkeln
und eine Wiedervereinigung zuriickhalten. Ohne der Wahrheit
Abbruch zu tun, meine ich in dieser Weise die Unterschiede,
die zwischen der altkatholischen und der anglikanischen Kirche
bestehen, erkliren zu diirfen. Koénnte man nur die Einlebung
in das Unwesentliche auf Seite setzen, dann wére man sich
einig.

Einmal hat die Praxis die Verwesentlichung dieses Ge-
dankens gelohnt. Es war gelegentlich eines Besuches des Bi-
schofs Herzog an dem General-Konvent der bischéflichen Kirche
in den Vereinigten Staaten im Jahre 1880. Dariiber schrieb
Dr. Nevin, Rektor der amerikanischen Kirche vom heiligen
Paulus zu Rom in der ,Foreign Church Chronicle“ vom Mirz
1881 folgendermassen (vgl. Int. Kirchl. Zeitschr. 1919 bl. 35):
»Hine sehr bemerkenswerte und wohltuende Erscheinung bei
der Aufnahme, welche Bischof Herzog fand, war es, dass Ver-

treter aller Richtungen in der amerikanischen Kirche — und
zwar ohne dusseren Antrieb — ihm in herzlicher und redlich
gemeinter Weise die Hand zum Empfang reichten.... In die-

ser Angelegenheit schienen alle Parteidifferenzen verschwunden
zu sein. Man befand sich Prinzipien gegeniiber, die weiter, tiefer,
tir das Christentum wesentlicher sind als diejenigen, auf denen
die Bildung dieser verschiedenen Richtungen beruht. Man vergass,
~ indem man ihn begriisste, die menschlichen Differenzen, welche
eine Theologengeneration nach der andern geschaffen und mit



— 231 —

peinlicher Sorgfalt verscharft hat und dachte allein an die
Substanz des Glaubens und der Ordnung, auf deren Grund
Christus mit seinen Aposteln die Kirche baute, und alle fiihlten
es, fur diese hat der schweizerische Bischof einen guten Kampf
gekampft. Seinerseits brachte Bischof Herzog der amerikanischen
Kirche entgegen die denkbar vollstindigste Anerkennung ihrer
Katholizitdt — im Glauben, in der Verfassung und Disziplin,
Soweit man durch offentliche Akte gehen kann, um eine an-
erkannte Gemeinschaft zwischen verschiedenen Kirchen her-
zustellen, soweit sind das amerikanische Episcopat und Bischof
Herzog gegangen . ... Theologie, Geschichte sind nutzlos, wenn
sie bloss in unseren Bibliotheken und Archiven aufgespeichert
stehen. Das Europa des 19. Jahrhunderts erwartet von unserem
Ipiscopate, dass es wahr und stark und gross sei, nicht im
Worte allein, sondern auch in Taten, auf dass es die ihm an-
vertraute Wahrheit fiir die heutigen Bediirfnisse der Welt ver-
wende.“ Einige Jahre friither hatte Bischof Cleveland Coxe
in der grossen Versammlung auf dem Schlosse Farnham be-
reits gesagt: ,Our American Church has always been an Old-
Catholic-Church. Und Bischof Herzog legte in seinem Bericht
an die christ-katholische Synode vom 15. Mai 1916 das Zeug-
nis ab, dass die Amerikanische Bischéfliche Kirche uns so nahe
steht, dass ‘er ,keinen prinzipiell wichtigen Scheidungsgrund
wiigste“, Nicht alle Kirchen von anglikanischem und altkatho-
lischem Blute werden gleich leicht tiber ,Differenzen, welche
eine Theologengeneration nach der andern geschaffen und mit
peinlicher Sorgfalt verschiarft hat,“ hinweggehen. Nicht alle
sind bereits in ihrem Herzen davon iiberzeugt, dass es nur allein
Theologenspitzfindigkeiten sind, die die Scheidungswand zwi-
schen Kirehe und Kirche aufgerichtet haben. Aber Aussagen,
als die von weiland Bischof Herzog, einem Manne, fur den wir
die grosste Verehrung hatten und immer haben werden, einem
Manne, der mit den Schwesterkirchen mitlebte und sie kannte
als sonst keiner, Aussagen, als die seinigen, zwingen uns alle
zu Einem: zu glauben, riickhaltlos zu glauben an die Moglich-
keit, um auf Grund der auf dem Boden liegenden Einheit die
an der Oberfliche schwebenden Uneinigkeiten wieder zu der
alten Einheit zuriickzufithren. Wir miissen aufs neue iiberlegen,
wir sind es dem Andenken an Bischof Herzog schuldig.



— 232 —

Nach einer Unterschrift in der Int. Kirchl. Zeitschr., von
Juli—September 1920 bzgl. eines Antrages zu einem Konkordat
zwischen den orthodoxen Kirchen des Ostens, den altkatholi-
schen und den anglikanischen Kirchen, schrieb Bischof Herzog
an die Kommission der Amerikanisch-Bischoflichen Kirche, von
welcher der Antrag ausging, dass er die in der anglikanischen
Kirche gespendeten Sakramente als giiltig erkliare. Dies schliesst
in sich die Giiltigkeit der anglikanischen Weihen. Is ist be-
kannt, dass er damit dem Beispiele seines Freundes, Dr. Rein-
kens und seines Professors, des grossen von Déllinger, folgte.
Nun konnte es durch diese illusteren Namen den Anschein
haben, als wire durch ihre Aussagen die Sache fiir ihre Kir-
chen entschieden; es ist mir aber nicht bekannt, dass dieser
Schein durch eine offizielle Erkldrung dieser Kirchen zur Wirk-
lichkeit geworden wire. Auf jeden Fall wire es erwiinscht,
dass das gesamte altkatholische Episcopat seine Stimme ‘in
dieser Hinsicht horen liesse, damit jeder Zweifel ausgeschlossen
wire. Es ist meine Absicht, Ihnen vorzuschlagen, dass der
Kongress unsere hochwiirdigsten Herren Bischofe um eine
solche gemeinschaftliche Erkldrung bittet, damit, auf Grund
dieser Erklirung, neue Verhandlungen mit der Kirche: von
England und von Amerika angekniipft werden. Damit Sie nicht
eher den Herren Bischiéfen die Bitte vorschlagen, bevor Sie
die Angelegenheit gepriift haben will ich erst die beiden Satze
verteidigen: -

1. Die anglikanische Kirche hat die apostohsche Sukzessmn
mcht unterbrechen wollen,

- 2. Das Formular des Eduard VI. muss als gultlges Welhe,
formular anerkannt werden. \

Die Tatsache selbst, dass eine bischofliche Verwaltung in
der englischen Kirche geblieben ist, spricht Bande. Die prote-
stantische Kirche hat mit dieser Verwaltung gebrochen, weil
sie das besondere Priesteramt in Streit mit Gottes ‘Wort fand.
Durch die Beibehaltung ihrer kirchlichen Hierarchie hat die
Kirche von England dieser Meinung entgegen gewirkt und hier-
durch die Auffassung bzgl. der Notwendigkeit des Priesteramtes
bei ihren Gldubigen gefordert. Auch wenn die Handhabung des
dusserlichen Priesteramtes nur geschehen wiire, um gegeniiber
der Menge den Schein zu wahren, dann wiirde, da die Menge
auf jeden Fall den Schein fiir Wirklichkeit hilt, und da die



— 233 —

Menge die Kirche bildet, dieser Schein noch zugunsten unserer
These sprechen. Aber wir sind liberzeugt, dass hier mehr als
Ausserlichkeit und Schein im Spiele waren. Die Handhabung
der bischoflichen und priesterlichen Verwaltung ist die regel-
rechte positive Folge der Verwerfung des protestantischen Prin-
zips. Der Ritus fiir die Bischofs- und Priesterweihe ist voller
Andeutungen auf den géttlichen Ursprung der kirchlichen Amter.
LAllméchtiger Gott“, lesen wir deshalb, ,Geber aller guten
Gaben, der Du durch Deinen heiligen Geist verschiedene Ord-
nungen von Dienern in Deiner Kirche eingestellt hast, siehe
gnédig nieder auf diese Deine Diener, die Du jetzt zum Priester-
amt berufen hast¢. Ein anderes Gebet lautet: ,Allmichtiger
Gott, der Du uns Deinen einzigen Sohn Jesus Christus zu un-
serem Erloser und zum Erwirker unseres ewigen Lebens ge-
geben hast, der, nachdem er unsere Erlosung durch seinen
Tod befestigt hat und nach seiner -Himmelfahrt seine Apostel,
Propheten, Evangelisten, Lehrer und Hirten in die Welt gesandt
hat, und durch ihre Arbeit und durch ihre Bedienung iiber
die ganze Welt Dir eine Herde versammelt hat, wir danken
Dir fiir diese Wohltaten Deiner ewigen Giite und auch hierfir,
dass Du diese Deine Diener hast berufen wollen zum selben
Amt und Verwaltung. Diese und dergleichen Ausdriicke sind
sicher nur Andeutungen, aber diese Andeutungen erhalten ihre
volle Bedeutung durch die ausdriickliche Erklirung in der Ein-
leitung zum Ritus: ,IIs ist deutlich fiir alle, die die heilige
Schrift und die alten Véter mit Sorgfalt lesen, dass in der
Kirche Christi seit den apostolischen Zeiten tfolgende .Ord-
nungen von Dienern bestanden haben: Bischofe, Priester und
Diakonen. Diese Amter sind immer von so grosser Bedeutung
gewesen, dass niemand es wagen darf, sie zu bekleiden, der
nicht dazu berufen ist, der nicht nach Untersuchung zugelassen
und ferner durch offentliche Gebete: mit Handauflegung der
gesetzlichen Obrigkeit befestigt und angenommen ist. Damit
also- diese Ordnungen fortgesetzt und ehrerbietig gebraucht und
in der Kirche von England geachtet werden; darf niemand eins
von diesen Amtern ausiiben, es sei denn, dass er berufen,
auf die Probe gestellt, untersucht und zugelassen ist gemass
nachfolgendem Ritus.* -
“Haben wohl die Gegner je geniigend acht gegeben a,uf
diesen Passus aus den angefiihrten Worten: ,Damit diese Ord-



—_— 234 —

nungen in der Kirche von England fortgesetzt werden!®
Unseres Erachtens ist darin deutlich enthalten die offizielle
Intention, zu bewahren und zu erhalten, was man im Kkirch-
lichen Amte besass.

Es ist bekannt, dass die ersten englischen Reformatoren,
namentlich Cranmer und Barlow, in ihrem Glauben beziiglich
der Bedeutung des Priesteramts und Messopfers sich nur
wenig unterschieden von Luther und Calvin. Von Cranmer
wird erzéhlt, dass er in 1540 auf diesbeziigliche Fragen
antwortete, dass ihm an heiligen Weihen nichts lige. Aber
diese selben Fragen gaben Veranlassung zur Einsetzung einer
‘Kommission, die in 1543 ein Werk unter dem Namen ,A Ne-
cessary Doctrine and Erudition for a Christian Man*“ heraus-
gab. An diesem foérmlichen Dokument der englischen Kirche
hatte auch Cranmer einen aktiven Anteil. Hierin lesen wir,
dass die Apostel im Anfang der Kirche Priester und Bischofe
weihten, und dass sie forderten und vorschrieben, dass die
Bischofe nach ihnen dasselbe tun miissten. Das Priesteramt ist
eine Gabe oder Gnade in der Kirche Christi, durch Gott den
Christen gegeben vermittelst Weihe und Handauflegen der
Bischofe. Ob Cranmer eine personliche Uberzeugung besass,
wissen wir nicht, dies tut hier auch wenig zur Sache, fiir
uns kommt es allein auf die Ueberzeugung der Kirche an.

In ciner Kontroverse aus dem Jahre 1559 zwischen dem
Bischof Scory und Grindal Jewel und anderen heisst es, zwar
gegen den Papst, aber darum nicht weniger zugunsten un-
serer Stellung: Die Autoritit der Apostel ist auf die Bischofe
und ihre Nachfolger iibergegangen.

Muss das Bestreben, das in jenen Tagen deutlich sich
zeigt, namlich um den Titel eines Priesters zu ersetzen durch
Diener des Wortes und der Sakramente, diese Zeugnisse ent-
kraften und macht es unsere Ausfiilhrungen wertlos? Sicher,
.man“ hat das katholische Priesteramt aus der Welt schaffen
und wegleugnen wollen, und zu diesem ,man“ gehérten nicht
am allerwenigsten Fiihrer und Tonangebende. Sie waren je-
doch damals nicht mehr als der Wind oder der Sturm, wenn
Sie wollen, der die Oberfliche in Beriihrung bringt. Die unter-
irdische Stromung war fir die Erhaltung des Priesteramtes,
und dadurch haben das Wort und die Idee eines Priesters es
auch wieder gewonnen von dem Bediener des Wortes. Nicht



— 235 —

die voriibergehende Abweichung darf gelten, und wenn beinahe
die ganze Kirche arianisch, ich meine gegen das Priesteramt,
gewesen ware.

Der Scheinirrtum macht IThnen deutlich, was wir meinen.
Verwirrung hat in der englischen Kirche geherrscht, wire
diese nicht da oder nicht so gross gewesen, dann wére
auch die englische Frage nicht dagewesen. Die englische
Kirche hat ihre Zeit von Krisis gehabt, ihre Zeit — es war in
der zweiten Hélfte des 16. Jahrhunderts — worin sie von frem-
den Predigern tiberstromt wurde. Damals gab es dort Diener
des Wortes und der Sakramente ohne giiltige und gesetzliche
Weihen, weil Geistliche aus anderen ,protestantischen‘ Kirchen
{ibernommen wurden, ohne sie nochmals zu weihen. Von Zwei-
deutigkeit bzgl. der Auffassung von der Bedeutung und Not-
wendigkeit der apostolischen Weihen und des Priesteramtes
sind viele nicht freizusprechen. Sie haben oft nicht den Mut
gehabt, den Fremden die Giiltigkeit ihrer Weihen, die vielfach
keine Weihen waren, abzusprechen. Flr eigene Geistliche hat
man aber immer die Weihe und die apostolische Sukzession
fur notwendig gehalten und diese spédter auch von andern ver-
langt.

Wer fir die Giiltigkeit der anglikanischen Weihen 100
Prozent menschliche Sicherheit verlangt, tut am vorsichtigsten,
sic nicht anzuerkennen. Nur wiirde man diesen fragen konnen,
wieviel Prozent von den andern apostolischen Nachfolgern
mit menschlicher Sicherheit auf die Apostel zuriickzufiihren
sind. Wenn von Fall zu Fall auf die Folgen der Ausiibung der
Bedienung, ob geweiht, ob giiltig geweiht oder ob die Weihe
als ungiiltig erklart worden ist, untersucht werden miisste,
wiirden die Schwierigkeiten kein Ende nehmen. Uns deucht,
dass die Leitung des heiligen Geistes, die auch spricht aus der
Erhaltung einer liickenlosen Nachfolge der bischoflichen und
priesterlichen Wiirdigkeit durch den Empfang der sakramen-
talen Gaben und Gnaden, nicht muss gesucht werden in den
speziellen Fillen, sondern im grossen ganzen. Auf der Suk-
zession beruht die ganze Einrichtung der Kirche, aber diese
kann nicht aufgehoben werden durch einen oder mehrere Aus-
nahmefille. Auch hier muss es der Geist sein, der lebendig
macht, auch hier muss die Intention der Gesamtkirche die
Kette erhalten, auch wenn ein einzelnes Glied nicht gut
schliessen wiirde.



— 236 —

Die englische Kirche wiirde ihre Sukzession aufgehoben
haben, wenn ihre Ausnahme Regel geworden wire. Wo jetat
die Ausnahmen aufgehort haben, diirfen sie auch nur noch als
solche aufgefasst werden. Die Sukzession hat einen Flecken,
wenn man will, einen grossen, aber sie besteht noch.

Unser zweiter Satz lautet: Das Formular des Eduard VI.
muss als giiltiges Weiheformular anerkannt werden.

Bei der Ausarbeitung des Rituales des Eduard VI ha.ben
andere Beweggriinde gegolten hinsichtlich der Macht und der
Befugnisse, hinsichtlich der Bedeutung und des Wesens des
Priesteramtes, als die Auffassungen der mittelalterlichen Theo-
logen an die Hand gegeben haben wiirden. Die Zusammen-
steller wollten nach der rein altkatholischen Wahrheit zuriick.
Natiirlich gilt hier nicht die Frage, ob ihnen dies vollkommen
gelungen ist, aber wohl geht es darum, ob ihr Seziermesser so
tief eingeschnitten hat, dass die Operation den Tod des Patien-
ten zur Folge gehabt hat, mit andern Worten, hat die angli-
kanische Kirche ihren Bischofen und Priestern soviel Rechte
und Befugnisse entnommen, dass sie keine Bischéfe und Priester
mehr . sind ? ’

Diese Frage wiirde sofort und regelrecht zu beantw orten
sein, wenn die Kirche eine authentische Definition des Wortes
Priester gegeben hitte, wenn wir ein Criterium, gesetzlich und
giltig verfasst, hitten, woran die vitalen Eigenschaften des
Priesters gepriift werden konnten. Nun dies, soweit uns bekannt,
nicht der Fall ist, wird auch diese Frage, gleich wie unser
vorhergehender Satz, nur durch Erwigungen und Argumen-
tationen aufzuldsen sein.

Was ein: Priester ist gilt nicht, bei Ausschliessung von
anderen Meinungen, was die romische Kirche dafiir héalt. Um
dies zu finden, miissen wir die Geschichte der Kirche durch
alle Jahrhunderte hindurch nachpriifen; ja im Grunde geniigt
es dann, was wir beziiglich des Priesters im Neuen Testament
aufgezeichnet finden. Priester sind dann diejenigen Austeiler
von Gottes Geheimnissen und mancherlei Gnadengaben, die-
jenigen Verkiindiger von Gottes Wort und Spender von Gottes
Sakramenten, diejenigen Delegierten, um das Evangelium
zu verkiindigen, zu taufen, die Siinden zu vergeben und
das Messopfer darzubringen, welche durch die Kirche, ver-
mittelst Handauflegen unter Gebet, fiir das heilige Werk abge-



— 237 —

sondert wurden. Von dem Inhalt dieses Gebetes finden wir im
Neuen Testament keine Andeutung, ebensowenig als wir darin
eine Spezifikation von allen Pflichten und Befugnissen finden.
Die Kirche brauchte Menschen, die das ganze Werk der Apostel
weiterfiihrten, und die das tun wiirden auf Befehl der Kirche
und mit der Vollmacht und der Weihe durch die Kirche.
Dies war die Intention, mit welcher diesen Menschen die Hande
aufgelegt und mit welcher die dabei passenden Gebete ausge-
sprochen wurden. S

Es ist deutlich, dass die anglikanische Kirche das Werk der
priesterlichen Sendung hat fortsetzen wollen., Wird dieser Wille
durch das Weiheformular entnervt? Die Gegner behaupten,
ja, weil in jenem Formular bei dem wesentlichen Teil die
Worte Priester und Bischof fehlen und weil die Mitteilung der
Vollmacht, zu opfern aus dem Formular nicht hervorgeht.

Der essentielle Teil. Die Theologen haben im Ritus der
Sakramente nach der Essenz gesucht, nach dem, was unter Weg-
fall von allem anderen geniigen wiirde, ein bestimmtes Sakra-
ment zu spenden, aber was bei der meist ausfiihrlichen Hand-
lung nicht fehlen darf. Da im Neuen Testamente fiur finf der
sieben Sakramente keine bestimmten Worte angegeben sind
und uns kein iiber die ganze Kirche uniformer Ritus iiberliefert
ist, ist dies KEssentielle nicht gottlichen Ursprungs und haben
Menschen es zu destillieren versucht aus den vorhandenen Ge-
beten und Zeremonien. Nun koénnen wir begreifen, dass diese
Destillation von Bedeutung ist da, wo absolut keine Zeit wire,
ein Wort mehr zu sagen und eine Handlung mehr zu ver-
richten als absolut notwendig ist und wo die heilige Handlung
plotzlich unterbrochen wiirde, und man wiirde dann zu ent-
scheiden haben, cb das Sakrament richtig gespendet war oder
nicht. Ich weiss nicht, ob wohl je einer von diesen beiden
Fillen vorgekommen ist; es ist nicht zu hoffen, denn man hat
wohl mal falsch destilliert. Es ist bekannt, dass Eugen IV. die
porrectio instrumentorum als Essenz des Priesteramtes betrach-
tete und dass es Theologen gegeben hat, die bei der Hand-
auflegung nur die Worte: ,empfange den heiligen Geist® fiir
notwendig hielten. Ist es schon deshalb gut, auf eine solche
Essenz nicht allzuviel zu vertrauen, wo die beiden genannten
Fille von scheinbarer Notwendigkeit ausgeschlossen sind, wiirde
da alles, was geschieht, nicht als eine, das Ziel erreichende



— 238 —

heilige Handlung gedacht werden miissen, wiirde da die theo-
logische Destillation einzig und allein den Durchschlag geben?
Ich kann es nicht glauben. Ich nehme an, dass, wo Christus
seiner Kirche die Freiheit gelassen hat, eine Handlung mit
ihren eigenen Formen und Gebeten stattfinden zu lassen, diese
Handlung dann auch in ihrer Gesamtheit als das Essentielle
genommen werden kann. Aus der ganzen Handlung der angli-
kanischen Kirche bei ihren Weihungen geht klar hervor, dass
sie durch diese Weihungen Diener hat riisten und ausstatten
wollen fiir dasselbe heilige Werk, wozu auch die Apostel ihren
Mithelfern und denen, die ihre Arbeit weiterfithren sollten, die
Hénde auflegten. Die Weihungen beginnen mit den Worten:
,Ehrwiirdiger Vater in Christo, ich stelle Dir diese hier Gegen-
wirtigen vor, um aufgenommen zu werden in die Ordnung des
Priesteramtes.“ Der Bischof wendet sich darnach zu den Gliu-
bigen mit den Worten: ,Meine Geliebten, wir haben beschlossen,
diese Gegenwirtigen, so Gott will, zum heiligen Priesteramt
zuzulassen.* Das darauffolgende Gebet lautet: ,Allméachtiger
Gott, Geber aller guten Gaben, der Du durch den heiligen
Geist verschiedene Orden von Dienern in Deine Kirche ein-
gesetzt hast, siehe gnidig nieder auf diese Deine Diener, die
nun zum Priesteramt berufen sind“. Die darauffolgende An-
sprache weist auf die hohe Wiirde dieses Amtes hin und auf
die Pflichten, die auf den Triigern dieses Amtes ruhen. Nach
verschiedenen Fragen an die Kandidaten, die sich alle wie-
derum beziehen auf das Amt, und nachdem nochmals Gott
gebeten worden ist, dass er sie alle segnen moge, damit sowohl
von den Spendern der Weihe als auch von den Geweihten
Sein Name moge geheiligt werden, folgt endlich die durch alle
Jahrhunderte hindurch bei der Weihe iibliche und notwendige
Handauflegung, wihrend die Worte gesprochen werden: ,, Emp-
tanget den heiligen Geist; deren Siinden ihr vergebet, denen
werden sie vergeben, und welchen ihr sie behaltet, denen sind
sie behalten. Seid getreue Verkiindiger von Gottes Wort und
Spender seiner heiligen Sakramente, im Namen des Vaters, des
Sohnes und des heiligen Geistes, Amen.“

Sollte es wohl moglich sein, dass, nur weil bei dieser Uber-
gabe und Auftrag das Wort Priester nicht genannt wird, die
ganze Handlung null und nichtig wird, als hitte man im Grunde
genommen keinen Priester haben weihen wollen? Aber wiirde



— 239 —

dann nicht die ganze Handlung zu einer grenzenlos unwiirdigen
Komodie erniedrigt werden? Und wiirde diese Komddie nicht
vollkommen im Streit sein mit allen Ausserungen der angli-
kanischen Kirche und mit ihrer ganzen Geschichte, folgens
derer sie doch wohl tatsichlich Priester und Bischiofe haben
wollte? Ich meine, dass in diesem sogenannten essentiellen Teil
das Priesteramt, das in dem ganzen Ritus den Mittelpunkt der
Gedanken bildete, in neutestamentlichen Ausdriicken umschrieben
wird und dass weder bei den Verfassern des Formulars, noch
bei denen, die es anwendeten, auch nur irgendeine andere Inten-
tion vorausgesetzt werden darf als zu tun, was die Apostel im
Auftrage Christi, und was die Kirche im Auftrage der Apostel
getan haben. Ich weise darauf hin, dass die weitere Entwick-
lung der anglikanischen Kirche mit dieser Schlussfolgerung in
Ubereinstimmung ist. Das Formular hat sich schliesslich den
strengsten Forderungen angepasst und hat im Jahre 1662 in
diesem, sagen wir essentiellen, Teil das Wort Priester aufge-
nommen, eine Anndherung somit nicht zum Protestantismus,
vielmehr zum Katholizismus.

Das andere Bedenken gegen die Giiltigkeit des anglikani-
schen Weiheritus ist auf den Opfercharakter des Priesters
basiert. Man hat, sagen die Gegner der Giltigkeit, aus dem
ganzen Ritus den Gedanken an das Opfer von Christi Leib und
Blut weggelassen und mit Absicht den neuen Priestern den
Charakter von Opferern enthalten, weil man in der anglikani-
schen Kirche nicht an das Messopfer glaubte, ebensowenig als
an die wirkliche Gegenwart Christi im heiligen Altarsakrament.
Nebenbei weise ich hier darauf hin, dass aus einem Aufsatz
in der ,Revue internat. de Théol.“ von Bischof Reinkens und
Prof. Friedrich hervorgeht, dass auch diese Gelehrten ihre
eigenen Gedanken beziiglich des Opfers des Leibes und Blutes
Christi, das von dem Priester in der Messe gebracht wird, hatten.
Sie weisen darauf hin, dass die Ausdriicke, die von einem Opfer
sprechen, sich beziehen auf die nicht konsekrierten Elemente.
Ich will auf diesen Gedankengang nicht weiter eingehen. Ich
halte es nicht fir erwiinscht, in diesem Zusammenhange in
Diskussion zu bringen, welcher katholische Gedanke mit dem
heiligen Messopfer verbunden werden muss. Ich nehme an,
dass es ein solches Opfer gibt. Fallen nun damit die Giltig-
keit des Eduardschen Ritus und die Richtigkeit unserer Beweis-



— 240 —

fihrung? Ich glaube es nicht, und zwar aus dem triftigen
Grund, weil die Kirche weder durch ihre einzelnen Teile noch
in ihrer Gesamtheit an dem Inhalt der Sakramente noch etwas
hinzufiigen noch davon etwas weglassen kann. Wenn aner-
kannte Diener der Kirche ein Sakrament giltig spenden, nach
der Intention der Kirche, spenden sie dieses Sakrament als
Ganzes, auch wenn sie und die lokale Kirche, deren Vertreter
sie sind, eine ganz falsche Auffassung von dem Inhalt des
Sakramentes haben. Angenommen,dass die anglikanische Kirche
in bewiesenen Irrungen beziiglich der Bedeutung des Priester-
amtes verkehrte, angenommen, dass die Irrenden diesem Sakra-
mente einen Teil der Macht und der Gnade, die es mitteilt,
abstritten, auch dennoch spendeten sie das Sakrament als
Ganzes, wenn sie handelten nach der Intention Christi und
seiner Kirche. Der Spender der Sakramente braucht ihre Kraft
und ihre Auswirkung nicht zu kennen; er braucht diese Wir-
kung nicht bekommen zu wollen; es geniigt, dass er den Willen
habe, zu tun, was Christus eingesetzt hat oder was die Kirche tut.

Die Gegner der Giiltigkeit sind von dem Gedanken aus-
gegangen, dass der Opfercharakter des Priesteramtes einen so
iberwiegend grossen Teil davon ausmacht, dass mit diesem
Charakter das Sakrament steht oder fillt. Ich bin davon iber-
zeugt, dass dies ein gleich grosser Irrtum ist als der Irrtum,
den man dadurch anfechtet. Sie wollen das Sakrament des
Priesteramtes eingesetzt sein lassen durch die Worte Christi:
,Tut dies zu meinem Gedachtnisse“, und sie identifizieren die
Worte Presbyter und Hiereus derart, dass ein Presbyter nicht
viel anderes ist als ein Opferer. Die anglikanische Auffassung
von dem Inhalt des Priesteramtes kommt mir auf Grund des
Neuen Testamentes, worauf doch jegliche Uberlieferung beruhen
muss, viel annehmbarer vor als die romische. In dem Spenden
der Sakramente ist die Spendung der Eucharistie auch mit
ihrem Opfercharakter enthalten; die alleinige Opfermacht kann
jede andere Befugnis ausschliessen. Die tridentinische Auffas-
sung beziiglich der Einsetzung des Priesteramtes ist eine theo-
logische Meinung. Wiére ein Teil der Abendmahlsworte wirk-
lich die Einsetzung des Priesteramtes, dann wiirden wir also
fir dieses Sakrament gleich bindende Worte von Christus selbst
haben, wie fiir Taufe und Abendmahl; dann héitten wir diese
Worte tberall als das Essentielle des Priesteramtes finden



— 4] -

miissen, verbunden mit der Handauflegung. Jedoch finden wir
sie nirgends, und in den drei Gebeten, die mit der Handauf-
legung verbunden sind und die, in den alten Sakramentarien
vorkommende, nach neutestamentlichem Vorbilde als die eigent-
liche Weihe betrachtet werden koénnen, ist von einem Opfer-
charakter nicht die Rede.

Die romische Auffassung bringt das Priesteramt in unzer-
trennliche Verbindung mit der wirklichen Gegenwart Christi
in der Eucharistie und mit dem Opfer dieser Eucharistie, wih-
rend diese beiden zusammen dann wieder notwendigerweise
verbunden sind mit der Gottheit Christi; dies geht deutlich
hervor aus der Verteidigung der pépstlichen Verwerfungsbulle
Apostolicee Curze durch das rémische Episkopat in England.

Wenn diese Auffassung die richtige wire, dann wiirde
nach unserer Meinung die apostolische Sukzession eines grossen
Teiles der Kirche hinfallig sein. Die Arianer glaubten nicht
an die Gottheit Christi; sie konnten mithin auch nicht die
Bucharistie und das Messopfer in der Weise annehmen, als das
genannte Episkopat dies fir notwendig erklédrt. Sie haben also,
laut dieser Argumentation, auch keine Priester geweiht, weil sie
diese nicht geweiht haben zu Opferern des eucharistischen
Gottmenschen. Jahrhundertelang sind sie dabei geblieben, und
nach Jahrhunderten sind ganze Provinzen von diesen Arianern
der katholischen Kirche beigetreten, ohne dass je daran ge-
dacht wurde, dass ihr Klerus kein Klerus in dem Geiste und
nach der Intention der Kirche war. Von der dadurch ent-
standenen Verwirrung konnen wir uns kein Bild machen.

Ich muss Ihnen sehr davon abraten, auf Grund des fehlen-
den Opfercharakters den anglikanischen Weiheformularen die
yultigkeit abzusprechen.

Bischofe und Priester unter Gebet und Handauflegung nach
der Intention Christi, der Apostel und der alten Kirche durch
Bischofe geweiht, sind Bischofe und Priester nach der vollen
biblischen und kirchengeschichtlichen Bedeutung der Worte.

Ich nehme an, meine Damen und Herren, dass Sie ent-
weder auf Grund Threr eigenen Studien oder auf Grund dieser
Auseinandersetzungen an der Giiltigkeit der anglikanischen
Bischofs- und Priesterweihen nicht mehr zweifeln. Sie werden
die Beziehungen, welche schon lange zwischen der Kirche von
England und der unsrigen bestanden, nicht nur mit Freude

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1925, 16



— 242 —

fortsetzen wollen, sondern Sie werden sich bestreben, sie mit
Enthusiasmus weiter zu entwickeln. Ich glaube kaum, dass
mein Antrag, wie er in der ,Internationalen Kirchlichen Zeit-
schrift“ abgedruckt worden ist, auf einige Schwierigkeiten stossen
wird. Ich mochte den Antrag aber um ein weniges ausbreiten.
Sie werden mit mir dartiber einig sein, dass es fir die wechsel-
“seitigen Beziehungen von hochster Bedeutung ist, von wem die
Anerkennung der obgenannten Giiltigkeit ausgeht. Es ist schon
viel, wenn ein internationaler Kongress sie ausspricht; es wiirde
aber viel mehr sein, wenn unsere simtlichen altkatholischen
Bischofe eine offentliche Erklarung dartiber abgeben wollten
namens all ihrer Kirchen. Als Kirche hat bis jetzt nur noch
die holldndische gesprochen. Deshalb beantrage ich folgendes:

Der Kongress begriisst, dass die freundschaftlichen Bezie-
hungen mit der Kirche von England wieder aufgenommen wer-
den. Er nimmt an, dass einer Anniherung der beiden Kirchen
die Frage tiber die apostolische Sukzession nicht im Wege steht,
da seines Erachtens die Kirche von England sie nicht hat
unterbrechen wollen und das Formular Eduards IV. als giiltiger
Ordinationsritus anerkannt werden kann.

Der Kongress bittet die kirchlichen Oberbehérden siamt-
licher altkatholischer Kirchen, eine gemeinschaftliche Erklirung
Uber die Giiltigkeit des anglikanischen Ordinationsritus ablegen
Zzul wollen. |

Der Kongress ladet die zustdndigen Organe beider Kirchen
ein, Kommissionen zu ernennen, die sofort Verhandlungen in
Angriff nehmen sollen.

Der Kongress beauftragt den stindigen Kongressausschuss,
die notigen Schritte zu tun, um den Willibrordbund neu zu
beleben.

Das Organ des Gedankenaustausches ist die ,Internatio-
nale Kirchliche Zeitschrift“ in Bern.

Ich empfehle Ihnen diesen Antrag aufs wirmste zur An-
nahme.

Reverend J. A. F. Ozanne, Rector of St. Pierre-du-Bois, Guernsey,
C. L, spricht nun tber: Anglican and Old Catholic problems.

When, at this meeting, 1 use the term ,dear Brethren®,
I use it, believe me, in no conventional sense. For any member
of the Church of England must feel — if he knows anything



— 243 —

at all concerning the history of his own branch of Christ’s
Holy Catholic Church — that his fellow Catholics in the Nor-
thern countries of Europe are brothers and more than brothers
in the Faith. Where not Willibrord of Northumbria and his
companion St. Boniface the pioneer missionaries in Germany?
Go where you will in Holland, Germany and Switzerland you
- will find in the very names of churches dedicated to English
and Irish saints the memorial of the fact that the children of
Britain and Ireland where your fathers in the Faith and the
apostles of your native land. Columbanus, St. Gall, Fridolin,
SS. Livinius and Vergillius — these names declare how you
in common with us trace, in no small measure, your origin
in the faith to the monks of Ireland and Iona.

I.
The problems of the past.

As one gazes back through the vista of the ages it is of
more than passing interest to observe the state of Christendom
during the fifth and sixth centuries. One notes that at that
period Catholic Christendom was divided into three groups,
that is to say the Church of the East, whose centre was at
Constantinople; the Church of the West, whose centre was at
Rome, and the Church of the North-Wast, whose centre was in
Ireland. The Churches of the East and of the North-West had
this in common, namely, each Church was as it were composed
of a group or body of local churches, each local church auto-
nomous in itself but in inter-communion with the others. The
Church of the West, on the other hand, was not unnaturally
influenced by the fact that her centre had been the centre
of a vast empire. Her development and organization had pro-
ceeded therefore on imperial lines. Just as centralization was
Rome’s policy in temporal matters so also in ecclesiastical mat-
ters centralization was the aim of Rome’s spiritual rulers.. Not
so as regards the Church of the North-West. She ministered
to tribes and her organization developed in consequence on
tribal lines. Thus it was that the monastery rather than the
diocese was the unit of church organization and that the tie
between the superior and the inferior clergy was wholly a
personal one. This system left its effects on the Churches of
Britain, Holland, Germany and Switzerland long after it had



244 —

been superseded by the system of government by territorial
bishops. It made for autonomy not only as regards the Church
of a nation but also as regards the dioceses within that Church.
In England, for example, there was no co-ordinated liturgy for the
whole realm until nearly half a century after King Henry VIII's
rupture with the Papacy.

During the three centuries that followed relations between
the Catholics of the Church of England and their brethren
on the Continent were perforce suspended. One feels that there
is no need to go into details. The Catholic Church in England
had her own troubles and problems as had also the Catholic
Church in Holland, in Germany and in Switzerland. Cynical
people, in reviewing those days, say that men were at last
sufficiently interested in the Christian religion to quarrel about
it. The history of those times is a sad one, but is it sadder
than the history of those other times when men were too apa-
thetic to quarrel? There was religious peace in England du-
ring the 18%® Century. Peace in the Church for the first time
since the Reformation, but it was not a peace arising out of
religious harmony but out of sheer boredom. Church and State
were at last reconciled but it was mutual apathy rather than
mutual zeal that had effected that reconciliation. Kt facti sunt
amici Herodes et Pilatus in ipsa die; nam antea inimici erant ad
invicem. Luke XXIII, 12. From that apathy the Church was
finally roused by the Catholic Revival, otherwise known as
the “Oxford Movement”. I%li hominis, putasne vivent ossa ista?
Ezechiel XXXVII, 3. Such a question must the early Tracta-
rians have asked themselves when they set about the task
they undertook., We who live have seen the result. Ingressus
est in ea spiritus, et vixerunt; steterunique super pedes suos, exer-
citus grandus nimis valde.

But while the Church in England was awakening to a
new sense of her responsibilities as a branch of the Holy Church
Universal there came forth the decree of the Vatican Council
on Papal Infallibility in the year 1870. In the history of our
Church that year must go down to the limbo of lost oppor-
tunities. Nemo propheta in aevo suo. What an opportunity was
there for the sons of the Tractarian prophets to cast in their
lot with him whose name ever must be held in benediction by
all true Catholics — I mean the venerated name of Ignaz von



- 245 —

Dollinger! In memorid aeternd erit justus, ad auditione mald
non timebit.

For here we consider the position of the Anglican Church
and the Old Catholic Church in the light of what we know as
regards the 5" century Church of the North-West concerning
the observance of the principles of autonomy and inter-com-
munion. One submits that these principles of autonomy and
inter-communion are not only of apostolic origin but that their
observance persisted throughout the sub-apostolic age and only
waned as the power of the papacy increased. One goes further
and one suggests that the principles of autonomy and inter-
communion are, as it were, the criferia of a true branch of
the Catholic Church. Now the Anglican Church is a non-papal
episcospal Church. Bey the term non-papal one does not neces-
sarily mean anti-papal, but one does mean, emphatically, anti-
ultramontane. One can go further and one can submit with
confidence that-any Church having a valid episcopacy, or, in
other words, any Church that can trace the line of consecra-
tion of her hierarchy back to the Apostles and who, at the
same time, resists modern ultramontane aggression that Church
can truly be termed Old Catholic. ¥or such a Church is the
Ancient Catholic Church of the Scriptures. Estis cives sanctorum,
et domestici Dei; superaedificati super fundamentum apostolorum
et prophetarum, ipso summo angularis lapide Christo Jesu. Hphe-
sians, II, 19, 20. That is the Church! That is the congregation
of God’s chosen people, that body of witnesses called by Him
to give evidence for Him in that protracted litigation against
the powers of darkness that will only terminate at the last
judgement. That is the original Catholic Church as distinguished
from the modern conception of a Church which finds its embo-
diment in the ultramontane variety. You, dear brethren, have,
by adopting the honourable title of Old Catholics, made this
aspect of the case abundantly clear to every intelligent stu-
dent of history. It were waste of timme to labour this point.

II.

The problems of the present.
I have dwelt for a space upon the history of the past
because the events of the past have contributed in no small
degree to our problems of today. At the same time any Church



— 246 —

that is true to her trust and to her mission must of necessity
have her problems just as her Spouse and Founder had His
problems. Our dear and blessed Lord during the three years
ministry was beset by the Pharisees on the one hand and by
the Saducees on the other. The former represented the last
word in theological orthodoxy and perfect organization, the
latter embodied the spirit of materialism and of individual in-
dependence. Throughout the ages these phases have persisted
— nay more, they have striven, and sometimes not without
success, to leave their mark upon the Church of Christ.
These two forces are at work today, each striving for the
mastery. Nor must it be forgotten that each extreme system
can claim among its founders of the past and advocates of
‘today men of reputed integriry and of blameless lives. On
the one hand you have a group of religious bodies which in
England we classify under the name of the Free Churches. In
diebus illis non erat rex in Israel; sed wunusquisque, quod sibi
rectum videbatur, hoc faciebat. Judges, XXI, 24. That, in a phrase,
is the essence of Protestantism as a system. It is that claim
of each individual fo do what seemeth right in his own eyes. The
old idea that a Protestant was one who protested against the
ancient Church is too old-fashioned to merit more than the
compliment of a passing reference. A religion consisting of a
series of protests would be a mere negation and Protestantism
is anything but that. Where you find earnest men and woman
striving after the truth and seeking to do that which is good
the call is for sympathy and help rather than for criticism. The
point is that the claim of Protestantism is the absolute indepen-
dance of each individual. :
On the other hand you have the modern ultramontane
Church of Rome. While the earth remaineth let not man forget
the one phrase in which the late Pope Pius IX summed up
the spirit of ultramontanism. La tradizione sono Io! This, if
human speech conveys any meaning whatsoever, reveals a
system which involves the absolute religious subjection of all
to one individual. Yet we have to remember that truth must
be sought out, and, further, that it is an accepted tradition
that truth lurks midway between two extremes. We in the
midst of divided Christendom must seek out Christ’s truth in
the Via Media that lies between individualism and absolutism,



— 247 —

between total independance and total subjection and that we
can only find Christ’s Chaunnel in perfect safety by steering
our course midway between the Scylla of religious anarchy and
the Charybdis of religious serfdom.

Of course we must expect opposition, cruel misrepresenta-
tion, unjust suspicion. The individualist who sees no line of
demarcation between mediaeval Catholicity and modern Ultra-
montanism will call us papists. The ultramontane who cannot
conceive the existence of a Catholicity that fails to react to
the acid test of complete submission to a Vatican bureaucracy
will label us protestants. These things must be expected.
Gaudete et exsultate, quoniam merces vestra copiosa est in coelis,
sic enim persecuti sunt prophetas, qui fuerunt ante vos. Matth. V, 12.
Our only answer can be to let the light of our ancient Catholic
Faith shine forth before men in those countries wherein by
God’s grace we are called to minister.

We are living in times that are not only pregnant with
the greatest possibilities but in times that are also charged with
the gravest responsibilities. We of the Anglican Communion
have particular responsibilities as members of a Church in a
country whose empire calls for vast missionary enterprise. To
those whose delight it is to study history in the light of what .
we know concerning human thought, human character and
human tendencies it is of abiding interest to read the record
of the Anglican Church’s work in oversea countries during the
past hundred years and to mark how the history of the early
Catholic Church in her work among the peoples of Northern
Europe is repeating itself today in the British Dominions. You
will see the Church in the purely missionary stage. Next you
will see it in the stage of partial settlement with its local
bishop, its cathedral church and school, its little band of clergy
and teachers. Finally comes the stage when the Church is
organised and settled, but in every stage you see manifested
the true Catholic principles of autonomy and inter-communion.

For example you have the Church in South Africa with
her own liturgy and her rapidly increasing number of native
clergy. So, too, in India, the West Indies, Australia and Canada.
Nor is the influence of the Anglican Communion confined to
the colonies or dominions that form the British Empire. In the
United States of America you have the Episcopal Church, a



— 248 —

body in full communion with the Church of England but abso-
lutely autonomous and with her own liturgy founded mainly
on the Scotch Rite. In Japan the diocese of Osaka and Tokio
are today governed by native bishops whose orders are derived
from the see of Canterbury. God knows that one brings these
things forward in no spirit of mere complacency or of idle
boasting. Deus incrementum dedit. 1. Corinthians, III, 6. If we
would prove ourselves worthy of this blessing of increase we
must profit by the experience of those who have gone before.
Rome was a great empire. She was a great colonising power.
She sent forth her missions to those countries where her legions
were garrisoned. Her power as an empire declined, but not
her power as a Church. As a Church her power was resisted
only when her rulers estranged the loyalty of local churches
by arrogating to themselves power which was not from above.

I11.
The problems of the future.

I have urged this point in order that our position and aims
may be clearly understood, for understanding begets sympathy
whose daughter is charity. As local and autonomous branches
of Christ’s Holy Catholic Church we have each our peculiar
troubles and our particular problems, and we have to face
them and we have to try and solve them by ourselves, trusting
only to the Divine assistance. But there are also troubles and
problems common to us all. World-wide problems which harras
and perplex every branch of Christ’s Church. These can only
finally be solved effectually by a re-united Christendom.

Bear with me if I refer for a space to the Adppeal to all
Christian people issued by the Bishops of the Anglican Communion
assembled in the Lambeth Conference of 1920, i. e., by the
Archbishops, Bishops-Metropolitan, and the other Bishops of the
Holy Catholic Church in full communion with the Church of Eng-
land. That Conference, as many of you are no doubt aware,
dealt with matters upon which the whole well being of the
world depends. Its discussions embraced burning questions,
such as International Relations, the Church’s attitude as regards
Industry and Commerce, the sanctity of marriage and so forth.
For more than two months these important matters had been
dealt with sympathetically and exhaustively by men whose



— 249 —

wisdom and experience had abundantly qualified them for their
task; yet “fundamental to all the subjects dealt with by the
Lambeth Conference” is the re-union of the separated congre-
gations of Christ’'s flock. “For,” I quote the ipsissima verba
of the Report, “for the manifold witness of the Church would
be intensified and extended beyond all measure if it came
from an undivided Society of Jesus Christ.”

The main purpose of the Appeal can be stated in a very
few words. It was, and is still, a call to all Christian men and
women throughout the world to band together in the interests
of Jesus Christ. I want you to be so kind as to remember that
little phrase —— “the interests of Jesus Christ”. The object of
re-union is not to absorb non-episcopal churches into one epis-
copal group, or vice-versa, but to further the interests of Jesus
Christ. The aim of re-union is not to exalt one branch of the
Catholic Church above another branch — or every other
branch — but to exalt the interests of Jesus Christ super omnia.
The purpose of re-union is not uniformity in organization and
worship, but unity in the interests of Jesus Christ.

We can apply this principle as we consider problems that
are not peculiar to this or to that nation but problems that
are of international and inter-racial concern. One takes the
question of International Relations. Unde bella et lites in vobis?
Nonne hic? ex concupiscentiis wvestris; quae militant in membris
vestris? That question and its suggested answer were put for-
ward nearly nineteen hundred years ago by the Apostles chosen
by Christ to be an eyewitness of Tabor and Gethsemani. That
these words hold good today after Christianity has been promul-
gated throughout the civilised world for nearly nineteen cen-
turies is no pleasant reflection. It calls for a searching examin-
ation of conscience on the part of individual Christians. From
a world groaning under the well nigh crushing burden of war’s
aftermath comes the ery: “What are the Churches doing?” I
venture to submit that if the question involved the one “un-
divided Society of Jesus Christ” there might be no need to
ask it. Si in wviridi ligno haec faciunt, in arido quid fiet?
Luke, XXII1, 31. If there are divisions among the sons of God
how shall there be union among the sons of men?

One does not for a moment suggest that mere external
uniformity of creed and worship is going to establish peace on



— TH0

earth and goodwill among men. Optimism is a virtue, but it -
has to be justified and in this case the consensus of history
does not give any grounds for such justification. At the best
a united Church can mitigate the contrary evil, she can scar-
cely hope to abolish that which can only be abolished by a
change of heart in each individual man and woman. But much
can be done by the forming of public opinion and- one can
certainly say that this task of forming public opinion cannot
be undertaken with any degree of confidence except by an
undivided Church. The Vox clamantis in deserto was undoub-
tedly God’s message to man, but it only reached a limited
number, it took a united Church to convert the then known
world. That Church was not united by the fragile links of
external uniformity, but is was one in the One Source of our
spiritual life —— Jesus Christ our Lord in the Blessed Sacrament
of the Altar. Quoniam unus panis, unus corpus multi sumus omnes
qui de uno pane participamus. 1. Cor. X, 17.

We ought to bear these principles in mind as we consider
what our attitude should be as regards Industry and Commerce,
I bad almost said that other war that is being waged between
Capital on the one hand and labour on the other. At its best
the position, in England at all events, can only be described
as one of armed neutrality. One has to remember that every
day power is passing more and more into the hands of the
working man. He is laying his hold on the reins of government
and one would be extremely rash to question either his right
or his capability. With what motive will he assume power?
Will his motive be for the welfare of all mankind and of all
classes; or will his motive be to avenge his own? In the
answer to that question lies all the difference between a ter-
restrial paradise and a very hell upon earth. For, observe,
the working classes have their grievances, nor have those
grievances been of short duration. When Goldsmith’s , Vicar
of Wakefield* rebuked his daughters for decking themselves up
in finery which he considers to be beyond their station in life
he said: “I do not know whether such flouncing and shreding is
becoming even in the rich, if we consider, upon a moderate calcul-
ation, that the nakedness of the indigent world may be clothed
from the trimmings of the vain.” One wonders what the Vicar
of Wakefield would have said had he lived in the 20" century
instead of in the 18™!



— 251 —

Yet have not Capital and Labour served mankind and
- served mankind well each in its own special way? Each has
brought its own contributions: on the one hand wealth, sub-
stance, brains; on the other hand strength, sinew, brawn. Again
and again has Capital risked its wealth in some new enter-
prise; again and again has Labour risked its life for the same
purpose. Both have served the world, both have earned the
world's gratitude, the world has need of both. Their failure
to co-operate, the extinction of either or other would spell
disaster. Yet how can a Church divided in heavenly matters
preach unity in wordly matters?

Every age has its own characteristics. The characteristic
of our age is zeal for humanity. It shows itself in the laboratory
where men of science make war upon the demon of disease;
it manifests itself in the council chamber where men of heart
and experience seek to brighten the drab lives of the majority
of their fellow creatures by procuring brighter homes, better
education, healthy recreation. All, each in his or her own way,
contribute their mite towards the alleviation of human distress
and misery. All this is very excellent but unless there is some-
thing deeper behind this zeal it may go no further than the
production of a human branch of the Society for the Prevention
of Cruelty to Animals. “

If we as a Church would come to the rescue of suffering
humanity we must build our teaching upon one foundation,
namely, our Lord and Saviour Jesus Christ. We have our Loyd’s
authority for so doing for, in His revelation concerning the
General Judgment, Christ made it abundantly clear that a work
of mercy done or undone to the least among His brethren
would be counted as a work of mercy done or left undone to
Himself. Those who merely teach that humanity must be relieved
for humanity’s sake may achieve certain material results. They
may procure better houses for workers to live in, they may
succeed in getting a better water supply and a better system
of drainage for their locality, but they will never bring about
a change of heart in their fellow men. But it is a vastly
different matter when a teacher impresses upon his hearers
the fact that suffering humanity must be relieved at all costs
not for its own sake but for the sake of Him Who clothed
Himself with our humanity as with a vestment in order to



— 252 —

offer Himself a Victim in the Holy Sacrifice of the Cross. Suf-
fering humanity must be relieved because when humanity suffers
Jesus suffers. That doctrine can only be preached effectively
before the world when Christ’'s mystical Body is undivided,
when the very question, divisus est Christus? brings a blush
of shame to the contentious Christian.

Conclusion.

You, my Lord Bishop, in issuing your kind invitation to
this Congress expressed the hope that it might pursue its aim
of strengthening the Old Catholic Churches, and of promoting
the understanding amongst the Churches independent of Rome.
I am confident that, by God’s Grace, this Congress will not
be without fruit. Anyone who, in these days of doubt, difficulties
and divisions, seeks to bring together the separated peoples
of Christ’s Flock is committing himself to a task the achieve-
ment of which is the wnum mnecessarium, “the one thing that
is needful”, and an abundance of grace has been promised by
Christ Himself to those who, while their fellow disciples are
anxious and troubled about many things, seek out that unum
necessarium. ' ' '

For the last few days we have met in fellowship and
brotherly love. The time has come when we have to scatter
and to return each to his section of the Lord’s Vinyard. Some
of us might like to stay longer, but there is work to be done
at home. The Magi having worshipped the Infant Jesus at
Bethlehem “departed into their own country’”, but we can be
sure that they were not the same men they had been when
they set out to follow the Star. So with us. We depart into
our own country, but we depart fortified with renewed hope,
fuller faith and deeper vision. We feel that we have need of
each other and that, perhaps, we can help each other. We
realise that the world will not believe that Christ has been
sent by God until it is convinced that the disciples of Christ
are united in such a bond as can be compared to no union
upon this earth and he who would seek for a similitude must
look for it in the mystery of the Trinity in Unity for they
will be one even as Christ and His Father are One. And, as
our bond strengthens, so will the Faith of Christ spread until
the whole carth will be filled with the knowledge of the Lord




as the waters cover the sea and the Church, her wounds healed,
her members reunited, will move forward, terribilis in castro-
rum in actes ordinata, towards that consummation predicted by
the New Testament prophet exiled in Patmos, when the king-
doms of this world are become the kingdoms of our Lord and
of His Christ; and He shall reign for ever and ever, the King
of kings and Lord of lords.

Mit Ricksicht auf die vorgeriickte Zeit wird die 1I. Sitzung
hier abgebrochen und das Referat des Herrn Dekan Burn auf
die IIl. Sitzung verschoben, ebenso die Abstimmung iiber den
Antrag, der von Prof. Berends iiber die Beziehungen zu der
englischen Kirche gestellt worden ist.

III1. Sitzung der Kongressteilnehmer im Grossratssaale
des Rathauses:

Freitag, den 4. September, nachmittags 4 Uhr.

Die Verbhandlungen iiber 5. Die Beziehungen des Altkatho-
lizismus zu der englischen Kirche werden zu ¥nde gefiihrt.
Very Rev. A. E. Burn, Dean of Salisbury, erhilt das Wort:

Meine Herren!

Der Herr Bischof Kiiry hat mich giitigst eingeladen, tiber
die Kirche von England und unsere Beziehungen zu den Alt-
katholiken zu sprechen.

Zum ersten muss ich sagen, dass ich mit grosser Freude den
hochst interessanten Brief, den der Herr Iirzbischof von Utrecht
dem Erzbischof von Canterbury geschickt hat, gelesen habe, in
welchem er unsere Anglikanische Priesterweihe vollig aner-
kannt hat.

Nach sorgfiltiger Erforschung haben mehrere der heiligen
Kirchen des Ostens in den letzten Jahren denselben Beschluss
gefasst. Neulich haben wir die Patriarchen von Alexandrien
und Jerusalem mit andern vornehmeren Prilaten in England
unterhalten, die dem zum Andenken an den grossen Nizédnischen
Konzil in Westminster Abbey gehaltenen Fest beiwohnten. Es
war mir eine besondere Gemlitsbhewegung, den alten Patriarchen
von Alexandrien, Nachfolger des heiligen Athanasius, das Ni-
zanische Symbol griechisch nach der Predigt des Erzbischofs



— 254 —

von Canterbury deklamieren zu héren. Der Tag der Wieder-
vereinigung mit den heiligen Kirchen des Ostens ist noch nicht
gekommen. Wir haben ihn ddmmern sehen. Einer nach dem
andern der Prilaten hat uns ausdriicklich gesagt, dass er hoffe,
die volle Wiedervereinigung wird bald kommen. Wertvolle
Unterbaltungen mit unsern Theologen sind gehalten worden.
In solchen Fallen, meine Herren, soll man langsam vorgehen.
Man muss die wahre Katholizitdt unserer Kirche im vollen
Licht ausbreiten. Die Wahrheit, die Wahrheit allein, suchen
wir alle. Also méchte ich, meine Herren, Thnen auch, was ich
personlich dariiber denke, etwas erkléiren. :

Von besonderer Bedeutung scheinen mir drei Hauptpunkte
zu sein. Durch die Verwirrungen der Reformationszeit, von po-
litischem Ehrgeiz ist so oft die richtige Entwicklung der Lehre
gestdrt worden. Wir konnen aber sagen, dass wir die aposto-
lische Succession, in dem dreifaltigen Amt von Bischofen,
Priestern und Diakonen behalten haben. Wir haben auch die
wahre Lehre der heiligen Sakramente erhalten. Drittens haben
wir das Ideal eines durchsichtigen katholischen Glaubens und
IL.ebens in unserm Buch vom gemeinen Gebet.

Natiirlich haben wir in der Anglikanischen Kirche unsere
Probleme. Die grosse hochkirchliche Bewegung der letzten
achtziger Jahre, die so wundervolle Fortschritte gemacht hat,
hat nicht ohne michtigen Widerstand stattgefunden. Zuerst
war es, wie der Historiker Sokrates sagt, von der Zeit nach
dem Konzil von Nizda ,Ein Streit im Dunkel“. Unsere grossen
Fihrer Pusey, Kcble, Charles Marriott und andere wiinschten
nur unsere Erbschaft zu rechtfertigen. Sie waren als Verriter
angeklagt. Newman hat sie verlassen. Doch ,ohne Rast ohne
Hast“ ist die Bewegung fortgeschritten. Damals sah man deut-
lich, dass katholische Gedanken nicht romisch-katholisch sein
miissten. Der dicke Nebel von protestantischen Ansichten,
welcher im achtzehnten Jahrhundert, durch politische Verhalt-
nisse gestirkt, die innere Einrichtung der Kirche in Ver-
wirrung gebracht hatte, wurde erhoben.

Darf ich von persénlichen Erinnerungen sprechen? Fiir
zehn Jahre, von 1833 bis 1903, war ich Rektor in einem Kklei-
nen Dorf, wo mein Grossvater und ein Onkel bereits fir 70
Jahre gedient hatten. Im Anfang des neunzehnten Jahrhunderts
in den dunkeln Tagen war ein Bischof von Bangor Rektor des



— 205 —

Dorfes, der gewiss niemals dahin kam. Zuerst war mein Gross-
vater Vikar eines abwesenden Rektors. Er fand die heilige
Messe nur dreimal im Jahre geopfert. Er hat sie monatlich
geopfert. Mein Onkel zweimal im Monat. Ich selbst konnte
jeden Sonntag opfern, und =zuletzt aus zweihundertzwanzig
Seelen an Ostern mit Freude siebzig Kommunikanten begriissen.
Denken Sie, meine Herren, wie gross dieser Fortschritt war,
Mein Grossvater und mein Onkel waren echt evangelische
Pfarrer. Ich meine, dass die echt evangelische Denkart ein
wahres Teil der Katholizitit sei. Ich hoffe, dass ich niemals
den evangelischen Geist verlieren werde. Was ich durch Jahre
gelernt habe, ist gerade dies, dass im apostolischen Zeitalter
katholische Gedanken mit evangelischen festgebunden waren
und unter der Leitung des heiligen Geistes die heilige Kirche,
ihre Amtsverfassung, ihre Liturgie, ihre Symbole, ihr Ideal von
christlichen L.ehren und Wirken ausgearbeitet hat.

Sie werden gewiss gern horen, wie durch die Jahre die
L.ehre der heiligen Sakramente bereichert worden ist.

Die Zahl der Sakramente ist niemals mit Autoritit durch
Uberlieferung von den Aposteln oder von einem ¢kumenischen
Konzil bestimmt worden. Nur im scchzehnten Jahrhundert war
die Zahl in der Romischen Kirche definiert, in den Kirchen
des Ostens im folgenden Jahrhundert. Wir erkennen, dass die
Sakramente der Taufe und der heiligen Eucharistie hervor-
ragend sind. In unserem Buch vom gemeinen Gebet ist der
Titel Sakrament nur von diesen zwei gebraucht, indem sie erstens
ein Ausserliches sichtbares Zeichen von Christi selbst bestimmt
und zweitens, sie sind gewohnlich notig fur die Seligkeit.
Wir beschliessen auch, der Titel Sakrament darf fir andere
Ritus und Zeremonien gebraucht sein, welche ein dusserliches
sichtbares Zeichen mit einer innerlichen geistlichen Gnade be-
sitzen. In diesem Sinne ist das Wort von andern Verordnungen
richtig gebraucht: zum Beispiel die Weihe, die Beichte, die
Firmung, die Ehe und die Olung der Kranken; mit Beziehung
zu einigen dieser Sakramente, indem die Gebréduche der ver-
schiedenen XKirchen wie vorher sich verdndern, iibereinstim-
men wir, dass jede Kirche frei sein soll, ihre eigenen Gebriuche
zu behalten.?)

1) Terms of Intercommunion suggested between the Church of England
and the Eastern Orthodox Church.



— 256 —

Schon in dem siebzehnten Jahrhundert hat der grosse Theo-
log Andrews von Winchester, 1608—1626, gesagt in seiner
Responsio ad Apologiam Cardinalis Bellarmini: Wir glauben ge-
rade wie Sie, dass die Gegenwart wahr sei. Uber die Art der
Gegenwart definieren wir nichts voreilig, und ich mochte auch
sagen, wir fragen nicht &dngstlich. Ebenso fragen wir nicht,
wie das Blut des Christus uns reinigt in der Taufe oder wie
die menschliche und die gottliche Natur in seiner Mensch-
werdung in einer Person vereinigt sind.

Wie Andrews gelehrt hat, dass Christus im Sakrament als
wirklich gegenwirtig verehrt sein sollte, lehrte er auch, dass
die Eucharistie ein Opfer zum Gedéchtnis sei. '

Also sind diese Gedanken von Pusey und Keble wieder aus-
gebracht worden. Und mit solcher Lehre hat man natiirlich
gewilinscht, den Altar auszuschmiicken, mit Kreuz und Kerzen
auszuriisten und die alten Messgewander wieder herzustellen.
Grosse Streitfragen Uber alle diese Veriinderungen sind ofters
vorgekommen. Jetzt in sehr vielen Kirchen und auch in Ka-
thedralen findet man schonen, katholischen Gottesdienst.

Uberall ist es richtig, die Meinung aller Verinderungen zu
erkliren. In einem kleinen Dorfe, vor zwanzig Jahren, hatte
ein Freund ein Kreuz fir den Altar der Kirche zu geben ge-
winscht. Ich fragte in einer Versammlung der Leute, was
man dachte und ein alter Landmann hat gesagt: ,Wenn man
mehr dachte, was das Kreuz der christlichen Religion bedeu-
tete, wiirde man gern das Zeichen vor den Augen sehen.“ Er
war arm und ungebildet, doch hitte kein Theolog die Antwort
besser gemacht. '

Nun muss ich ausdriicklich sagen, dass wir eine protestan-
tische Partei in der Kirche haben, die keinen unbedeutenden
Einfluss im Lande und im Parlament ausiibt. Sie kommt der
anglo-katholischen streng entgegen, deren wachsenden Einfluss
sie furchtet. Ich freue mich aber, zu sagen, dass in unserem
neuen National Assembly, dem kirchlichen Reprisentantenhause,
in welchem sich die Bischofe und Priester der alten Convoca-
tions oder Versammlungen von Canterbury und York mit vor-
nehmen Laien begegnen, es ein sehr freundliches Gefithl gibt.
Wir wiinschen alle zusammen, fiir die Kirche zu wirken. Viele
gute Verbesserungen fir die innere Einrichtung der Kirche
sind schon durchgebracht. Neue Ditzesen sind eingerichtet wor-



— 201 —

den und andere bedeutende Reformen sollen genau untersucht
sein, - : .
Die Bischdéfe werden bald ein reformiertes Gtebetbuch er-
ortern, das die ,Convocations* und die Laien durchsichtig vor-
bereitet haben, Wir wiinschen, dass Sie, meine Herren, auch
dafiir beten sollen, Man kann nicht die grosse Gelegenheit der
Zeit ubertreiben. Mit der Hilfe des heiligen Geistes hoffen wir
in den kommenden Jahren weit zu gehen. Man muss auch
von der grossen Tochter- und Schwesterkirche in Stidafrika,
Australien, Kanada, Schottland und den Vereinigten Staaten
Nord-Amerikas etwas sagen. Jedes zehnte Jahr kommen die
Bischofe naeh London, um in der Lambeth-Konferenz unter
dem Préasidium des Erzbischofes von Canterbury sich zu ver-
sammeln. Im Jahre 1920, wie alle die Herren Prilaten hier
wissen, haben sie einen bedeutenden Brief ausgeschickt, in dem
sie fur die Einheit der Kirche sich bestrebt haben und durch
den Geist der Gemeinschaft alle Christen fiur die Wieder-

vereinigung des Christentums zu beten eingeladen haben, |

Ich moéchte daraus diese schonen Worte zitieren: ,Die Zeit
ruft an eine neue Aussicht und eine neue Ausfiihrung. Den
Glauben kann man nicht richtig verstehen und far das Reich
Gottes kann man nicht wiirdiglich streiten, wiahrend der
Leib vertrennt ist, also kann nicht in die Fille des Lebens
von Christus wachsen. Wir glauben, dass die Zeit gekommen
sei, in welcher alle verirennten christlichen Gruppen was dahin-
ten ist vergessen sollten und zu dem Ziel einer vereinigten
katholischen Kirche streben. Die Schranken, die sie getrennt
haben, werden nur zerbrochen durch eine neue Kameradschaft
aller, die in dieser Hinsicht sich umdrehen.“

Meine Herren, ich habe gesucht, so kurz wie moglich
etwas von der neuen Geschichte der Kirche von England Ihnen
vorzufithren. Nun muss ich von den Beziehungen mit den Alt-
katholischen von Holland und der Schweiz auch ein Wort
sprechen. Der vorige Bischof von Salisbury, John Wordsworth,
ein berihmter Theolog, hat sich fir viele Jahren bekimmert,
alles mogliche in dieser Sache zu tun. Mit den verstorbenen
Bischofen Reinkens und Herzog stand er in den freundlich-
sten Beziehungen, Er kam sie zu besuchen und als er zuriick-
kam, hat er allerlei interessante Nachrichten in der Zeitung der
Diozese geschrieben. Vor zwanzig Jahren hat er mich damit

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1925, 17



— 258 —

interessiert. Auf meinen Reisen bin ich immer wenn moglich
gewohnt, dem Gottesdienst in Thren Kirchen beizuwohnen.
Glauben Sie, meine Herren, dass Ihre Freunde in der Engli-
schen Kirche eine wahre Sympathie fiir Ihr Streben fiihlen.
Der verehrte und geliebte Erzbischof wvon Canterbury, -ein
wahrer Vater in Gott aller zerstreuten Mitglieder unserer
Kirche durch die ganze Welt, der sich als ein guter Freund
der verfolgten Bischdfe des Ostens gezeigt hat, wird sich ge-
wiss freuen, liber den gliicklichen Erfolg dieses Kongresses zu
horen.

Was suchen wir, meine Herren? Sollen wir nicht
besser sagen, was haben wir gefunden? Die Worte des Hei-
landes kommen in Erinnerung: Wer sucht, findet! Eine Kirche,
in welcher die Bischofe nicht autokratisch, sondern im Konzil
herrschen mit Konsultation der Priester in Synoden und Kon-
ferenz der gldubigen Laien, nicht unter der Herrschaft jedes
- einzigen Prilaten, frei, der Lehre der heiligen Schriften, wie sie
von der Uberlieferung der alten Kirche ausgelegt worden ist,

immer treu.
% &

Der von Herrn Prof. Berends am Vormittag gestellte Antrag
wird von der Versammlung einstimmig angenommen.

1. Geschiftliche Mitteilungen.

In Ausfithrung der allgemeinen Zustimmung zur Herstellung
einer internationalen Arbeitsgemeinschaft (siehe unter 4. der
I. Sitzung) werden auf Vorschlag von Pfarrer Kreuzer, Frei-
burg i. B., folgende Herren vom Kongress in diese Arbeits-
gemeinschaft gewéhlt: fir die Schweiz: Joseph Siissli, Ziirich, fiir
Deutsehland: Prof. Dros, Mannheim, fiir die Tschechoslowakei:
Pfarrer Joseph Ferge, Méhr.-Schonberg, fiir Holland: Pfarrer
van Harderwijk, Schiedam, flir Deutschosterreich: Prof, Uzun,
Wien. Fiir Polen wird Herr Bischof Bonczak eine Nomination
mitteilen.

2. Die Weltkonferenz iiber Glauben und Verfassung.
Seminarprisident und Prof. Wijker:

Geehrter Herr Prdsident, verehrte Versammlung!

Es ist schlimm, in der III. Sitzung der Kongressteilnehmer
noch ein Referat zu geben, weil die meisten Teilnehmer er-



— 29 —

miidet sind und vieles schon gesagt ist, was ich zu sagen habe;
aber eine halbe Stunde ist mir zugesagt und ich hoffe, diese
Zeit nicht zu Ttlberschreiten, aber mich einzuschrinken. Als
ich mich bereit erklirte, das Referat tiber die Weltkonferenz
tiber Glauben und Verfassung zu tibernehmen und die Stellung
der altkatholischen Kirche dazu zu beleuchten, schien es mir
am besten, nicht Holldndisch, aber Deutsch zu reden, weil die
meisten Kongressmitglieder kein Holldndisch verstehen. Ich
tue es im Vertrauen, dass mir die Fehler verziehen werden.

1. Unter altkatholischen verstehe ich die Kirchen, welche
nach 1870 sich einander angeschlossen haben und festhalten
~ p,an dem Glauben der alten Kirche, wie er in den 6kumenischen
Symbolen und in den allgemein anerkannten dogmatischen
Entscheidungen der okumenischen Synoden der ungeteilten
Kirche des ersten Jahrtausends ausgesprochen ist.“ (,Der Ka-
tholik“ 1889, p. 3565.) Die altkatholische Kirche Hollands stand
in Betreff der Wiedervereinigung der Kirchen von 1870 auf
dem Standpunkte der romischen Kirche, wiewohl sie bekannt
war als eine friedeliebende und friedesuchende Kirche. Mehr-
mals hat sie probiert, mit der roémischen Kirche Friede zu
schliessen, aber Rom verlangte vollstindige Unterwerfung. Mit
den Reformierten lebte die altkatholische Kirche von Utrecht
in Frieden, ihre Katholizitat freilich verteidigend.

Nach 1870 gehen die Altkatholiken aller Lénder zusammen,
um fir die Wiedervereinigung der Kirchen einzutreten. Um
nicht zu weitlaufig zu werden, verweise ich auf die Dokumente,
welche von Pfarrer Herzog in der ersten Nummer der ,Inter-
nationalen kirchlichen Zeitschrift“ dieses Jahres liber diese Sache
wiedergegeben sind: altkatholische Erklédrungen, Kongresse,
Unionskonferenzen, Synoden und Briefwechsel. Nur zitiere ich
aus der Utrechter Konvention von 1889 Nr. 7 (,Der Katholik“
1889, p. 356): ,Wir hoffen, dass es den Bemiihungen der Theo-
logen gelingen wird, unter Festhaltung an dem Glauben der
ungeteilten Kirche eine Verstindigung tiber die seit den Kirchen-
spaltungen entstandenen Differenzen zu erzielen. Wir ermahnen
die unserer Leitung unterstellten Geistlichen, in der Predigt
und bei dem Unterrichte die wesentlichen christlichen (tlaubens-
wahrheiten, zu welchen sich die kirchlich getrennten Konfes-
sionen gemeinsam bekennen, in erster Linie zu betonen, bei
der Besprechung der noch vorhandenen Gegensiitze jede Ver-



— 260 —

letzung der Wahrheit und der Liebe sorgfiltig zu vermeiden
und die Mitglieder unserer Gemeinden durch Wort und Beispiel
anzuleiten, Andersgldubigen gegeniiber sich so zu verhalten,
wie es dem Geiste Jesu Christi entspricht, der unser aller
Erloser ist.”

Als von der bischoflichen Kirche Amerikas die Bischofs-
konferenz 1913 zu Koln eine Einladung zur Teilnahme an der
Weltkonferenz erhielt, hat sie in Ubereinstimmung mit diesen
Friedensgedanken die Einladung angenommen und sofort eine
eigene Kommission eingesetzt, ,die den Auftrag erhielt, im
Namen der vereinigten altkatholischen Kirchen nach Massgabe
unserer Stellung und unserer Verhiltnisse zu dem grossen Werke
Hand zu bieten. Die Kommission wurde so zusammengesetzt,
dass sie als Vertretung aller altkatholischen Kirchen gelten
konnte“ (Dr. E. Herzog, Unsere Stellung zu den Kkirchlichen
Unionsbestrebungen, p. 7, siehe ,Der Katholik“ 1920).

Die Mitglieder der altkatholischen Kommission (vgl. ,Inter-
nationale Kkirchliche Zeitschrift 1914, Nr. 2, p. 245) sind jetzt:
Bischof Dr. G. Moog, Bonn, Président; Prof. Dr. F. Miilhaupt,
Bonn, Schriftfihrer; Erzbischof F. Kenninck, Utrecht; Bischof
H. T. J. van Vlijmen, Haarlem; Bischof Dr. A. Kiiry, Bern,
und Bischof Hodur, Amerika.

Nach dem Kriege ernannte die Bischofskonferenz von 1920
zu Utrecht als Vertreter der vereinigten altkatholischen Kirchen
zur Beteiligung an der Vorkonferenz fiir Glauben und Verfas-
sung: Bischof Dr. Herzog, Bischof van Vlijmen und den Seminar-
prasident Wijker.

Die hollandische altkatholische Kirche hat eine Subkom-
mission eingesetzt, deren Mitglieder sind: Erzbischof Kenninck,
Vorsitzender; Bischof van Vlijmen; Pfarrer van Harderwijk
und Seminarprisident Wijker, Sekretiar. Die Mitglieder van
Vlijmen und Wijker haben sich Miihe gegeben, durch &ffent-
liche Vortrage die Bestrebungen der Konferenz bekanntzumachen.
Von den Romischen kamen einzelne, um die Vortrige zu horen,
aber sie haben dem Papst zu gehorchen. Wiedervereinigung
mit Rom ist nur durch Unterwerfung mdoglich., Viele Protestanten
kamen, um iiber Wiedervereinigung sprechen zu horen, aber
eine eigene Kommission wurde von ihnen nicht eingesetzt. Sie
firchten noch vielfach das Katholische, dies mit Romischem
identifizierend. Der Gedanke der Wiedervereinigung soll aber



— 261 —

tiberall durchdringen, und so lege ich dem Kongresse die
These vor:

2. ,,Der Kongress empfiehlt, in allen altkatholischen Kirchen
besondere Kommissionen zu wéhlen, um die Bestrebungen der
Weltkonferenz durch Abhaltung von Vortrigen und Veranstal-
tung von interkonfessionellen Konferenzen bekanntzumachen.“

Wie bekannt ist, hat die allgemeine altkatholische Kom-
mission, die mit der Leitung der Konferenz in bestédndiger
Fiithlung bleibt, ihre Antwort versandt auf die erste, zweite und
dritte Reihe der vom Subjektskomitee der Weltkonferenz vor-
gelegten Fragen iiber den Glauben in der wiedervereinigten
Kirche, iiber das geistliche Amt und iiber die Kirche. Eine
vierte Reihe Fragen betrifft die christliche Moral, eine fiinfte
die Sakramente. (Siehe ,Internationale kirchliche Zeitschrift“
1921 (2), p. 99—102; 1924 (3/4), p. 226 —228.)

3. Bei den Verhandlungen steht vorerst fest, dass die
Friedensarbeit als Fundament den Glauben an Jesus Christus,
den Erloser der Menschheit, hat, und fiir die altkatholische Kom-
mission im besondern ist die Utrechter Konvention des Jahres
1889 wegleitend. Die Einheit der altkatholischen Kirche wird
durch die Arbeit zum Ziele der Weltkonferenz nicht gefihrdet,
denn ,mit grosstem Nachdruck ist allseitig erklirt: keine Kirche
soll von dem heiligen Gut, das sie ererbt und von dem sie
reichen Segen erfahren hat, etwas verlieren oder preisgeben;
vielmehr soll durch die Einigung den verschiedenen Kirchen
die Moglichkeit geboten werden, ihre besonderen Gaben zum
Heile aller nutzbar zu machen und von den besonderen Gaben
anderer Gewinn zu ziehen, Daher ist von vornherein das eine
gewiss, dass die altkatholischen Kirchen nicht zu befiirchten
haben, etwas von ihrem geistigen Besitztum einzubiissen,
wenn sie am begonnenen Versohnungswerk mithelfen. Nicht
einmal ihre kirchliche Selbstéindigkeit soll beeintrichtigt wer-
den.“ (Bischof Dr. Herzog, Hirtenbrief ,Unsere Stellung zu.den
kirchlichen Unionsbestrebungen®, p. 10 und 11).

Und Dollinger (Herzog, Hirtenbrief, p. 11) nannte als dritten
Beruf der altkatholischen Kirche: ,als Werkzeug und Vermitt-
lungsglied einer kinftigen grossen Wiedervereinigung der ge-
trennten Kirchen und Christen zu dienen.“

- Die altkatholische Kirche hat Missbrauche abgescharftt, a,ber
die Schonheit der katholischen Kirche bewahrt, sie bewundert,
was Schones andere Kirchen haben und nicht preisgeben.



— 262 —

4. Nachstes Ziel ist die Interkommunion der katholischen
Kirche. Wir kénnen nach 1870 nicht mehr hoffen, dass eine
Vereinigung mit Rom stattfinden werde. Das vatikanische Konzil
hat eine Mauer aufgeworfen, die papstliche Unfehlbarkeit, die
eine Scheidung gebracht hat zwischen Romanismus und Katholi-
zismus. Noch koénnen wir sagen, was der dritte Altkatholiken-
kongress in Konstanz im Jahre 1873 an die Generalkonferenz
der evangelischen Allianz in New York schrieb (offizieller Be-
richt, p. 23):

s90llte jemals eine Zuriicknahme der Dekrete vom 18. Juli
1870 in derselben solemnen und prizisen Weise erfolgen wie
die Aufrichtung geschehen ist, so wire damit zugleich der
Kurialismus vernichtet und der Beginn jener Reform der Kirche
ins Werk gesetzt, die wir wollen. Nur dann kénnten wir mit
Rom wieder in Verbindung treten. Deshalb diirfen wir prinzipiell
den Primat Roms als historische Institution in der Weise an-
erkennen, wie ihn die alte ungeteilte christliche Kirche an-
erkannt hat.“

Bis jetzt war schon ein freundschaftliches Verhaltnis zwi-
schen einzelnen Kirchen, z. B. zwischen der orthodox-griechi-
schen, der anglikanischen und altkatholischen Kirche. Aber wir
konnen weitergehen, so dass die Freundschaft wachse zu einer
Interkommunion zwischen den katholischen Kirchen, d. h. es
soll eine intercommunio in sacris sein, ihre Mitglieder nehmen
ganz und gar teil an den gottesdienstlichen Akten der anderen
katholischen Kirchen.

Schon der Kongress in Kounstanz (1873) schrieb in oben
genanntem Brief: '

» Wir erhoffen und erstreben eine Herstellung der Einheit
der christlichen Kirche. Wir bekennen offen, dass kein Zweig
derselben allein die ausschliessliche Wahrheit habe. Wir halten
als Ziel fest, dass auf dem Boden der Schrift und der auf
dieser stehenden kirchlichen Uberlieferung, auf dem Boden der
alten ungeteilten Kirche, eine Vereinigung der christlichen Kon-
fessionen auf einem wirklich 6kumenischen Konzil stattfinden
konne. Das ist unsere Aufgabe und Absicht fiir jenes Streben,
das uns in unmittelbare Verbindung gebracht hat mit der evan-
gelischen, der anglikanischen, der anglo-amerikanischen, der
russischen und der griechischen Kirche. Wir wissen, dass dieses
Ziel nicht so bald zu erreichen ist. Aber wir sehen als den



— 263

Anfang der Erreichung den Umstand an, dass bereits ein christ-
licher Verkehr zwischen uns und den iibrigen christlichen Kon-
fessionen ins Leben getreten ist. Mit Freuden ergreifen wir
daher ihre uns gebotene Bruderhand und erlauben uns die
Bitte, mit uns auf einem beiderseits zu vereinbarenden Wege
in nahere Verbindung zu treten. Soll das Werk der Herstellung
der einen Kirche Christi zur Tat werden, so muss eine jede
einzelne christliche Kirche alles abwerfen, was sich als mensch-
licher Ansatz ausweist und jene Verfassung und Disziplin her-
stellt, die auf dem Fundamente, welches Christus der Herr
gelegt hat, den berechtigten Anforderungen der Nationen und
Zeiten Rechnung tréigt.“

5. Wenn wir Altkatholiken treu festhalten an der Lehre
Jesu Christi wie sie durch das Neue Testament und die Tra-
dition zu uns gekommen ist, wird die Einheit der altkatholischen
Kirche nicht allein nicht gefihrdet, aber vielmehr die Einheit
aller katholischen Kirechen zustande gebracht.

6. Wie bei uns Katholiken, so wird auch eine Annédherung
kommen, ja sie hat schon begonnen zu kommen zwischen den
verschiedenen reformierfen Kirchen.

Und so wird der Weg zur Versohnung angebahnt, zum
Frieden aller Kirchen, so dass der frohlockende Zuruf, den
einst der Apostel Paulus an die Heidenchristen gerichtet hat,
eine grosse Bedeutung erhilt (vgl. Herzog, Hirtenbrief, Unsere
Stellungen . .., p. 9): ,In Jesus Christus seid ihr, die ihr einst
ferne waret, nahe gekommen darch das Blut Christi; denn er
ist unser Friede ... Er kam und verkiindigte Frieden euch,
die ihr ferne waret, und Frieden denen, die nahe waren; denn
durch Ihn haben wir beide in einem Geiste Zutritt zum Vater*
(Eph. 2, 13—22).

Die Fiirbitte des scheidenden Erlosers wird einmal in Er-
fullung gehen: ,Lass sie eines sein, Vater, damit die Welt er-
kenne, dass du mich gesandt hast“ (Joh. 17, 23). ‘

,Das ist“, schrieb unser seliger Bischof Herzog (Hirtenbrief,
p. 10), gerade das Ziel, das von der beabsichtigten Weltkonferenz
iiber Glauben und Kirchenverfassung, wenn moglich, erreicht
werden soll ... Das ist ein Ziel, das nicht von heute auf morgen
zu erreichen ist; eine tausendjahrige Trennung lésst sich nicht
in einem Jahre ausgleichen.“ Aber, und hiermit schliesse ich
mein Referat, wenn wir der Liebe dienen, wenn wir alle beten



— 264 —

um die Wiedervereinigung der Kirchen, wenn wir keine neuen
Schranken aufrichten, aber dafiir sorgen, dass wir einander
verstehen lernen, dann wird der hl. Geist unser mensch-
liches Werk vervollkommnen und das Endziel erreicht sein:
Eine allgemeine christliche Kirche (vgl. III. altkatholischer
Kongress in Konstanz 1873, p. 23). : - C., WLJKER.

Bishop Darlington:

Bishop Darlington, when called to speak, said he had
the reputation of making the shortest address in the World
Conference on Life and Work, and in Stockholm of only two
minutes, and he would be brief now.

He stressed the fact that cooperation of Churches does not
mean necessarily immediate and complete union. The Old
Catholics, the Orthodox Churches, and the Anglican Churches
of England and America can love and aid each other: recogni-
zing each others ministry and sacraments; but this does not
mean as yet becoming only one Church, until an Ecumeni-
cal Conference can be called, which of course would include
all the Catholic Churches of the world. The change from for-
mer misunderstandings and suspicions has been so great and
so rapid, that some have been carried of their feel, by the
great tide of sympathy and newly found friendships, and now
too hastily seem to think that all differences of belief and
practice have been removed, and that immediate and per-
manent union is close at hand. |

Our Blessed Lord’s prayer, “that they all may be one”,
is doubtless echoed in the heart of each true disciple, but un-
fortunately, we are not yet agreed perfect'ly,' as to every
doctrine, and some place different stress on different doctrines.

The Orthodox, the Anglicans and the Old Catholics seem
to believe the same doctrine and to share the same spirit.

Let us meet often in Conference and in Congress and for
prayer and common services. Let us each look with sym-
pathy on the positions and preferences of the others.

- "Holding fast the faith once for all delivred to the Saints,
the same creeds, the same sacraments, and. drawn together
by mutual love, we will cooperate in every good work until
the final glorious unity, we all pray for, comes by God’s grace.



— 266 —

Those who do then His will shall know the doctrine,
“By this shall all men know you are my disciples”, that ye
love one-another. v '

Union of effort and mutual affection under the guidance
of the Holy Spirit, will surely at last, bring us in some feature
universal worldwide Council, to complete and perfect Unity. —
One Lord, one Faith, one Baptism!

Es wird folgender Antrag einstimmig angenommen:

Die altkatholische Kirche ist stets eifrig fiir die Wieder-
vereinigung der christlichen Kirchen eingetreten. Sie hat des-
halb die Bestrebungen der Weltkonferenz iiber Glauben und
Verfassung von Anfang an freudig begriisst und eine allge-
meine Kommission gewéihlt, die mit der Leitung der Konferenz
in bestandiger Fihlung bleibt.

Der Kongress empfiehlt, in allen altkatholischen Kirchen
besondere Kommissionen zu wihlen, um die Bestrebungen der
Konferenz durch Abhaltung von Vortrigen und Veranstaltung
von interkonfessionellen Konferenzen bekanntzumachen.

Bei den Verhandlungen ist flir die altkatholischen Kom-
missionen die Utrechter Konvention des Jahres 1889 weglei-
tend. Néchstes Ziel ist die Interkommunion der katholischen
Kirchen. Die Einheit der altkatholischen Kirche wird dadurch
nicht gefihrdet. Endziel ist die eine allgemeine christliche
Kirche.

Pir. Josip Luketié, Zagreb, iiberbringt Griisse aus der alt-
katholischen Kirche Kroatiens, schildert ihre gegenwiirtige Lage
und bittet, in den Gebeten der kroatischen Schwesterkirche zu
gedenken.

3. Die hochkirchliche Bewegung in Deutschland.

Pfarrer Dr. Steinwachs, Mannhelm, referlert

Die hochkirchliche Bewegung in Deutschland hat unter uns
Altkatholiken und allen, die mit uns im Geiste eins sind, so
viele Beachtung und herzliche Teilnahme gefunden, dass es
uns ein Bediirfnis ist, auf diesem ersten internationalen Kon-
gress nach dem Kriege diese Anteilnahme von neuem zu be-
kunden. Und wenn mir der Auftrag ward, iiber diese hoch-
kirchliche Bewegung zu berichten, so soll das nicht geschehen,



— 266 —

um von unserem Standpunkte aus billige Kritik zu tiben, gar
eine Kritik im Geiste des ,Sehet, wie haben wir selbst alles
so fein und lieblich“. Vielmehr wollen wir auf der hochkirch-
lichen Bewegung unsere Augen ruhen lassen wie ein Freund,
der wohl auch die Méngel an dem neuen Freunde sieht, aber
sie rasch wieder vergisst ob dem Lieben und wie Altvertrauten,
das er in des anderen Ziigen liest, — wie ein Freund, der froh
empfindet, dass er nicht alleinsteht, dass ein anderer neben ihn
getreten, der mit ihm sehnend Herz und Hénde ausstreckt nach
denselben Giitern und Hochzielen. Ja, noch mehr! Echte Freund-
schaft stellt den anderen immer hoher denn sich selbst und
spannt im Schauen auf sein Leben und Streben die Forderungen
an sich selbst immer hdoher. So wollen auch wir in solcher
Freundesart, schauend auf die hochkirchliche Bewegung in
Deutsehland, zugleich priifend schauen auf uns selbst und von
ihrem Sehnen und Ringen uns aneifern lassen, besser und
heisser denn zuvor zu streben und zu beten um das, was Gott
uns als die grosse Mission unserer Kirche mitgegeben.

Ich sagte, ein neuer Freund sei uns geworden, und doch,
wenn wir auf die schauen, die zunédchst die Tréiger dieser Be-
wegung waren und sind, so finden wir darunter manches alt-
vertraute Freundesangesicht, wie denn einer von ihnen auf
dem dritten Hochkirchentag bekannt hat: ,Der altkatholischen
Kirche hat meine erste Liebe gehort.“

Wie weit ja das hochkirchliche Sehnen unter den Kindern
der Reformation zurlickgeht, haben die hochkirchlichen Blitter
an einer Fille von Beispielen erhértet. Dieser Geist und dieses
Sehnen war es, was einst den edlen Willibald Beyschlag uns zum
Freunde machte, was ihm die Feder fiihrte bei seinem Werk
,Der Altkatholizismus, eine Denk- und Schutzschrift an das
evangelische Deutschland“. Dieser Geist war es, der einst
unsern unvergesslichen Friedrich Nippold, der noch beimn letzten
internationalen Kongress in Kéln unter uns weilte, zu uns zog,
damals als er als junger Professor nach Bern kam bis in seinen
spatesten Abend, da er noch unsere Gemeinde in Oberursel
grinden half und an ihrem kirchlichen und ausserkirchlichen
Leben teilnahm, als sei er ein Glied von ihr. So ist denn diese
Bewegung alt und jung zugleich, alt in dem Sinne, dass einzelne
Vertreter der Reformationskirchen schon langst hochkirchliche
Forderungen aufstellten, ja zu verwirklichen begannen, — jung



— 267 —

aber in dem Sinne, dass nun zum erstenmale diese einzelnen
und' oft gar sehr vereinzelten sich in einer organisierten Ge-
meinschaft verbanden, um dieses Sehnen zu verwirklichen in
einer Form, die dem inneren Wesen und den Bediirfnissen ihrer
Kirche entspricht.

Dass es dazu kam, trug das aussere (Geschehen wie die
innere Stimmung weiter Kreise in Deutschland viel bei. Der
Umsturz hatte in den Verfassungsbau der Reformationskirchen
tiefe Breschen gelegt, indem er die Verkniipfung mit dem Staate
und der Person des Landesfiirsten als Summepiskopus jah zer-
riss und notigte, eine neue Verfassung zu suchen und zu be-
griinden. Das liess die alten hochkirchlichen Hoffnungen wieder
aufleben und zeitgeméiss werden. Hierzu kam noch ein anderes,
als Gegenwirkung zu der Missachtung #usserer Formen und
Zerstorung liebgewordener alter Formen in Krieg und Nach-
kriegszeit, ein Sehnen nach alten heiligen Formen, die ausser-
halb des Machtbereiches jeweiliger Gewalthaber standen. So
ging und geht noch eine liturgische Welle durch deutsche
Lande, durch die Kirchen, ja selbst durch die Reihen der Kir-
chengegner (denken wir nur etwa an die linksparteilichen
Sprechchore). Wir sehen diese liturgische Bewegung in der
romisch-katholischen Kirche und beobachten, wie sie es ver-
standen hat, weite Kreise, denen die Liturgie nichts mehr sagte,
in den Geist und die Schonheit der Liturgie einzufiihren. Ja,
wir sehen, wie sie mitunter geradezu altkatholische Gedanken
anklingen lasst, ohne jedoch zu wagen, sie ganz auszudenken
und auszufiihren. So hat man innerhalb der ,neudeutschen
Jugend“ schon versucht, neben den Liturgen den Vorbeter zu
stellen, der die Wechselgebete gleichzeitig in deutscher Sprache
laut spricht und dem die Gemeinde ebenso antwortet. Bekannt
ist uns allen, wie sehr auch durch unsere Kirche ein starkes
Streben nach liturgischer Vervollkommnung und Bereicherung
geht. Und diese liturgische Welle macht auch vor den Kirchen
der Reformation nicht Halt, #dussert sich allenthalben in Neu-
fassung und Bereicherung der Agenden und kam der hoch-
kirchlichen Bewegung entgegen.

In Fluss wurde die hochkirchliche Bewegung gebracht
durch 95 Thesen, die Pastor H. Hansen zu Kropp in Schleswig
1917 zum Reformationsjubilium verdffentlichte: ,Spiesse und
Nigel, das ist Streitsiatze wider die Irrnisse und Wirrnisse



— 268 —

unserer. Zeit“. Durch diese Thesen ging der Ruf: ,Der Prote-
stantismus sollte jetzt zuriickkehren, nicht zur rémischen Kirche,
nicht zum Katholizismus (zu ergéinzen: romischer Prigung),
sondern zur Katholizitdt, nicht zum Bruder, sondern zum Vater
und zur Mutter Kirche“ (These 7) und die Mahnung, ,tberall ist
zur wahren Katholizitit zurtickzukehren“ (These 90). Er fand
bei vielen scharfe Ablehnung, aber auch, was mehr fiir ihn
wog, bei einzelnen um so freudigere Zustimmung. Das gab ihm
im Sommer 1918 den Mut, zusammen mit Pastor H. Mosel von
Hetzdort in der Uckermark einen Aufruf zu veroffentlichen,
in dem sie in kurzen Leitsidtzen ihre Anschauungen und Ziele
darlegten. Am 6. Oktober 1918 konnten dann sechs Gesinnungs-
genossen in Berlin zusammentreten und die Hochkirchliche Ver-
einigung begriinden. Hochkirchlich nannten sie sich, unabhingig
von dieser in England gebrauchlichen Bezeichnung, wenn auch
im Geiste mit ihr eng verwandt, weil sie hoch von der Kirche
dachten und weil sie in der Kirche und mit der Kirche auch
im Amte etwas Hohes und Heiliges sahen, nicht Menschenord-
nung, sondern Gottesstiftung. ‘

Gleich diese erste, begrindende Mitgliederversammlung hat
die Grundséitze niedergelegt, auf denen die Hochkirchliche Ver-
einigung noch heute beharrt. Sie erklirte:

»Die Hochkirchliche Vereinigung erstrebt eine Ausgestal-
tung der Kirchen der Reformation hinsichtlich ihrer Verfas-
sung und ihres Kultus. Sie ladet alle diejenigen zur Mitarbeit
ein, welche auf dem Grunde des Evangeliums stehen und mit
Ernst Christen sein wollen.“

Im besonderen erklirte sie:

»I. Die Hochkirchliche Vereinigung erstrebt die volle
Selbsténdigkeit dieser Kirchen in kirchlichen Dingen und
Kirchenleitungen, welche durch keine Riicksichten behindert
sind, das Bekenntnis zum Evangelium und die kirchlichen
Interessen nach innen und aussen, wo und wem gegenuber
es auch immer sei, mit Nachdruck zu vertreten.

Hierzu erachtet sie die Durchfihrung der blschofhchen
Verfassung, welche auch dem Geiste der heiligen Schrlft
durchaus gemiss ist, fur erforderlich. :

II. 1. Die Hochkirchliche Vereinigung wiinscht ein mass-

-~ volles Zuriicktreten der Predigt, eine stirkere Betonung der
Bedeutung der heiligen Sakramente und ihres objektiven Cha-



— 269 —

rakters — unerlassliche Voraussetzung ist ihr Vollzug nach den
kirchlichen Ordnungen — und eine reichere 11turg1sche Aus-
gestaltung der Gottesdienste.

2. Sie will darauf hinarbeiten, dass in den Gottesdiensten
(durch . Kirchen- und Altarschmuck, Musik, reicheren Ornat
u. a.) dem Sinn fir das Schone, Edle und echt Volkstiim-
liche immer mehr Rechnung getragen und der heilige Inhalt
stets in heiligen, wiirdigen Formen dargeboten werde.

3. Sie hilt eine wirksame Reform der Beicht- und Abend-
mahlspraxis, wie sie jetzt gelibt wird, fur unerlésslich und
die Wiedereinfithrung der fakultativen Privatbeichte fiir wiin-
schenswert,

4. Sie will mithelfen, dass die fromme Ubung (Kirchen-
besuch, Gebetstunden, evangelisch-klosterliches Leben) auch
in den Kirchen der Reformation gebiihrend gewiirdigt und
betitigt werde. |

5. Als eine ihrer Aufgaben betrachtet sie die Schaffung
eines Breviers fir evangelische Christen. :

6. Weil ihr die Kirche die von Christus und den Aposteln
gegriindete sichtbare Heilsanstalt ist, muss fiir dieselbe ein
ihrer Bedeutung entsprechender grosserer Einfluss auf das
Volksleben angestrebt und in der evangelischen Christenheit
das Bewusstsein, zu der Gesamtkirche Christi zu gehoren,
geweckt und gestarkt werden.“

Was so die Hochkirchliche Vereinigung von vornherein
von den verschiedenen Gruppen und Parteien in den Refor-
mationskirchen unterschied, ist ihre ausschliesslich kirchlich-
praktische Einstellung. Dazu dréngte ja auch die Not der Zeit,
der notwendige Verfassungsneubau wie das Bediirfnis weiter
Kreise nach neuen Kultusformen. Beide Fragen will die Hoch-
kirchliche Vereinigung durch moglichste Anpassung an die alte
Kirche losen unter pietiatvoller Beniitzung altlutherischen, frei-
lich oft fast ganz vergessenen Erbgutes.

Besonders driangend war die Verfassungsfrage. Hier ist der
Ruf klar und eindeutig: Nicht mehr abhingige Staatskirche, son-
dern freie Volkskirche, in der allein die kirchlichen Belange Aus-
schlag geben, nicht mehr verwaltet durch juristisch geschulte
Prisidenten, sondern geweidet von geistlichen Hirten, von
Bischofen. Die bischofliche Verfassung ist zur Freiheit und
Selbstindigkeit der Kirche unerlésslich. So tritt die Hochkirch-



— 270 —

liche Vereinigung in Wort und Schrift ein fiir die bischofliche
Verfassung und das bischofliche Amt, das sie als Gnadenmittel-
amt und kirchenregimentliches Amt zugleich aufgefasst wissen
will. Hierbei musste auch die Frage nach der bischoflichen
Nachfolge und der Weihe des Bischofs wach werden. Wollte
man aber nicht selbst den Ast absédgen, auf dem man sass,
so konnte man kaum mehr sagen als in dem ersten Programm-
entwurf von Pfarrer Mosel im Sommer 1918 erkliart wurde:
,Die Hochkirchliche Vereinigung erkennt in dem geist-
lichen Amte eine unmittelbare, bis auf den heutigen Tag
giiltige Einsetzung des Herrn selbst und erkennt darum der
Ordination (Priesterweihe) sakramentalen Charakter zu. Sie
halt fest an der apostolischen Sukzession, nicht zwar an der
successio episcopatus, wohl aber an der schriftgeméssen
successio presbyterii als der Fortpflanzung des gottgeordneten
kirchlichen Hirtenamtes von der ersten Zeit der Kirche bis in
unsere und kiinftige Tage.“ ,Doch sollte — so hat spiéterhin,
offenbar im Sinne der Hochkirchlichen Vereinigung, Pfarrer
Mosel diese Erkliarung ergénzt — um die Annéherung an die
katholischen Zweige der Kirche nicht zu erschweren, darauf
Bedacht genommen werden, dass Kkiinftige evangelische
Bischofe der apostolischen Sukzession, wie jene sie verstehen,
nicht ermangeln. Nur dann wird unsere deutsch-evangelische
Kirche den Anschluss an die Weltkirche finden.“ :
Es konnte auf diesem Gebiete der Verfassung die Tatig-
keit der Hochkirchlichen Vereinigung naturgeméss nur eine
belehrende, mahnende und aufklirende sein. Und gewiss hat
sie dabei mancherlei erreicht und einen Einfluss ausgeiibt, der
weit tiber ihre Mitgliederzahl hinausgeht. Die Aufgabe war ja
nicht leicht, wirkte doch allein schon der Name ,Bischof“ auf
viele wie ein rotes Tuch. Ganz ist das, was die Hochkirch-
liche Vereinigung will, gleichzeitig in Estland erreicht worden,
ein Landesbischof, dem durch Erzbischof Dr. Séderblom von
Upsala, der die Weihe vollzog, zugleich die bischéfliche Nach-
folge vermittelt wurde. Hier sprachen alte geschichtliche Zu-
sammenhdnge ein gewichtiges Wort mit. In deutschen I.anden
kam dagegen in den verfassunggebenden Kirchenausschiissen
und Versammlungen die bischéfliche Nachfolge nirgends in Be-
tracht, wohl aber die Amtsbezeichnung ,Bischof“ in mehreren
und in den meisten wenigstens die geistliche Leitung der ober-



— 271 —

sten Kirchenbehoérden. In Sachsen, Mecklenburg-Schwerin und
Mecklenburg-Strelitz, Braunschweig, Schleswig-Holstein und
Hannover wurde die Amtsbezeichnung eines Landesbischofs
geschaffen.

Anders konnte sich die Arbeit der Hochkirchlichen Verei-
nigung auf liturgischem Gebiet vollziehen. Hier brauchte sie sich
nicht zu beschranken auf das Wort, hier galt es die Tat und
praktische Arbeit. Durch Abhaltung evangelisch-lutherischer
Hochamter anlédsslich ihrer Tagungen und sonstiger Gelegen-
heiten hat sie mehr, als alle gedanklichen Ausfiihrungen es ver-
mochten, fiir ihre liturgischen Hochziele andere gewonnen.
Eine Fiille von Entwiirfen entstand und wurde dabei auch
unsere altkatholische Messordnung vielfach beriicksichtigt. Die
Arbeit war nicht leicht und gross die Gefahr, beim Riickblick
auf so viele Liturgien aus allen Jahrhunderten sich zu verlieren
und im Suchen nach dem Schonsten aus allem buchstéiblich des
(Guten zuviel zu tun.

Die Hochkirchliche Vereinigung will aber die Messe nicht
etwa nur deshalb, weil sie unbefriedigt ist von der &“usseren
Form des nilichternen Lehr- und Predigtgottesdienstes und die
andere Form fiir schéner und wirkungsvoller hélt. Sie will mit
der neuen, oder richtiger gesagt, mit der uralten Form christ-
lichen Gottesdienstes auch dessen Inhalt, wie ihn die alte Kirche
aufgefasst. Sie will Gottesdienste des Lobes und der Anbetung.
Sie leidet darunter, dass in ihrer Kirche sich das Wort des
Propheten Hosea (3,4) erfiillt und sie ,ohne Opfer, ohne Altar,
ohne Priesterkleid und Heiligtum* ist. Wohl ist, wenigstens teil-
weise, der Altar dusserlich geblieben. ,Aber was ist ein Altar,
die Statte des Opfers, wenn ihm Opfer und Priester fehlen ?¢
so klagt eine fithrende Stimme in einer der ersten Nummern
(1919, Nr. 2) der ,Hochkirche“. Und sie bekennt weiter:

,Wohl ist das hl. Abendmahl auch als Kommunion, als
Mahl der Gemeinschaft noch eine Quelle reichen Segens fiir
seine Empfinger, aber dieser Segen wiirde unendlich verviel-
faltigt, wenn es wieder zu dem wiirde, was es nach dem
Willen des Herrn der Kirche sein soll: das Opfer des Ge-
diachtnisses, durch welches sein Tod fort und fort auf Erden

- verkiindigt wird, das grosse Lob- und Dankopfer, durch
welches sich die Gemeinde Jesu Christi die am Kreuz zu-
standegekommene Versohnung wirksam vergegenwértigt und



— 2712 —

vor Gott geltend macht, mit einem Worte: die Eucharistie. Es
ist eine Lebensfrage fiir unsere Kirche, ob sie es lernt, das hl.
Abendmahl als eucharistisches Opfer zu feiern.“. So berithren
sich die Anschauungen der Hochkirchlichen Vereinigung aufs
engste mit unserer, wie sie unsere alt-katholischen Bischofe
in der Utrechter Erklirung niedergelegt haben: ,Die eucha-
ristische Feier der Kirche ist nicht eine fortwihrende Wieder-
holung und Erneuerung des Sithnopfers, welches Christus ein
fir allemal am Kreuz dargebracht hat, aber ihr Opfer.
charakter besteht darin, dass sie das bleibende Gedichtnis
desselben ist und eine auf Erden stattfindende reale Ver-
gegenwirtigung jener einen Darbringung Christi fiir das Heil
der erlosten Menschheit, welche nach Hebr, 9, 11—12 fort-
wihrend im Himmel von Christus geleistet wird, indem er
jetzt in der Gegenwart Gottes fiir uns erscheint (Hebr. 9,24).
Indem dies der Charakter der Kucharistie beziliglich des
Opfers Christi ist, ist sie zugleich ein geheiligtes Opfermahl,
in welchem die den Leib und das Blut des Herrn empfan-
genden Glaubigen Gemeinschaft miteinander haben (1. Kor. 10,
17).4 - |
Sind dies die beiden Grossziele der hochkirchlichen Bewegung
in Verfassung und Kultus, so verfolgt sie daneben noch eine
ganze Reihe von Einzelaufgaben, die hier nicht alle angefiihrt
werden konnen. Sie fiihlt sich dabei getragen von einer uns
wohltuenden religiosen Wéirme. Im Bewusstsein, dass das Ge-
bet das Atemholen des religiosen Einzelmenschen wie der
ganzen Kirche ist, tritt sie, um nur das noch anzufiihren, ein
far Einfubhrung regelmissiger Gebetsstunden und in Verbindung
damit fir Schaffung eines evangelischen Breviers, das Geist-
lichen wie Laien dienen soll. Was das romische Brevier dem
romischen Geistlichen ist und das ,Allgemeine Gebetbuch® dem
Anglikaner, das mochte sie in diesem evangelischen Brevier
ihrer Kirche geben. Die Pfarrer Bettac und Freise haben die
grosse Arbeit Gbernommen und im Auftrag der Hochkirclichen
Vereinigung einige Hefte (die Zeit vom Advent bis der 1. Woche
-nach Epiphanie wumfassend) herausgegeben: ,Evangelisches
Brevier in Drei-Tag-zeit-Gebeten zur Morgen-, Mittag- und
Abendstunde“. Es ist das eine Aufgabe, die auch der alt-
katholischen Kirche, wenn sie sie zu lésen versteht, grossen
Segen zufiihren kann.



— 213 —

Zu einer schweren Belastungsprobe wurde fir die hoch-
kirchliche Arbeit die Aufrollung der Bekenntnisfrage. Die Hoch-
kirchliche Vereinigung hatte sich von vornherein in ihren
Grundsiitzen bezeichnet als eine Vereinigung, die ,eine Aus-
gestaltung der Kirchen der Reformation hinsichtlich ihrer Ver-
fassung und ihres Kultus“ erstrebt und hatte zur Mitarbeit alle
eingeladen, ,welche auf dem Grund des Evangeliums stehen
und mit Ernst Christen sein wollen“. Auf die Dauer fiihrten
diese weitgezogenen Grenzen zu Unstimmigkeiten und Meinungs-
verschiedenheit. Zwei Richtungen bildeten sich heraus. Die
eine sieht in der Hochkirchlichen Vereinigung eine bewusst
evangelische Vereinigung, die zundchst nur innerhalb der
evangelischen Kirchen fiir ihre Ziele wirken und in ihnen das
katholische Bewusstsein pflegen will. Darum fordert sie als eine
eigentlich evangelische Bekenntnisgrundlage die Augsburger
Konfession. Die andere Richtung nimmt einen iiberkonfessio-
nellen Standpunkt ein und forderte darum das Nicinum als
Bekenntnisgrundlage. Auf der ausserordentlichen Hauptver-
sammlung vom 1. Juli 1924 entschied sich die Mehrheit fiir die
erstere Richtung und entschied:

,Die Hochkirchliche Vereinigung sieht in der hl. Schrift
als dem Worte Gottes die alleinige Norm des christlichen
Glaubens. Sie steht auf dem Boden des Nicdnums als des
Bekenntnisses der ungeteilten Kirche und der Augsburger
Konfession, die in evangelisch-katholischem Geiste den Zu-
sammenhang mit der Gesamtkirche wahrt.“

Infolgedessen kam es zu einer Spaltung in der hochkirch-
lichen Bewegung und zur Begrindung des ,Hochkirchlich-
Okumenischen Bundes* zu Ende 1924. Er will auch weiterhin,
wie seine Mitglieder es zuvor in der Hochkirchlichen Vereinigung
getan, fiir die alten Hochziele eintreten. Er stellt sich dabei
ganz bewusst und entschieden allein auf ékumenische Grund-
lage, d. i. auf den Standpunkt der alten, noch ungeteilten Kirche.
Als Bund will er grundsétzlich alles konfessionell Trennende
zuriickstellen, dartiberstehen, ohne jedoch von seinen Einzel-
mitgliedern die Loslosung von dem weitergehenden Konfessio-
nellen zu verlangen, wie denn auch eine gleichzeitige Zugeho-
rigkeit zur Hochkirchlichen Vereinigung wie zum Hochkirchlich-
Okumenischen Bunde durchaus zulissig ist. Der Hochkirchlich-
Okumenische Bund wendet sich infolge seiner breiteren Grund-

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1925, 18



— 274 —

lage an die Evangelischen und will mit ihnen an -der Erneue-
rung der Kirchen der Reformation im hochkirchlichen Sinn
weiterarbeiten, aber auch gleichzeitig ,an alle jene, nicht zum
wenigsten auch an unsere rémisch-katholischen Mitchristen, die,
von wahrhaft weltweiter 6kumenischer Gesinnung durchdrungen,
mit uns daran arbeiten wollen, dass christlicher Geist iiberall
aus konfessionalistischer Enge und partikularer Abschliessung
in die Weite der wahrhaften Katholizitit strebe“. Es wird also
wohl, wenn wir recht verstanden, in dem Hochkirchlich-Oku-
menischen Bunde die reformatorische Arbeit innerhalb der Re-
formationskirchen zuricktreten gegentiber der Verstidndigungs-
arbeit zwischen den Konfessionen, soweit diese Konfessionen,
denken wir nur an die romisch-katholische, sich tiberhaupt
verstindigen wollen oder kénnen.

So haben wir nun innerhalb der hochkirchlichen Bewegung
mit zwei Vereinigungen zu rechnen, denen beiden wir als
Freunde und mit herzlichen Freundeswinschen gegeniiberstehen,
— vor allem mit dem einen Freundeswunsch, dass sie ihre
Trennung voneinander nicht zum Hindernis, sondern zur For-
derung ihrer gemeinsamen Arbeit fir die gemeinsamen Ziele
werden lassen und dass sie dabei auch uns wie bis dahin treue
Freundesgesinnung und briiderliche Liebe bewahren.

Pfr. Haensel spricht als Vertreter des hochkirchlich-oku-
menischen Bundes iiber dessen Programm. Er vertritt auf dem
Boden der Confessio Augustana die Bestrebungen, die in drei
Punkten sich zusammenfassen lassen, 1. des Katholischen, 2.
des Bischofsamtes als eines apostolischen Amtes, 3. der Messe,
der ein gereinigter Opfergedanke zugrunde liegt.

Pfarrer H. W. Mosel (Hetzdorf) tberbringt die herzlichen
Griisse und Winsche der von ihm gefiihrten Hochkirchlichen
~Vereinigung in Deutschland, die sich in vielem mit dem Alt-
katholizismus auf engste verbunden weiss.

4. Bericht iiber die Stockholmer Konferenz:

Von dem Delegierten der altkatholischen Bischofskonferenz
an der Stockholmer Konferenz, Herrn Prof. Keussen, Koln, liegt
ein ausfihriicher Bericht vor, aus dem Pfr. Kreuzer, Freiburg
i. B. die wichtigsten Angaben zur Kenntnis der Versammlung
bringt. Der Bericht wird mit Beifall entgegengenommen.



— 275 —

5. Varia. Dr. Nicola Djordjevi¢, Belgrad, begriisst als Be-
auftragter des jugoslavischen Unterrichtsministeriums den
Kongress. Aus dem Interesse an der religiosen Erziehung der
Jugend hat das Unterrichtsministerium es fiir gut gehalten,
einen Delegierten zur Teilnahme am Kongress abzuordnen.

6. Schlusswort. Der 1. Préisident, Emil Frey-Vogt, schliesst
mit den Worten des herzlichsten Dankes an alle Teilnehmersowie
insbesondere an die Veranstalter den Kongress.

Herr Bischof Dr. Georg Moog dankt dem Présidenten, Emil
Frey-Vogt, fiir seine Leitung. Es seien alle einig, Grosses
empfangen zu haben, Anregungen, die zu den grossten unserer
Bewegung gerechnet werden miissen. Mdoge eine grosse, innige
Liebe zu Christus alle umfangen. Lassen wir diese Anregungen
in uns wirken und mit ihnen nach Hause zuriickkehren.

Il Offentliche Versammlung im Grossratssaale des Rathauses
Freitag, den 4. September, abends 8 Uhr.

Vortrag von Herrn Prof. Dr. Heiler in Marburg:
,Abendlindischer und morgenlindischer Katholizismus.“

Der Vortrag wird vollstindig in einer der nichsten Num-
mern der ,Internationalen kirchlichen Zeitschrift* in Bern zum
Abdruck gelangen.



	Bericht über den X. Internationalen Altkatholikenkongress in Bern : 2.-4. September 1925

