
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 15 (1925)

Heft: 3

Artikel: Die gegenwärtige Lage der orthodoxen Kirchen des Ostens : eine
Antrittsvorlesung

Autor: Küry, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404002

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404002
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


145

Die gegenwärtige Lage der orthodoxen Kirchen

des Ostens.

Eine Antrittsvorlesung.

Wir Abendländer pflegten vielfach die orthodoxen Kirchen
des Ostens als in dogmatische Erstarrung geratene Gebilde zu
betrachten, die wie Mumien aus den ersten christlichen
Jahrhunderten weit hinter dem Abendland zurückgeblieben seien.
Die Kirchen wurden sogar wie heidnische Länder als Missionsgebiet

zur Verbreitung des Evangeliums behandelt. Nichts ist
dem Orthodoxen so unsympathisch wie Proselytenmacherei. Sie
hat im Morgenland die alten Vorurteile gegen alles fränkische
Wesen vermehrt, so dass die Kirchen des Ostens und Westens
einander bis in die jüngste Zeit fremder denn je gegenüberstanden.

Wohl hat es nicht an Versuchen gefehlt, diesen
Zustand zu überwinden. Döllinger wurde Wegweiser. Aber der
Versuch ist nicht über die ersten Anfänge hinausgekommen;
und er blieb auf den Kreis einiger Gelehrter beschränkt. Daran
hat auch die Tatsache nicht viel ändern können, dass Jahr für
Jahr junge Akademiker aus dem Osten an den abendländischen
Universitäten ihre Bildung vervollständigten.

Näher gekommen sind sich die Völker erst durch die grossen
Ereignisse des letzten Jahrzehnts. Waffenbrüderschaft hat sie
verbunden, noch engere Bande knüpfte jedoch die barmherzige
Liebe, die sich in der abendländischen Welt mächtig zu regen
begann, als bekannt wurde, von welch namenlosem Elend der
Osten heimgesucht wurde in dem Augenblick, als sich der Westen
von den Schlägen des Krieges zu erholen begann. Revolution
und Bürgerkrieg, Seuche und Hungersnot, Massaker und Deportation

: die apokalyptischen Reiter sind in kurzer Zeit mit einer
Schnelligkeit durch diese Länder gerast, wie selten in der
Geschichte der Völker. Menschenliebe schuf nicht nur Verständnis
für die Not dieser Völker, sondern auch für ihre uns so fremde
Art. Eine neue Welt erschloss sich uns mehr und mehr. Die

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1925. 10



— 146 —

Flüchtlinge, die bei uns Schutz gesucht, halfen alte Vorurteile
überwinden, die grossen Dichter des Ostens hatten als Herolde
den Boden schon längst geebnet. Werfen wir einen Blick in die
Zeitschriften, die Zahl der Aufsätze, die sich mit diesen Völkern,
ihrem Wesen, ihrer Religion und mit ihren Kirchen beschäftigen,
ist unübersehbar, der Büchermarkt schenkt uns eine stattliche
Literatur über dasselbe Thema.

Drei Ereignisse schienen den orthodoxen Kirchen den
Anbruch einer neuen Zeit anzukünden: der Sturz des russischen
Zarentums, der Zusammenbruch der türkischen Macht und die

Auflösung der österreichisch-ungarischen Monarchie. Allein alle,
die zu kühne Hoffnungen an diese Ereignisse geknüpft hatten,
mussten sich bald sagen, dass die Geschichte in langsamen
Wellenbewegungen verläuft — unterbrochen durch
Sturzwellen —, solche schlimmster Art erlebten die Völker und
Kirchen des Ostens. So ist denn die Lage dieser Kirchen
gegenwärtig nicht erfreulich, und doch ist bei scharfem Zusehen ein
starkes Bestreben wahrzunehmen, sich aus der schlimmen Lage
zu einer neuen, bessern Zeit emporzuarbeiten.

Als die Märzrevolution des Jahres 1917 die Herrschaft des

Zaren weggefegt hatte, werde die russische Kirche aus den
unwürdigen Staatsfesseln befreit, in denen sie schwer gelitten
hatte. In den schwerfälligen Organismus kam Leben. Überaus
rasch trat das russische Konzil zusammen, um die Schlüsse

aus der neuen Lage zu ziehen. Das war nur möglich, weil die
Frage der Reform der Kirche schon lange erötert worden war.
Im Jahre 1905 hatte der hl. Synod an den Zaren das Gesuch

gerichtet, „die Diözesanbischöfe der russischen Kirche zu
versammeln, um die Reformen zu besprechen, die in der
Kirchenverwaltung eingeführt werden sollen" *). Eine Kommission wurde
bestellt. Sie war einig, das Patriarchat, das Peter der Grosse 1721

durch den hl. Synod, eine dem Fürsten ergebene Behörde von
sieben Bischöfen und dem Vertreter des Staates, dem Prokureur,
ersetzt hatte, wiederherzustellen. Darob wTaren
Meinungsverschiedenheiten entstanden, ob am Konzil nur die Bischöfe oder
auch Vertreter der Geistlichkeit und der Laienwelt vertreten
sein sollten 2). Bei der Frage nach der Zusammensetzung des
Konzils i. J. 1917 war es etwas Selbstverständliches, dass

>) „Katholik" Bern 1906, S. 134.

s) Internationale theologische Zeitschrift, Bern 1906, S. 301 ff.



— 147 —

Geistlichen und Laien eine weitgehende Vertretung eingeräumt
wurde. Das Konzil, das im August 1917 in Moskau zusammentrat,
wählte zur Bewältigung der Arbeit über 20 Kommissionen. Der
wichtigste Beschluss war, dass das Patriarchat hergestellt und
eine neue Verfassung der Kirche angenommen wurde. Diese
ist auf prächtigen demokratischen Grundsätzen aufgebaut, die
sich bis auf die Kirchgemeinden ausdehnen und der Laienwelt
Beteiligung in der Leitung und Verwaltung der Kirche zusichern.
Für den Patriarchensitz wurden drei Kandidaten in Aussicht
genommen. Den endgültigen Entscheid sollte das Los bringen.
In dem Augenblick, da es auf Tychon fiel, durchtobten wilde
Strassenkämpfe die Strassen von Moskau. Sie endigten zugunsten
der Bolschewisten, die die Herrschaft an sich rissen. Für die
Kirche begann eine schlimme Zeit, die neue Verfassung sollte
die Feuerprobe gut bestehen.

Die Religionsfreiheit blieb auch unter dem neuen Regiment
garantiert, aber auch die Freiheit rücksichtsloser Bekämpfung
der Kirche, der Religion überhaupt. Zunächst wurde auf
gesetzlichem Wege versucht, der Kirche den Todesstoss zu
versetzen. Die Güter der Kirche und der Klöster wurden „Eigentum
des Volkes", der Kirche wurde das Eigentumsrecht genommen,
die staatlichen Zuschüsse hörten auf, die Kirchen wurden den
religiösen Genossenschaften gratis überlassen, sie konnten ihnen
aber willkürlich entzogen werden, der Religionsunterricht wurde
in den Schulen verboten, in religiösen Lokalen darf er nur
Personen erteilt werden, die das 18. Altersjahr erreicht haben,
die religiösen Bilder wurden aus den Staatsgebäuden, von allen
Plätzen und aus allen Lokalen entfernt, die Reliquien wurden
in die Museen verbracht, „um das Volk über diesen Betrug
aufzuklären", die Gräber der Heiligen wurden entweiht, die
kirchlichen Lehranstalten geschlossen und die Predigt nach Willkür
der lokalen Behörden verboten. Die Ausführungsbestimmungen
zu diesen Erlassen sind so schikanös, dass jeder Bischof und
jeder Geistliche den Behörden hilflos ausgeliefert war. Waren
schon viele Geistliche und Bischöfe in den ersten Tagen des
Terrors Opfer der Bolschewisten geworden, kamen nun Unzählige
mit den gesetzlichen Bestimmungen in Konflikt*).

') La Législation soviétique contre la Religion, Orientalia Christiana
V 1. S. 1 ff., Eom 1925.



— 148 —

Am 25. Oktober 1918 erliess der Patriarch einen flammenden
Protest gegen den Terror des Sovietregiments „Ihr habt
die Freiheit versprochen, Eure Freiheit besteht darin, den

gemeinen Instinkten der Masse freien Lauf zu lassen, Mörder
und Plünderer ungestraft zu lassen Ist das Freiheit, wenn
niemand mehr seine Meinung sagen darf, ohne zu riskieren,
als Gegenrevolutionär angeklagt zu werden Wo ist die Freiheit
des Wortes und der Presse, die Freiheit der Prediger? Viele
Prediger haben ihre Sprache mit dem Blut bezahlt, dem Blut
der Märtyrer." Die Soviet wagten nicht, gegen Tychon
vorzugehen. Er war zu populär, in all der Drangsal hatte das
religiöse Leben einen starken Aufschwung genommen *).

Als Vorwand zu neuen Gewaltmassregeln gegen die Kirche
benützte die Sovietregierung die Hungersnot, die im Winter
1921/22 in Russland ausbrach. Im Januar beschloss sie, alle
kirchlichen Schätze zur Bekämpfung der Hungersnot einzuziehen
Der Patriarch stimmte grundsätzlich bei, erliess ein Dekret,
die kirchlichen Geräte auszuliefern mit Ausnahme derjenigen,
die zu kirchlichem Gebrauch geweiht waren. Die Soviets
kümmerten sich um diese Einschränkung nicht. Wo Widerstand
geleistet wurde, wurde mit Gewalt eingeschritten. Es kam nicht
nur zu blutigen Auftritten, sondern zu Verhaftungen von
Bischöfen, Geistlichen und Laien, die zu Kerker- und zur Todesstrafe

verurteilt wurden ä). In diesen beiden Verfolgungen sind
ca. 30 Metropoliten, einige Tausend Geistliche und Mönche
und viele Laien ums Leben gekommen. Szenen wurden erlebt,
die an die erste Zeit der Christenverfolgungen erinnern. So wird
erzählt, dass eine Frau nach der Verkündigung des Todesurteiles
den Richtern zugerufen: „Ihr könnt mir das Leben nehmen,
aber nicht den Frieden, der in meinem Herzen wohnt. Ich habe
heute morgen das Sakrament empfangen 3)". Der Patriarch wurde
ebenfalls verhaftet, er weigerte sich, zu demissionieren, übertrug
aber vorläufig die Verwaltung* der kirchlichen Geschäfte einem
seiner Mitarbeiter. Sein Leben wagten die Gewalthaber nicht
anzutasten.

Diesem Ansturm hatte die Kirche ebenfalls Stand gehalten.
Es wurde nun ein dritter Weg eingeschlagen, sie zu vernichten.

*) Echos d'Orient, Paris 1921, S. 195 ff.
2) McCullah : The Bolshevik Persecution of Ohristianty, London 1924, S. 5 ff.
s) McCullah a. a. O. S. 50.



— 149 —

Durch Organisation einer bolschewistischen Kirche sollte sie

von innen her zerstört werden. Die neue „lebende Kirche" riss
die Gewalt an sich. Ein neues Konzil trat zusammen, nur solche
Delegierte wurden zugelassen, die sich einer peinlichen Prüfung
ihrer politischen Anschauungen unterzogen hatten. Der Patriarch
wurde abgesetzt nnd die Leitung der Kirche einem Kollegium
von Geistlichen und Laien übertragen. Einige radikale Reformen
wurden beschlossen. Die Verwirrung wurde eine heillose. Neue
Kirchen schössen wie Pilze aus dem Boden, die sich gegen die
bestehenden ablehnend verhielten *). Die Mehrheit des Volkes
blieb aber der alten orthodoxen Kirche treu. Die Anhänger der
lebenden Kirche scheinen schliesslich ob dem, was sie angestellt,
selbst erschrocken zu sein. Sie riefen die Intervention des
Patriarchen von Konstantinopel an, damit er die Kirche pazifiziere.

Ohne Zweifel hatten die russischen Gewalthaber längst
eingesehen, dass alle diese Mittel, dem Volk die Religion aus
dem Herzen zu reissen, versagen mussten. Deshalb werde die
antireligiöse Agitation, die schon längst wunderliche Blüten
atheistischen Fanatismus' hervorgebracht hatte, systematisch
organisiert. In Moskau wurde ein Seminar errichtet zur
Heranbildung von Agitatoren, die nach den Grundsätzen
„bolschewistischer Wissenschaft" nicht nur gegen die Kirche, sondern
gegen die Religion überhaupt einen Vernichtungskrieg führen
sollen. Vorlesungen und Vorträge werden organisiert, Schriften
verbreitet, bolschewistische Feste und Zeremonien eingeführt,
um die christlichen zu verdrängen. Diese Propaganda, mit der
schon in der Schule begonnen wird, soll vor allem auch unter
die Bauern getragen werden *).

Die gegenwärtige Lage der Kirche ist ohne Zweifel trostlos.
Sie ist ihrer besten Führer beraubt, aller materiellen und
geistigen Mittel entblösst, einem skrupellosen Gegner ausgeliefert,
der nicht nur die Kirche bekämpft, sondern die ganze Kultur;
um sie durch eine neue, rein atheistische und materialistische
zu ersetzen.

Welches sind nun ihre Aussichten in diesem gigantischen
Ringen? Die Russen selbst urteilen verschieden. Es gibt unter
ihnen Optimisten und Pessimisten. Zu den Pessimisten gehört

') McCullah a. a. O. S. 26 ff.
2) Schweigl, J. : Eine neue Kampfmethode der Soviet gegen Kirche und

Religion. Stimmen der Zeit 1925, S. 237.



— 150 —

der führende Metropolit der Russen im Exil, Antonin. Nach ihm
wird die Orthodoxie in Russland ganz verschwinden, sie wird
sich nur unter den Russen im Exil halten können *). Sie zählen
drei Millionen, unter ihnen drei Metropoliten und eine stattliche
Anzahl Professoren und Geistliche. Die Pessimisten behaupten,
der Bolschewismus begnügte sich nicht mit einzelnen der Kirche
feindlichen Massnahmen, er ruinierte vielmehr planmässig die
ganze Rasse, ein neuer materialistisch-bolschewistischer Mensch
werde gezüchtet2). Zu den Optimisten gehörte offenbar der
Patriarch Tychon. Kurz vor seinem Tod schrieb er an den
Patriarchen von Konstantinopel : Das russische Volk geht nicht mit
den Schismatikern, sondern hängt treu seinem orthodoxen
Patriarchen an. Am 24. Juli 1924 habe der Episkopat in einer
Versammlung die Schismatiker verurteilt und den Patriarchen
gebeten, an der Spitze der Kirche zu bleiben. Zur Beerdigung
des Patriarchen erschienen 5 Metropoliten und 63 Bischöfe 8).

Die Optimisten erwägen: Alle Ausflüsse der russischen
Kultur sind mit religiösen Momenten durchdrängt. Russland ist
gleichbedeutend mit Orthodoxie. Dostojewskij hat gesagt: Das
Bild Christi hat sich in Russland in aller Reinheit erhalten-
Das russische Volk glaubt das Seelenheil in der Vereinigung
aller Völker im Namen Christi zu finden. Daher wird das Volk
alles ertragen, um das „heilige Russland" zu bleiben. Ein Zeichen
der Widerstandskraft des russischen Volkes ist, dass es die

Einführung des neuen Kalenders durch seinen passiven Widerstand

verhindert hat. Prof. Dr. Owtschinnikow, der in Berlin
über diese Dinge einen Vortrag gehalten, sagte: „Der
unerschütterliche Glaube an die Kraft der Orthodoxie scheut sich
nicht, ihre Wunden schauen zu lassen. Voll Vertrauen betet
der Russe : Mach es, so wie Du willst, aber nicht wie wir wollen.
Aber wenn es Dein Wille ist, lass den Kelch an uns vorübergehen."

Und Bischof Tychon in Berlin meinte : „Ich behaupte,
dass die russische Kirche nur dank den untern Schichten den
schrecklichen Ansturm ausgehalten hat. Das Volk aber kennt seine
Religion nur aus dem Kult. Es ist leichter, Ideen zu bekämpfen,
als einen Lebensstil zu vernichten. Daher wollen die Bolschewisten
durch einen neuen Lebensstil das Christentum überwinden *)."

») Orient. Chr. IV, S. 96 ff.
s) Hochkirche Berlin 1925, S. 66.

s) Orient. Chr. IV, S. 25.

*) Hochkirche a. a. 0.



— 151 —

Den Sturz des Zarentums und die Unabhängigkeitserklärung
des Landes benützte das georgische Volk, um sich auch kirchlich

von Moskau zu befreien und das alte Patriarchat im Mai
1918 herzustellen. Als aber im Februar 1921 die Soviettruppen
ins Land drangen und ihr Schreckensregiment aufrichteten,
wurde die autokephale Kirche des Landes ebenfalls in Mitleidenschaft

gezogen. Der Patriarch und sein Kirchenrat wurden wegen
angeblicher Verheimlichung von Kirchenschätzen zu mehreren
Jahren Kerker verurteilt.

Abbruch erfuhr die russische Kirche in der Ukraine. In
diesem Landesteil mit ca. 35 Millionen Einwohnern wurde die
Republik ausgerufen. Ihr Direktorium proklamierte i. J. 1919
die autokephale Kirche der Ukraine. An die Spitze trat ein
Geistlicher mit der Würde eines Metropoliten und Erzbischofs
der Ukraine. Da er die Bischofsweihe nicht erhalten konnte,
liess er eine entsprechende Zeremonie durch gewöhnliche Geistliche

und Laien vornehmen. Ein Viertel der Gemeinden des

Landes schloss sich der neuen Kirche an. Die Kirche, die
antirussisch aber auch antikatholisch ist, wird von Amerika aus
unterstützt. Doch auch hier erlangten die Bolschewisten die
Oberhand, sie brachten die „lebende Kirche" mit und warfen
die Häupter der nationalen Kirche ins Gefängnis. Die Mehrheit
des Volkes scheint dem orthodoxen Bekenntnis Treue zu
bewahren.

In den Randstaaten, die vom alten Russland losgelöst worden
sind, haben sich die Einwohner des orthodoxen Bekenntnisses
eigene kirchliche Verfassungen gegeben mit der Tendenz, von
Moskau auch kirchlich unabhängig zu werden. Das war natürlich
den Regierungen der betreffenden Länder sehr erwünscht, nicht
aber dem Patriarchen von Moskau. So wollte er der orthodoxen
Kirche in Polen, die drei Millionen Seelen zählt, eine bestimmte
Autonomie nicht aber die Autokephalie gewähren. Eine starke
Partei in der Kirche selbst wollte in Verbindung mit Moskau
bleiben. Schliesslich aber siegte die unabhängige Partei und
erlangte vom Patriarchen von Konstantinopel die verlangte
Selbständigkeit. In Warschau, dem Sitz des Metropoliten, wurde
an der Universität eine orthodoxe Fakultät errichtet *). Unter
der Jurisdiktion des Patriarchen von Konstantinopel stehen die
50,000 Orthodoxen in Finnland mit dem Metropoliten in Viborg

») Echos d'Orient 1923, S. 239.



— 152 —

und zwei Bischöfen und die 140,000 Orthodoxen in Estland mit
dem Metropoliten in Reval und zwei Bischöfen. Zum Zeichen
der Verbindung mit dem Patriarchen von Konstantinopel sind
beide Kirchen verpflichtet, seiner in der Liturgie zu gedenken.

Im Exil leben 2 bis 3 Millionen Russen. Im Jahre 1921

übertrug der Patriarch Tychon dem Metropoliten Eulogius von
Wolhynien das Mandat über alle russischen Kirchen in
Westeuropa *). Das Zentrum der kirchlichen Leitung befindet sich
in Karlowitz in Jugoslawien, wo die leitende Synode sich
befindet. Ein Konzil der Emigrantenkirche im Jahre 1923 in dieser
Stadt beschloss, in allen Hauptstädten Europas russische Bischofssitze

zu errichten. Eulogius wurde bevollmächtigt, für Berlin den
Archimandriten Tychon zum Bischof zu weihen. Ein Bischofssitz

wurde auch in Paris errichtet. Die Russen Amerikas stehen
unter dem Metropoliten Piaton in New York.

Kritisch ist die Lage des ökumenischen Patriarchates von
Konstantinopel. Die Erwartungen, die an den Fall von
Konstantinopel geknüpft worden waren, haben sich nicht erfüllt.
Die grossen Volksversammlungen, die von englischen und
amerikanischen Christen veranstaltet werden waren, um die
Sophienkirche zurückzuverlangen, waren verfrüht. Bald mussten
Versammlungen einberufen werden, um die Hilfe für die Christen
im Osten zu organisieren. Es gab solche Rückschläge, dass

es schliesslich als ein Erfolg englischer Intervention gefeiert
wurde, dass das Patriarchat durch den Frieden von Lausanne
des Jahres 1923 nicht aufgehoben wurde. Dass seine Lage immer
noch unsicher ist, haben die Ereignisse in den letzten Wochen
gezeigt, als der neu gewählte Patriarch von der türkischen
Regierung aus Konstantinopel ausgewiesen wurde.

Das ökumenische Patriarchat besitzt in den Kirchen des

Ostens, die ja keine geschlossene Einheit bilden, keine eigentliche

Jurisdiktion, sondern es bekleidet bloss eine Ehrenstellung.
Nur wenn es von einer Kirche ersucht wird, mischt es sich
in ihre innern Angelegenheiten ein. Das einzige äussere Zeichen
der Gemeinschaft war früher die Weihe des hl. Öles, das den
übrigen Kirchen zugestellt wurde. Auch das hat nun aufgehört,

indem mehrere Kirchen die Weihe selbst vornehmen. Die
Jurisdiktion des Patriarchates erstreckt sich nur auf die grie-

») The Christian East N. 1 1925, London.



— 153 —

chischen Christen der Türkei. Ihre Zahl ist seit Beginn des
19. Jahrhunderts bedeutend zurückgegangen. Vor 100 Jahren
zählte es 138 Metropolitansitze, zu Beginn der Balkankriege
waren es noch 87 mit zirka drei Millionen Seelen1). Durch
den Balkankrieg erlitt das Patriarchat neue Einbusse an die
Balkanstaaten, Und als dann durch den Vertrag von Lausanne
aus „humanitären" Gründen der Bevölkerungsaustausch in
Thrazien und Kleinasien verfügt wurde — eine Million Menschen
wurden in Mitleidenschaft gezogen —, büsste es in Thrazien 11

und in Kleinasien 37 Metropolitansitze ein. Darunter die
bekannten Sitze, die zum Teil seit der Apostel Zeiten Zentren
christlichen Lebens gewesen sind, wie Ephesus, Smyrna, Trape-
zunt, Nizäa, Nikomedien u. a.2).

Durch Neugruppierung und Schaffung neuer Diözesen —
notwendig* geworden durch den Zuzug von Flüchtlingen und
Evakuierten — entstanden 19 neue Metropolitanbezirke, so dass
ihre Zahl gegenwärtig 57 beträgt mit 7 Suffraganbistümern.
In dieser Zahl sind die Diözesen in Neugriechenland miteinbezogen,

die noch unter der Jurisdiktion von Konstantinopel stehen.
Ohne sie würde die Seelenzahl auf einige Hunderttausende
zurückgehen, die in Konstantinopel und Umgebung und auf
den griechischen Inseln leben.

Die innere Geschichte des Patriarchates war in den letzten
Jahren eine sehr bewegte und komplizierte, so dass sie für
den Aussenstehenden sehr schwer zu beurteilen ist. Die Türken
wollten es, weil es eine innere Gefahr für ihr Land bedeute,
durch den Vertrag von Lausanne entfernen. Unterworfene
und vergewaltigte Völker sind von den Eroberern stets als
innere Gefahr betrachtet worden. Kein Mensch wird es den
Griechen in der Türkei und selbst den geistlichen Würdenträgern

zum Vorwurf machen wollen, wenn sie in den letzten
Jahren erwartet haben, dass auch für sie die Stunde der
Befreiung von der Türkenherrschaft schlagen werde. Die Türken
haben seit jeher gerade die geistlichen Würdenträger für die
politische Haltung der Christen verantwortlich gemacht. Als
die Hellenen sich im Jahre 1821 in Griechenland zum Freiheitskampf

erhoben, war das erste, dass die Türken den Patriarchen
in Konstantinopel, Gregor V., an dem Türpfosten seines eigenen

') Janin, R., Les Eglises orientales et les Rites orientaux. Paris. S. 138.
2) Echos d'Orient 1925. S. 90 ff.



— 154 —

Palastes aufknüpften. Und die Kemalisten haben bei ihrem
Einzug in das brennende Smyrna im September 1922 als eines
der ersten Opfer den dortigen Metropoliten in bestialischer
Weise ermordet.

Wir können es verstehen, dass der Patriarch Germanos V.,
der seit 1912 den Stuhl von Konstantinopel einnahm, mit den

Jungtürken sympathisierte. Sie hatten der christlichen
Bevölkerung verfassungsgemässe Gleichberechtigung und vollständige
Toleranz eingeräumt. Das Ereignis war durch ein grosses
Verbrüderungsfest in Konstantinopel zwischen Griechen und
Türken, Christen und Mohammedanern gefeiert worden. Auf den
Festtaumel folgte bald die Ernüchterung. Während des
Weltkrieges verrieten die Türken ihre wahre Gesinnung gegen die
Christen. Auch der Türke, ob jung oder alt, kann sein Wesen
nicht verleugnen. Als die Stimmung unter den Griechen ebenfalls
umschlug, musste Germanos V. zurücktreten. Der Stuhl blieb
einige Jahre unbesetzt. Die Griechen in Konstantinopel wurden
in den Strudel der hellenischen Politik König Konstantin-Veni-
zelos hineingerissen. Eine Wahl wurde unter diesen Umständen
immer wieder verschoben. Schliesslich wurde nicht ein
Parteigänger des siegreichen Königs gewählt, sondern Meletios, der
frühere Metropolit von Athen, Landsmann und Freund Veni-
zelos', im November 1921.

Die Türken hatten unterdessen versucht, das Patriarchat
im Innern zu untergraben, indem sie das Beginnen des Popen
Efthymi, eine türkische Nationalkirche zu gründen, protegierten.
Sein Stützpunkt bildeten die nur türkisch sprechenden Christen
griechischer Nationalität in der Umgebung von Trapezunt. Der
Pope trieb sein Unwesen bis in die jüngste Zeit. Er verschwand
erst, als selbst seine einstigen Beschützer ihn desavouierten.
Die Stellung des Patriarchen Meletios, der mit der türkischen
Regierung in ein erträgliches Verhältnis zu gelangen suchte, wurde
durch die Niederlagen der griechischen Armee in Kleinasien
erschüttert. Er musste sogar fluchtartig als ein Opfer griechischer

und türkischer Intrigen Konstantinopel unter dem Schutze
der Alliierten verlassen und bald darauf seine Demission geben.

Trotz der unsichern Lage war das Patriarchat stets darauf
bedacht, die Interessen der Kirche zu wahren. Für die
erlittenen Verluste hat es Ersatz gesucht, um seine Jurisdiktion
auszudehnen. So wurde versucht in Budapest ein orthodoxes



— 155 —

Bistum zu errichten. Allein es scheint beim Versuch geblieben
zu sein, da der dortige Bischofssitz seit Jahrhunderten von den
Serben beansprucht worden war, an welchen Umstand das
serbische Patriarchat jetzt erinnerte. Hingegen wurde in Prag
ein orthodoxes Bistum organisiert. Auch hier stiess man auf
serbische Interessen. Dem serbischen Bischof Dositey von Nisch
war es gelungen, in den Karpathen 60 bis jetzt unierte
ruthenische Pfarreien für die Orthodoxie zu gewinnen. Ausserdem
schien die tschechische Nationalkirche anfangs zur orthodoxen
Kirche hinzuneigen. Einer ihrer gewählten Bischöfe, Goradz in
Olmütz, empfing vom genannten serbischen Bischof die bischöfliche

Weihe. Er sagte sich jedoch von der Nationalkirche los,
als diese ins freireligiöse Fahrwasser geriet und bildet nun mit
einigen Gemeinden in Mähren eine orthodoxe Enklave mit
orthodoxem Bekenntnis und abendländischem Ritus in tschechischer

Sprache. Nach London delegierte der Patriarch einen
ständigen Vertreter, einen Exarchen mit dem Rang eines
Metropoliten, dem die westeuropäischen orthodoxen Pfarreien unterstellt

sind, und der die wichtige Mission hat, die Beziehungen
zu den abendländischen Kirchen zu pflegen. Um eine Brücke
zur Verständigung mit diesen zu bauen, war Meletios einen
Schritt vorwärts gegangen, indem er die Gültigkeit der
anglikanischen Weihen anerkannte '). Dem Patriarchen gelang es

ferner, die orthodoxen Kirchen der Randstaaten in die Sphäre
seines Einflusses zu bringen, ebenso die griechische Kirche in
den Vereinigten Staaten. Sie war im Jahr 1908 durch ein
Abkommen der Oberhoheit der hellenischen Kirche anvertraut
worden. Im Sommer 1924 verzichtete diese nach langen
Verhandlungen auf ihre Rechte. Mit Einwilligung und Bestätigung
des Patriarchates wurden für die ca. 200,000 Griechen in den

Vereinigten Staaten ein Erzbistum mit drei Bistümern
eingerichtet und der Kirche eine selbständige Verfassung gegeben
mit einer eigenen theologischen Lehranstalt in Astoria N. Y.

Die orthodoxen Albaner — einige hunderttausend Seelen —
haben seit 1922 begonnen, sich von Konstantinopel unter dem
Protest des Patriarchen loszusagen, um eine eigene unabhängige
Kirche zu bilden. Griechische Bischöfe wurden vertrieben und
der Gottesdienst wird in albanischer Sprache gehalten. An der
Spitze der Kirche, die vier Bistümer zählt, steht eine Synode.

») I. K. Z. 1922, S. 176 ff.



— 156 —

Verhandlungen mit Konstantinopel sollen eine friedliche Lösung
des Konfliktes anbahnen.

Patriarch Meletios wrar auch darauf bedacht, den orthodoxen
Kirchen ein einheitliches Organ der Beratung zu schaffen. Er
lud alle Kirchen ein, Vertreter zu einer Konferenz im Juni 1923

nach Konstantinopel zu schicken, um wichtige Fragen, die alle
interessieren und die nur gemeinsam gelöst werden können, zu
besprechen wie die Kalenderreform, die Gestattung der zweiten
Priesterehe u. a. Mit Ausnahme der übrigen Patriarchate gingen
alle Kirchen darauf ein1). Schliesslich tauchte der Gedanke auf,
ein allgemeines Konzil der Kirchen des Ostens einzuberufen.
Bis zur Stunde konnte er jedoch nicht verwirklicht werden.
Über die Gründe zur Verschiebung gibt ein Brief des Patriarchen
von Belgrad an denjenigen von Alexandrien Aufschluss. In der
Sitzung vom 10. Dezember 1924 hat darnach die Synode der
serbischen Kirche die Notwendigkeit eines solchen Konzils
festgestellt, aber gefunden, dass auf einer Konferenz die
Geschäfte vorher sorgfältig vorbereitet werden müssen. Die
orthodoxen Kirchen seien gegenwärtig in solch misslicher Lage, dass
manche von ihnen an einem solchen Konzil gar nicht teilnehmen
können. Die serbische Kirche schlägt deshalb vor, zunächst
eine Vorbesprechung in Nisch oder auf dem Berge Athos zu
veranstalten2).

Die politischen Ereignisse im Osten lenkten die Aufmerksamkeit

auch auf die alten Patriarchate von Jerusalem, Antiochien

und Alexandrien. Das Urteil im Abendland lautete
vielfach, sie führen ein Schattendasein und zehren vom Ruhm
einstiger Grösse3). Doch lebten auch sie ihr Leben, zum Teil
bestand es in innern Kämpfen, die ihren Grund in nationalen
Gegensätzen hatten4).

Zum Patriarchat von Jerusalem gehören 45,000 Christen,
mit Ausnahme von einigen hundert Griechen syrische
Einheimische arabischer Zunge. Diese Kirche kam durch den Krieg
in finanzielle Schwierigkeiten. Sie hatte zum Unterhalt der hl.

») I. K. Z. 1924, S. 62 ff.
2) Pantainos Alexandrien 1925, S. 370.

3) Loofs, F., Symbolik. Tübingen 1902, S. 114.

4) Report of the Commission appointed by the Government of Palestine

to inquire the Affairs of the orthodox Patriarchate of Jerusalem by
the Commissioners Sir Anton Bertram and Harry Charles Luke, 1921. Oxford
University Press London.



— 157 —

Stätten in Palästina starke finanzielle Hilfe aus Russland
erhalten, die nun ausblieb, ebenso hörten die Einkünfte aus ihren
Gütern in Russland und in Bessarabien auf. Der Patriarch suchte
und fand Hilfe in den Vereinigten Staaten, in England, in
Rumänien. Die theologische Lehranstalt in Jerusalem, die seit
1908 geschlossen war, konnte wieder eröffnet werden. An ihr
wirkt ein Lehrer der bischöflichen Kirche der Vereinigten Staaten.

Die einheimischen Syrer wurden vom demokratischen
Zeitgeist erfasst, hielten in Jaffa eine Versammlung ab und
verlangten u. a. eine andere Zusammensetzung der kirchlichen
Behörden zu 2/s Syrer und 1k Griechen und für jede Gemeinde
einen Kirchenrat. Bis jetzt waren sie von der Hierarchie und
Verwaltung der Kirche so gut wie ausgeschlossen. Neben dem
Patriarchen führt die Brüderschaft vom hl. Grabe, die ca. 250
Mönche zählt und nur aus Griechen besteht, das Regiment.

Das Patriarchat von Antiochien, dessen Inhaber in Damaskus
wohnt, empfing durch die Befreiung von türkischer Herrschaft
ebenfalls starke Anregungen. Es zählt 300,000 Anhänger mit
Ausnahme von 25,000 Griechen Syrer arabischer Zunge. Eine
Reformpartei verlangt freundschaftliche Beziehungen mit den
andern Kirchen, Erstellung von neuen religiösen Handbüchern
für Unterricht und Volksbelehrung, Errichtung einer theologischen

Lehranstalt, eine Reform der ganzen Kirche.
Eine rege Tätigkeit entwickelt der Patriarch von Alexandrien.

Ihm sind 100,000 Seelen, davon */s Griechen anvertraut1).
Er hat sich mit seinem Kollegen von Jerusalem in Verbindung
gesetzt, um an den grossen, gemeinsamen Aufgaben der
orthodoxen Christenheit mitzuhelfen. Am Sitz dieser Patriarchate
erscheinen theologische Zeitschriften2).

Zu Beginn des 19. Jahrhunderts sind die Hellenen die ersten
gewesen, die nach den Montenegrinern das türkische Joch
abgeschüttelt haben3). Als die politische Freiheit erfochten war,
organisierte sich auch die Kirche selbständig als nationale und
autonome. Sie hat seither fortwährend durch Ausdehnung der
Landesgrenzen auf Kosten der Türkei Zuwachs bekommen. Die

') Janin, R., a. a. O., S. 221.

2) Die Zeitschriften in Konstantinopel sind von den Türken unterdrückt,
in Antiochien erscheint seit 1909 die arabische Zeitschrift die «Gnade», in
Jerusalem seit 1908 die griechische «Das neue Zion» und in Alexandrien
seit 1908 die griechischen «Der kirchliche Pharos» und «Der Pantainos».

8) Max, Herzog zu Sachsen: Das christliche Hellas, Leipzig 1918.



— 158 —

Kirche erfreute sich aber nicht der Unabhängigkeit vom Staate,
die sie zu einer gesunden Entwicklung notwendig gehabt hätte.
Ihr Schicksal war zu stark mit der staatlichen Gewalt und den

politischen Parteien verflochten. In den letzten Jahrzehnten
sind allerlei Härten verschwunden, aber noch in allerjüngster
Zeit war sie ein Spielball der politischen Parteien. Die Bischöfe
und der oberste Kirehenrat kamen und gingen mit dem Sturz
der Regierungen. Jetzt besitzt die Kirche eine neue Verfassung,
sie ist vom Staate und insbesondere von den politischen Parteien
unabhängiger geworden. Die Laien sind stark an der Leitung
und an der Verwaltung der Kirche bis in die Pfarrgemeinden
beteiligt1). Ein starker und gesunder Reformgeist beherrscht
weite Kreise. Reformbedürftig ist vor allem die Ausbildung
und Bildung der Geistlichkeit. Meletios hat als Metropolit von
Athen festgestellt, dass von 4195 griechischen niedern
Geistlichen, deren Bildungsgang bekannt sei, 1708 nur die
Volksschule, 1909 höhere Schulen, 323 Gymnasien und nur 195 eine
theologische Lehranstalt und eine noch kleinere Zahl die
Universität besucht haben. 87 % seien nicht fähig Epistel und
Evangelium zu lesens). Der Einfluss einer solchen Geistlichkeit
auf das Volk kann nicht gross sein. Kommen die Leute aus
der Schule, müssen sie sich mit anderm beschäftigen, bevor
sie sich dem geistlichen Stand widmen können. Denn sie können
erst mit 30 Jahren die hl. Weihen empfangen. In den andern
Kirchen auf dem Balkan scheint es mit der Ausbildung und Bildung
des niedern Klerus nicht viel besser zu stehen. Hier wird nun
überall mit Kraft eingesetzt. Besonders in Griechenland ist
das Verlangen nach Reformen allgemein. Eine Revision des

Kultus, eine Verbesserung und Vereinfachung der liturgischen
Sprache, die Pflege der Predigt, ökonomische Unabhängigkeit
des Klerus sind einige weitere Postulate.

Die Auflösung der österreichisch - ungarischen Monarchie
hat zwei Kirchen auf dem Balkan starken Zuwachs gebracht,
der serbischen und der rumänischen. Im serbischen Reich,
Jugoslawien, sind alle Serben vereinigt. Vor dem Kriege waren
sie kirchlich getrennt. Montenegro und Serbien besässen
selbständige Nationalkirchen, die Serben in Mazedonien gehörten
zum Patriarchat von Konstantinopel und die in der habsburgi-

") Echos d'Orient 1925, S. 68 ff. Loi organique de l'Eglise de Grèce.
2) Echos d'Orient 1922, S. 113.



— 159 —

sehen Monarchie hatten ihre eigenen kirchlichen Organisationen.
Alle diese Kirchen sind seit 1920 vereinigtl). Das alte serbische
Patriarchat wurde erneuert und diese Würde dem Metropoliten
von Belgrad übertragen. An der Universität in Belgrad wurde
eine theologische Fakultät ins Leben gerufen und fünf
Priesterseminarien stehen im Dienst der Ausbildung tüchtiger
Geistlicher. Auch hier der Ruf nach Reform. Begehrt wird die
Erlaubnis zur zweiten Ehe verwitweter Geistlichen, Reform
der Tracht der Geistlichen u. a. Die serbische Kirche befindet
sich in einem Zustand des Aufblühens, obgleich es auch nicht
an innern Schwierigkeiten fehlt. Während des Krieges haben
manche junge Leute ihre theologische Ausbildung in Oxford
und auch an der katholisch-theologischen Fakultät in Bern
erhalten. Sie nehmen jetzt regen Anteil an den Arbeiten der
Kirche und bekleiden zum Teil verantwortungsvolle Posten.

Das bulgarische Volk blutet aus tausend Wunden. Natürlich

leidet auch die Kirche. Der Patriarch von Konstantinopel
hat die Autokephalie der Kirche bis zur Stunde noch nicht
anerkannt und betrachtet sie als schismatisch *). Diesem Urteil
pflichten die übrigen orthodoxen Kirchen nicht bei, sondern
stehen mit ihr in kirchlicher Gemeinschaft. Auch die bulgarische
Kirche hat sich eine neue Verfassung gegeben und arbeitet
an einer innern Reform. Die Ausbildung der Geistlichkeit wurde
neu geordnet. Ihr dient eine neu gegründete theologische
Fakultät an der Universität in Sofia. Die höhere Geistlichkeit
und die Professoren der Theologie haben ihre Studien meistens
im Ausland absolviert, in Russland, in Deutschland, aber auch
in der Schweiz. Ähnliche Reformen wie in Griechenland und
in Serbien werden auch in der bulgarischen Kirche angestrebt.

Die letzte Kirche, die sich eine feste Organisation nach
Überwindung vieler Schwierigkeiten gegeben hat, ist die
rumänische. Die Rumänen gehörten wie die Serben vor dem
Krieg, gemäss ihrer politischen Zugehörigkeit, verschiedenen
kirchlichen Organisationen an. Jetzt sind alle Rumänen im Königreich

Rumänien vereinigt, dem Siebenbürgen, die Bukowina und
Bessarabien mit überwiegend rumänischer Bevölkerungeinverleibt
worden sind. Die einzelnen Metropolitanbezirke haben ihre
Selbständigkeit, die sie bis jetzt innegehabt, nicht gern aufgegeben, aber

*) Hudal, A., Die serbisch-orthodoxe Nationalkirche. Graz 1922.
2) Zankow, St., Die Verfassung der bulgarisch - orthodoxen Kirche.

Zürich 1918.



— 160 —

schliesslich gelang es doch, alle in einer kirchlichen Organisation
zu vereinigen. Die oberste Kirchenbehörde ist der nationale
Kirchenkongress. Darin haben sämtliche Bischöfe, die Laienwelt
der einzelnen Diözesen und verschiedene Körperschaften Sitz.
Der Kongress wählt die Bischöfe. Eine besondere Behörde
verwaltet das Kirchenvermögen und kontrolliert den gesamten
kirchlichen Haushalt. In den Bistümern steht den Bischöfen
ein Rat von Laien zur Seite, der von der Diözesansynode
gewählt istJ). Nach der russischen ist jetzt die rumänische Kirche
die numerisch stärkste unter allen Orthodoxen. Sie zählt zirka
14 Millionen Anhänger. Das war der Grund, dass die Synode
im Einverständnis mit dem Kultusministerium ein Patriarchat
schuf und diese Würde dem Metropoliten von Bukarest übertrug.

Bei dem feierlichen Akt der Ernennung bezeichnete der
neue Patriarch als nächste wichtige Aufgabe der Kirche, die

Stiftung, von Stipendien für künftige Geistliche, die Reorganisation

der theologischen Fakultät an der Universität in Bukarest,
die Gründung einer Akademie für orientalische Kirchenmusik
und den Bau einer monumentalen Kathedrale, die ein Kleinod
der osteuropäischen Kunst werden soll2). Durch eine besondere

Delegation zeigte der neue Patriarch seine Ernennung dem
ökumenischen Patriarchen von Konstantinopel an, die ausdrücklich

betonte, dass in Lehre und Verfassung nichts geändert
worden sei. Diese Mitteilung erfolgte, damit durch den ökumenischen

Patriarchen die offizielle Bekanntgebung an alle andern
Patriarchen und autokephalen Kirchen ergehe. Auf diese Weise
wird der Zusammenhang und die Einheit aller orthodoxen Kirchen
unter der Leitung des ökumenischen Patriarchen gewahrt3).

Eine grosse Tätigkeit entfaltet die rumänische Kirche zur
Gewinnung der mit Rom unierten Stammesgenossen. Dieser
Aufgabe dient eine besondere Gesellschaft, die ins Leben gerufen
worden ist. Wie überall macht sich auch hier ein Reformeifer
bemerkbar. Besonders die Geistlichkeit rührt sich und
veranstaltet durch das ganze Land Versammlungen. Unter den
behandelten Fragen sind zu erwähnen : die Forderung des Laien-
apostolates und seine Einführung zu Stadt und zu Land, Hebung
des geistlichen Standes durch sorgfältige Ausbildung, Reform der
theologischen Fakultäten in Bukarest und in Cernowitz. Selbst

') Der Katholik. Bern 1925. S. 25.

') Basler Nachrichten 1925, Nr. 43.
*) Pantainos, 1925, S. 381.



— 161 —

die Mönche haben sich auf Versammlungen zusammengefunden,
um Reformprogramme aufzustellen. Auch sie verlangen eine
bessere Ausbildung durch Gründung eines besonderen Seminars.

Das Mönchswesen ist in den Balkanstaaten sehr stark
zurückgegangen. Die Klöster sind sehr schwach bevölkert, sie
haben in der Regel nur so viel Insassen, als zur Verwaltung
notwendig sind. Das eigentliche Klosterleben ist auf den Berg
Athos beschränkt, wo alle Nationen ihre eigenen Klöster besitzen.

Der rasche Gang durch das weite Gebiet ist zu Ende. Dass
unter der scheinbar starren Decke der Orthodoxie tiefe
Frömmigkeit, ernstes sittliches Streben und Können, viel Opfermut,
treue Anhänglichkeit an Christus und seine Kirche verborgen
ist, haben die Völker des Ostens in den letzten Jahren reichlich

bewiesen. Diese Frömmigkeit und dieser Ernst verschafft
sich Geltung in den neuen Verfassungen, die die Kirchen sich
gegeben und in den Reformwerken, die sie in Angriff genommen.
Wir brauchen die tiefen Schattenseiten im Leben dieser Kirchen
nicht zu übersehen, aber wir Westeuropäer haben jetzt gar
keinen Grund mehr, sie besonders hervorzuheben. Wir dürfen
uns aufrichtig der Lichtseiten freuen, vor allem dürfen wir uns
freuen, dass in weiten Kreisen dieser Kirchen das grosse
Verlangen vorhanden ist, mit ihren Schwestern im Westen sich zu
verständigen. Von Union brauchen wir einstweilen gar nicht
zu reden. Die geschichtliche Entwicklung dieser Kirchen ist
eine so ganz andere, die kulturellen, nationalen, politischen,
sprachlichen Gegensätze sind so gross, dass wir an eine Union
vorläufig nicht denken wollen. Aber Vorurteile können hüben
und drüben gehoben, gegenseitiges Verständnis und gegenseitige
Achtung gepflegt werden.

In diesen Tagen — an Peter und Paul — weilen die
Patriarchen von Jerusalem und Alexandrien, die Vertreter
desjenigen von Konstantinopel mit Delegierten anderer orthodoxen
Kirchen in London, um mit dem Erzbischof von Canterbury,
Bischöfen und Laien der Kirche von England gemeinsam den
1600jährigen Erinnerungstag an das erste ökumenische Konzil
von Nizäa festlich zu begehen. Möge diese Feier zum Symbol
werden, dass die Kirchen des Ostens und des Westens sich
mehr und mehr als gleichberechtigte Schwestern der einen
katholischen Kirche verstehen und achten lernen.

'. Adolf Küry.
Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1925. 11


	Die gegenwärtige Lage der orthodoxen Kirchen des Ostens : eine Antrittsvorlesung

