
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 15 (1925)

Heft: 3

Artikel: Die internationalen Altkatholikenkongresse

Autor: Steinwachs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404001

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404001
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


129

Die internationalen Altkatholikenkongresse.

Von dem Augenblicke an, da der 3. deutsche Altkatholikenkongress

in Konstanz (September 1873) die Synodal- und
Gemeindeordnung genehmigt und zu Pfingsten 1874 in Bonn die
erste Synode als die nun allein Verfassung- und gesetzgebende
Vertretung der Einzelkirche zusammentrat, hatten die deutschen
Kongresse ihre alte innerkirchliche Bedeutung verloren. Sie
konnten nun „nicht mehr über Dinge beschliessen, die sich auf
die Regierung der Kirche bezogen, überhaupt auf innerkirchliche

rechtliche Verhältnisse, sondern sie konnten in dieser
Hinsicht nur Anregungen geben, Wünsche aussprechen, sie

konnten sich nur auf das soziale Gebiet, auf das äussere Gebiet
beziehen, kurz auf alles, was nicht Gegenstand der Leitung der
Kirche durch den Episkopat und die kirchliche Behörde ist"
(v. Schulte). Der Schwerpunkt der deutschen Kongresse
verschob sich dadurch von selbst auf ihr äusseres In-die-Erschei-
nung-treten in den öffentlichen Versammlungen.

Die Entwicklung drängte jedoch weiter. Nachdem fast
gleichzeitig die Schweizer Altkatholiken sich in der
christkatholischen Kirche der Schweiz ein festes Haus und Ordnung-
gegeben und im nächsten Jahrzehnt die Österreicher an das

gleiche Werk gegangen und nachdem die Bischöfe unter sich
der Frage einer engeren Vereinigung der altkatholischen
Kirchen näher getreten, beschloss auf Antrag von Oberregierungsrat
Wülffing der 9. deutsche Kongress in Heidelberg (September
1888) : „Der Kongress ersucht den Herrn Bischof, mit dem Herrn
Bischof Dr. Herzog und dem Herrn Erzbischof und den Herren
Bischöfen der holländischen altkatholischen Kirche zu dem Zweck
in Verbindung zu treten, dass ein gemeinsamer Kongress bzw.
eine Synode aus Deputierten der deutschen, schweizerischen und
holländischen Kirche stattfinde, wobei er den Wunsch ausspricht,
dass, wenn es möglich ist, auch die österreichischen Altkatholiken

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1925. 9



— 130 —

zugezogen werden." Diesem Beschluss folgte am 24. September
1889 die sogenannte Utrechter Union, die Vereinigung der
altkatholischen Kirchen, und die gemeinsame Erklärung des
Erzbischofs Johannes Heykamp von Utrecht, der Bischöfe C. J. Rinkel
von Haarlem, Cornelius Diependaal von Deventer, Dr. Josef
Hubert Reinkens und Eduard Herzog. Dieser Union schloss
sich alsbald nach seiner Wahl auch Bistumsverweser Amandus
Czech im Oktober 1889 namens der altkatholischen Kirche von
Österreich an. Zugleich nahmen die zu Utrecht versammelten
Bischöfe von dem Wunsch des Heidelberger Kongresses Kenntnis.
Sie erklärten sich bereit, an einem solchen internationalen
Kongress teilzunehmen.

So konnte denn im September 1890 in Köln der 1. internationale

Altkatholikenkongress zusammentreten, der freilich gleichzeitig

als 10. deutscher Kongress zählte und dieses Zwiespältige
auch in seinen Verhandlungen zutage treten liess. Die meisten
Verhandlungsgegenstände waren auf ihm noch rein deutsche
Angelegenheiten, so die Erklärung betreffend das Vorgehen der
bayerischen Regierung- gegen die Altkatholiken, die Anträge
auf Ausbildung* altkatholischer Krankenschwestern und die
Beschaffung von Mitteln hierzu, die Versorgung alter, unbemittelter
und hilfloser Altkatholiken, die Schaffung von Vereinigungspunkten

für junge, ortsfremde Glaubensgenossen und die
Unterstützung der altkatholischen Presse. Auch die „Organisation
des Kongresses der deutschen Altkatholiken" bewegte sich in
gleicher Linie. International war dieser Kongress vor allem
durch seine Zusammensetzung und durch seine die nächsten
internationalen Kongresse vorbereitenden Beschlüsse, so „die
Organisation des gemeinsamen (internationalen) Kongresses"
und die Errichtung eines internationalen Korrespondenzvereins
zum Zwecke der Pflege einer lebendigen Gemeinschaft zwischen
den Altkatholiken aller Länder, zur Wahrung des katholischen
Charakters der altkatholischen Reformbewegung und zur
Verbreitung altkatholischer Grundsätze ausserhalb der altkatholischen

Gemeinschaft. Es wurde hier beschlossen, dass möglichst
alle zwei Jahre ein gemeinschaftlicher Kongress, der nächste
1892 in der Schweiz, sein solle. Hierfür wurde ein vorbereitender,

international zusammengesetzter Ausschuss gewählt.
von Schulte, der diesen ersten internationalen Kongress geleitet,

konnte in seinen Schlussworten betonen: „Zum ersten Male



— 131 —

haben hier die Delegierten aus Deutschland, Holland, der Schweiz,
Österreich ganz in derselben Weise mitgewirkt, mitgeratet und
mitgetatet. Damit ist die Einigung, soweit diese eben mit der
Selbständigkeit der einzelnen verträglich ist, abgeschlossen. Und
was ist damit geschehen? Wir haben damit den Beweis
geliefert, dass Verschiedenheit des Staates, Verschiedenheit auch
der Nationalität, Verschiedenheit selbst einzelner Einrichtungen
nicht trennen kann Wir haben dadurch den Beweis geliefert,
dass das Katholische jedem einzelnen nach seinen besonderen
Bedürfnissen, nach seiner besonderen Erwägung, nach seiner
besonderen Entwicklung vollkommene Freiheit lässt; Einheit
im notwendigen, in allem übrigen Verschiedenheit und Liebe.
Diese Bedeutung unseres heutigen Kongresses gibt uns aber
noch eine weitere Hoffnung. Erst musste das vor sich gehen,
ehe man nur hoffen konnte, dass wir nunmehr in engere Bande
auch mit den Schwesterkirchen treten können und werden,
welche auf demselben alten Boden mit uns stehen."

Hier setzte nun gleich der 2. internationale Kongress, der
im September 1892 in Luzern, geleitet von Regierungsrat Rud.

Philippi, tagte, nachdrücklich ein und suchte die in der Utrechter
Union und in der Erklärung der Bischöfe begründete Einheit
in den 9 von der katholisch-theologischen Fakultät Bern
aufgestellten Thesen machtvoll zu bekunden, um damit gleichzeitig

Boden zu schaffen für die Verhandlungen mit den Schwesterkirchen.

Grundsätzlich legte zunächst der Kongress seine
Befugnisse und seine Aufgabe fest, indem er erklärte : „Der
Kongress hat nicht das Recht und die Aufgabe, dogmatische Fragen
zu entscheiden und sich in die besonderen Verhältnisse der
einzelnen Kirchen einzumischen. Als dem Zweck des

Kongresses angemessen erscheinen dagegen folgende grundsätzliche
Erklärungen, die den Standpunkt der altkatholischen Kirche
bezeichnen und zugleich geeignet sind, eine Übereinstimmung
mit anderen Kirchen zu befördern und gegenüber dem einheitlichen

Vorgehen der römischen Kirche ein geschlossenes
Zusammenstehen der romfreien kirchlichen Gemeinschaften zu
ermöglichen". Professor Dr. Joh. Friedrich vertrat die erste These :

„Der Altkatholizismus (die katholische Reformbewegung) ist
kein blosser Protest gegen die neuen Dogmen des Vatikans und
speziell gegen die päpstliche Unfehlbarkeit, sondern er ist die
Rückkehr zu dem wahren Katholizismus der alten, einen und



— 132 —

ungeteilten Kirche, hinweg über die Verderbnisse des papistisch-
jesuitischen Kirchentums, und ein Mahnruf an alle christlichen
Gemeinschaften zur Einigung auf altchristlichem Grunde." Hierzu

beschloss der Kongress auf Antrag von Professor Dr. Friedrich :

„Die Delegiertenversammlung stellt an die hochwürdigen
Bischöfe Deutschlands, der Schweiz und Hollands das Ersuchen,
in ihrer amtlichen Eigenschaft mit den kirchlichen Autoritäten
der übrigen uns befreundeten Kirchen in eine Verhandlung über
die Wiedervereinigung einzutreten." Hatte die erste These das

Ziel im Auge, so die zweite den Weg zu ihm. Professor Dr.
Michaud vertrat sie. Sie fand Annahme in der Form:
„Verbindlich für den Christen ist die Lehre Christi, nicht theologische
oder sogenannte fromme Meinungen. Als Lehre Christi aber,
also als christliches Dogma, nehmen wir an, was als solches
durch die allgemeine, beständige und einstimmige Überlieferung
der christlichen Einzelkirchen anerkannt worden ist, in
Übereinstimmung mit dem Schreiben der altkatholischen Bischöfe
von Holland, Deutschland und der Schweiz, datiert Utrecht,
den 24. September 1889." In der Erwägung, dass ein kräftig
ausgeprägtes Nationalkirchentum geradezu die Grundlage für
ein gedeihliches internationales Zusammenwirken der Kirchen
ist, fand die dritte These, begründet von Professor Dr. Woker,
einmütige Zustimmung: „Gestützt auf die alte Praxis der christlichen

Nationalkirchen, welche bei vollkommener Anerkennung
der allgemeinen Ordnungen der Gesamtkirche ihre Selbstbestimmung

und ihre Besonderheiten wahrten, gemäss ihren
eigentümlichen Bildungsverhältnissen, Bedürfnissen und Traditionen,
gibt der Kongress dem Grundsatz Ausdruck: Es ist ein
unveräusserliches Recht der christlichen Einzelkirchen des Orients
wie des Occidents, ungehemmt durch fremden Einfluss über
das religiöse Denken und Leben ihrer Völker zu walten und
in ihren Einrichtungen der nationalen Sitte, Bildung und
Tradition Rechnung zu tragen."

Bei der nächstbehandelten, einstimmig* angenommenen These:
„Wünschenswert ist die Gründung einer internationalen
theologischen Fakultät sowie einer internationalen theologischen
Zeitschrift, tritt so recht der internationale Charakter des

Kongresses hervor. General Kirejew-Petersburg vertritt sie mit
grosser Wärme und fordert auf, die gegenwärtige
katholischtheologische Fakultät der Universität Bern als internationale



— 133 —

Fakultät zu betrachten und zu beschicken, eine internationale
Zeitschrift zu begründen und zur Förderung beider Gedanken
einen Ausschuss zu wählen. Legationsrat Dr. Janvier-Haïti,
als Vertreter der Kirche von Haïti, und Professor Isaak-
Jerusalem, als Vertreter der armenischen Kirche und früherer
Hörer an der Berner Fakultät, befürworteten lebhaft die These.
Zur Förderung des Gedankens einer gemeinsamen Fakultät und
Zeitschrift wird ein Ausschuss erwählt, dem ausser den
Vertretern der in der Utrechter Union geeinigten altkatholischen
Kirchen Erzbischof Nikephoros von Patras, General Kirejew-
Petersburg, Bischof Wordsworth von Salisbury, Bischof Dr. Haie
von Kairo in den Vereinigten Staaten, Graf Heinrich von Cam-
pello-Arrone (Umbrien), Bischof Cabrera-Madrid und Legationsrat

Dr. Janvier-Haïti angehörten.
Weitere Thesen betonten den Wert des gemeinsamen

Gebrauchs von Kirchen durch die befreundeten Kirchengemeinschaften,

riefen auf zum gemeinsamen Kampf wider das
ultramontane System, zur Unterstützung der katholischen Reform
durch die Tat und zumal durch regelmässige Teilnahme am
Gottesdienst und Gemeindegesang.

Machtvoll und wahrhaft international waren die
Kundgebungen in den öffentlichen Versammlungen, bedeutend durch
das, was gesagt wurde, wie auch durch die, die es sagten.

.Zugleich im Namen des Metropoliten von Athen sprach
Erzbischof Nikephoros von Patras, Erzbischof Gul von Utrecht,
Lordbischof Wordsworth von Salisbury, Protopresbyter Jani-
schew von Petersburg, Graf von Campello für die italienischen
Altkatholiken, Bistumsverweser Czech, Bischof Reinkens,
Professor Isaak für die armenische Kirche, Rektor R. S. Oldham
als Vertreter des Erzbischofs von Canterbury, Lorderzbischof
Plunket von Dublin, Rektor Nevin-Rom für die bischöfliche
Kirche Amerikas, Legationsrat Janvier als Vertreter des
Erzbischofs von Haiti und Kanonikus Meyrick für die anglo-konti-
nentale Gesellschaft.

Die bedeutendste, noch heute fortwirkende Tat des Luzerner
Kongresses war die Begründung der „Revue internationale de

Théologie" und die Gewinnung von Professor Dr. E. Michaud zu
ihrem Schriftleiter. Freilich hat es sich gerade bei dieser Gründung

alsbald schmerzlich bemerkbar gemacht, dass der Kongress
wohl etwas beschliessen und ins Leben rufen konnte, aber kein



— 134 —

Organ zurückliess, das seine Beschlüsse ausführen und das ins
Leben Gesetzte auch im Leben erhalten half. So führte denn
diese Erfahrung auf dem nächsten internationalen Kongress in
These elf zu dem Beschluss: „Es ist erwünscht, dass der
Ausschuss des jedesmaligen internationalen Kongresses bis zur
Zusammenkunft des darauffolgenden als permanente Kommission
für die Ausführung der Beschlüsse tätig bleibe." Auch das war
natürlich noch keine Lösung, die auf die Dauer befriedigen
konnte.

Der 3. ivternationale Altkatholikenkongress, der im August
1894 unter Leitung von Professor J. J. van Thiel in Rotterdam
stattfand, stand in manchem dem Luzerner Kongress etwas nach.
Dafür hatte er eine eigene Mission. Er sollte der Utrechter
Kirche, der jahrhundertlang vereinsamten, nach all dem, was
sie den werdenden kirchlichen Gebilden gegeben an Freundschaft

und Halt in Kämpfen wie im Drängen und Gähren der
ersten Jahrzehnte und vor allem in der apostolischen Nachfolge
im Bischofsamte, nun auch seinerseits etwas geben — ein
kraftvolles Bekenntnis der Liebe und Gemeinschaft. So hat
darum Bischof Dr. Herzog es in der ersten öffentlichen
Versammlung bekannt : „Wir sind gekommen, um den Altkatholiken
Hollands die Versicherung zu geben, dass wir glücklich, ja stolz
darauf sind, sie als Brüder achten und lieben zu dürfen und
von ihnen als Brüder anerkannt und aufgenommen zu werden
Und das ist's, wessen wir uns selbst auf unserer Versammlung
gegenseitig versichern wollen, dass wir nicht mehr Fremdlinge
sind und nicht mehr Abgesonderte, sondern Mitbürger der Heiligen,

Hausgenossen Gottes, auferbaut auf der Grundfeste der
Apostel und Propheten, wo da ist der grosse Eckstein Er selbst,
Jesus Christus, unser Herr !"

Diese Aufgabe des Rotterdamer Kongresses gab sich
naturgemäss auch in seinen Entschlüssen kund. Gleich die erste
These, von Professor Michaud vertreten, spiegelt den
jahrhundertlangen Kampf der Utrechter Kirche mit der jesuitischen
Moral wieder. Die dritte These, die in Bischof Reinkens einen
beredten Fürsprecher hatte, verteidigte das Recht der Utrechter
Kirche und ihre reine Katholizität und lehnte die Namen
Jansenist und Jansenismus als jesuitische Erfindung ab. Die vierte
These, zu der Geheimrat von Schulte, durch Krankheit am
Erscheinen verhindert, ein ausführliches Gutachten übersandt hatte,



— 135 —

erklärte die Einsetzung römischer Bischöfe in den Niederlanden
durch Pius IX. im Jahre 1853 als einen Akt der Willkür und
der Anmassung, der im Widerspruch steht mit den
Grundgesetzen des kanonischen Rechtes und der Überlieferung.
Andere Entschliessungen wiesen auf allgemein altkatholische Ziele
hin, wie Stellungnahme sowohl gegen Ultramontanismus wie
Unglaube (These sechs), Stellung zur sozialen Frage (These
sieben), Beförderung des kirchlichen Vereinswesens (These acht),
gemeinsame Sammlung in den Pfingstkollekten (These neun)
und gemeinsame Unterstützung der altkatholischen Presse und
der Kirchenbauten (These zehn). Daneben fehlte auch diesem

Kongress nicht eine Erklärung zur Unionsfrage, von Professor
Michaud und General Kirejew vertreten : „Für die Trennung
der morgen- und abendländischen Kirche liegt ein entscheidender

Grund nicht vor. Bei seinem Streben nach wahrer Einheit
zwischen den verschiedenen Kirchen liegt also dem Altkatholizismus

vor allem die Verpflichtung ob, die nötigen Schritte zu
tun, damit, unbeschadet der gegenseitigen Selbständigkeit, die

Wiedervereinigung jener beiden Kirchen möglichst gefördert
und verwirklicht werde. Bei diesem Streben, wozu der erste
Schritt bereits durch den Kongress in München 1871 getan
wurde, darf auf die Mitwirkung der morgenländischen Kirche
gerechnet werden."

Der 4. internationale Altkatholikenkongress trat 1897 in Wien
zusammen und wurde von Regierungsrat Philippi-Basel geleitet.
Auch er hatte seine besondere Note. Entsprechend der
Zusammensetzung der österreichisch-ungarischen Monarchie lenkte er
werbend sein Augenmerk auf die im Banne Roms verharrenden
slavischen Volksteile. Nach einem Bekenntnis zum Grundsatz
des Nationalkirchentums (Beschluss E) nahm er auf ein Referat
von Pfarrer Lie. Goetz über die Wirksamkeit der Slavenapostel
Methodius und Cyrillus die These F an: „Weitaus mehr als
die heutige römische Kirche ist die altkatholische Kirche ihrem
Dogma und ihrer Disziplin nach eius mit dem Geiste und Glauben,
in welchem von Cyrillus und Methodius der Grund zur
slavischen Kirche gelegt worden ist. Eine Rückkehr zu dem
religiösen Standpunkte der Stifter der slavischen Kirchen wäre es

also, wenn die slavischen Katholiken sich von Rom lossagen
und im Geiste ihrer Apostel wie des Altkatholizismus romfreie
Nationalkirchen gründen würden ." These G verurteilte die



— 136 —

Verbrennung des Johannes Huss und des Hieronymus von Prag
auf dem Konstanzer Konzil als eine ganz und gar unkatholische,
ja unchristliche Massregel und bezeichnete es als Recht und
religiöse Pflicht der Tschechen, zur Gründung einer der alten
katholischen Kirche entsprechenden Nationalkirche zu schreiten.
Es war diese These gleichsam der Auftakt zu der späteren
Gründung der tschechischen altkatholischen Gemeinde in Prag.
War das die besondere Note des Wiener Kongresses, so fehlte
auch auf ihm nicht die Arbeit an den grossen Gedanken der
Union der romfreien Kirche. So erhob der Kongress den Antrag
der amtlichen Vertreter der bischöflichen Kirche von Amerika,
der Bischöfe Dr. Seymour von Springfield und Dr. Haie von
Cairo, zum Beschluss : „Der 4. internationale Altkatholikenkongress,

geleitet von dem Wunsche, den von ihm vertretenen
Unionsgedanken praktischen und lebendigen Ausdruck zu geben
und die volle Annäherung* der Kirchen durch die Tat zu fördern,
ersucht das Präsidium, ungesäumt Schritte zu veranlassen,
welche zu der Wiederaufnahme der in den Jahren 1874 und
1875 unter dem Vorsitze Dr. von Döllingers zu Bonn abgehaltenen

Unionskonferenzen führen würden." Mit grosser Befriedigung

nahm der Kongress den gleichlautenden Wunsch der
letzten Lambethkonferenz entgegen und bestellte unter dem
Vorsitz von Bischof Dr. Weber zur Wiederaufnahme der
Unionskonferenzen einen Ausschuss. Freilich goss sogleich Protopresbyter

Janyschew in den Wein der Hoffnung russischerseits einen
tüchtigen Guss Wasser, wenn er erklärte : „Die Wiederaufnahme
der Unionskonferenzen erscheint uns im Orient als zwecklos. Wir
haben alles gesagt, was wir sagen konnten. Ich selbst werde
in der Lage sein, eine abschliessende Antwort der Petersburger
Unionskommission, von der ich gestern gesprochen, dem
Präsidenten der altkatholischen Kommission übergeben zu können.
Demnach glaube ich kaum, dass sich orientalische Theologen
an den neuen Verhandlungen beteiligen werden." Eine weitere
Entschliessung wandte sich gegen den von den Jesuiten
genährten falschen Schein, als wurzle der Ultramontanismus und
Vatikanismus in der katholischen Kirche oder bilde sogar einen
wesentlichen Bestandteil der Kirche, ja die Kirche selbst. Ein
Mahnwort zur Vertiefung der kirchlichen Arbeit bildeten die
von Bischof Dr. Weber aufgestellten und vertretenen Thesen.
Deren eine lautete : „Die altkatholische Bewegung bedarf noch



— 137 —

auf lange Zeit der Polemik gegen die Verunstaltungen der
Lehre, der Disziplin und des Kultus der Kirche. Gleichwohl
liegt der Schwerpunkt des Altkatholizismus nicht im Polemisieren,

sondern in dem Ausbau des wahrhaft Katholischen in
den drei angegebenen Beziehungen. Der Kongress betont
nachdrücklichst, dass in den bestehenden und sich bildenden
Gemeinden diese positive Arbeit ganz besonders gepflegt werden
soll ..." Zum Schluss sprach der Kongress seine Befriedigung
über die durch den Luzerner Kongress begründete internationale

Zeitschrift, ihre Leitung und ihre Entwicklung aus.
Dagegen bedauerte er, dass der ebenfalls damals gefasste Beschluss
betreffend Ausgestaltung der katholisch-theologischen Fakultät
Bern zu einer internationalen Fakultät nicht erfolgreicher bis

jetzt verwirklicht wurde. Er regte die Beschaffung von Mitteln
für die Fakultät an, um jungen römischen Theologen, auch
wenn sie für absehbare Zeit im altkatholischen Kirchendienst
keine Verwendung finden können, die Möglichkeit zu geben,
sich hier über das Wesen der katholischen Reformbewegung
gründlich zu unterrichten.

Was der Rotterdamer Kongress mit der Einführung der
Pfingstkollekte für allgemein altkatholische Zwecke gewollt,
und doch nicht erreicht, weil hinter dem damaligen Beschluss
kein werbendes und ausführendes Organ stand, nahm der nächste,
mit grosser Verspätung im August 1902 in Bonn gehaltene
5. internationale Altkatholikenkongress unter Leitung von Geheimrat

von Schulte auf. Die Pfarrer Schirmer, Kreuzer, Gilg, Ferge
und van Santen hatten den Antrag eingebracht : „Der Kongress
wolle einen Ausschuss mit der Gründung eines internationalen
altkatholischen Hilfsvereins beauftragen". Dieser Hilfsverein
sollte dort, wo Hilfe vor allem not tut, diese seitens der Gesamtkirche

werden lassen und so zugleich in gemeinsamer Sorge
die Einzelkirchen noch fester miteinander verbinden. Der
Kongress wählte einen Ausschuss mit dem Auftrage, bis zum März
des nächsten Jahres eine Satzung dieses „Internationalen
altkatholischen Hilfsvereins" den Bischöfen vorzulegen. Wurde so

dieser Kongress zum Begründer des Hilfsvereins, der seitdem
manche wertvolle Arbeit geleistet und manche Hilfe gebracht,
so hat er noch in anderer Hinsicht bedeutsame praktische Arbeit
geleistet, indem er auf das Referat von Ed. Egger-Bern den

Antrag des Vorstandes des schweizerischen Vereins junger Christ-



— 138 —

katholiken einmütig annahm: „Der 5. internationale
Altkatholikenkongress, nach Anhörung eines Referates über die Organisation

und Wirksamkeit des schweizerischen Vereins junger
Christkatholiken, empfiehlt, überall, wo die Verhältnisse es

gestatten, die altkatholischen Jünglinge in ähnlichen Vereinen
zu sammeln ." Dieser Beschluss wurde zum Ausgangspunkt
für die Jungmannschaftsbewegung, die Vorgängerin von dem,
was wir jetzt als Jugendbewegung bezeichnen. Neben.diesen
für die Kirche bedeutsamen Beschlüssen beschäftigten den

Kongress drei Thesen, deren erste von Professor Lie. Mülhaupt
gestellt und vertreten wurde: „Der Kongress wolle als seinen
gemeinsamen Glaubensstandpunkt erklären: Bibel und Natur,
sofern sie beide Gottes Wort sind, müssen übereinstimmen. Wo
das nicht stattzufinden scheint, da ist entweder die Exegese des

Theologen oder die Exegese des Naturforschers eine falsche..."
Freilich kam sie nicht förmlich zur Abstimmung und Annahme,
da, wie Geheimrat von Schulte ausführte, es nicht Sache des

Kongresses ist, „Glaubenssätze aufzustellen und es auch nicht
notwendig ist, unseren Glaubensstandpunkt ausdrücklich zu
bekunden. Es versteht sich ganz von selbst, dass jeder von
uns das für richtig hält, was Gottes Wort ist oder aus
demselben hervorgegangen ist, mag es sich ausdrücken, wo es will."
Die von Bischof Dr. Weber aufgestellte und vertretene These
ist inzwischen mehrmals von dem Gang der Ereignisse bestätigt
worden: „Eine Reform der römischen Kirche in echt
christlichem Geiste von innen heraus ist seit dem 18. Juli 1870 nicht
mehr möglich. Die Bestrebungen des verstorbenen Professors
Franz X. Kraus sowie der Herren Professoren Ehrhard, Schell,
Wahrmund u. a. in der angedeuteten Richtung sind vergeblich
und aussichtslos. Der religiöse Katholizismus im Unterschiede
von dem politischen Ultramontanismus der römischen Kirche
ist organisiert in den katholischen Kirchen der (holländischen,
schweizerischen, österreichischen und deutschen) Altkatholiken."
Damals war die Erklärung nötig (wenn auch erfolglos der Masse

gegenüber), weil durch die Reformversuche innerhalb der
römischen Kirche in der öffentlichen Meinung der Altkatholizismus

noch mehr zurückgesetzt und als unrecht und unnötig
hingestellt wurde. Die letzte These, die Geheimrat von Schulte
gestellt und vertreten, bedeutete einen Appell an die Gewissen
aller Gegner des ultramontanen Systems, die oft genug selbst



— 139 —

eben diesem System wider ihre Überzeugung Handlangerdienste
leisten. Die These lautete: „Es ist die Pflicht jedes Mannes,
der nach seiner Überzeugung ein Gegner der von den
Ultramontanen vertretenen Grundsätze ist, offen seine Überzeugung
zu bekennen und nach ihr zu handeln, weil nur dadurch die
Macht des Ultramontanismus gebrochen und vom Staate wie
von der Gesellschaft Unheil abgehalten werden kann. Die
Gleichgültigkeit jener sogenannten liberalen Katholiken, welche

gegen ihre Überzeugung unter der römisch-päpstlichen Fahne
bleiben, — die Gleichgültigkeit zahlloser nichtkatholischer
Liberalen gegen Religion und kirchliches Leben — die verfehlte
Politik zahlloser konservativer Protestanten, in den Angehörigen
der päpstlichen, Kirche, das ist in den Ultramontanen, eine
Stütze der Autorität zu sehen und darnach zu handeln; das
sind die Mittel, welche dem Ultramontanismus in Deutschland
seine politische Stellung verschafft haben."

Der 6. internationale Altkatholikenkongress tagte im September

1904 in Ölten und wurde von Professor Dietschi geleitet.
Bei glänzendem Besuch, zumal durch schweizerische und deutsche

Altkatholiken, war er ein Kongress ohne Thesen und
Beschlüsse. Grosszügige Referate, die im wesentlichen von
Vertretern der katholisch-theologischen Fakultät Bern gehalten
wurden, gaben dem Kongress sein eigenes Gepräge. Professor
Dr. Joh. Friedrich gab ein Bild der kirchlichen und
kirchenpolitischen Gesamtlage, wie sie sich entwickelt hat und in der
wir uns befinden. Professor Dr. Woker sprach über „die
Umbildung der römisch-katholischen Kirche zu einer politischen
Institution", Professor Dr. Thürlings über den „Katholizismus
in der römisch-katholischen Kirche", Professor Dr. Michaud über
„La crise doctrinale dans l'église romaine actuelle et ses

conséquences pour l'ancien-catholicisme" und Bischof Dr. Herzog
behandelte die „Bedeutung der territorialen Grenzen der
kirchlichen Jurisdiktion".

Der 7. internationale Altkatholikenkongress fand unter
Leitung von Professor van Santen-Amersfoort im September 1907

zu Holland im Haag statt. Er hatte wiederum praktische
Bedeutung durch die Aufrollung der Frage der Diasporaseelsorge.
Nachdem die Synode der christkatholischen Nationalkirche der
Schweiz 1905 beschlossen hatte, das ganze Kirchengebiet in
Diasporabezirke einzuteilen, ein Verzeichnis der Diasporanen



— 140 —

anzulegen und das Meldewesen für die Verziehenden zu regeln,
berichtete Pfarrer Weckerle-Basel über diese in der Schweiz
in Angriff genommene Arbeit. Auf seinen Antrag beschloss der
Kongress: „Während einerseits die Gläubigen in der Diaspora
den kirchlichen Verpflichtungen unterworfen bleiben und die
Pflicht haben, sich bei dem Pfarrer einer altkatholischen bzw.
christkatholischen Gemeinde anzumelden, ist es anderseits die
Pflicht der kirchlichen Behörde, auch wenn jene ihre Pflicht
versäumen, für die geistlichen Bedürfnisse der Zerstreuten Sorge
zu tragen." Dieser Beschluss wirkte befruchtend und veranlasste

für Deutschland auf der Synode vom Jahre 1911 die
Annahme der „Vorschriften über die kirchliche Versorgung
der in der Zerstreuung lebenden Altkatholiken." Weiterhin
erneuerte der Kongress auf den Bericht von Pfarrer Kreuzer hin
den Wunsch, „es möchten sich in den Gemeinden aller
altkatholischen Kirchen Jungmannschaften nach Art des
schweizerischen Vereins junger Christkatholiken bilden". Auf die
Vorträge von Professor F. Kenninck und Dr. jur. van den Bergh-
Utrecht gab der Kongress die grundsätzlichen Erklärungen
ab: „Die katholische Kirche wird erkannt an der Reinheit des

Glaubensbekenntnisses und an der Legitimität und apostolischen
Sukzession der Bischöfe" und „die weltliche Obrigkeit empfängt
ihre Autorität nicht von der geistlichen Obrigkeit, sondern
unmittelbar von Gott. Die kirchliche Gewalt muss sich — wenn
auch zuweilen unter Protest — den Gesetzen des Staates
vollkommen unterwerfen, es sei denn dass ein ausdrücklicher Gegensatz

wider das göttliche Gesetz besteht, womit aber das kirchliche

Recht nicht gleichgesetzt werden darf. Die kirchliche
Obrigkeit ist ferner nicht befugt, die Fürsten abzusetzen oder
Untertanen von dem Eid der Treue gegen ihre Fürsten zu
entbinden." Nachdrücklichst wies der Kongress nach den
Ausführungen von Pfarrer Volet-Paris auf die Bedeutung des

Religionsunterrichtes hin. Die reformkatholischen Bestrebungen
in Deutschland und den romanischen Ländern nahm er auf
Vorschlag der Pfarrer Jos. Moog-Dortmund und Carrier-Genf
zum Anlass, sich in einer These an alle Reformfreunde zu
wenden: „Der 7. internationale Altkatholikenkongress, versammelt

im Haag, hat mit Dank gegen Gott Kenntnis genommen
von den ernsten Versuchen gottesfürchtiger und gelehrter Männer
in Deutschland, in Frankreich, in Italien und in anderen Ländern,



— 141 -
innerhalb der unter dem Papste stehenden römisch-katholischen
Kirche eine Reinigung der Lehre, der Einrichtungen und
gottesdienstlichen Formen anzubahnen. Allein wie aufrichtig er auch
diesen Bestrebungen Erfolg wünscht, so kann er insbesondere
im Hinblick auf die Dekrete des vatikanischen Konzils und
auf den neuen Syllabus vom 4. Juli 1907 sich keine Möglichkeit
vorstellen, eine Besserung der Verhältnisse herbeizuführen ohne
Ausscheiden derReformfreunde aus der Jurisdiktion des römischen
Papstes. Der internationale Altkatholikenkongress bittet daher
alle frommen, denkenden römischen Katholiken, sich nicht durch
den Schein einer äusserlichen, unkatholischen Einheit blenden
und binden zu lassen. Indem sie sich der altkatholischen Kirche,
die den Glaubensschatz und die Verfassung der ungeteilten
katholischen Kirche unversehrt und mit unverbrüchlicher Treue
bewahrt, anschliessen, werden sie die Einheit der katholischen
Kirche unter dem einen Haupte Jesus Christus wahrhaft fördern,
nicht aber durch Verbleiben unter dem Papsttum, welches durch
seine der Weltherrschaft dienenden Glaubenssätze von der
Unfehlbarkeit und Allgewalt des Papstes im Glauben sowohl
wie in der Verfassung* den Boden der alten einen heiligen
katholischen und apostolischen Kirche verlassen hat." Eine
Huldigung dem Geiste der alten Utrechter Kirche gegenüber
war die historische Arbeit, die Pfarrer Lie. G. Moog dem
Kongresse vortrug: „Erzbischof Johannes Neerkassel und sein Amor
poenitens."

Der 8. internationale Altkatholikenkongress zu Wien im
September 1909 wurde von Dr. Ludwig Klekler-Wien geleitet.
Bischof Dr. Herzog vertrat in seiner lichtvollen und gründlich
belegenden Weise die erste These, wonach Priester, die ihre
theologischen Studien an römischen Anstalten gemacht haben
und in der römischen Kirche ordiniert worden sind, in der
altkatholischen Kirche keine mit Religionsunterricht, Predigt
und Seelsorge verbundenen Stellen erhalten sollen, „ohne dass
die betreffenden Geistlichen vorher an einer altkatholischen
Lehranstalt ihre Studien ergänzt und sich zur Verwaltung eines
geistlichen Amtes in der altkatholischen Kirche als genügend
vorbereitet ausgewiesen haben". Eine andere These (vierte)
wurde nach dem Referat von Pfarrer Schirmer in der von ihm
vorgeschlagenen Fassung genehmigt: „Die altkatholische Kirche
stellt die glückliche Vereinigung des Prinzips der Autorität und



— 142 —

des Prinzips der persönlichen vernünftigen Freiheit in Sachen
des Glaubens und Gewissens dar, sie ist daher befähigt und
berufen, die zwischen den einzelnen christlichen Kirchen
bestehenden konfessionellen Gegensätze auszugleichen, die
Reibungsflächen zu beseitigen oder doch zu mildern und auf eine
Vereinigung, vor allem aber auf eine Annäherung der christlichen

Bekenntnisse, hinzuarbeiten. Eine Reihe weiterer Thesen
waren begründet in den eigenartigen österreichischen Verhältnissen

mit ihrer engen Verknüpfung von staatlichen und
kirchlichen Belangen, unter denen unsere junge altkatholische Kirche
aufs schwerste zu leiden hatte. So betonte die zweite These,
dass keine Kirche, die die Bezeichnung „christlich" für sich in
Anspruch nimmt, in das politische Getriebe und in weltliche
Händel eingreifen, politische Ziele verfolgen oder gar weltliche
Machtstellung anstreben dürfe. „Vielmehr hat jede christliche
Kirche ihre ausschliessliche Aufgabe und Bestimmung in der
Vermittlung des Heiles, der Erlösung* durch Christus, an den
Einzelnen, in der religiösen Erhebung und sittlichen Veredelung
der Menschheit zu suchen.." Die fünfte These wendet sich in
diesem Zusammenhang gegen die geistliche Oberaufsicht über
die Schule und erklärte nach dem Referat von Pfarrer Ferge :

„Da die Schule keine einseitig konfessionelle, sondern eine
allgemein menschliche und gesellschaftlich sowie kulturell
notwendige Einrichtung darstellt, so steht die eigentliche Leitung
und die Oberaufsicht über dieselbe nicht den einzelnen
Konfessionen, sondern dem Staate zu." Die siebente These erklärte,
dass „das Prinzip einer Trennung von Staat und Kirche, falls
dasselbe allseitig und gleichmässig durchgeführt wird, nicht
verwerflich" sei. Aber obwehl im Verlaufe der Verhandlung
dieses „nicht verwerflich" von dem Referenten Dr. Mikusch-
Wien noch besonders unterstrichen wurde, fand die These
bedeutsamen Widerspruch. Die sechste These war ebenfalls
aus den eigenartigen österreichischen Verhältnissen mit ihrem
Fehlen einer rein staatlichen Gesetzgebung über die Schliessung
und Trennung der Ehe geboren. Sie wünschte eine grundsätzliche

Billigung der Beschlüsse der 21. österreichischen Synode
über die Ehe und deren Trennbarkeit, zu der diese durch die

Mängel der staatlichen Gesetzgebung gezwungen war. Die
These werde durch die einmütige Erklärung der
nichtösterreichischen Kongressteilnehmer erledigt: „Die ausländischen



- 143 —

Kongressteilnehmer haben die Verhandlungen über die sechste
These mit lebhaftem Interesse verfolgt, enthalten sich aber der
Stimmenabgabe; im übrigen anerkennen sie, dass die Haltung
der österreichischen Altkatholiken mit Rücksicht auf die
besonderen Verhältnisse des Landes durchaus berechtigt ist." Die
letzten drei Thesen wiesen auf die sozialen Aufgaben der Kirche,
auf die Unterstützung der internationalen kirchlichen Zeitschrift
und auf die Förderung der Diasporaseelsorge hin. Eine
besondere Note erhielt dieser Kongress durch das Erscheinen der
Abgeordneten der mariavitischen Gemeinden und die Verhandlungen

mit ihnen auf der dem Kongress vorausgehenden
Bischofskonferenz, auf die wir heute nach den beklagenswerten
Verirrungen, in die die mariavitische Kirche verfallen ist, nur mit
Wehmut zurückblicken können.

Der letzte, der 9. internationale Altkatholikenkongress, tagte
im September 1913 in Köln und wurde von Justizrat E. Licht-
Köln geleitet. Der erste Antrag, vertreten von Professor Dr.
Keussen-Bonn und Pfarrer Küry-Basel empfahl die Internationale

Kirchliche Zeitschrift. Neue Gedanken brachte der
Antrag von Vikar Gilg-Bern, mit dem Kongress jeweils eine
internationale Theologenkonferenz zwecks Behandlung theologischer
Zentralprobleme zu verbinden, und der Antrag von Pfarrer
Dahler-Schaffhausen auf Gründung einer Missionszentrale. Beide
Anträge wurden dem Kongressausschuss überwiesen. Ein
Antrag von Professor Dr. Kehrmann-Bonn wurde angenommen
und durch ihn der Internationale altkatholische Hilfsverein
allseitiger Unterstützung aufs wärmste empfohlen. Die besondere
Tat des Kongresses war die Schaffung eines ständigen
Kongressausschusses. Den Anlass dazu gab der Antrag von J. Süssli-
Zürich: „Es wird eine Kommission ernannt mit dem Auftrag,
zu prüfen, wie die regelmässige Abhaltung der internationalen
Altkatholikenkongresse und die Ausführung der Kongressbeschlüsse

gesichert werden können." Es machte sich ja auf die
Dauer immer unangenehmer bemerkbar, dass kein ständiger
Kongressausschuss vorhanden war zur Vorbereitung und
Durchführung der Kongresse wie ihrer Beschlüsse. Es lag dies bis
dahin immer in den Händen von Landesorganisationen, die
besonders für einen bestimmten Kongress gewählt werden. Die
Folge war Verschiebung der Kongresse, mitunter mangelhafte
Vorbereitung derselben und Nichtausführung ihrer Beschlüsse.



— 144 —

Es wurde auf den Antrag Süssli hin denn auch ein Ausschuss

bestellt, der in vorbildlicher Weise noch während des

Kongresses in mehreren Sitzungen ein Kongressstatut und
Ausführungsbestimmungen hierzu entwarf und durch Rechtsrat Dr.
Merkt-München in der letzten geschlossenen Sitzung vorlegen
liess. In diesem Kongressstatut, das einstimmige Annahme fand,
•wurde die Vorbereitung der Kongresse einem ständigen
Kongressausschuss von nur drei Mitgliedern übertragen, der vom
gegenwärtigen Kongress gewählt wurde und von dem bei jedem
weiteren Kongress je ein Mitglied auszuscheiden hat bzw. neu
gewählt werden muss. Diesem ständigen Kongressausschuss
werden für jeden Kongress von der zuständigen Behörde der
Kirche, in deren Gebiet der nächste Kongress stattfinden soll,
zwei Vertreter beigegeben als Mitarbeiter und Berater. Die
Befugnisse des ständigen Kongressauschusses sind grosse. Im
Einvernehmen mit den betreffenden Stellen bestimmt er den
Kongressort und den Ortsausschuss, er bestellt die Referenten
und genehmigt den Wortlaut der Anträge. Er leistet Zuschüsse

zur Durchführung des Kongresses, die im übrigen, zumal auch
nach der geldlichen Seite, dem Ortsausschusse obliegt. Letzterer
stellt das Programm zusammen und erlässt die Einladungen.
Dem ständigen Kongress wurde gleichzeitig die Pflicht auferlegt,
eine Geschäftsordnung zu erlassen, auf jedem Kongress über
die Durchführung der sämtlichen, auf früheren Kongressen
gefassten Beschlüsse zu berichten und nach jedem Kongress seine

Erfahrungen schriftlich niederzulegen. Als Mittel stehen dem
Kongressausschuss die Beiträge der Kirchen und der ständigen
Kongressmitglieder zur Verfügung. Der Kongressausschuss, dem
derzeit Direktor Emil Frey-Basel, Pfarrer Kreuzer und Bischof
Dr. Küry angehören, hat inzwischen die ihm auferlegte
Geschäftsordnung der Internationalen Altkatholikenkongresse
veröffentlicht (Internationale kirchliche Zeitschrift 1925, S. 43 ff.)
und eine eifrige Tätigkeit zur Vorbereitung des 11. internationalen

Altkatholikenkongresses, der vom 2. bis 4. September
dieses Jahres in Bern tagen soll, entfaltet.

Möge der neue Kongress, zielbewusst vorbereitet und mit
Gottes Gnade und seinem Geiste durchgeführt, unserer teuren
altkatholischen Kirche zum Segen dienen und zugleich das heilige
Werk der Verständigung mit den befreundeten Kirchen fördern

Mannheim. Dr. Steinwachs.


	Die internationalen Altkatholikenkongresse

