Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 15 (1925)

Heft: 3

Artikel: Die internationalen Altkatholikenkongresse
Autor: Steinwachs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404001

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404001
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 129 —

Die internationalen Altkatholikenkongresse.

Von dem Augenblicke an, da der 3. deutsche Altkatholiken-
kongress in Konstanz (September 1873) die Synodal- und Ge-
meindeordnung genehmigt und zu Pfingsten 1874 in Bonn die
erste Synode als die nun allein verfassung- und gesetzgebende
Vertretung der Einzelkirche zusammentrat, hatten die deutschen
Kongresse ihre alte innerkirehliche Bedeutung verloren. Sie
konnten nun ,nicht mehr iiber Dinge beschliessen, die sich auf
die Regierung der Kirche bezogen, iiberhaupt auf innerkirch-
liche rechtliche Verhéltnisse, sondern sie konnten in dieser
Hinsicht nur Anregungen geben, Wiinsche aussprechen, sie
konnten sich nur auf das soziale Gebiet, auf das dussere Gebiet
beziehen, kurz auf alles, was nicht Gegenstand der Leitung der
Kirche durch den Episkopat und die kirchliche Behorde ist“
(v. Schulte). Der Schwerpunkt der deutschen Kongresse ver-
schob sich dadurch von selbst auf ihr &Ausseres In-die-Erschei-
nung-treten in den offentlichen Versammlungen.

Die Entwicklung dridngte jedoch weiter. Nachdem fast
gleichzeitig die Schweizer Altkatholiken sich in der christ-
katholischen Kirche der Schweiz ein festes Haus und Ordnung
gegeben und im nichsten Jahrzehnt die Osterreicher an das
gleiche Werk gegangen und nachdem die Bischofe unter sich
der Frage einer engeren Vereinigung der altkatholischen Kir-
chen naher getreten, beschloss auf Antrag von Oberregierungsrat
Wilffing der 9. deutsche Kongress in Heidelberg (September
1888): ,Der Kongress ersucht den Herrn Bischof, mit dem Herrn
Bischof Dr. Herzog und dem Herrn Erzbischof und den Herren
Bischofen der holléandischen altkatholischen Kirche zu dem Zweck
in Verbindung zu treten, dass ein gemeinsamer Kongress bzw.
eine Synode aus Deputierten der deutschen, schweizerischen und
holléndischen Kirche stattfinde, wobei er den Wunsch ausspricht,
dass, wenn es moglich ist, auch die osterreichischen Altkatholiken

Internat. kirchl. Zeitgchrift, Heft 3. 1925, 9



— 130 —

zugezogen werden.“ Diesem Beschluss folgte am 24. September
1889 die sogenannte Utrechter Union, die Vereinigung der alt-
katholischen Kirchen, und die gemeinsame Erklarung des Erz-
bischofs Johannes Heykamp von Utrecht, der Bischéfe C. J. Rinkel
von Haarlem, Cornelius Diependaal von Deventer, Dr. Josef
Hubert Reinkens und Eduard Herzog. Dieser Union schloss
sich alsbald nach seiner Wahl auch Bistumsverweser Amandus
Czech im Oktober 1889 namens der altkatholischen Kirche von
Osterreich an. Zugleich nahmen die zu Utrecht versammelten
Bischotfe von dem Wunsch des Heidelberger Kongresses Kenntnis.
Sie erklirten sich bereit, an einem solchen internationalen Kon-
gress teilzunehmen.

So konnte denn im September 1890 in Kgln der 1. internatio-
nale Altkatholikenkongress zusammentreten, der freilich gleich-
zeitig als 10. deutscher Kongress ziihlte und dieses Zwiespiltige
auch in seinen Verhandlungen zutage treten liess. Die meisten
Verhandlungsgegenstinde waren auf ihm noch rein deutsche
Angelegenheiten, so die Erklidrung betreffend das Vorgehen der
bayerischen Regierung gegen die Altkatholiken, die Antrige
auf Ausbildung altkatholischer Krankenschwestern und die Be-
schaffung von Mitteln hierzu, die Versorgung alter, unbemittelter
und hilfloser Altkatholiken, die Schaffung von Vereinigungs-
punkten fiir junge, ortsfremde GGlaubensgenossen und die Unter-
stiitzung der altkatholischen Presse. Auch die ,Organisation
des Kongresses der deutschen Altkatholiken“ bewegte sich in
gleicher Linie. International war dieser Kongress vor allem
durch seine Zusammensetzung und durch seine die néchsten
internationalen Kongresse vorbereitenden Beschliisse, so ,die
Organisation des gemeinsamen (internationalen) Kongresses“
und die Errichtung eines internationalen Korrespondenzvereins
zum Zwecke der Pflege einer lebendigen Gemeinschaft zwischen
den Altkatholiken aller Lander, zur Wahrung des katholischen
- Charakters der altkatholischen Reformbewegung und zur Ver-
breitung altkatholischer Grundsitze ausserhalb der altkatholi-
schen Gemeinschaft. Es wurde hier beschlossen, dass moéglichst
alle zwei Jahre ein gemeinschaftlicher Kongress, der nichste
1892 in der Schweiz, sein solle, Hierfiir wurde ein vorbereiten-
der, international zusammengesetzter Ausschuss gewahlt.

von Schulte, der diesen ersten internationalen Kongress gelei-
tet, konnte in seinen Schlussworten betonen: ,Zum ersten Male



— 131 —

haben hier die Delegierten aus Deutschland, Holland, der Sechweiz,
Osterreich ganz in derselben Weise mitgewirkt, mitgeratet und
mitgetatet. Damit ist die Einigung, soweit diese eben mit der
Selbstéandigkeit der einzelnen vertraglich ist, abgeschlossen. Und
was ist damit geschehen? Wir haben damit den Beweis ge-
liefert, dass Verschiedenheit des Staates, Verschiedenheit auch
der Nationalitat, Verschiedenheit selbst einzelner Einrichtungen
nicht trennen kann . .. Wir haben dadurch den Beweis geliefert,
dass das Katholische jedem einzelnen nach seinen besonderen
Bediirfnissen, nach seiner besonderen Erwigung, nach seiner
besonderen Entwicklung vollkommene Freiheit lésst; Einheit
im notwendigen, in allem iibrigen Verschiedenheit und Liebe.
Diese Bedeutung unseres heutigen Kongresses gibt uns aber
noch eine weitere Hoffnung. Erst musste das vor sich gehen,
ehe man nur hoffen konnte, dass wir nunmehr in engere Bande
auch mit den Schwesterkirchen treten koénnen und werden,
welche auf demselben alten Boden mit uns stehen.“

Hier setzte nun gleich der 2. internationale Kongress, der
im September 1892 in Luzern, geleitet von Regierungsrat Rud.
Philippi, tagte, nachdriicklich ein und suchte die in der Utrechter
Union und in der Erkldrung der Bischofe begriindete Einheit
in den 9 von der katholisch-theologischen Fakultdt Bern auf-
gestellten Thesen machtvoll zu bekunden, um damit gleich-
zeitig Boden zu schaffen fiir die Verhandlungen mit den Schwester-
kirchen. Grundsétzlich legte zunéichst der Kongress seine Be-
fugnisse und seine Aufgabe fest, indem er erklarte: ,Der Kon-
gress hat nicht das Recht und die Aufgabe, dogmatische Fragen
zu entscheiden und sich in die besonderen Verhiltnisse der
einzelnen Kirchen einzumischen. Als dem Zweck des Kon-
gresses angemessen erscheinen dagegen folgende grundsétzliche
Erkldrungen, die den Standpunkt der altkatholischen Kirche
bezeichnen und zugleich geeignet sind, eine Ubereinstimmung
mit anderen Kirchen zu befordern und gegeniiber dem einheit-
lichen Vorgehen der rémischen Kirche ein geschlossenes Zu-
sammenstehen der romfreien kirchlichen Gemeinschaften zu er- -
moglichen®, Professor Dr. Joh. Friedrich vertrat die erste These:
,Der Altkatholizismus (die katholische Reformbewegung) ist
kein blosser Protest gegen die neuen Dogmen des Vatikans und
speziell gegen die péapstliche Unfehlbarkeit, sondern er ist die
Riickkehr zu dem wahren Katholizismus der alten, einen und



— 132 —

ungeteilten Kirche, hinweg iiber die Verderbnisse des papistisch-
jesuitischen Kirchentums, und ein Mahnrut an alle christlichen
Gemeinschaften zur Einigung auf altchristlichem Grunde.“ Hier-
zu beschloss der Kongress auf Antrag von Professor Dr. Friedrich:
»,Die Delegiertenversammlung stellt an die hochwiirdigen Bi-
schofe Deutschlands, der Schweiz und Hollands das Ersuchen,
in ihrer amtlichen Eigenschaft mit den kirchlichen Autoritéiten
der {ibrigen uns befreundeten Kirchen in eine Verhandlung tiber
die Wiedervereinigung einzutreten.“ Hatte die erste These das
Ziel im Auge, so die zweite den Weg zu ihm. Professor Dr.
Michaud vertrat sie. Sie fand Annahme in der Form: ,Ver-
bindlich fiir den Christen ist die Lehre Christi, nicht theologische
oder sogenannte fromme Meinungen. Als Lehre Christi aber,
also als christliches Dogma, nehmen wir an, was als solches
durch die allgemeine, bestindige und einstimmige Uberlieferung
der christlichen Einzelkirchen anerkannt worden ist, in Uber-
einstimmung mit dem Schreiben der altkatholischen Bischofe
von Holland, Deutschland und der Schweiz, datiert Utrecht,
den 24. September 1889.“ In der Erwigung, dass ein kriftig
ausgeprigtes Nationalkirchentum geradezu die Grundlage fir
ein gedeihliches internationales Zusammenwirken der Kirchen
ist, fand die dritte These, begriindet von Professor Dr. Woker,
einmiitige Zustimmung: ,Gestiitzt auf die alte Praxis der christ-
lichen Nationalkirchen, welche bei vollkommener Anerkennung
der allgemeinen Ordnungen der Gesamtkirche ihre Selbstbestim-
mung und ihre Besonderheiten wahrten, gemiss ihren eigen-
tiimlichen Bildungsverhéltnissen, Bediirfnissen und Traditionen,
gibt der Kongress dem Grundsatz Ausdruck: Es ist ein unver-
dusserliches Recht der christlichen Einzelkirchen des Orients
wie des Occidents, ungehemmt durch fremden Einfluss tiber
das religiose Denken und Leben ihrer Vélker zu walten und
in ihren Einrichtungen der nationalen Sitte, Bildung und Tra-
dition Rechnung zu tragen.“

Bei der ndchstbehandelten, einstimmig angenommenen These:
, Wiinschenswert ist die Griindung einer internationalen theo-
logischen Fakultdt sowie einer internationalen theologischen
Zeitschrift, tritt so recht der internationale Charakter des Kon-
gresses hervor. General Kirejew-Petersburg vertritt sie mit
grosser Wirme und fordert auf, die gegenwirtige katholisch-
theologische Fakultit der Universitit Bern als internationale



— 133 —

Fakultit zu betrachten und zu beschicken, eine internationale
Zeitschrift zu begriinden und zur Férderung beider Gedanken
einen Ausschuss zu wahlen. Legationsrat Dr. Janvier-Haiti,
als Vertreter der Kirche von Haiti, und Professor Isaak-
Jerusalem, als Vertreter der armenischen Kirche und friiherer
Horer an der Berner Fakultiat, befiirworteten lebhaft die These.
Zur Forderung des Gedankens einer gemeinsamen Fakultiat und
Zeitschrift wird ein Ausschuss erwihlt, dem ausser den Ver-
tretern der in der Utrechter Union geeinigten altkatholischen
Kirchen Erzbischof Nikephoros von Patras, General Kirejew-
Petersburg, Bischof Wordsworth von Salisbury, Bischof Dr. Hale
von Kairo in den Vereinigten Staaten, Graf Heinrich von Cam-
pello-Arrone (Umbrien), Bischof Cabrera-Madrid und Legations-
rat Dr. Janvier-Haiti angehorten.

Weitere Thesen betonten den Wert des gemeinsamen Ge-
brauchs von Kirchen durch die befreundeten Kirchengemein-
schaften, riefen auf zum gemeinsamen Kampf wider das ultra-
montane System, zur Unterstiitzung der Kkatholischen Reform
durch die Tat und zumal durch regelméssige Teilnahme am
Gottesdienst und Gemeindegesang.

Machtvoll und wahrhaft international waren die Kund-
gebungen in den o6ffentlichen Versammlungen, bedeutend durch
das, was gesagt wurde, wie auch durch die, die es sagten.
Jugleich im Namen des Metropoliten von Athen sprach FErz-
bischof Nikephoros von Patras, Erzbischof Gul von Utrecht,
Lordbischof Wordsworth von Salisbury, Protopresbyter Jani-
schew von Petersburg, Graf von Campello fiir die italienischen
Altkatholiken, Bistumsverweser Czech, Bischof Reinkens, Pro-
fessor Isaak fiir die armenische Kirche, Rektor R. S. Oldham
als Vertreter des Erzbischofs von Canterbury, Lorderzbischof
Plunket von Dublin, Rektor Nevin-Rom fiir die bischofliche
Kirche Amerikas, Legationsrat Janvier als Vertreter des Erz-
bischofs von Haiti und Kanonikus Meyrick fiir die anglo-konti-
nentale Gesellschaft. .

Die bedeutendste, noch heute fortwirkende Tat des Luzerner
Kongresses war die Begriindung der ,Revue internationale de
Théologie“ und die Gewinnung von Professor Dr. E. Michaud zu
ihrem Schriftleiter. Freilich hat es sich gerade bei dieser Griin-
dung alsbald schmerzlich bemerkbar gemacht, dass der Kongress
wohl etwas beschliessen und ins Leben rufen konnte, aber kein



— 134 —

Organ zuriickliess, das seine Beschliisse ausfiihren und das ins
Leben Gesetzte auch im Leben erhalten half. So fiihrte denn
diese Erfahrung auf dem nichsten internationalen Kongress in
These elf zu dem Beschluss: ,Es ist erwiinscht, dass der Aus-
schuss des jedesmaligen internationalen Kongresses bis zur Zu-
sammenkunft des darauffolgenden als permanente Kommission
fir die Ausfilhrung der Beschliisse titig bleibe.“ Auch das war
natiirlich noch keine Losung, die auf die Dauer befriedigen
konnte.

Der 3. internationale Altkatholikenkongress, der im August
1894 unter Leitung von Professor J. J. van Thiel in Rotterdam
stattfand, stand in manchem dem Luzerner Kongress etwas nach.
Dafur hatte er eine eigene Mission. Er sollte der Utrechter
Kirche, der jahrhundertlang vereinsamten, nach all dem, was
sie den werdenden kirchlichen Gebilden gegeben an Freund-
schaft und Halt in Kdmpfen wie im Drangen und Gahren der
ersten Jahrzehnte und vor allem in der apostolischen Nachfolge
im Bischofsamte, nun auch seinerseits etwas geben — ein
kraftvolles Bekenntnis der Liebe und Gemeinschaft. So hat
darum Bischof Dr. Herzog es in der ersten offentlichen Ver-
sammlung bekannt: , Wir sind gekommen, um den Altkatholiken
Hollands die Versicherung zu geben, dass wir gliicklich, ja stolz
darauf sind, sie als Briider achten und lieben zu diirfen und
von ihnen als Briider anerkannt und aufgenommen zu werden . . .
Und das ist’s, wessen wir uns selbst auf unserer Versammlung
gegenseitig versichern wollen, dass wir nicht mehr Fremdlinge
sind und nicht mehr Abgesonderte, sondern Mitbiirger der Heili-
gen, Hausgenossen Gottes, auferbaut auf der Grundfeste der
Apostel und Propheten, wo da ist der grosse Eckstein Er selbst,
Jesus Christus, unser Herr !“

Diese Aufgabe des Rotterdamer Kongresses gab sich natur-
geméss auch in seinen Entschlissen kund. Gleich die erste
These, von Professor Michaud vertreten, spiegelt den jahrhun-
dertlangen Kampf der Utrechter Kirche mit der jesuitischen
Moral wieder. Die dritte These, die in Bischof Reinkens einen
beredten Fursprecher hatte, verteidigte das Recht der Utrechter
Kirche und ihre reine Katholizitdt und lehnte die Namen Jan-
senist und Jansenismus als jesuitische Erfindung ab. Die vierte
These, zu der Geheimrat von Schulte, durch Krankheit am Er-
scheinen verhindert, ein ausfiihrliches Gutachten tibersandt hatte,



— 135 —

erklarte die Einsetzung romischer Bischofe in den Niederlanden
durch Pius IX. im Jahre 1853 als einen Akt der Willkiir und
der Anmassung, der im Widerspruch steht mit den Grund-
gesetzen des kanonischen Rechtes und der Uberlieferung. An-
dere Entschliessungen wiesen auf allgemein altkatholische Ziele
hin, wie Stellungnahme sowohl gegen Ultramontanismus wie
Unglaube (These sechs), Stellung zur sozialen Frage (These
sieben), Beférderung des kirchlichen Vereinswesens (These acht),
gemeinsame Sammlung in den Pfingstkollekten (These neun)
und gemeinsame Unterstiitzung der altkatholischen Presse und
der Kirchenbauten (These zehn). Daneben fehlte auch diesem
Kongress nicht eine Erkldrung zur Unionsfrage, von Professor
Michaud und General Kirejew vertreten: ,Fir die Trennung
der morgen- und abendlidndischen Kirche liegt ein entscheiden-
der Grund nicht vor. Bei seinem Streben nach wahrer Einheit
zwischen den verschiedenen Kirchen liegt also dem Altkatholi-
zismus vor allem die Verpflichtung ob, die nétigen Schritte zu
tun, damit, unbeschadet der gegenseitigen Selbstindigkeit, die
Wiedervereinigung jener beiden Kirchen moglichst gefordert
und verwirklicht werde. Bei diesem Streben, wozu der erste
Schritt bereits durch den Kongress in Minchen 1871 getan
wurde, darf auf die Mitwirkung der morgenléndischen Kirche
gerechnet werden.“ A

Der 4. internationale Altkatholikenkongress trat 1897 in Wien
zusammen und wurde von Regierungsrat Philippi-Basel geleitet.
Auch er hatte seine besondere Note. Entsprechend der Zusam-
mensetzung der osterreichisch-ungarischen Monarchie lenkte er
werbend sein Augenmerk auf die im Banne Roms verharrenden
slavischen Volksteile. Nach einem Bekenntnis zum Grundsatz
des Nationalkirchentums (Beschluss E) nahm er auf ein Referat
von Pfarrer Lic. Goetz tiber die Wirksamkeit der Slavenapostel
Methodius und Cyrillus die These F an: ,Weitaus mehr als
die heutige romische Kirche ist die altkatholische Kirche ihrem
Dogma und ihrer Disziplin nach eins mit dem Geiste und Glauben,
in welchem von Cyrillus und Methodius der Grund zur slavi-
schen Kirche gelegt worden ist. KEine Riickkehr zu dem reli-
giosen Standpunkte der Stifter der slavischen Kirchen wire es
also, wenn die slavischen Katholiken sich von Rom lossagen
und im Geiste ihrer Apostel wie des Altkatholizismus romfreie
Nationalkirchen griinden wiirden . . .4 These G verurteilte die



— 136 —

Verbrennung des Johannes Huss und des Hieronymus von Prag
auf dem Konstanzer Konzil als eine ganz und gar unkatholische,
ja unchristliche Massregel und bezeichnete es als Recht und
religiose Pflicht der Tschechen, zur Griindung einer der alten
katholischen Kirche entsprechenden Nationalkirche zu schreiten.
Es war diese These gleichsam der Auftakt zu der spéteren
Griindung der tschechischen altkatholischen Gemeinde in Prag.
War das die besondere Note des Wiener Kongresses, so fehlte
auch auf ihm nicht die Arbeit an den grossen Gedanken der
Union der romfreien Kirche. So erhob der Kongress den Antrag
der amtlichen Vertreter der bischoflichen Kirche von Amerika,
der Bischofe Dr. Seymour von Springfield und Dr. Hale von
Cairo, zum Beschluss: ,Der 4. internationale Altkatholikenkon-
gress, geleitet von dem Wunsche, den von ihm vertretenen
Unionsgedanken praktischen und lebendigen Ausdruck zu geben
und die volle Annéherung der Kirchen durch die Tat zu fordern,
ersucht das Prisidium, ungesdumt Schritte zu veranlassen,
welche zu der Wiederaufnahme der in den Jahren 1874 und
1875 unter dem Vorsitze Dr. von Déllingers zu Bonn abgehal-
tenen Unionskonferenzen fiithren wiirden.* Mit grosser Befriedi-
gung nahm der Kongress den gleichlautenden Wunsch der
letzten Lambethkonferenz entgegen und bestellte unter dem
Vorsitz von Bischof Dr. Weber zur Wiederaufnahme der Unions-
konferenzen einen Ausschuss. Freilich goss sogleich Protopres-
byter Janyschew in den Wein der Hoffnung russischerseits einen
tiichtigen Guss Wasser, wenn er erklarte: ,Die Wiederaufnahme
der Unionskonferenzen erscheint uns im Orient als zwecklos. Wir
haben alles gesagt, was wir sagen konnten. Ich selbst werde
in der Lage sein, eine abschliessende Antwort der Petersburger
Unionskommission, von der ich gestern gesprochen, dem Prisi-
denten der altkatholischen Kommission iibergeben zu konnen.
Demnach glaube ich kaum, dass sich orientalische Theologen
an den neuen Verhandlungen beteiligen werden.* Eine weitere
Entschliessung wandte sich gegen den von den Jesuiten ge-
nahrten falschen Schein, als wurzle der Ultramontanismus und
Vatikanismus in der katholischen Kirche oder bilde sogar einen
wesentlichen Bestandteil der Kirche, ja die Kirche selbst. Ein
Mahnwort zur Vertiefung der kirchlichen Arbeit bildeten die
von Bischof Dr. Weber aufgestellten und vertretenen Thesen.
Deren eine lautete: ,Die altkatholische Bewegung bedarf noch



— 137 —

auf lange Zeit der Polemik gegen die Verunstaltungen der
Lehre, der Disziplin und des Kultus der Kirche. Gleichwohl
liegt der Schwerpunkt des Altkatholizismus nicht im Polemi-
sieren, sondern in dem Ausbau des wahrhaft Katholischen in
den drei angegebenen Beziehungen. Der Kongress betont nach-
driicklichst, dass in den bestehenden und sich bildenden Ge-
meinden diese positive Arbeit ganz besonders gepflegt werden
soll . . .“ Zum Schluss sprach der Kongress seine Befriedigung
iiber die durch den Luzerner Kongress begriindete internatio-
nale Zeitschrift, ihre Leitung und ihre Entwicklung aus. Da-
gegen bedauerte er, dass der ebenfalls damals gefasste Beschluss
betreffend Ausgestaltung der katholisch-theologischen Fakultit
Bern zu einer internationalen Fakultdt nicht erfolgreicher bis
jetzt verwirklicht wurde. Er regte die Beschaffung von Mitteln
fiir die Fakultit an, um jungen romischen Theologen, auch
wenn sie fir absehbare Zeit im altkatholischen Kirchendienst
keine Verwendung finden konnen, die Moglichkeit zu geben,
sich hier tiber das Wesen der katholischen Reformbewegung
griindlich zu unterrichten,

Was der Rotterdamer Kongress mit der Einfithrung der
Pfingstkollekte fir allgemein altkatholische Zwecke gewollt,
und doch nicht erreicht, weil hinter dem damaligen Beschluss
kein werbendes und ausfiihrendes Organ stand, nahm der néchste,
mit grosser Verspitung im August 7902 in Bonn gehaltene
5. internationale Altkatholikenkongress unter Leitung von Geheim-
rat von Schulte auf. Die Pfarrer Schirmer, Kreuzer, Gilg, Ferge
und van Santen hatten den Antrag eingebracht: ,Der Kongress
wolle einen Ausschuss mit der Griindung eines internationalen
altkatholischen Hilfsvereins beauftragen“. Dieser Hilfsverein
sollte dort, wo Hilfe vor allem not tut, diese seitens der Gesamt-
kirche werden lassen und so zugleich in gemeinsamer Sorge
die Einzelkirchen noch fester miteinander verbinden. Der Kon-
gress wéhlte einen Ausschuss mit dem Auftrage, bis zum Marz
des nichsten Jahres eine Satzung dieses ,Internationalen alt-
katholischen Hilfsvereins“ den Bischoéfen vorzulegen. Wurde so .
dieser Kongress zum Begriinder des Hilfsvereins, der seitdem
manche wertvolle Arbeit geleistet und manche Hilfe gebracht,
so hat er noch in anderer Hinsicht bedeutsame. praktische Arbeit
geleistet, indem er auf das Referat von Ed. Egger-Bern den
Antrag des Vorstandes des schweizerischen Vereins junger Christ-



— 138 —

katholiken einmiitig annahm: ,Der 5. internationale Altkatho-
likenkongress, nach Anhorung eines Referates iiber die Organi-
sation und Wirksamkeit des schweizerischen Vereins junger
Christkatholiken, empfiehlt, tiberall, wo die Verhéiltnisse es
gestatten, die altkatholischen Jiinglinge in #hnlichen Vereinen
zu sammeln ., .“ Dieser Beschluss wurde zum Ausgangspunkt
fir die Jungmannschaftsbewegung, die Vorgingerin von dem,
~was wir jetzt als Jugendbewegung bezeichnen. Neben .diesen
fur die Kirche bedeutsamen Beschliissen beschiftigten den
Kongress drei Thesen. deren erste von Professor Lic. Miillhaupt
gestellt und vertreten wurde: ,Der Kongress wolle als seinen
gemeinsamen Glaubensstandpunkt erklidren: Bibel und Natur,
sofern sie beide Gottes Wort sind, miissen iibereinstimmen. Wo
das nicht stattzufinden scheint, da ist entweder die Exegese des
Theologen oder die Exegese des Naturforschers eine falsche . . .“
Freilich kam sie nicht férmlich zur Abstimmung und Annahme,
da, wie Geheimrat von Schulte ausfiihrte, es nicht Sache des
Kongresses ist, ,Glaubenssitze aufzustellen und es auch nicht
notwendig ist, unseren Glaubensstandpunkt ausdriicklich zu
bekunden, Es versteht sich ganz von selbst, dass jeder von
uns das fir richtig hilt, was Gottes Wort ist oder aus dem-
selben hervorgegangen ist, mag es sich ausdriicken, wo es will.“
Die von Bischof Dr. Weber aufgestellte und vertretene These
ist inzwischen mehrmals von dem Gang der Ereignisse bestitigt
worden: ,Eine Reform der romischen Kirche in echt christ-
lichem Geiste von innen heraus ist seit dem 18. Juli 1870 nicht
mehr moglich, Die Bestrebungen des verstorbenen Professors
Franz X. Kraus sowie der Herren Professoren Ehrhard, Schell,
Wahrmund u. a. in der angedeuteten Richtung sind vergeblich
und aussichtslos. Der religiose Katholizismus im Unterschiede
von dem politischen Ultramontanismus der roémischen Kirche
ist organisiert in den katholischen Kirchen der (holldndischen,
schweizerischen, osterreichischen und deutschen) Altkatholiken,“
Damals war die Erklarung notig (wenn auch erfolglos der Masse
gegeniiber), weil durch die Reformversuche innerhalb der ro-
mischen Kirche in der offentlichen Meinung der Altkatholizis-
mus noch mehr zuriickgesetzt und als unrecht und unnétig
hingestellt wurde. Die letzte These, die Geheimrat von Schulte
gestellt und vertreten, bedeutete einen Appell an die Gewissen
aller Gegner des ultramontanen Systems, die oft genug selbst



— 139 -~

eben diesem System wider ihre Uberzeugung Handlangerdienste
leisten. Die These lautete: ,Es ist die Pflicht jedes Mannes,
der nach seiner Uberzeugung ein Gegner der von den Ultra-
montanen vertretenen Grundsitze ist, offen seine Uberzeugung
zu bekennen und nach ihr zu handeln, weil nur dadurch die
Macht des Ultramontanismus gebrochen und vom Staate wie
von der Gesellschaft Unheil abgehalten werden kann. Die
Gleichgiiltigkeit jener sogenannten liberalen Katholiken, welche
gegen ihre Uberzeugung unter der romisch-papstlichen Fahne
bleiben, — die Gleichgiiltigkeit zahlloser nichtkatholischer Libe-
ralen gegen Religion und kirchliches Leben — die verfehlte
Politik zahlloser konservativer Protestanten, in den Angehorigen
der pépstlichen Kirche, das ist in den Ultramontanen, eine
Stiitze der Autoritidt zu sehen und darnach zu handeln; das
sind die Mittel, welche dem Ultramontanismus in Deutschland
seine politische Stellung verschafft haben.“

Der 6. internationale Altkatholikenkongress tagte im Septem-
ber 71904 in Olten und wurde von Professor Dietschi geleitet.
Bei glinzendem Besuch, zumal durch schweizerische und deut-
sche Altkatholiken, war er ein Kongress ohne Thesen und
Beschliisse. Grossziligige Referate, die im wesentlichen von
Vertretern der katholisch-theologischen Fakultit Bern gehalten
wurden, gaben dem Kongress sein eigenes Gepréige. Professor
Dr. Joh. Friedrich gab ein Bild der kirchlichen und kirchen-
politischen Gesamtlage, wie sie sich entwickelt hat und in der
wir uns befinden. Professor Dr. Woker sprach iiber ,die Um-
bildung der romisch-katholischen Kirche zu einer politischen
Institution“, Professor Dr. Thiirlings tiber den ,Katholizismus
in der romisch-katholischen Kirche*“, Professor Dr. Michaud tiber
»La crise doctrinale dans 1'église romaine actuelle et ses consé-
quences pour l’ancien-catholicisme“ und Bischof Dr. Herzog
behandelte die ,Bedeutung der territorialen Grenzen der kirch-
lichen Jurisdiktion“.

Der 7. internationale Altkatholikenkongress fand unter Lei-
tung von Professor van Santen-Amersfoort im September 1907
zu Holland ém Haag statt. Er hatte wiederum praktische Be-
deutung durch die Aufrollung der Frage der Diasporaseelsorge,
Nachdem die Synode der christkatholischen Nationalkirche der
Schweiz 1905 beschlossen hatte, das ganze Kirchengebiet in
Diasporabezirke einzuteilen, ein Verzeichnis der Diasporanen



— 140 —

anzulegen und das Meldewesen fiir die Verziehenden zu regeln,
berichtete Pfarrer Weckerle-Basel iiber diese in der Schweiz
in Angriff genommene Arbeit. Auf seinen Antrag beschloss der
Kongress: ,Wihrend einerseits die Glaubigen in der Diaspora
den kirchlichen Verpflichtungen unterworfen bleiben und die
Pflicht haben, sich bei dem Pfarrer einer altkatholischen bzw.
christkatholischen Gemeinde anzumelden, ist es anderseits die
Pflicht der kirchlichen Behoérde, auch wenn jene ihre Pflicht
versaumen, fiir die geistlichen Bediirfnisse der Zerstreuten Sorge
zu tragen.* Dieser Beschluss wirkte befruchtend und veran-
lasste fiir Deutschland auf der Synode vom Jahre 1911 die
Annahme der ,Vorschriften tiber die Kkirchliche Versorgung
der in der Zerstreuung lebenden Altkatholiken.* Weiterhin er-
neuerte der Kongress auf den Bericht von Pfarrer Kreuzer hin
den Wunsch, ,es mochten sich in den Gemeinden aller alt-
katholischen Kirchen Jungmannschaften nach Art des schwei-
zerischen Vereins junger Christkatholiken bilden“. Auf die Vor-
trage von Professor F. Kenninck und Dr. jur. van den Bergh-
Utrecht gab der Kongress die grundsitzlichen Erklarungen
ab: ,Die katholische Kirche wird erkannt an der Reinheit des
Glaubensbekenntnisses und an der Legitimitit und apostolischen
Sukzession der Bischofe“ und ,die weltliche Obrigkeit empfingt
ihre Autoritat nicht von der geistlichen Obrigkeit, sondern
unmittelbar von Gott. Die kirchliche Gewalt muss sich — wenn
auch zuweilen unter Protest -— den Gesetzen des Staates voll-
kommen unterwerfen, es sei denn dass ein ausdriicklicher Gegen-
satz wider das gottliche Gesetz besteht, womit aber das kirch-
liche Recht nicht gleichgesetzt werden darf. Die kirchliche
Obrigkeit ist ferner nicht befugt, die Fiirsten abzusetzen oder
Untertanen von dem Eid der Treue gegen ihre Fiirsten zu
entbinden.“ Nachdriicklichst wies der Kongress nach den Aus-
fuhrungen von Pfarrer Volet-Paris auf die Bedeutung des Re-
ligionsunterrichtes hin., Die reformkatholischen Bestrebungen
in Deutschland und den romanischen Lé#éndern nahm er auf
Vorschlag der Pfarrer Jos. Moog-Dortmund und Carrier-Genf
zum Anlass, sich in einer These an alle Reformfreunde zu
wenden: ,Der 7. internationale Altkatholikenkongress, versam-
melt im Haag, hat mit Dank gegen Gott Kenntnis genommen
von den ernsten Versuchen gottesfiirchtiger und gelehrter Ménner
in Deutschland, in Frankreich, in Italien und in anderen Lindern,



— 141 -

innerhalb der unter dem Papste stehenden romisch-katholischen
Kirche eine Reinigung der Lehre, der Einrichtungen und gottes-
dienstlichen Formen anzubahnen. Allein wie aufrichtig er auch
diesen Bestrebungen Erfolg wiinscht, so kann er insbesondere
im Hinblick auf die Dekrete des vatikanischen Konzils und
auf den neuen Syllabus vom 4. Juli 1907 sich keine Mdglichkeit
vorstellen, eine Besserung der Verhiltnisse herbeizufithren ohne
Ausscheiden der Reformfreunde ausder Jurisdiktion des rémischen
Papstes. Der internationale Altkatholikenkongress bittet daher
alle frommen, denkenden rémischen Katholiken, sich nicht durch
den Schein einer #usserlichen, unkatholischen Einheit blenden -
und binden zu lassen. Indem sie sich der altkatholischen Kirche,
die den Glaubensschatz und die Verfassung der ungeteilten
katholischen Kirche unversehrt und mit unverbriichlicher Treue
bewahrt, anschliessen, werden sie die Einheit der katholischen
Kirche unter dem einen Haupte Jesus Christus wahrhaft férdern,
nicht aber durch Verbleiben unter dem Papsttum, welches durch
seine der Weltherrschaft dienenden Glaubensséitze von der
Unfehlbarkeit und Allgewalt des Papstes im Glauben sowohl
wie in der Verfassung den Boden der alten einen heiligen
katholischen und apostolischen Kirche verlassen hat.“ Eine
Huldigung dem Geiste der alten Utrechter Kirche gegeniiber
war die historische Arbeit, die Pfarrer Lic. G. Moog dem Kon-
gresse vortrug: ,Erzbischof Johannes Neerkassel und sein Amor
poenitens.“

Der 8. internationale Altkatholikenkongress zu Wien im Sep-
tember 7909 wurde von Dr. Ludwig Klekler-Wien geleitet.
Bischof Dr. Herzog vertrat in seiner lichtvollen und griindlich
- belegenden Weise die erste These, wonach Priester, die ihre
theologischen Studien an rémischen Anstalten gemacht haben
und in der romischen Kirche ordqi!niert worden sind, in der
altkatholischen Kirche keine mit Religionsunterricht, Predigt
und Seelsorge verbundenen Stellen erhalten sollen, ,ohne dass
die betreffenden Geistlichen vorher an einer altkatholischen
Lehranstalt ihre Studien ergiinzt und sich zur Verwaltung eines
geistlichen Amtes in der altkatholischen Kirche als geniigend
vorbereitet ausgewiesen haben“. Eine andere These (vierte)
wurde nach dem Referat von Pfarrer Schirmer in der von ihm
vorgeschlagenen Fassung genehmigt: ,Die altkatholische Kirche
stellt die gliickliche Vereinigung des Prinzips der Autoritit und



— 142 —

des Prinzips der personlichen verniinftigen Freiheit in Sachen
des Glaubens und Gewissens dar, sie ist daher befdhigt und
berufen, die zwischen den einzelnen christlichen Kirchen be-
stehenden konfessionellen Gegenséitze auszugleichen, die Rei-
bungsfliichen zu beseitigen oder doch zu mildern und auf eine
Vereinigung, vor allem aber auf eine Anndherung der christ-
lichen Bekenntnisse, hinzuarbeiten. Eine Reihe weiterer Thesen
waren begriindet in den eigenartigen Osterreichischen Verhalt-
nissen mit ihrer engen Verkntipfung von staatlichen und kirch-
lichen Belangen, unter denen unsere junge altkatholische Kirche
aufs schwerste zu leiden hatte. So betonte die zweite These,
dass keine Kirche, die die Bezeichnung ,christlich“ fir sich in
Anspruch nimmt, in das politische Getriebe und in weltliche
Héndel eingreifen, politische Ziele verfolgen oder gar weltliche
Machtstellung anstreben diirfe. ,Vielmehr hat jede christliche
Kirche ihre ausschliessliche Aufgabe und Bestimmung in der
Vermittlung des Heiles, der Erlésung durch Christus, an den
Einzelnen, in der religiosen Erhebung und sittlichen Veredelung
der Menschheit zu suchen..“ Die fiinfte These wendet sich in
diesem Zusammenhang gegen die geistliche Oberaufsicht Uber
die Schule und erklirte nach dem Referat von Pfarrer Ferge:
»,Da die Schule keine einseitig konfessionelle, sondern eine all-
gemein menschliche und gesellschaftlich sowie kulturell not-
wendige Einrichtung darstellt, so steht die eigentliche Leitung
und die Oberaufsicht iiber dieselbe nicht den einzelnen Kon-
fessionen, sondern dem Staate zu.“ Die siebente These erklérte,
dass ,das Prinzip einer Trennung von Staat und Kirche, falls
dasselbe allseitig und gleichméssig durchgefiihrt wird, nicht
verwerflich“ sei. Aber obwohl im Verlaufe der Verhandlung
dieses ,nicht verwerflich® von dem Referenten Dr. Mikusch-
Wien noch besonders unterstrichen wurde, fand die These
bedeutsamen Widerspruch. Die sechste These war ebenfalls
aus den eigenartigen osterreichischen Verhéltnissen mit ihrem
Fehlen einer rein staatlichen Gresetzgebung tiber die Schliessung
und Trennung der Ehe geboren. Sie wiinschte eine grundsitz-
liche Billigung der Beschliisse der 21. osterreichischen Synode
tiber die Ehe und deren Trennbarkeit, zu der diese durch die
Miangel der staatlichen Gesetzgebung gezwungen war. Die
These wurde durch die einmiitige Erkldrung der nichtoster-
reichischen Kongressteilnehmer erledigt: ,Die auslédndischen



— 143 —

Kongressteilnehmer haben die Verhandlungen liber die sechste
These mit lebhaftem Interesse verfolgt, enthalten sich aber der
Stimmenabgabe; im iibrigen anerkennen sie, dass die Haltung
der oOsterreichischen Altkatholiken mit Riicksicht auf die be-
sonderen Verhiltnisse des L.andes durchaus berechtigt ist.“ Die
letzten drei Thesen wiesen auf die sozialen Aufgaben der Kirche,
auf die Unterstitzung der internationalen kirchlichen Zeitschrift
und auf die Forderung der Diasporaseelsorge hin. Eine be-
sondere Note erhielt dieser Kongress durch das Erscheinen der
Abgeordneten der mariavitischen Gemeinden und die Verhand-
lungen mit ihnen auf der dem Kongress vorausgehenden Bischofs-
konferenz, auf die wir heute nach den beklagenswerten Ver-
irrungen, in die die mariavitische Kirche verfallen ist, nur mit
Wehmut zuriickblicken kénnen. q

Der letzte, der 9. internationale 'Altkatholiicenkongress, tagte
im September 1913 in Kéln und wurde von Justizrat E. Licht-
Koln geleitet. Der erste Antrag, vertreten von Professor Dr.
Keussen-Bonn und Pfarrer Kiiry-Basel empfahl die Internatio-
nale Kirchliche Zeitschrift. Neue Gedanken brachte der An-
trag von Vikar Gilg-Bern, mit dem Kongress jeweils eine inter-
nationale Theologenkonferenz zwecks Behandlung theologischer
Zentralprobleme zu verbinden, und der Antrag von Pfarrer
Dahler-Schaffhausen auf Grindung einer Missionszentrale. Beide
Antrige wurden dem Kongressausschuss liberwiesen. Ein An-
trag von Professor Dr. Kehrmann-Bonn wurde angenommen
und durch ihn der Internationale altkatholische Hilfsverein
allseitiger Unterstiutzung aufs wirmste empfohlen. Die besondere
Tat des Kongresses war die Schaffung eines stindigen Kongress-
ausschusses. Den Anlass dazu gab der Antrag von J. Siissli-
Zirich: ,Es wird eine Kommission ernannt mit dem Auftrag,
zu priifen, wie die regelméissige Abhaltung der internationalen
Altkatholikenkongresse und die Ausfiihrung der Kongressbe-
schliisse gesichert werden kénnen.“ Es machte sich ja auf die
Dauer immer unangenehmer bemerkbar, dass kein stindiger
Kongressausschuss vorhanden war zur Vorbereitung und Durch-
fihrung der Kongresse wie ihrer Beschliisse. Es lag dies bis
dahin immer in den Hinden von Landesorganisationen, die
besonders fiir einen bestimmten Kongress gewéhlt worden. Die
Folge war Verschiebung der Kongresse, mitunter mangelhafte
Vorbereitung derselben und Nichtausfithrung ihrer Beschliisse.



— 144 —

Es wurde auf den Antrag Siissli hin denn auch ein Ausschuss
bestellt, der in vorbildlicher Weise noch wihrend des Kon-
gresses in mehreren Sitzungen ein Kongressstatut und Ausfiih-
rungsbestimmungen hierzu entwarf und durch Rechtsrat Dr.
Merkt-Miinchen in der letzten geschlossenen Sitzung vorlegen
liess. In diesem Kongressstatut, das einstimmige Annahme fand,
wurde die Vorbereitung der Kongresse einem stindigen Kon-
gressausschuss von nur drei Mitgliedern iibertragen, der vom
gegenwiirtigen Kongress gewihlt wurde und von dem bei jedem
weiteren Kongress je ein Mitglied auszuscheiden hat bzw. neu
gewahlt werden muss. Diesem stindigen Kongressausschuss
werden fir jeden Kongress von der zustindigen Behdrde der
Kirche, in deren Gebiet der nichste Kongress stattfinden soll,
zwei Vertreter beigegeben als Mitarbeiter und Berater. Die
Befugnisse des stindigen Kongressauschusses sind grosse. Im
Einvernehmen mit den betreffenden Stellen bestimmt er den
Kongressort und den Ortsausschuss, er bestellt die Referenten
und genehmigt den Wortlaut der Antrige. Er leistet Zuschiisse
zur Durchfiihrung des Kongresses, die im tibrigen, zumal auch
nach der geldlichen Seite, dem Ortsausschusse obliegt. Letzterer
stellt das Programm zusammen und erlisst die Einladungen.
Dem stiéndigen Kongress wurde gleichzeitig die Pflicht auferlegt,
eine (Geschiiftsordnung zu erlassen, auf jedem Kongress tiiber
die Durchfiihrung der samtlichen, auf fritheren Kongressen ge-
fassten Beschliisse zu berichten und nach jedem Kongress seine
Erfahrungen schriftlich niederzulegen. Als Mittel stehen dem
Kongressausschuss die Beitridge der Kirchen und der stindigen
Kongressmitglieder zur Verfiigung. Der Kongressausschuss, dem
derzeit Direktor Emil Frey-Basel, Pfarrer Kreuzer und Bischof
Dr. Kiiry angehoren, hat inzwischen die ihm auferlegte Ge-
schéftsordnung der Internationalen Altkatholikenkongresse ver-
offentlicht (Internationale kirchliche Zeitschrift 1925, S. 43 ff.)
und eine eifrige Téatigkeit zur Vorbereitung des 11. internatio-
nalen Altkatholikenkongresses, der vom 2. bis 4. September
dieses Jahres in Bern tagen soll, entfaltet.

Moge der neue Kongress, zielbewusst vorbereitet und mit
Gottes Gnade und seinem Geiste durchgefiihrt, unserer teuren
altkatholischen Kirche zum Segen dienen und zugleich das heilige
Werk der Verstiandigung mit den befreundeten Kirchen fordern!

Mannheim. Dr. STEINWACHS.




	Die internationalen Altkatholikenkongresse

