
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 15 (1925)

Heft: 1

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


43

KIRCHLICHE CHRONIK.

Der X. Internationale Altkatholikenkongress in Bern, 2, bis
4. September 1925. — Zu diesem Kongress ergeht von seiten des

ständigen Kongressausschusses, der Behörden der schweizerischen
Kirche und der Bischofskonferenz die Einladung, s. S. 1.

Der Kongressausschuss hat laut Statut folgende Geschäftsordnung

ausgearbeitet:

Geschäftsordnung der Internationalen Altkatholikenkongresse.
1. Mitgliedschaft.

1. Ordentliches Mitglied eines Kongresses kann jeder volljährige
Angehörige einer der zur Utrechter Union gehörenden Kirchen
werden.

2. Ausserordentliches Mitglied kann jeder volljährige Angehörige
einer anderen christlichen Kirche werden.

3. Gastmitglied kann jeder nicht volljährige Angehörige einer
christlichen Kirche werden.

4. Die Mitgliedschaft wird erworben durch Lösung der
Kongresskarte.

Der Ortsausschuss kann im Einverständnisse mit dem ständigen
Ausschusse die Ausstellung einer Kongresskarte verweigern.

LL. Organe.

5. Der ständige Ausschuss hat den Kongress zu eröffnen und
die Wahl des Bureaus zu leiten.

Für diese Wahl hat er Vorschläge zu machen aus der Zahl
der ordentlichen Mitglieder.

Im weiteren Verlaufe des Kongresses hat er dem Bureau in der
Geschäftsführung nach Massgabe der folgenden Vorschriften behilflich

zu sein.
6. Das Bureau des Kongresses besteht aus einem Präsidenten,

zwei Vizepräsidenten, vier Schriftführern und zwei Stimmenzählern.
7. Die drei Präsidenten sind drei verschiedenen Kirchen aus

der Zahl derer zu entnehmen, welche einen regelmässigen Kongressbeitrag

zahlen.
8. Von den vier Schriftführern sind mindestens zwei den im

Präsidium nicht vertretenen Kirchen zu entnehmen.



— 44 —

III. Tagesordnung.

9. Für die Reihenfolge der Verhandlungsgegenstände legt der
ständige Ausschuss einen Vorschlag vor.

Endgültig wird die Reihenfolge durch das Bureau bestimmt.
io. Als erster Punkt der Tagesordnung nach der Wahl des

Bureaus und nach den förmlichen Begrüssungen wird stets der nach
§ 13 der Kongresssatzung vorgesehene Bericht des ständigen
Ausschusses behandelt.

Als erste Verhandlungsgegenstände der zweiten geschlossenen
Sitzung werden stets die Beschlüsse nach §§ 5 und 7 der Kongresssatzung

erledigt.
IV. Anträge.

11. Selbständige Anträge sind bis zum i. Juli des Kongress-
jahres beim ständigen Ausschusse einzureichen.

12. Unteranträge sind während der Verhandlungen schriftlich
dem ständigen Ausschusse einzureichen, der sie mit kurzer Äusserung
dem ersten Schriftführer weitergibt.

13. Über die Vorberatung von Anträgen in Unterausschüssen
entscheidet auf Vorschlag des Präsidiums der Kongress, ebenso —
nach Anhörung des ständigen Ausschusses — über die Bildung
solcher Unterausschüsse.

V. Abstimmung.
14. Stimmberechtigt sind alle ordentlichen Mitglieder.
15. Bei allen Abstimmungen ausser den in § 16 bezeichneten

entscheidet die einfache Mehrheit.
16. Beschlüsse über die Änderung der Kongresssatzung und der

Geschäftsordnung bedürfen einer Zweidrittelmehrheit der Abstimmenden

und der einfachen Mehrheit der abstimmenden ständigen
Kongressmitglieder.

17. Die Wahl zum ständigen Kongressauschuss geschieht stets
durch Zettelwahl.

Ob im übrigen geheim, öffentlich oder namentlich abgestimmt
werden soll, entscheidet auf Vorschlag des Präsidiums der Kongress.

18. Gegen Beschlüsse nach § 16 steht den obersten
Kirchenbehörden der Kirchen, die einen ständigen Kongressbeitrag zahlen,
ein Recht des Einspruchs zu.

Erfolgt ein solcher Einspruch, so ist der Beschluss dem nächsten

Kongress zur endgültigen Entscheidung vorzulegen.

VI. Redeordnung.
19. Verhandlungssprache ist jede Sprache einer in der Utrechter

Union vertretenen Kirche.



— 45 —

Äusserungen in einer anderen Sprache als der deutschen sollen
möglichst in ihrem wesentlichen Inhalte auch deutsch und französisch
und erforderlichenfalls auch holländisch und englisch wiederholt
werden. Es muss das geschehen, wenn sie etwas für eine Abstimmung

Wesentliches enthalten haben.
20. Zum Worte kann sich jedes ordentliche und ausserordentliche

Mitglied melden.
21. Wortmeldungen sind schriftlich an den ersten Schriftführer

zu richten.
22. Wortmeldungen zur Geschäftsordnung gehen jeder anderen

Meldung vor.
23. In jeder allgemeinen Erörterung, sowohl wie in jeder

besonderen kann ein Mitglied nur einmal das Wort ergreifen. Zur
Berichtigung bestimmt bezeichneter Tatsachen kann einem Redner
vom Präsidenten noch einmal das Wort erteilt werden, zur Beteiligung

an der Erörterung nur mit vorheriger Genehmigung des

Kongresses.
24. Der Präsident darf, um tatsächliche Mitteilungen und

Berichte zu machen, welche die Beratung zu fördern geeignet sind,
jederzeit, nachdem ein Redner zu Ende gesprochen, das Wort
ergreifen.

Zu demselben Zwecke kann auch der Berichterstatter oder ein
Vertreter des ständigen Ausschusses jederzeit das Wort erhalten,
jedoch nicht mehr als dreimal während der Beratung über einen
Abschnitt.

25. Kein Redner, mit Ausnahme des Berichterstatters und der
Antragsteller, darf ohne besondere Erlaubnis des Kongresses länger
als zehn Minuten sprechen.

26. Die Redezucht durch Worterteilung, Ermahnung, Ordnungsruf
und Wortentziehung übt der Präsident.
Über Beschwerden gegen seine Anordnungen entscheidet

endgültig das Bureau.

Die Weltkonferenz über Glauben und Verfassung. An der
Konferenz sind noch nicht alle Kirchen beteiligt. Vor allem hat ja
die römische seinerzeit der vorbereitenden Kommission abschlägigen
Bescheid gegeben. Der Gedanke, sie doch noch gewinnen zu können,
wurde jedoch nicht aufgegeben. Der Sekretär Gardiner hatte vor
zwei Jahren den Erzbischof von Mecheln, Kardinal Mercier, besucht.
Er wurde freundlich empfangen, auf alle Fälle nicht abgewiesen,
sonst hätte der Geschäftsausschuss in seiner Sitzung vom 7. März
1924 nicht seinen Präsidenten, Bischof Brent, beauftragt, des
Kardinals Vermittlung anzurufen, damit prominente Persönlichkeiten
der römischen Kirche an der Vorberatung und an der Weltkonferenz



— 46 —

selbst mitarbeiten. Es wurde vom Ausschuss neuerdings
hervorgehoben, dass die Weltkonferenz keinen verbindlichen, sondern nur
informatorischen Charakter habe, keine Kirche und kein Teilnehmer
durch irgendeine Kundgebung verpflichtet werde. Dass blosse
Aussprachen von grossem Wert seien, bestätigen die bis.jetzt gesammelten

Erfahrungen. Sie sind berufen, Vorurteile, Argwohn,
Feindseligkeit und Unkenntnis zu beseitigen. Deshalb hofft der Ausschuss,
dass seine Bemühungen, eine Verständigung unter den Kirchen
anzubahnen, die die Inkarnation Gottes in Jesus Christus bekennen,
schliesslich auch auf seiten der römischen Kirche mit Sympathie
aufgenommen werde. — Welches das Resultat dieser Bemühungen
ist, ist in den folgenden Sitzungen des Ausschusses noch nicht
bekanntgegeben worden. — Eingehend befasste man sich mit
der allgemeinen Versammlung der Konferenz, die im Jahr 1927
einberufen werden soll. Es wurde bestimmt, wieviele Delegierte
jeder beteiligten Kirche zukommen sollen. Den 23 Kirchen in
Nord- und Südamerika wurden 144, den 15 Kirchen Grossbritanniens
und Irlands 102, den 25 Kirchen Europas und des nahen Orients
135, den 5 Kirchen Indiens, Chinas und Japans 19, den 5 Kirchen
Südafrikas 17, den 8 Kirchen Australiens 36 Delegierte, total 454,
zugesprochen. Die altkatholischen Kirchen erhalten 4 Delegierte.
Es können natürlich noch andere Kirchen dazukommen, sobald sie
sich der Konferenz anschliessen. — In der Sitzung vom 3.
September wurde mit der Leitung des Generalsekretariats Ralph W.
Brown betraut. Die Adresse lautet The Sekretariat P. O., Box 226,
Boston, Mass. U. S. A. — In dieser Sitzung wurde die Zusammenarbeit

mit der allgemeinen Konferenz für praktisches Christentum
im August 1925 in Stockholm besprochen und ein Antrag der
englischen Kommission der Weltkonferenz, die von den Erzbischöfen
von Canterbury und York eingesetzt worden war, behandelt und
dem Fortsetzungsausschuss zur Beachtung empfohlen. Die genannte
Kommission hatte die Arbeit der Versammlung der Weltkonferenz
einer gründlichen Erwägung unterzogen und war dabei zum Schluss
gekommen, dass diese erste Versammlung einen begrenzten
Charakter haben sollte. Sie sollte in erster Linie der Berichterstattung
und dem Vergleich der Ergebnisse der regionalen Konferenz dienen.
Ferner sollte auf ihr über die gestellten Fragen und andere Methoden

des Fortsetzungsausschusses gesprochen werden. — Der
Ausschuss ist der Meinung, dass die Versammlung im Sommer 1927
nach dem Haag einberufen werden sollte. Definitive Beschlüsse
wird der Fortsetzungsausschuss fassen, der in Stockholm im August
dieses Jahres zusammentreten soll. Die Drucksachen der
Weltkonferenz gehen gegenwärtig in je 30,000 Exemplaren an die ver-



— 47 —

schiedenen Kommissionen und an einzelne Persönlichkeiten. Das

Jahresbudget beträgt 24,000 Dollar.
Die Gebete für die heurige Gebetsoktav, die auf den 24. bis

31. Mai angesetzt ist, hat Bischof Brent verfasst. Mit dem Formular
wird eine kleine Flugschrift, ebenfalls aus der Feder des genannten
Bischofs, verbreitet, «The Christian way toward unity >. Wir lassen
sie hier in deutscher Übersetzung, die uns Herr Prof. Dr. Kunz
zur Verfügung stellt, folgen:

Der christliche Weg zur Einheit. Das Streben nach Frieden
ist so alt wie das menschliche Herz und so weit verbreitet wie das

Menschengeschlecht. Er kann sowohl in bezug auf Gott als in bezug
auf Menschen nur durch die Mitwirkung der ganzen christlichen
Kirche erreicht werden. Niemand zweifelt daran, dass, wenn in
der Welt der praktischen Politik Friede herrschen soll, dieses 'nur
durch Gutwilligkeit und durch Verständigung zwischen den Nationen
erreicht werden kann, indem der Friede durch Konferenzen
geschlossen und durch gemeinsames Handeln sichergestellt wird. Das
gleiche gilt auch für das religiöse Gebiet. Die einzelnen Gruppen,
in welche die christliche Welt getrennt ist, müssen nach
gegenseitiger Verständigung und nach jener Eintracht streben, die sich
schliesslich im Fortschreiten der harmonischen Gemeinschaft kundtun
wird. Kühne und vor allem beharrliche Versuche sind notwendig,
wenn wir in dieser Angelegenheit etwas erreichen wollen. Es ist
die Zeit des Säens und nicht die Zeit des Erntens, so dass wir
keinen Grund zur Entmutigung haben, wenn sich in der Frühlingszeit

unserer Bemühung noch keine goldene Ernte zeigt.
Ist es nicht so, dass es im ganzen zu viele Rezepte für die

Einheit gibt und zu wenig planmässige Nachforschungen nach dem
christlichen Weg zur Einheit? Die Erfahrung hat deutlich bewiesen,
dass Einheit nicht vermittels Polemik erreicht werden kann, und
deshalb ist die Weltkonferenz für Glauben und Verfassung — wie
es ihr Name andeutet — beharrlich für den Weg der Konferenzen
als den christlichen Weg eingetreten.

Diese Tatsache schliesst zum voraus jede Möglichkeit aus,
bestimmte Beschlüsse zu postulieren. Das ist der wahre Kern der
Weltkonferenz — sowohl ihre wirkliche Stärke als auch ihre scheinbare

Schwäche. Wir haben uns absichtlich für die Methode der
Untersuchung entschlossen. Die Religion ist für ihr wahres Leben
ebensosehr von der Untersuchung abhängig, wie die Wissenschaft.
Was scheinbar schwer verständlich und absonderlich erscheint, ist
häufig der Vorläufer einer Umwälzung in praktischen Dingen. Auf
den ersten Blick existiert kein Zusammenhang zwischen Franklins
elektrischem Drachen und der modernen elektrischen Beförderung.
Gleicherweise kann ein oberflächlicher Blick auf die Weltkonferenz



_ 48 —

für Glauben und Verfassung keine Beziehung zwischen Unterredungen
über Glauben und Organisation und der vereinigten Kirche
entdecken, die sich gedrungen fühlt, sich in wirksamer Weise mit den
Problemen der menschlichen Gesellschaft zu befassen. Die Beziehung
ist in allen Fällen gleich reell.

Dieses ist der Hintergrund der Geschichte der Weltkonferenz
für Glauben und Verfassung. Es war nicht eine spontane, zufällige
Bewegung, sondern sie zündete ihre Fackel an der helleuchtenden
Flamme der Missionskonferenz zu Edinburg im Jahre 1910 an.
Gleich von Anbeginn existierte ein gemeinsames Projekt. Drei
Gemeinschaften erfassten es gleichzeitig: die Kongregationalisten,
die Jünger Christi und die Bischöflichen.

In den folgenden zehn Jahren beschäftigte man sich damit,
die Aufmerksamkeit der Christenheit zu gewinnen und für eine
wirksame Unterstützung zu werben. Kommissionen wurden
ernannt, Konferenzen abgehalten und die Länder Europas besucht.
Nach Beendigung des Krieges wurde sobald als möglich eine
Vorkonferenz in Genf abgehalten, an welcher Vertreter von 70
autonomen Kirchen teilnahmen, die 40 Nationen angehörten.
Diese Versammlung bezeichnete den Anfang eines neuen
Abschnittes in unserm Fortschreiten. Über den wirklichen Zweck
und den Wert der Konferenz ging in den Gemütern ein Licht auf.
Es zeigte sich allmählich, dass die Konferenz nicht eine Versammlung

für Kontroversen war, wo jeder seinen eigenen Standpunkt
festzustellen suchte, sondern Gelegenheit bot, die Überzeugungen
anderer kennen zu lernen, um eine Verständigung zwischen solchen,
die verschiedener Ansicht sind, zu erreichen. Der Wert der
Weltkonferenz wird, wenn sie schliesslich sich versammelt, von der
Loyalität zu dieser Auffassung über die Konferenz und ihrer
vorläufigen ausgedehnten Anwendung unter Christen verschiedener
Gemeinschaften abhangen. Es ist zu bemerken, dass wir durch
diese Art und Weise der Annäherung die gleiche Methode anwenden,

wie sie jetzt in ausgedehntem Masse auf allen Gebieten des
Lebens angewendet wird, wo ernstgesinnte Männer die industriellen,
sozialen und die Rasse betreffenden Probleme ihrer Zeit zu lösen suchen.

Jede Gemeinschaft hat ihre besondere Anschauung über Glauben
und Organisation. Ihre speziellen Probleme unterscheiden sich in
bezug auf Charakter und Wichtigkeit von den Problemen der andern
Gemeinschaften. Es ist ganz klar, dass die Weltkonferenz, wenn sie
erfolgreich sein soll, einen Standpunkt einnehmen muss, von welchem
aus sie das ganze Gebiet überblicken kann. Kirchen, die
Glaubensbekenntnisse besitzen und solche, die keine haben, Kirchen, die
eine seit langer Zeit bestehende Verfassung besitzen und solche,
bei denen dieses nicht der Fall ist, stehen in der Konferenz genau



— 49 —

auf der gleichen Stufe und verdienen die gleiche Hochachtung und
Berücksichtigung. Gegenseitige Verständigung — die noch in weiter
Ferne liegt — ist der erste Schritt zur Einheit. Zu diesem Zweck
müssen wir uns unverzüglich rüsten, denn die Weltkonferenz soll
in zwei Jahren (1927) stattfinden, sofern das Fortsetzungskomitee
diesen Zeitpunkt genehmigt.

Die Vorbereitung für die Weltkonferenz für Glauben und
Verfassung besteht in der Abhaltung von Konferenzen, Bezirkskonferenzen

und überhaupt jeder Art von Konferenzen, die dazu
beitragen, dass Mitglieder verschiedener Gemeinschaften sich verstehen
lernen. Es ist das keine Aufforderung zur Gründung neuer
Organisationen, sondern zur Nutzbarmachung der bereits bestehenden
Organisationen. Was jedoch gefordert wird, ist Verständnis,
Rücksichtnahme und Ausdauer. Das vorliegende Problem bilden die
Fragen : was trennt uns und was vereinigt uns Unser Endziel
besteht darin, dass wir gemeinsam eine Lösung finden, die alle
befriedigt. Neben diesem Bestreben muss jenes Zusammenarbeiten
auf praktischem Gebiet fortgesetzt werden, das an und für sich
eine einigende Wirkung hat. Das eine ist eine Einheit der Köpfe
und Herzen, das andere eine Einheit der Hände.

Es gibt ein Ziel, das in solchem Grade von Licht umstrahlt
ist, dass es durch den Glanz der Glorie, welcher es kenntlich
macht, verdunkelt wird. Ist nicht die Einheit der christlichen
Kirche ein Ziel dieser Art? Als ich noch ein kleiner Knabe war,
wurde meine ganze Auffassung der Ideale fürs ganze Leben bestimmt
durch einen Holzschnitt von Turner's « himmlischer Stadt », der das
Titelbild des Buches von Bunyan « Die Pilgerreise nach Zion >

bildete und der immer noch eine mystische Sehnsucht weckt, wenn
ich daran denke. Er suggeriert mehr Kraft, Frieden und Schönheit
als man in Wirklichkeit von ihm erwarten würde. Wenn ich an das
Babel denke, welches die christliche Kirche geworden ist, so würde
ich zittern, wenn ich nicht darüber hinaus und über ihm das von
Gott herabkommende himmlische Jerusalem sähe, eingehüllt in jene
blendende Herrlichkeit, die anzieht, tröstet und begeistert.

Aus den orthodoxen Kirchen des Ostens. Wiederholt ist
durch die kirchliche Presse die Nachricht gegangen, dass anlässlich
der 1600jährigen Gedenkfeier des Konzils von Nizäa des Jahres 325
die Vertreter der orthodoxen Kirche zu einer allgemeinen Synode
zusammentreten werden. Zuerst hiess es, die serbische Kirche unter
dem Patriarchat von Belgrad wolle die Initiative ergreifen und ein
solches Konzil nach Nisch einberufen. Ferner wurde die Nachricht
verbreitet, der Patriarch von Konstantinopel hege dieselbe Absicht.
Mit Rücksicht auf seine gewaltsame Entfernung aus Konstantinopel

Internat. kivcM. Zeitschrift. Heft 1, llib. 4



— 50 —

durch die türkischen Machthaber wird das kaum möglich sein. Aber
auch die andern Patriarchen des Ostens haben die Idee aufgegriffen.
Sie erhielt greifbare Gestalt bei einem Besuch des Patriarchen
Photios von Alexandrien beim Patriarchen Damian in Jerusalem
im Oktober letzten Jahres. Zwischen den beiden Patriarchen
bestand eine Entfremdung, die durch diesen Besuch gehoben
wurde. Bei den Verhandlungen stellte sich die Notwendigkeit einer
allgemeinen Synode heraus. Durch eine Abordnung nach Damaskus
zum Patriarchen Gregor von Antiochien und einen Brief nach
Konstantinopel wurde mit den beiden Patriarchen Fühlung genommen,
um sie für den Gedanken zu gewinnen. Es wurde vereinbart, die
Synode auf Pfingsten nach Jerusalem einzuberufen. In der Kirche
Griechenlands scheint das Interesse dafür nicht rege zu sein, da
man von der Notwendigkeit nicht überzeugt ist. Hingegen will die
griechische Kirche eine Erinnerungsfeier an das Konzil von Nizäa
auf der Insel Korfu veranstalten, wo die Reliquien eines Konzilvaters,

des hl. Spyridion, aufbewahrt werden.
Eine neue Stellung unter den Kirchen des Ostens hat

diejenige in Rumänien gewonnen. Sie hatte ihre Autonomie im
Jahre 1885 im Einverständnis mit dem Patriarchat von Konstantinopel

erhalten. Durch den Weltkrieg sind die Rumänen, die andern
Staaten angehört hatten, dem Königreich einverleibt worden. Die
Kirchen dieser Gebiete, die selbständig organisiert waren, haben
sich nun der autokephalen Kirche angeschlossen, wodurch diese
beträchtlichen Zuwachs erhielt: die Metropole von Siebenbürgen,
die von Czernowitz und die Eparchien in Bessarabien. An die
Spitze dieser vereinigten Kirchen wurde der Metropolit von Bukarest
als Patriarch berufen.

Nach der russischen ist nun die rumänische Kirche zahlen-
gemäss die grösste der orthodoxen Kirchen, auch die einflussreichste,
da jene vorläufig ausgeschaltet ist. Das kam äusserlich darin zum
Ausdruck, dass der Patriarch von Jerusalem dem König Rumäniens
«das Grosskreuz vom hl. Grab» überreichen liess und ihm den Titel
«Schutzherr der christlichen Welt des Ostens» verlieh, welches hohe
Amt bis zur Revolution der russische Zar bekleidet hatte.

In den letzten Jahren ist des öftern das Verhältnis der Kirche
Bulgariens zum Patriarchat von Konstantinopel besprochen worden.
Es fehlte nicht an Versuchen, das bulgarische «Schisma» aus der
Welt zu schaffen. Darüber hat nun neuerdings das bulgarische
Kirchenblatt in einem Artikel in einer Märznummer das Wort
ergriffen. Es schreibt folgendes *) : «Jetzt, da von dem ökumenischen
Konzil gesprochen wird, wird die Frage der bulgarischen Kirche
aktuell. Diese Frage kann vor dem Konzil, aber auch auf diesem

') Verfasser ist der serbische Bischof N. Velimirowitsch.



— 51 —

gelöst werden. Besser und logischer ist die vorherige Losung. Die
Gründe sind offenbar. Der Hauptgrund ist im Wesen der Frage
selbst zu suchen, die vorwiegend politischer Natur ist. Das
ökumenische Konzil möchte von Politik verschont bleiben und seine
hohe Würde auf diese Weise gewahrt werden. Doch es gibt auch
einen moralisch-praktischen Grund. Es unterliegt keinem Zweifel,
dass dem Konzil erschöpfende und genügend lange vorbereitende
Arbeit eigener Kommissionen vorangehen muss. Soll nun die
bulgarische Kirche von dieser Arbeit ausgeschlossen bleiben Soll ihre
Stimme nicht gehört und ihre kirchlich-religiösen Erfahrungen nicht
verwertet werden Ausserdem gibt es noch einen technischen
Grund. Die Frage des sogenannten bulgarischen «Schisma» ist
eine Frage zwischen Phanar und dem Exarchate. Diese Streitfrage
erstreckt sich nicht auf die ganze ökumenische Kirche. An diesem
Streit haben die übrigen Kirchen nicht aktiven Anteil genommen.
Nur einige orthodoxe Kirchen haben die Proklamierung des
bulgarischen « Schisma > seitens des Patriarchates zur Kenntnis
genommen, andere dagegen blieben vollkommen neutral, darunter
auch die serbische Kirche.

Daraus folgt, dass die Frage zwischen dem Patriarchat und
Sophia durch gegenseitige Verständigung, und zwar noch vor dem
Konzil, liquidiert werden muss. Müssen auf beiden Seiten
Zugeständnisse gemacht werden, dann möge man sie machen ; diese
kleinen Konzessionen werden in der Zukunft für beide Parteien von
grossem Nutzen sein. Das Patriarchat wird nicht zugrunde gehen,
wenn es gewisse kirchlich-kuturelle Einrichtungen anerkennt, welche
die Bulgaren in dem letzten Jahrhundert innerhalb des der
Jurisdiktion des Patriarchates unterstehenden Gebietes eingeführt haben,
den Bulgaren hinwiederum wird es nicht zum Verderben gereichen,
wenn sie zum kirchlichen Gehorsam zurückkehren und dem Kon-
stantinopólitaner Patriarchate jenen kanonischen Primat zuerkennen,
der ihm nach der Tradition gebührt und auf den es sich vermöge
seiner Verdienste, seiner Klugheit und seines Märtyrertums Anspruch
erworben hat. Ein Friedensschluss wäre nicht allein für die beiden
Kirchen, sondern auch für die übrigen Kirchen vom Segen. Denn
eine Verständigung brächte Frieden mit sich und aktive Zusammenarbeit

in vielen nützlichen Fragen, die sich aus der Nachbarschaft
der beiden Kirchen ergeben, aber auch in Fragen von allgemeiner
Bedeutung. Zu letzteren gehören auch die Arbeiten des ökumenischen
Konzils. Wenn man sich in die Geschichte dieser Frage (Schisma)
vertieft und von dem politischen Interesse absieht, erscheint die
Frage gegenstandslos. Man möchte sagen, dass man einen Haufen
Korn vor sich sieht, überdeckt von einer Schicht politischer Spreu ;

bläst man aber die Spreu weg, bleibt nichts übrig. Denn sind denn



-- 52 —

die Bulgaren auch nur in einem Titel von dem orthodoxen
Glaubensbekenntnis abgewichen Oder hat sich das bulgarische Volk der
Union oder irgendeiner Sekte angeschlossen Nichts von alledem.
Der bulgarische höhere und niedere Klerus ist ganz und gar
orthodox. Die bulgarische Kirche ist sowohl was ihr
Glaubensbekenntnis, als auch ihre äussere Organisation und ihre Kultformen
betrifft, mit der griechischen Kirche identisch. Das bulgarische
Volk ist als Ganzes gottesfürchtig und kirchenfreundlich. Man kann
kühn sagen, dass die patriarchalische Frömmigkeit beim bulgarischen
Volke besser gewahrt und von der allgemeinen modernen
Verneinung des christlichen Europa weniger berührt wird als bei
manchem anderen östlich-orthodoxen Volke. Was die rein innere
Seite berührt, steht die bulgarische Kirche in mancher Hinsicht
der griechischen Kirche näher als die serbische und rumänische
Kirche. Die Ähnlichkeit geht so weit, dass es z. B. schwer ist, den
bulgarischen Priester von dem griechischen durch Kleidung,
Gesang usw. zu unterscheiden. Ist aber die bulgarische Kirche, was
Arbeit und kirchliches Streben betrifft, vielleicht hinter den übrigen
morgenländischen Kirchen zurückgeblieben Im Gegenteil. Die
bulgarische Kirche hat in den letzten Jahrzehnten in der äusseren
Missionsarbeit, in Errichtung geistlicher Anstalten und zahlreicher
Gotteshäuser, deren einige dem ganzen Balkan zur Zierde gereichen,
in der Eröffnung einer an Originalwerken und Übersetzungen reichen
theologischen Bibliothek, sowie im Druck und Verbreitung
zahlreicher religiös-belehrenden Bücher, Broschüren und Ikonen usw.
einen lobenswerten Eifer entwickelt. Das ökumenische Konzil könnte
es nicht verantworten, ohne Teilnahme einer derart tätigen und
rührigen orthodoxen Kirche abgehalten zu werden. Im Programm
des projektierten Konzils ist auch die Annäherung der westlichen
Kirchen an die Orthodoxie vorgesehen. Doch ist es nicht viel
wünschenswerter, dass die Einheit der orthodoxen Kirche hergestellt
werde Und dies insbesondere in der Gegenwart, wo die Verfolgung
der Orthodoxie in Asien und Nordeuropa annähernd nur mit der
Verfolgung durch Nero und Decius verglichen werden kann und
drei Viertel der orthodoxen Welt unter dem Druck fanatischer
Gottlosigkeit überaus schwere Tage durchleben Es ist lobenswert,
dass wir eine Verständigung mit den Nachbarkirchen suchen, doch
lobenswerter noch und heilsamer wäre es, Verständigung und Einigkeit

im eigenen Hause herbeizuführen. Die besten und angesehensten
Repräsentanten jener Kirchen, mit denen wir Verständigung und
Zusammenwirken anstreben, sprechen mit tiefem Bedauern von dem

sogenannten bulgarischen «Schisma» und wundern sich, dass dieses.

Zerwürfnis, das ihnen unbedeutend und bedeutungslos erscheint,
nicht endlich aus der Welt geschafft und von der Tagesordnung



— 53 —

abgesetzt wird. Ich weiss, dass z. B. der Bischof von Oxford heiss
bemüht war, eine Versöhnung zwischen Phanar und Sophia zu
bewerkstelligen. Ich weiss auch, dass die Frage des «Schisma» — sei

es von Unwissenden, sei es seitens einer lügenhaften Agitation
gewissenloser Leute — derart aufgebauscht wurde, dass in Amerika
sogar die Pastoren von zweierlei Kirchen sprechen : der orthodoxen
und der bulgarischen Kirche. Ich selbst musste diesem Irrtum
entgegentreten und darlegen, dass die bulgarische Kirche ebenso
orthodox ist wie die russische, serbische und griechische Kirche
und dass es unter den 200 Sekten in Amerika auch nicht zwei gibt,
die miteinander so nahe verwandt wären wie die bulgarische Kirche
mit den übrigen orthodoxen Kirchen. In Wirklichkeit ist es aber
nicht Verwandtschaft, sondern Identität. An 200 Kirchen und Sekten
gibt es in Amerika, und doch ist es in der letzten Zeit gelungen,
eine Kooperation unter ihnen zustande zu bringen. Und dieser
Kooperation ist es nicht in letzter Reihe zu verdanken, dass in den

Vereinigten Staaten verschiedene humane Reformen durchgeführt
wurden, wie das Alkoholverbot, das Verbot unsittlicher Bücher,
Waisenschutz usw. Wenn nun derart heterogene und fanatische
Sekten sich in gemeinsamer wohltätiger Arbeit zusammenfinden
konnten, warum könnten sich nicht zwei orthodoxe Kirchen, die
sowohl in Lehre und Organisation, als auch in ihren äusseren
Merkmalen identisch sind, zusammenfinden, verständigen und
versöhnen? Es ergibt sich die Frage: Wie vermag die orthodoxe
Kirche die Frage der Annäherung, der Verständigung und des
Zusammenwirkens mit 200 westlichen Kirchen zu realisieren,
solange sie nicht bei sich zu Hause Annäherung, Verständigung und
Einigkeit bewerkstelligt hat Der christliche Westen wünscht in der
Hand der orthodoxen Kirche den Ölzweig des Friedens zu sehen.
Doch wie können jene die Hand erheben und den ulzweig zeigen,
deren Haus geteilt und zerfahren ist Wird man nicht sagen : Arzt,
heile zuvor dich selbst Friedensbringer, schaffe zuvor Frieden und
Ordnung im eigenen Hause?

Es muss vor allem die Wunde am eigenen Leibe geheilt
werden. Es muss vor allem zu einem Einvernehmen zwischen
Konstantinopel und Sophia kommen. Man braucht nicht zu fürchten,
das Konzil musste hinausgeschoben werden, wenn man den Friedens-
schluss zwischen den beiden Kirchen abwarten wollte. Bei einigermassen

gutem Willen kann der Friede innerhalb einiger Wochen
geschlossen werden. Das christliche Gewissen und die höheren
Interessen der Orthodoxie (und die, wenn man so sagen will, noch
höheren Interessen der schwer heimgesuchten Balkanvölker) machen
es den beiden Kirchen zur unabweisbaren Pflicht, diesen guten
Willen zu zeigen.»


	Kirchliche Chronik

