
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 15 (1925)

Heft: 1

Artikel: Die Bedeutung der Kirche in den johanneischen Schriften [Schluss]

Autor: Gaugler, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403996

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403996
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


27

Die Bedeutung der Kirche
in den johanneischen Schriften.

(Schluss.)

2. Die Gedanken über die Kirche.

Nach einem Kirchen „begriff" sucht man bei Johannes
vergebens. Er gibt auch keine reflexive Beschreibung in der Richtung

der paulinischen Gedanken vom Leib Christi und Tempel
Gottes. Und dennoch ist das Interesse an der Kirche rege.
Jesus ist auch bei Paulus nicht in engere Verbindung mit der
Kirche gebracht als hier. Die paulinische Hochschätzung der
christlichen Gemeinde wirkt nach. Alle Bilder klingen mit
neuer Kraft an und werden vertieft durch die Ergebnisse
späterer Erfahrung. Die Sorge um die Kirche und die Liebe zur
Kirche finden ihren beredten Ausdruck vor allem in der
Betonung ihrer Einheit. Aber auch die schroffe Scheidung
zwischen Welt und Kirche wird in fast wehtuender Beleuchtung
sichtbar. Sie wird durch die metaphysische Begründung des

Tatbestandes zur unabwendbaren Tragik für Kirche und Welt.
Gemildert wird diese herbe Zeichnung nur durch die Beseitigung

anderer Grenzpfähle. Die Kirche selbst hat die alte Scheidewand

zwischen Juden und Heiden völlig niedergerissen. Der
Universalismus der Kirche ist eine frohe Gewissheit für die
Gemeinde.

a) Das lebendige Interesse an der Kirche.
Das Interesse des Johannes an der Kirche macht sich in

verhältnismässig zahlreichen Bildern und Hinweisen bemerkbar.
Bedeutsam für seine Tiefe ist aber, dass hierbei immer das
Verhältnis Jesu zur Kirche Gegenstand der Betrachtung ist.

Die Kirche ist, was sie ist, nur in ihrer Zugehörigkeit zu
Ihm. Nicht die Machtstellung oder die äussere Ordnung der
Kirche interessiert den Verfasser. Sondern nur die geheimnis-



— 28 —

vollen, entscheidenden Vorgänge, die ihre Verbindung mit dem
guten Hirten (10,i—1») bezeugen. Die Kirche ist die Herde
des guten Hirten Jesu1). Aber nicht die Herde steht im Mittelpunkt

der Betrachtung, sondern der Hirte. Was die Herde an
ihm hat, will die etwas verwickelte Parömie ausdrücken: Er
ruft sie zur Weide als der einzig wahre Hirte (10,i-e), er ist
„die Tür", die zum Leben in Überfluss führt (10,7-io, er ist
der gute Hirt, dem das Leben für die Herde nicht zu teuer
ist (10,11-19). Aber bezeichnend ist, dass er hier sein Leben
für die Herde lässt, — das Sühnewirken „für die ganze Welt",-
das I 2,2 noch betont wird, mit echt johanneischem Realismus
verengend. Die Kirche aber erhält nochmals in allen ihren
Gliedern eine absolute Bedeutung dadurch, dass sie die Gemeinschaft

der „Seinen" ist (10,u), die ihn „kennt", in jener
Erkenntnis, die das intimste Eigentums- und Einheitsverhältnis
zwischen dem Erkennenden und Erkannten herstellt (10,«2).
Die urchristliche Auffassung von der Kirche, die noch keine
Mischung von wahren und unwahren Gliedern in der Kirche
kennt, ist noch nicht aufgegeben.

Der im gleichen Zusammenhang berührte Gedanke von
der Einheit und Universalität der Kirche wird uns weiter unten
beschäftigen.

Dass dem Evangelisten die Beziehung der Gemeinde zu
Jesus am Herzen lag, zeigt die zweite Bildrede, die offenbar
auf die Kirche anspielt: die Parömie vom wahrhaften Weinstock

(15,1-12). Dass die Gemeinde am Christus bleibe, dass
sie darum von Gott weiter gereinigt werden kann, um immer
mehr Frucht zu tragen, ist das Anliegen des Johannes. Ausser
dieser engsten Verbindung mit Jesus gibt es auch keine
Gemeinde. Wer sich aus dieser Verbindung mit Christus löst, der
wird von der wahren Gemeinschaft überhaupt getrennts). Aber
auch die Aufgabe der Kirche wird gezeichnet. Durch ihre Ge-

') Diese Beziehung* der Parömie ist wohl auch dann erlaubt, wenn
Zahns Feststellung, dass das Bild vom Hirten in Israel wie bei den Griechen
nur für den König und Fürsten gebraucht wurde, richtig ist. Zahn, S. 451.

2) Vgl. Heilmüller bei J. Weiss II, S. 799 : « Dieses Kennen bedeutet
ja nach der tiefen johanneischen Auffassung zugleich eine innerliche
Aneignung. »

s) Die Kehrseite dieses tiefen Gemeinschaftsbegriffs ist die Schroffheit
gegen die sich Trennenden. Auf 15, 6, beriefen sich die Henker der Inquisition

für ihre Scheiterhaufen. (Vgl. Overbeck, Franz, Das Johannesevangelium,
hrsgg*. von Carl Albrecht Bernoulli, Tübingen 1911, S. 125.)



— 29 —

botstreue, die die Liebe wirkt, durch ihr wirksames Gebet
verherrlicht sie Gott. Die hohe Bedeutung der Kirche, die in den

Jüngern Schriften des neuen Testaments überall lebhaft erörtert
wird, ist auch bei Johannes schon zu finden. Die nüchterne
Art, mit der das Verherrlichungswerk beschrieben wird,
entspricht dem doppelseitigen Charakter zartester Mystik und
kirchlichen Realismus', der diesen Schriften eigentümlich ist.

Durch die Erhöhung der Bedeutung der Kirche, erfährt —
wenigstens solange als jedes Mitglied in ihr voll gezählt wird! —
auch der Christenstand eine Erhöhung. Er kann bei der völligen,
mystischen Einheit des Christus mit der Christengemeinde nicht
mehr durch das Verhältnis des Knechtes zum Herrn, wie in
der israelitischen Volksgemeinde, ausgedrückt werden. Jesus
nennt im Anschluss an die Bildrede vom Weinstock die Seinen
(piXoi. Die Gemeinde besitzt die völlige Gotteserkenntnis durch
Christus. Er teilt mit ihr alles. Aber auch mit jedem Einzelnen.
Die Bezeichnung stand mit der Entwicklung der hierarchischen
Ordnung der spätem Zeit in Spannung. Sie hat sich wohl
deshalb nicht als Selbstbezeichnung der Christen durchsetzen
können. Nur mystische Kreise innerhalb der Kirche, die auch
die völlige, personhafte Gemeinschaft mit Christus wieder
suchten, haben sie später erneuert ')• Eür Johannes und seine
Auffassung des Kirchlichen, die auch hier das Gegebene
übernimmt und vertieft, ist sie charakteristisch.

Wie sehr aber des Johannes Gedanken sich um das
Geschick der Kirche bewegen, zeigt das Kirchengebet 2) von
Kapitel 17. Jesu letzte Sorge bewegt sich um das Geschick seiner
Gemeinde. Sie ist sein Werk auf Erden (17,4). Durch die
Vermittlung vollkommener Gotteserkenntnis hat er sie begründet.
Darum geht sein ganzes seelsorgerliches Trachten darauf aus,
dass sie in dieser Erkenntnis erhalten bleibe. Die Kirche ist
aber nicht eine Anhängerschaft von durch intellektuelle
Erkenntnis mit einem Meister verbundenen Schülern. Sie ist keine
Philosophenschule nach griechischem Muster, sondern eine
metaphysische Grösse, das Eigentum Gottes, das dieser seinem
Sohn gegeben (I7,e). Sie allein ist hinfort sein Fürsorgebereich.

') Zum ausserjohanneischen Gebrauch der Bezeichnung vgl. Adolf
Harnack, Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten drei
Jahrhunderten, Leipzig 1906. I., Exkurs I, S. 352—354.

s) So nennt es mit Recht Heitmüller bei J. Weiss, II, S. 838.



— 30 —

Für die Welt bittet er nicht. (17,9). Sie ist seine òóìa (17,io). Sie
soll in der Welt sein Werk fortsetzen (17,«). Sie soll durch
die Gotteserkenntnis (Wahrheit) von der Welt abgesondert
bleiben und zu Gottes dauerndem Eigentum geweiht sein (17,n).

Ihre Einheit ist ihm über alles wichtig 17,20-23). Sie wird
ihre Mission ermöglichen und zugleich das Ziel derselben sein.

(17,si.2o). Ihre Gotteserkenntnis, die aus der Erkenntnis des
messianischen Charakters Jesu fliesst (17,2«), soll sie zum Schauen
seiner Herrlichkeit (17,24), zur Vollendung der Gemeinde in
seiner realen Gegenwart, führen. Sie besitzt ja jetzt schon seine
Herrlichkeit (17,22). Die Liebe Gottes soll ihr ganz gehören (17,»e).

Kraftvoller ist nie von der Kirche gesprochen worden.
Die Kirche ist Jesu ganze Liebe. Alles Gotteswirken an der
Welt vollzieht sich durch sie. Ohne die Kirche gibt es keine
Beziehung zu Gott und ausser ihr keine von Gott zur Welt.
Die Kirche hat völlig das alte Gottesvolk, das einstige Instrument

Gottes für sein Weltwirken, abgelöst. Was hier im
Kirchengebet des Evangeliums zum Ausdruck kommt, durchzieht
aber die ganze Gruppe der Abschiedsreden Jesu (15,ie). Jesus
und seine verfolgte, aber siegreiche Gemeinde sind ihr Gegenstand.

Zieht man diese zentrale Stellung, die der Kirche in der
Gedankenwelt des Johannes zukommt, in Betracht, so ist auch
die Möglichkeit, ja Wahrscheinlichkeit gegeben, dass da und
dort in verhüllter Weise von der Bedeutung der Kirche die
Rede ist. Die tiefsinnig-allegorische Betrachtungsweise, die das

Johannesevangelium auszeichnet, verstärkt das Recht dieser
Vermutung. So redet vielleicht die Erzählung von der Hochzeit
zu Kana (2,i-u) unter dem Bild vom schlechten und guten
Wein von der alten und neuen Theokratie. Es wäre dann
verständlich, warum die Tempelreinigung gleich anschliessend an
den Anfang der Wirksamkeit Jesu gerückt ist (2,12-22). Denn
Johannes liebt es, in zwei sich folgenden Bildern einen
Gedanken zu bekräftigen. Der Herr der neuen Gemeinde eifert
für ihre Reinheit.

Sollte nicht die Gemeinde in dem Blindgeborenen und
Sehendgewordenen (9,i ff) ihr eigenes Bild haben erkennen
können? Jesus, ihr Herr, hat ihr das Licht der vollen
Erkenntnis gebracht, so dass sie, die einst in Finsternis war,
Gott zur Verherrlichung dient, da sie nun, sehend geworden,
ihn anbetet (9,ss), den Sohn ehrend wie den Vater (5,ss f.).



— Sita)
Die Ausschliesslichkeit der Kirche.

Die Kirche ist nach Johannes das Werk Jesu und des ihn
ablösenden Geistes. Sie ist nicht ein Machwerk von Menschen,
die sich ein Statut gegeben. Dennoch haben die Menschen ihre
Gestalt mitgeformt und nicht weniger als die, die zu ihr
gehörten, auch ihre Feinde. Das Resultat bitterster Kämpfe ist
vor allem ihre Abgeschlossenheit. Immer ausschliesslicher wird
sie. Immer härter wird die Hülle, die sie um den kostbaren
zarten Inhalt legt, wie die Nüsse in heissen Jahren härtere
Schalen bilden, damit der Kern nicht vertrockne.

Dem suchenden Leser, der nur auf den wesentlichen Inhalt
achtet, scheint das Johannesevangelium voll erhabener Ruhe

zu sein. Dem historischen Betrachter, der auch die äussern
Vorgänge, die er erzählt, werten will, kann sich ebensoleicht
eine entgegengesetzte Auffassung aufdrängen. Das „zarte
Hauptevangelium" ist auch voll herben Kampfs. Es rechnet ab mit
einer ganzen Reihe von Gegnern, und die Briefe leisten ihm
hierin Gefolgschaft.

Die ersten Kapitel enthalten eine deutliche Auseinandersetzung

mit der Sekte der Johannesjünger. Die Gemeinde
nimmt aber das Zeugnis des Täufers für sich selbst in Anspruch.
(1,19 ff; 3,22 ff.).

Der Streit mit der jüdischen Synagoge wird mit unerbittlicher,

rücksichtsloser Schärfe geführt. Die Volksgenossen des
Verfassers sind für ihn „die Juden" (l,w; 2,T.is u. a. St.), ihre
Feste sind „die Feste der Juden" (2,i8; 5,i ; 6,*; 11,5s), sie sind
die leidenschaftlichsten Feinde Jesu, Avohl auch in der Gegenwart

des Verfassers (5,i6is; 7,i ; 6,41 ; 9,22; 10,24.3i; 11,8 u.a.).
Sie stehen dem Sakrament der Kirche verständnislos gegenüber

(Cp. 3 und 6). Sie verschulden sich gegen den heiligen
Geist, indem sie Jesum der Besessenheit und Blasphemie
beschuldigen (7,19; 8,49; 9,24), sie bekämpfen das messianische
Bekenntnis der Gemeinde mit Schriftgründen (7,27.42; 9,39; 12,34),
sie verhängen über die Angehörigen der Gemeinde den
Synagogenbann (9,22; 16,2), sie verlachen die Armut der
Kirchgenossen (9,34). Umgekehrt rechnet die Gemeinde gründlich ab
mit allen geheiligten Ansprüchen des alten Gottesvolks. Moses
hat den Juden das Gesetz gegeben, aber sie tun es nicht (7,i9).
Die Gemeinde nimmt das alte Testament für sich in Anspruch.
Die Juden meinen in der Schrift das Leben zu haben. Aber



— 32 —

ihr Schriftgebrauch ist gottlos, da sie den Gott, der die Schrift
gegeben, verleugnen. Die Schrift zeugt viel mehr von Jesus,
dem sie die Anerkennung verweigern. Nur die Gemeinde, die
den Geist hat, der von Jesus zeugt, besitzt darin den Schlüssel
auch zum alten Testament (5,4o). Moses weist auf Christus hin
(5,45 ff.). Sie dürfen sich nicht auf ihn berufen. Die Gemeinde
findet die Ereignisse der Heilsgeschichte in der Schrift verheissen
(12,i3-ie). Ja, ihr Offenbarungsbesitz überbietet den kargen
Schatz des alten Testaments: Die Väter assen ein Brot zum
Tode, die Gemeinde hat in Jesus das Himmelsbrot, das ihr
immer erneut zum Leben dargereicht wird (6,49.50.5s). Moses
brachte das Gesetz, Jesus Gnade und Wahrheit (l,n). Ja, Jesus
stellt sich souverän über das Gesetz (7,22; 5,n), er braucht
nicht Moses zum Zeugen, Gott selbst zeugt für ihn (5,3i). So

wagt es die Gemeinde, zum vernichtenden Schlage auszuholen.
Die Juden sind nicht mehr Abrahamskinder, — das sind die,
die Gottesfreunde sind, wie einst Abraham (8,39). Durch ihre
Verschlossenheit gegen die Botschaft der Gemeinde, die Jesum
verkündet, zeigen sie, dass sie nicht aus Gott sind, sondern
aus der Welt (8,46 f.), von unten (8,23), nicht Gotteskinder,
sondern Teufelskinder (8,39).

Die Gemeinde hat jede Verbindung mit jüdischem Wesen
aufgegeben. Die Verselbstäudigung der Gemeinde ist völlig
durchgeführt.

Aber auch die Feinde, die sich aus den eigenen Reihen
rekrutieren, werden rücksichtslos ausgeschieden. Es gibt nicht
verschiedene Kirchen. Wer sich von der Kirche trennt, kann
keine andere Kirche gründen, weil er sich damit von Christus
trennt. Die, welche nicht die gleiche Lehre haben, sind dvn'xgiGToi

I 2,i8. Daran, dass sie die Kirche verliessen, erkennt man
ihren Grundcharakter. Sie sind auch nie „aus uns gewesen".
(I 2,19 : «£ i'jpwv èÇrjlxtcn; àXX' ovx ijGav c| r^pôJv.) Sie sind aus
der Welt und reden aus der Welt, darum hört sie die Welt
(I 4,4). Wer das Bekenntnis der Kirche nicht teilt, ist der

Irrlehrer, der Antichrist (II 7). Er hat Gott nicht (II 9). Jede

Gemeinschaft, auch die harmloseste gesellschaftliche Berührung
mit den Irrlehrern, ist gefährlich und verpönt. Alles, was nicht
in der Kirche ist, fällt unter den richtenden Terminus „Welt".
Von ihr ist die Kirche völlig geschieden. Zwar ist die ganze
Welt das Schöpfungswerk des Logos-Christus. Aber die Welt



steht ihm verständnislos gegenüber (I 3,i), sie hasst Jesum

(l,n ; 0,20; 7,7) und darum auch die Jünger (15,is.2o). Die Welt
möchte Jesum der Ehre berauben, nur die Kirche verherrlicht
ihn (17,io). Die Gegensätzlichkeit ist metaphysischer Natur.
Oïâapsv ori sx xov 2isov iapsv, xai â xoapoç oXoç iv tic novr^giTj

xsìrai. I 5,19. Darum ist strenge Ausscheidung alles Weltlichen
(I 2,15) sittliche Pflicht für die Gemeindemitglieder. Es gibt
kein Zwischendrin. Es gibt nur Gotteskinder, — und solche nur
in der Kirche, — und Teufelskinder, — so heisst die ganze Welt.
(I 3,io ff.) Auch von der heidnischen Welt, mit der der Kampf
noch nicht so bitter entbrannt zu sein scheint, wie mit der
jüdischen, nimmt die Kirche nichts an (III 7).

Die Einkapselung der Kirche hat begonnen. Wir können
die kraftvolle Geschlossenheit bewundern. Wir Spätere spüren
aber doch auch die Gefahren dieser Entwicklung. Doch werten
wir hier nicht. Wir konstatieren nur : Der Mann, der die Dinge
so sieht, ist durch und durch Kirchenmann. Er lebt nicht nur in
dem, was alle in der Kirche teilen. Aber er könnte nicht ausser1

halb der Kirche leben, weil es für ihn ausserhalb kein Leben
gibt. Er könnte das Zinzendorfsche : „Ich statuiere kein
Christentum ohne Gemeinschaft", nachsprechen, aber er könnte nicht
wie der fromme Graf verschiedene Christentümer anerkennen
und vereinen. Denn die Gemeinschaft gibt es für ihn nur in
einer Ausprägung.

e) Die Kirche der Prädestinierten.
Und dennoch ist es keine kleinliche Abgeschlossenheit, die

der johanneischen Kirche eignet. Der Eifer für ihre Reinheit
verzehrt den sonst so zarten Propheten der Liebe. Noch
einmal sammelt sich in diesem Manne der urchristliche Geist,
der nur die wirklichen Jünger in der Gemeinde Gottes zu sehen

vermag. Das Ideal des heiligen Volks, das seither für alle, die
es verwirklichen wollten, zu phantastischer Verirrung oder
zu bitterer Enttäuschung führen musste, schwebt ihm vor Augen.
Aber er will diese Gemeinde nicht schaffen. Er glaubt an die
communio sanctorum. Er hat dafür eine metaphysische
Begründung. Schärfer als bei Paulus ist bei Johannes der
Prädestinationsgedanke ausgesprochen *). Für die scharfe Scheidung
der Kirche von den Juden und Heiden, die wir im vorher-

') Vgl. Holtzmann, LNTTh II, S. 504 ff., Weinel, BThNT, S. 595 ff.
Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1925. 3



— 34 —

gehenden Abschnitt behandelt, findet der Apostel die Begründung
in einem souveränen, transzendenten Gottesakt. Wir haben
gesehen, wie der Vorgang der Wiedergeburt zeitlich
unbestimmt gefasst wurde. In der Kirche wurde er allerdings immer
entschiedener mit der Taufe in eins gesetzt. Aber die auf diese

Anschauung hinführende Entwicklung ist bei Johannes noch
nicht abgeschlossen. Es gibt ein geheimes Gottesgeschehen,
das aller Selbsttätigkeit des Menschen voraufgeht, selbst dem
Hinzutreten zu Jesu und so selbstverständlich auch der Taufe.
Der Glaube offenbart ein „Gezogenwerden": Ovâsiç âvvaxai
iXD-sïv ngôç ps sàv pi) ù nuxr/g ó nt'pil>aç ps sXxvGrj avxóv. 6,44.

Zu Jesus kommt nur, „was ihm der Vater gibt". Das erbauliehe

Wort: „Wer zu mir kommt, den werde ich nicht hinaus-
stossen", das den Vers 6,37 schliesst, verliert durch die prä-
destinatianische Wendung des Vordersatzes viel von seiner
„Erbaulichkeit". (Vgl. V. 65.) Diese Voraussetzung für die
Sammlung der Kirche ist vor allem auch im Kirchengebet
ausgesprochen. (17,2.6.7.8.9.24. Vgl. 18,9.) Von hier aus gewinnen
alle die mystischen Rückbezüge auf den Vorgang der Wiedergeburt

kantige, herbe Form: Man muss aus Gott sein, um
Gottes Worte zu hören (8,47). Man muss von vornherein zur
Herde des guten Hirten gehören, um seine Stimme zu erkennen,
wenn er kommt (10,i4.i8.2e). Er besitzt schon eine Herde,
zerstreut in der Welt, ehe die Kirche in die Sichtbarkeit getreten
(11,52). Nur die, die aus der Wahrheit sind, können „die Wahrheit

tun". Sie haben aber schon, ehe sie Jesus kennen lernten,
Werke getan, die „in Gott getan" sind (3,2i; vgl. 18,37). In
mannigfaltigster Weise leuchten vor unsern Augen die
Erscheinungen auf, die jenseits des menschlichen Vermögens in
der unbegreiflichen Wald Gottes liegen.

Im Gedanken der vorherigen Zubereitung Gottes durch
seine selbst vom Gottessohn unabhängige Wirksamkeit ist
Johannes konsequent. Dass er mit diesem realistischen Determinismus

eine Ethik verbindet, die eben doch von den Gläubigen
eine stetige Mitwirksamkeit fordert, erklärt sich aus seinem

gesunden Sinn für das praktisch Vorliegende. Er sah eben
beides in gleicher Evidenz: die unerklärliche Scheidung, die
die Kirche in die Welt brachte, für die er die Erklärung in
Gott zurückschob, und die Mannigfaltigkeit der Möglichkeiten
auch nach getroffener Entscheidung, die das Entschiedene doch



— 35 —

immer wieder in Frage stellt. Die Rebe kann sich wieder vom
Weinstock lösen (15,4), ein Abfall ist möglich (6,««). Die
ausführliche Betrachtung dieses ethischen Indeterminismus fällt
ausser den Rahmen unserer Fragestellung *).

Der prädestinatianische Unterbau der johanneischen
Auffassung von der Kirche wird dadurch nicht entfernt. Die Kirche
ist die Sammlung der Gotteskinder (11,52). Ihre Abgeschlossenheit

ist deshalb eine absolute.

d) Der Universalismus der Kirche.

Aber ebenso ursprünglich, metaphysisch ist der
Universalismus der Kirche begriffen. Das Resultat der paulinischen
Kämpfe: die Weltbestimmung des Evangeliums, tritt bei
Johannes durch die Logoslehre und die ganze Darstellung Jesu 2)

als eine von Anfang an gegebene Tatsache auf.
Von jeher stammen die Beziehungen des Logos zur Welt

(l,io.[5]). Jesus ist der Welt Heiland (4,4a), das Licht der Welt
(8,12; 9,5). Die Welt soll an ihn glauben (17,2i), seine Sendung
anerkennen (17,23). In Jesus hat Gott die Welt geliebt (3,ie)
und überwunden (16,33). Er ist das Lamm Gottes, das die Sünden
der Welt wegnimmt (1,29), nicht bloss die der Kirche (I 2,2) 8).

Während die Mehrzahl der Juden ihn verlässt, sektiererische
Gruppen sich von der Kirche lösen, gehören umgekehrt von
Anfang an auch Samaritaner (Cp. 4) und Griechen (12,2o ff.) 4)

in seine Gefolgschaft und im hohepriesterlichen Gebet betet er
für alle Generationen von Gläubigen, die durch die Tradition
der Jünger gläubig werden. (17,2o).

Überhaupt ist der „Katholizismus" der johanneischen
Frömmigkeit nicht bloss räumlicher, sondern auch zeitlicher Natur.
Das Bewusstsein, in der Gemeinschaft mit der Generation der
Augenzeugen zu stehen, eine Tradition zu besitzen5) ist lebendig,

>) Vgl. Holtzmann, LNTTb, II, S. 540 ff, Weinel, BThNT, S. 595 ff.
2) Schlatter, ThNT, S. 105: «Von der Sohnschaft Gottes aus stand

Johannes sofort im Universalismus. Durch sie bringt Jesus nicht bloss für
die Geschichte Israels, sondern für die der Menschheit die Sendung. »

3) Schlatter, ThNT, II, 117 : « Durch den Weltbegriff erhält der Bues-
ruf Jesu eine alle treffende, schlechthin universale Fassung.»

4) W. Bousset, Artikel «Johannesevangelium» in EGG III, Sp. 626:
« Der Universalismus ist eine Tatsache geworden, über die man sicli nicht
mehr streitet. »

6) Vgl. Baiimgarten, bei J. Weiss, II, S. 867.



— 36 —

und die Bedeutung einer Verbindung nach vorne mit den jungen
Geschlechtern, die folgen (17,2o), ist schon in ihrer Wichtigkeit
ergriffen.

Die johanneische Kirche ist — abgesehen von der
Hierarchie —, also in idealem Sinne des Wortes, katholisch.

e) Die Einheit der Kirche.
Der Universalismus nötigt aber zu einer um so kräftigeren

Sorge um die Einheit der Kirche. Folgerichtigerweise treten
darum die feierlichen, nachdrücklichen Einheitsformeln gerade
von dem Zeitpunkte an auf, wo der Universalismus erkämpft
und befestigt ist (Ephes. 4,4-e). So finden sie auch in den

johanneischen Schriften vollen Widerhall. Der grosse Hirte
führt alle in eine Gemeinschaft, so dass von der Kirche als
einer Sammlung aus allen Völkern gilt: pia noipvrj, sîç noipijv
(10,ie). Alle bisher zerstreuten Gotteskinder hat der Eine durch
sein Opferwirken „in Eins" zusammengebracht (11,52).

Aber die Einheit ist nicht nur das Triumphlied der
siegreichen Kirche. Sie ist auch die Sorge der schon innerlich
bedrohten Kirche. Beides ist ineinander verschlungen in dem

grossen Kirchengebet des Herrn der Kirche (17,20-23; [24-26]).

Die Fürbitte der Gemeinde macht das Einssein zu einem
Hauptanliegen.

Aber nicht kirchenpolitische Angst betet also, sondern die
Seelsorge, die ein letztes, absolutes Ziel erstrebt. Es geht nicht
um die Uniformität, sondern um die letzte Einheit der Kirche
mit Gott und Christus (17,2i), um die letzten missionarischen
Ziele des göttlichen Wirkens. Gerade durch die Einheit der
Kirche, die ihre Geschlossenheit vollendet, soll noch einmal
das wreltweite Erlösungswirken Gottes neu aufgenommen, eine
letzte — vielleicht auch richtende! — Erkenntnismöglichkeit
für die Welt geschaffen werden.

Die Einheit soll die ideale Gestalt des Kreises besitzen, in
dessen Peripherie jeder Punkt nur in der Beziehung zum
Zentrum seine Bedeutung hat und zugleich so auf das Zentrum
hinweist, dass es auch von Aussenstehenden nicht übersehen
werden kann.

In der äussern Einheit der Kirche wird ihre innere Einheit
mit den göttlichen Personen sichtbar; wie in dieser Teilnahme
am Göttlichen die âoÇa der Gläubigen besteht, so zeigt sich



— 37 —

gegen aussen in der Einheit der Kirche die überirdische Majestät,

die sie besitzt. Die Macht der Kirche wirkt auch in ihrem
Einheitsbewusstsein in dieser Zeit noch in der Richtung von
innen nach aussen. An einer rein äussern Einheit und Macht
ist ihr noch nichts gelegen.

Die Freude an der Einheit formt alle johanneischen
Gedanken. Die mystische Einheit ist ihr tiefstes Wort. Die kirchliche

Einheit leuchtet auf in scheinbar nebensächlichen Zügen
des Erzählungsbildes, wie dem ungenähten Rock, den Jesus

trägt (19,23) und dem vollen, unzerreissbaren Netz, das Petrus
vor dem Auferstandenen aus dem Meere zieht (21,n).

3. Die Verfassung der Kirche.

Das Verfassungsproblem *) der Urkirche ist eine der
heikelsten Fragen geschichtlicher Forschung. Die Dunkelheit, die
uns die Details verhüllt, verlockt zu hypothetischen
Ergänzungen. Das gilt auch für den johanneischen Schriftenkreis.
Besässen wir keine zeitgenössische, wenigstens zeitlich
naheliegende Literatur, so "wäre aus dem Material bei Johannes
kein klares Bild zu gewinnen. Es ist auch so nur möglich,
einige Umrisse zu zeichnen.

Das Evangelium bietet naturgemäss Aveniger Stoff zu
unserer Frage als die Briefe. So gehen wir von diesen aus. Der
Verfasser nennt sich im Eingang zu II und III ô ngsaßvxsgog.
Das Wort ist hier offenbar im Sinn von „Traditionszeuge" (vgl.
I l,i ff.) 2) gebraucht. Es ist ein Mann, dessen ydgiapa der
Gesamtkirche gehört, der in diesen Briefen spricht. Das alte
charismatische Amt wirkt durch ihn. Aber schon regt sich auch

') Die Literatur S. 1 f. (Einleitung). Vgl. ausserdem das vom
römischkatholischen Standpunkt aus geschriebene Werk von Pierre Batiffol,
Urkirche und Katholizismus, übersetzt und eingeleitet von Dr. theol. Franz
Xaver Seppelt, Verlag Josef Kösel, Kempten und München, 1910. Zu
Johannes sh. S. 84 f., 97 f. Batiffol kann natürlich die Dinge nicht unbefangen
beurteilen. Dogmatische Voraussetzungen gehen der historischen
Untersuchung voran. — Das klassische Werk des Altkatholizismus über diese
Fragen ist noch immer Joseph Langen, Das vatikanische Dogma von dem
Universalepiskopat und der Unfehlbarkeit des Papstes in seinem Verhältnis
zum neuen Testament und der patristischen Exegese. Bitte um Aufklärung
an alle katholische Theologen. Bonn 1871. Darin über Johannes speziell:
S. 11 ff. 79 ff.

2) Cf. Harnack, Entstehung und Entwicklung der Kirchenverfassung,
S. 44.

' '



— 38 —

der Widerstand der Beamtenschaft der Einzelgemeinde.
Johannes hat wie einst Paulus in seinen Briefen xfj ixxXiaia
geschrieben (III 9). Es ist nicht anzunehmen, dass er es tat in
gewolltem Gegensatz gegen die geordnete Vorsteherschaft in
der betreffenden Gemeinde. Der Charismatiker verkehrt immer
mit der Kirche, auch wenn er es mit einem ihrer Teile an
einem bestimmten Ort zu tun hat (vgl. das fast pedantisch feierliche

*j ixxXijaict xov üsov v, ^Sàgoixovaa 'Pwpxjv xjj ixxXrjaiix tov
&SOV xjj nagoixovai] KógivOov (I. Cl. Eingang). Die Kirche ist das

Primäre. Ihre Beamtungen erstehen um ihretwillen, aus der
Nötigung der Verhältnisse, in der die Gemeinden das helfende
Walten des heiligen Geistes sehen. Die ältesten Ämter gehören
der Gesamtkirche an. Sie dienen zum mindesten einem Kreis
von Einzelgemeinden, auf den sie durch die praktisch
vorliegenden Verhältnisse beschränkt werden. So redet der
Presbyterzeuge in den Johannesbriefen zu den Gemeinden, denen er
dient.

Aber schon bahnt sich eine andere Amtsauffassung an,
ein Amt, das bis zu einem gewissen Grade an die Stelle der
Gemeinde treten will, das eine Bevormundung der Gemeinde
erstrebt. Der reine, unverfälschte Episkopat, der sich aus der
Präsidentschaft der Presbytérien entwickelt haben mag l), lag
immer noch auf der Linie der charismatischen Dienerorganisation.

Aber es gab Männer, die dieses Amt bekleideten, die
dessen vergassen, (fû.ongonsvovxsç (III 9) wurden, also an sich
selbst, statt an die Gemeinde dachten, das Charismas
missbrauchten und den eigenen Geist zur Richtschnur der Gedanken
erwählten.

Ein solcher war der Diotrephes des dritten Briefes. Er
handelt selbstherrlich über die Gemeinde hinweg. Er hat nicht
bloss die Briefe des Presbyters der Gemeinde vorenthalten,
sondern auch die Wanderprediger, die von ihm kamen,
abgewiesen, ja diejenigen, die sie aufnehmen wollten, exkommuniziert.

So hat er alle Hoheitsrechte des Gemeindegeistes an sich
gerissen: Sie soll nicht prüfen und nicht über den Ausschluss
beschliessen, er entscheidet. Die Gemeinde ist entmündigt.

') Ich lasse diesen Satz heute, ein Jahr nach der ersten Niederschrift,
nur unter grossen Bedenken stehen. Der Werdeprozess, aus dem sich der
Episkopat entwickelte, ist komplizierter und von mehr Faktoren beeinflusst,
als eine solche beiläufige Bemerkung auszudrücken vermag*.



— 39 —

Aber der Presbyter will bei seinem Kommen — offenbar

vor der versammelten Gemeinde — „der Werke gedenken, die

Diotrephes tut" (III 10). Gajus (1) und Demetrius (12) sind
wohl selbst leitende Personen der Lokalgemeinde, die sehr
wahrscheinlich unter die Exkommunizierten gehörten. Nicht
gegen den Episkopat selbst richtet sich der Verfasser, aber

gegen den anmassenden Jurisdiktionsepiskopat, der nicht mehr
weiss, was die sxxXrpia xov tlsoü ist und sie vergewaltigt. Er
ist gegen den Episkopat, der sich an die Stelle der Gemeinde

setzt, aber nicht gegen den Hirten, der die Herde mit
aufopfernder Selbstlosigkeit weidet.

So versteht auch der Nachtrag des Evangeliums das „geistliche

Hirtenamt". Der beschämte Petrus erhält es. Wohl greift
der Verfasser damit ein in die Primatfrage der Urkirche *).

Es ist unzweifelhaft, dass für ihn trotz seiner starken Betonung
der Gemeinde und gerade wegen dieser Auffassung ein
zentrales, führendes Wirken eines Primus inter fratres gedanklich
nicht fernliegt. Aber es ist, weil es aus Jesus stammt,
charismatisches Amt, Auftrag und Befähigung zum Dienst, aber nicht
zu dem „herrschenden Dienen", das die Karikatur der Urkirche
so meisterhaft versteht. Zum Dienst haucht der Auferstandene
den Jüngern auch den heiligen Amtsgeist ein (20,22). Wie tief diese
charismatische, sogar die personhafte Bewusstheit durchbrechende
Auffassung vom Amt sein Denken bestimmt, zeigt die Tatsache, dass

er sogar den Rückschluss vom Tatbestand des Amtes auf das
Vorhandensein einer dazu gehörigen Charisma wagt: Der jüdische
Hohepriesterprophezeit wahr àgxisgsùç wv xov iviavxov sxsivov (1 l,si).

Nur gegen den tyrannischen Missbrauch eines Amtes, sei

es, welches es wolle, Avendet sich der Evangelist. Er meint es
nicht nur technisch, sondern ethisch, wenn er das Amtswirken
als ein Dienen an der Gemeinde darstellt. Dem ethischen
Grundgedanken der Liebesgemeinschaft wird auch jedes Amt
unterordnet. Auch Jesu Amt an der Gemeinde ist ein dyanäv xovç
iâtovç sic xs'Xoç (13,i). Und so lebt er's den Jüngern für ihr
Amtswirken vor. Die Szene der Fusswaschung ist vor allem
— das Mithineinwirken von Nebengedanken, die auf anderes
anspielen, ist dadurch nicht durchaus abgelehnt — eine Tat-

') Es ist nicht die Fragestellung, auf die die römische Primatidee
antwortet! Vgl. Langen, Vat. Dogma und NT, S. 12 ff.; Weinet, Artikel
„Kirche" in ~Rgg, III, Sp. 1128.



— 40 —

predigt über den Dienst der Jünger an der Gemeinde. In der
Jüngerschaft dürfen wir die ganze Kirche abgebildet sehen,
um die ja die Abschiedsreden Jesu kreisen (17,30). Wie Jesus
den Jüngern dient, so sollen sie einander und — wie der
schlichte Leser sicher folgern soll ¦— so sollen alle, die einen
Dienst haben, der Gemeinde dienen '), Von hier aus fällt ein
ruhiges, klares Licht auf die Stellung des Johannes zu den in
der Ausbildung begriffenen Gemeindeämtern. Der Mystiker
setzt sich mit ihnen nicht in technischer Erörterung auseinander.
Aber er wendet sich gegen die Verderbnis des Dienstes. Aus
diesem innerlichsten Grunde tritt er gegen monarchische
Bestrebungen im Verwaltungskörper der Kirche auf. Er könnte
die Sätze vom unbedingten Gehorsam gegen den Episkopat, die
bei Ignatius von Antiochien so zahlreich sind, noch nicht sagen.
Er scheint, wenn schon andern Geistes, dem römischen Clemens,
wo dasPresbytertum und das Bischofamt noch nicht so geschieden
auftreten, mit seiner persönlichen Anschauung näherzustehen.
Die Klausel des Clemens, die den Bischöfen das Amt unter der
Zustimmung der Gemeinde verleihen lässt (awsvâoxr^àa^g xîjg

ixxXr;aiaç ndarjç, I. Cl. 44,s), dürfte ihm nicht fernliegen.
Umgekehrt tritt der Episkopat, wie wir an seinem Gegner gesehen
haben, in seiner Kirchenprovinz schon monarchisch auf. Es
wird deshalb als nicht unwahrscheinlich bezeichnet werden
dürfen, dass die johanneischen Schriften in der Zeit zwischen
Clemens und Ignatius geschrieben sind. Nur muss angemerkt
werden, dass trotz der letztgenannten Erscheinung die Reflexion

über die technische Seite des Amtes in der römischen
Gemeinde weiter gediehen zu sein scheint als in den johanneischen

Kreisen. Es ist ja auch mehr als wahrscheinlich, dass die

Entwicklung in den verschiedenen Provinzen der Gesamtkirche

ungleich rasch vor sich ging. Auf alle Fälle tritt auch
an diesem Punkte der Übergangscharakter der johanneischen
Kirche zutage. Sie steht an der Wende der Zeiten.

Wir schliessen. Die Frage, die wir für den Anhang (s.

Einleitung) vorgesehen haben, hat am Schluss des letzten
Abschnitts schon ihre Antwort gefunden. Die johanneische
Literatur und die darin beschriebene Kirchengestalt findet nach

]) Die Beschränkung des Hinweises auf das Verhältnis der Jünger
untereinander und zum Meister, die Harnack in der Erzählung entdeckt
(Harnack, Entstehung und Entwicklung, S. 49), ist wohl doch etwas künstlich.



— 41 —

unserer Erkenntnis ihre natürlichste Stelle zwischen dem I.
Clemensbrief und den echten Ignatianen, also zwischen 96 und
115, eher nach dem Jahr 100, da die episkopale Verfassung
schon zu deutlich sichtbar wird.

Über das paulinische Pneumachristentum hinüber hat sich
in Johannes die Kirche, soweit das noch möglich war,
zurückgefunden zum geschichtlichen Jesus. Sie kann ihn aber doch

nur ncch als den fleischgewordenen Christus begreifen. Das
Fleisch des Christus ist so massiv betont, dass es ein Pauliner
kaum verstehen kann. Die geistige Herrlichkeit des Christus
ist so in das geschichtliche Bild eingetragen, dass ein Urchrist
den geschichtlichen Jesus kaum wieder erkennte. Aber gerade
diese complexio oppositorum ist auch für die Art, wie Johannes
seine Kirche sieht, bezeichnend. Die reale Kirche wird deutlich
wahrnehmbar in ihren Handlungen, trotzdem er selten solche
direkt beschreibt. Sie spiegeln sich nur in der heiligen
Geschichte. Aber das Gebet enthält eine konkrete Bekräftigungsformel,

die Sakramente werden mit fast verletzend harten
Worten beschrieben, die Ethik hat eine sehr praktische
Ausprägung gewonnen.

Kirchenlehre und Bekenntnis sind nicht als nebensächlich
behandelt. Es geht dem Verfasser auch um die Güter, die für
das Äussere der Kirche von Wichtigkeit sind, wie ihre
Geschlossenheit und Einheit, um die Ämter und ihren segensvollen
Gebrauch. Die johanneischen Schriften sind durchaus kirchliche
Schriften. Das ist eines der Resultate, die die vorliegende
Abhandlung* klarstellen wollte.

• Aber zugleich wird ein Bestreben sichtbar, im Kult den
Geist, im Sakrament den Christus, in der Einheit der Glieder
ihre unio mystica mit Gott und Jesus, in ihrer Geschlossenheit
ihre Fähigkeit zur Güte, in der praktischen Gebotsethik den
einen Herzschlag des neuen Gebots zur Geltung zu bringen.
Die kirchlichen Güter sind dem Verfasser gegeben. Er lebt in der
Kirche und vor allem in ihrer Gegenwart. Aber er lebt in ihr das
Leben des Geistes. Die Kirche ist da, und er will sie nicht
ändern. Aber er ist einer der grossen Traditionsrealisten, die von
der Tradition leben können, weil sie sie völlig neugestalten.

So ist Johannes der Rückschauende und der Ausschauende.
Er kommt mit seiner Tradition aus der Urkirche und rettet
aus ihr den Wirklichkeitsreichtum des geschichtlichen Jesus



— 42 -
und den Reichtum an transzendenter Realität, den die Pauliner
der Gemeinde geschenkt. Er sieht alles mit seinen Augen, und
es sind schon die Augen einer andern Zeit. Das Alte gestaltet
sich vor ihnen für eine eben anhebende Zukunft. Er sieht aber
auch in die Zukunft. Und er sieht in ihr widerliche Entzweiung
und verwüstende Gewalt. Und auch die Zukunft sieht er mit
seinen Augen. Aber es sind die Augen, die geschärft sind durch
die klare Erkenntnis des Ursprünglichen. Er gestaltet voraus
das Verderbende ins bleibend Ideale. Er schliesst die eine Kirche
in mystischer Tiefe ab von den zersplitternden Kräften und
erweicht nochmals die felsige Gewalt in ein dienendes
Füreinander. So übernimmt er den Körper einer Kirche, die schon
anfängt, mit der sichtbaren Form die unsichtbare Gestalt ihres
Wesens zu beeinflussen. Aber noch einmal wendet er mit
gewaltiger Kraft den Prozess: die Form durch den Geist
durchwirkend. Vom Transzendenten, Metaphysischen, Göttlichen aus
erfüllt er die Kirche mit dem Inhalt, der sie lebendig erhalten soll.

In allem geht sein Denken auf das Zentrale. Auch die kirchliche

Gegebenheit ist ihm die Peripherie, die aufs Zentrale weist.
Das ist das zweite Resultat, das unsere Untersuchung gezeitigt.

Indem aber Johannes ein Gegebenes mit dem reichsten
Inhalt erfüllt, hat er wie keiner auf die Zukunft gewirkt. Den
geschichtlichen Zwang, der zur immer starreren Form des

kirchlichen Lebens führte, hat auch er nicht aufzuhalten
vermocht. Aber, wo innerhalb der gegebenen Kirche hinfort sich
erneuernde, geistgewirkte Kräfte regten, da haben sie in seinem
Geiste mitten im Gegebenen lebendige Fülle, reale Ewigkeit im
Geistlichen, Christus im Sakramentalen ergriffen, die ecclesia
formans in der ecclesia formata gefunden.

Auch Johannes war ein „Schrittmacher des Katholizismus".
Aber eines reinen Katholizismus. Er hat in die später durch
Hierarchie und Versachlichung des Geistigen entartete Kirche
hinein jenes Ferment der Mystik getragen, das die Hierarchie zur
Schale und die Versachlichung wieder zum Gefäss werden liess.

Sein Geist ist in der Kirche das Licht gewesen, das durch
die fahlen Fenster in den ummauerten Raum fiel, trotz der
Brechung ein Strahl der ewigen Sonne, die uns ihrer nicht
vergessen lässt, ein Strahl aus dem Evangelium vom Gottesreich,
der uns eine Ahnung seiner Güter ermöglicht, jetzt schon, da

wir sie immer noch erst schmerzlich erwarten müssen.
E. Gauglee.


	Die Bedeutung der Kirche in den johanneischen Schriften [Schluss]

