Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 15 (1925)

Heft: 1

Artikel: Die Bedeutung der Kirche in den johanneischen Schriften [Schluss]
Autor: Gaugler, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403996

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403996
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Y,

Die Bedeutung der Kirche
in den johanneischen Schriiten.

(Schluss.)

2. Die Gedanken Uber die Kirche.

Nach einem Kirchen,begriff“ sucht man bei Johannes ver-
gebens. Er gibt auch keine reflexive Beschreibung in der Rich-
tung der paulinischen Gedanken vom Leib Christi und Tempel
Gottes. Und dennoch ist das Intercsse an der Kirche rege.
Jesus ist auch bei Paulus nicht in engere Verbindung mit der
Kirche gebracht als hier. Die paulinische Hochschétzung der
christlichen Gemeinde wirkt nach. Alle Bilder klingen mit
neuer Kraft an und werden vertieft durch die Ergebnisse spa-
terer Erfahrung. Die Sorge um die Kirche und die Liebe zur
Kirche finden ihren beredten Ausdruck vor allem in der Be-
tonung ihrer Einheit., Aber auch die schroffe Scheidung zwi-
schen Welt und Kirche wird in fast wehtuender Beleuchtung
sichtbar. Sie wird durch die metaphysische Begrindung des
Tatbestandes zur unabwendbaren Tragik fir Kirche und Welt.
Gemildert wird diese herbe Zeichnung nur durch die Beseiti-
gung anderer Grenzpfihle. Die Kirche selbst hat die alte Scheide-
wand zwischen Juden und Heiden vollig niedergerissen. Der Uni-
versalismus der Kirche ist einc frohe Gewissheit fir die
Gemeinde.

a) Das lebendige Interesse an der Kirche.

Das Interesse des Johannes an der Kirche macht sich in
verhéltnisméssig zahlreichen Bildern und Hinweisen bemerkbar.
Bedeutsam fiir seine Tiefe ist aber, dass hierbei immer das
Verhéltnis Jesu zur Kirche Gegenstand der Betrachtung ist.

Die Kirche ist, was sie ist, nur in ihrer Zugehorigkeit zu
Ihm. Nicht die Machtstellung oder die #ussere Ordnung der
Kirche interessiert den Verfasser. Sondern nur die geheimnis-



—_ 98

vollen, entscheidenden Vorginge, die ihre Verbindung mit dem
guten Hirten (10,1—19) bezeugen. Die Kirche ist die Herde
des guten Hirten Jesu?l). Aber nicht die Herde steht im Mittel-
punkt der Betrachtung, sondern der Hirte. Was die Herde an
ihm hat, will die etwas verwickelte Parémie ausdriicken: Kr
ruft sie zur Weide als der einzig wahre Hirte (10,1—¢), er ist
,die Tir“, die zum Leben in Uberfluss fiihrt (10,7—10, er ist
der gute Hirt, dem das Leben fiir die Herde nicht zu teuer
ist (10,11—19). Aber bezeichnend ist, dass er hier sein Leben
fir die Herde ldsst, — das Stihnewirken ,fir die ganze Welt“,
das I 22 noch betont wird, mit echt johanneischem Realismus
verengend. Die Kirche aber erhidlt nochmals in allen ihren
Gliedern eine absolute Bedeutung dadurch, dass sie die Gemein-
schaft der ,Seinen® ist (10,4), die ihn ,kennt“, in jener Ir-
kenntnis, die das intimste Eigentums- und Einheitsverhéltnis
zwischen dem FErkennenden und Erkannten herstellt (10,15 2).
Die urchristliche Auffassung von der Kirche, die noch keine
Mischung von wahren und unwahren Gliedern in der Kirche
kennt, ist noch nicht aufgegeben,

Der im gleichen Zusammenhang beriihrte Gedanke von
der Einheit und Universalitit der Kirche wird uns weiter unten
beschaftigen,

Dass dem Evangelisten die Beziehung der Gemeinde zu
Jesus am Herzen lag, zeigt die zweite Bildrede, die offenbar
“auf die Kirche anspielt: die Parémie vom wahrhaften Wein-
stock (15,1—12). Dass die Gemeinde am Christus bleibe, dass
sie darum von Gott weiter gereinigt werden kann, um immer
mehr Frucht zu tragen, ist das Anliegen des Johannes. Ausser
dieser engsten Verbindung mit Jesus gibt es auch keine Ge-
meinde. Wer sich aus dieser Verbindung mit Christus 16st, der
wird von der wahren Gemeinschaft iilberhaupt getrennt ). Aber
auch die Aufgabe der Kirche wird gezeichnet. Durch ihre Ge-
m Beziehung der Pardmie ist wohl auch dann erlaubt, wenn
Zahns Feststellung, dass das Bild vom Hirten in Israel wie bei den Griechen
nur fiir den Konig und Fiirsten gebraucht wurde, richtig ist. Zakn, S. 451.

%) Vgl. Heilmiiller bei J. Weiss II, S.799: «Dieses Kennen bedeutet
ja nach der tiefen johanneischen Auffassung zugleich eine innerliche An-
eignung. »

%) Die Kehrseite dieses tiefen Gemeinschaftsbegriffs ist die Schroffheit
gegen die sich Trennenden. Auf 15, 6, beriefen sich die Henker der Inqui-

sition fiir ihre Scheiterhaufen. (Vgl. Overbeck, Franz, Das Johannesevange-
lium, hrsgg. von Carl Albrecht Bernoulli, Tiibingen 1911, S. 125.)



—_ 99

botstreue, die die Liebe wirkt, durch ihr wirksames Gebet ver-
herrlicht sie Gott. Die hohe Bedeutung der Kirche, die in den
jingern Schriften des neuen Testaments tiberall lebhaft erortert
wird, ist auch bei Johannes schon zu finden. Die niichterne
Art, mit der das Verherrlichungswerk beschrieben wird, ent-
spricht dem doppelseitigen Charakter zartester Mystik und
kirchlichcn Realismus’, der diesen Schriften eigentiimlich ist.

Durch die Erhohung der Bedeutung der Kirche, erfihrt —
wenigstens solange als jedes Mitglied in ihr voll gezidhlt wird! —
auch der Christenstand eine Erhohung. Er kann bei der volligen,
mystischen Einheit des Christus mit der Christengemeinde nicht
mehr durch das Verhiltnis des Knechtes zum Herrn, wie in
der israelitischen Volksgemeinde, ausgedriickt werden. Jesus
nennt im Anschluss an die Bildrede vom Weinstock die Seinen
gitor. Die Gemeinde besitzt die vollige Gotteserkenntnis durch
Christus. Er teilt mit ihr alles. Aber auch mit jedem Einzelnen.
Die Bezeichnung stand mit der Entwicklung der hierarchischen
Ordnung der spétern Zeit in Spannung. Sie hat sich wohl
deshalb nicht als Selbstbezeichnung der Christen durchsetzen
konnen. Nur mystische Kreise innerhalb der Kirche, die auch
die vollige, personhafte Gemeinschaft mit Christus wieder
suchten, haben sie spiter erneuert!). Fiir Johannes und seine
Auffassung des Kirchlichen, die auch hier das Gegebene iiber-
nimmt und vertieft, ist sie charakteristisch.

Wie sehr aber des Johannes Gedanken sich um das Ge-
schick der Kirche bewegen, zeigt das Kirchengebet 2) von Ka-
pitel 17. Jesu letzte Sorge bewegt sich um das Geschick seiner
(xemeinde. Sie ist sein Werk auf Erden (17,1). Durch die Ver-
mittlung vollkommener Gotteserkenntnis hat er sie begriindet.
Darum geht sein ganzes seelsorgerliches Trachten darauf aus,
dass sie in dieser Erkenntnis erhalten bleibe. Die Kirche ist
aber nicht eine Anhingerschaft von durch intellektuelle Er-
kenntnis mit cinem Meister verbundenen Schiilern. Sie ist keine
Philosophenschule nach griechischem Muster, sondern eine
metaphysische Grosse, das Eigentum Gottes, das dieser seinem
Sohn gegeben (17,5). Sie allein ist hinfort sein Fiirsorgebereich.

) Zum ausserjohanneischen Géebrauch der Bezeichnung vgl. Adolf
Harnack, Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten drei
Jahrhunderten, Leipzig 1906. 1., Exkurs I, S. 852—354.

%) So nennt es mit Recht Heidmiiller bei J. Weiss, II, S. §38.



— 30 —

Fiir die Welt bittet er nicht. (17,9). Sie ist seine dofe (17,10). Sie
soll in der Welt sein Werk fortsetzen (17,s). Sie soll durch
die Gotteserkenntnis (Wahrheit) von der Welt abgesondert
bleiben und zu Gottes dauerndem Eigentum geweiht sein (17,17).

Ihre Einheit ist ihm tiber alles wichtig (17,20—23). Sie wird
ihre Mission ermoglichen und zugleich das Ziel derselben sein.
(17,21.20). Ihre Gotteserkenntnis, die aus der Erkenntnis des
messianischen Charakters Jesu fliesst (17,35), soll sie zum Schauen
seiner Herrlichkeit (17,24), zur Vollendung der Gemeinde in
seiner realen Gegenwart, fiilhren. Sie besitzt ja jetzt schon seine
Herrlichkeit (17,32). Die Liebe Gottes soll ihr ganz gehoren (17,z6).

Kraftvoller ist nie von der Kirche gesprochen worden.
Die Kirche ist Jesu ganze Liebe. Alles Gotteswirken an der
Welt vollzieht sich durch sie. Ohne die Kirche gibt es keine
Beziehung zu Gott und ausser ihr keine von Gott zur Welt.
Die Kirche hat vollig das alte Gottesvolk, das einstige Instru-
ment Gottes fiir sein Weltwirken, abgelost. Was hier im Kir-
chengebet des Evangeliums zum Ausdruck kommt, durchzieht
aber die ganze Gruppe der Abschiedsreden Jesu (15,6). Jesus
und seine verfolgte, aber siegreiche Gemeinde sind ihr Gegen- .
stand. Zieht man diese zentrale Stellung, die der Kirche in der
(Gedankenwelt des Johannes zukommt, in Betracht, so ist auch
die Moglichkeit, ja Wahrscheinlichkeit gegeben, dass da und
dort in verhiillter Weise von der Bedeutung der Kirche die
Rede ist. Die tiefsinnig-allegorische Betrachtungsweise, die das
Johannesevangelium auszeichnet, verstirkt das Recht dieser
Vermutung, So redet vielleicht die Erzidhlung von der Hochzeit
zu Kana (2,1-11) unter dem Bild vom schlechten und guten
Wein von der alten und neuen Theokratie. Es wire dann ver-
standlich, warum die Tempelreinigung gleich anschliessend an
den Anfang der Wirksamkeit Jesu geriickt ist (2,12—212). Denn
Johannes liebt es, in zwei sich folgenden Bildern einen Ge-
danken zu bekraftigen. Der Herr der neuen Gemeinde eifert
fiir ihre Reinheit.

Sollte nicht die Gemeinde in dem Blindgeborenen und
Sehendgewordenen (9,1 ff) ihr eigenes Bild haben erkennen
kénnen? Jesus, ihr Herr, hat ihr das Licht der vollen Er-
kenntnis gebracht, so dass sie, die einst in Finsternis war,
Gott zur Verherrlichung dient, da sie nun, sehend geworden,
ibn anbetet (9,3s), den Sohn ehrend wie den Vater (D2 f.).



e B

b) Die Ausschliesslichkeit der Kirche.

Die Kirche ist nach Johannes das Werk Jesu und des ihn
ablosenden Geistes. Sie ist nicht ein Machwerk von Menschen,
die sich ein Statut gegeben. Dennoch haben die Menschen ihre
Gestalt mitgeformt und nicht weniger als die, die zu ihr ge-
horten, auch ihre Feinde. Das Resultat bitterster Kampfe ist
vor allem ihre Abgeschlossenheit. Immer ausschliesslicher wird
sie. Immer hiirter wird die Hille, die sie um den kostbaren
zarten Inhalt legt, wie die Niisse in heissen Jahren hirtere
Schalen bilden, damit der Kern nicht vertrockne.

Dem suchenden Leser, der nur auf den wesentlichen Inhalt
achtet, scheint das Johannesevangelium voll erbabener Ruhe
zu sein. Dem historischen Betrachter, der auch die #ussern
Vorgiinge, die er erzihlt, werten will, kann sich ebensoleicht
cine entgegengesetzte Auffassung aufdrangen. Das ,zarte Haupt-
evangelium* ist auch voll herben Kampfs. Es rechnet ab mit
einer ganzen Reihe von Gegnern, und die Briefe leisten ihm
‘hierin Gefolgschaft.

Die ersten Kapitel enthalten eine deutliche Auseinander-
setzung mit der Sekte der Johannesjlinger. Die Gemeinde
nimmt aber das Zeugnis des Tédufers fir sich selbst in Anspruch.
(1,19 ff; 3,00 ft).

Der Streit mit der jiidischen Synagoge wird mit unerbitt-
licher, riicksichtsloser Schirfe gefiihrt. Die Volksgenossen des
Verfassers sind fiir ihn ,die Juden® (1,90; 2,.13 u. a. St.), ihre
Feste sind ,die Feste der Juden“ (2,13; 5,1; 6,4; 11,55), sie sind
die Jeidenschaftlichsten Feinde Jesu, wohl auch in der Gegen-
wart des Verfassers (D,16.18; Ty1; 6,41 9,225 10,24.81; 11,8 u. a.).
Sie stehen dem Sakrament der Kirche verstindnislos gegen-
tber (Cp. 3 und 6). Sie verschulden sich gegen den heiligen
Geist, indem sie Jesum der Besessenheit und Blasphemie be-
schuldigen (7,195 8,49; 9,24), sie bekédmpfen das messianische Be-
kenntnis der Gemeinde mit Schriftgriinden (7,27.42; 9,50; 12,34),
sie verhéingen tber die Angehérigen der Gemeinde den Syna-
gogenbann (9,22; 16,3), sie verlachen die Armut der Kirch-
genossen (9,34). Umgekehrt rechnet die Gemeinde griindlich ab
mit allen geheiligten Anspriichen des alten Gottesvolks. Moses
hat den Juden das Gesetz gegeben, aber sie tun es nicht (7,1s).
Die Gemeinde nimmt das alte Testament fiir sich in Auspruch.
Die Juden meinen in der Schrift das Leben zu haben. Aber



— 32 —

ihr Schriftgebrauch ist gottlos, da sie den Gott, der die Schrift
gegeben, verleugnen. Die Schrift zeugt viel mehr von Jesus,
dem sie die Anerkennung verweigern. Nur die Gemeinde, die
den Geist hat, der von Jesus zeugt, besitzt darin den Schliissel
auch zum alten Testament (5,s0). Moses weist auf Christus hin
(b5 fI.). Sie diirfen sich nicht auf ihn berufen. Die Gemeinde
findet die Ereignisse der Heilsgeschichte in der Schrift verheissen
(12,53-18). Ja, ihr Offenbarungsbesitz {iberbietet den kargen
Schatz des alten Testaments: Die Viater assen ein Brot zum
- Tode, die Gemeinde hat in Jesus das Himmelsbrot, das ibr
immer erneut zum Leben dargereicht wird (6,s0.50.53). Moses
brachte das Gesetz, Jesus Gnade und Wahrheit (1,17). Ja, Jesus
stellt sich souverdn iiber das Gesetz (7,22; b,17), er braucht
nicht Moses zum Zeugen, Gott selbst zeugt fiir ihn (5,5:1). So-
wagt es die Gemeinde, zum vernichtenden Schlage auszuholen.
Die Juden sind nicht mehr Abrahamskinder, — das sind die,
die Gottesfreunde sind, wie einst Abrabham (8,35). Durch ihre
Verschlossenheit gegen die Botschaft der Gemeinde, die Jesum
verkiindet, zeigen sie, dass sie nicht aus Gott sind, sondern
aus der Welt (8,6 f.), von unten (8,), nicht Gotteskinder,
sondern Teufelskinder (8,ss).

Die Gemeinde hat jede Verbindung mit jiidischem Wesen
aufgegeben. Die Verselbstindigung der Gemeinde ist vollig
durchgefiihrt. '

Aber auch die Feinde, die sich aus den eigenen Reihen
rekrutieren, werden riicksichtslos ausgeschieden. Es gibt nicht
verschiedene Kirchen. Wer sich von der Kirche trennt, kann
keine andere Kirche griinden, weil er sich damit von Christus
trennt. Die, welche nicht die gleiche Lehre haben, sind aveiygioro:
1 2,18, Daran, dass sie die Kirche verliessen, erkennt man
ihren Grundcharakter. Sie sind auch nie ,aus uns gewesen‘.
(I 2,19: && fudy sEfAYwr, GAA ovx 10av 8 nuwr.) Sie sind aus
der Welt und reden aus der Welt, darum hort sie die Welt
(I 44). Wer das Bekenntnis der Kirche nicht teilt, ist der
Irrlehrer, der Antichrist (II 7). Er hat Gott nicht (I 9). Jede
Gemeinschaft, auch die harmloseste gesellschaftliche Berlihrung
mit den Irrlehrern, ist gefidhrlich und verpont. Alles, was nicht
in der Kirche ist, fillt unter den richtenden Terminus ,Welt“.
Von ihr ist die Kirche voéllig geschieden. Zwar ist die ganze
Welt das Schépfungswerk des Logos-Christus. Aber die Welt



steht ihm verstindnislos gegeniiber (I 3,1), sie hasst Jesum
(1,113 3,20; 1) und darum auch die Jinger (15,15.20). Die Welt
mochte Jesum der Ehre berauben, nur die Kirche verherrlicht
ihn (17,10). Die Gegensitzlichkeit ist metaphysischer Natur.
Oidccpsy 61 én wod Heol Eouey, xel 6 x6ouos 0kog &v T TOVNQD
xsirat. I Dpe. Darum ist strenge Ausscheidung alles Weltlichen
(I 2,15) sittliche Pflicht fiir die Gemeindemitglieder. s gibt
kein Zwischendrin. Iis gibt nur Gotteskinder, — und solche nur
in der Kirche, — und Teufelskinder, — so heisst die ganze Welt.
(I 3,10 ff.) Auch von der heidnischen Welt, mit der der Kampf
noch nicht so bitter entbrannt zu sein scheint, wie mit der
judischen, nimmt die Kirche nichts an (IIT 7).

Die Einkapselung der Kirche hat begonnen. Wir kénnen
die kraftvolle Geschlossenheit bewundern. Wir Spétere spiiren
aber doch auch die Gefahren dieser Entwicklung. Doch werten
wir hier nicht. Wir konstatieren nur: Der Mann, der die Dinge
so sieht, ist durch und durch Kirchenmann. Er lebt nicht nur in
dem, was alle in der Kirche teilen. Aber er kénnte nicht ausser-
halb der Kirche leben, weil es fiir ihn ausserhalb kein Leben
gibt. Er koénnte das Zinzendorfsche: ,Ich statuiere kein Chri-
stentum ohne Gemeinschaft“, nachsprechen, aber er kénnte nicht
wie der fromme Graf verschiedene Christentiimer anerkennen
und vereinen. Denn die Gemeinschaft gibt es fiir ihn nur in
einer Auspriagung.

c) Die Kirche der Priidestinierten.

Und dennoch ist es keine kleinliche Abgeschlossenheit, die
der johanneischen Kirche eignet. Der Eifer fir ihre Reinheit
verzehrt den sonst so zarten Propheten der Liebe. Noch ein-
mal sammelt sich in diesem Manne der urchristliche Geist,
der nur die wirklichen Jiinger in der Gemeinde Gottes zu sehen
vermag. Das Ideal des heiligen Volks, das seither fiir alle, die
es verwirklichen wollten, zu phantastischer Verirrung oder
zu bitterer Enttduschung fiihren musste, schwebt ihm vor Augen.
Aber er will diese Gemeinde nicht schaffen. Er glaubt an die
communio sanctorum. KEr hat dafiir eine metaphysische Be-
grindung. Schérfer als bei Paulus ist bei Johannes der Prii-
destinationsgedanke ausgesprochen !). Fiir die scharfe Scheidung
der Kirche von den Juden und Heiden, die wir im vorher-

) Vgl. Holtzmann, LNTTh II, S. 504 ff., Weinel, BThNT, S. 595 ff.
Internat. kirchl, Zeitschrift, Heft 1, 1925. 3



— 34 —

gehenden Abschnitt behandelt, findet der Apostel die Begrindung
in einem souverdnen, transzendenten Gottesakt. Wir haben
‘gesehen, wie der Vorgang der Wiedergeburt zeitlich unbe-
stimmt gefasst wurde. In der Kirche wurde er allerdings immer
entschiedener mit der Taufe in eins gesetzt. Aber die auf diese
Anschauung hinfithrende Entwicklung ist bei Johannes noch
nicht abgeschlossen. KEs gibt ein geheimes Gottesgeschehen,
das aller Selbsttiitigkeit des Menschen voraufgeht, selbst dem
Hinzutreten zu Jesu und so selbstverstdndlich auch der Taufe.
Der Glaube offenbart ein ,Gezogenwerden“: Ouvdsic divaras
A%ty medg ue fav uy 6 warro 6 mEWYrag pe EAxVOYy auriv. 6,44.
Zu Jesus kommt nur, ,was ihm der Vater gibt“. Das erbau-
liche Wort: ,Wer zu mir kommt, den werde ich nicht hinaus-
stossen“, das den Vers 6,37 schliesst, verliert durch die pri-
destinatianische Wendung des Vordersatzes viel von seiner
,Erbaulichkeit“. (Vgl. V. 65.) Diese Voraussetzung fir die
Sammlung der Kirche ist vor allem auch im Kirchengebet
ausgesprochen. (17,2.6.7.8.9.24. Vgl. 18,0.) Von hier aus gewinnen
alle die mystischen Riickbezilige auf den Vorgang der Wieder-
geburt kantige, herbe Form: Man muss aus Gott sein, um
Gottes Worte zu hoéren (8,47). Man muss von vornherein zur
Herde des guten Hirten gehoren, um seine Stimme zu erkennen,
wenn er kommt (10,14.16.26). KEr besitzt schon eine Herde, zer-
streut in der Welt, ehe die Kirche in die Sichtbarkeit getreten
(11,52). Nur die, die aus der Wahrheit sind, kénnen ,die Wahr-
heit tun“. Sie haben aber schon, ehe sie Jesus kennen lernten,
Werke getan, die ,in Gott getan“ sind (3,21; vgl. 18,17). In
mannigfaltigster Weise leuchten vor unsern Augen die Er-
scheinungen auf, die jenseits des menschlichen Vermogens in
der unbegreiflichen Wahl Gottes liegen.

Im Gedanken der vorherigen Zubereitung Gottes durch
seine selbst vom Gottessohn unabhéngige Wirksamkeit ist Jo-
hannes konsequent. Dass er mit diesem realistischen Determi-
nismus eine Ethik verbindet, die eben doch von den Glaubigen
eine stetige Mitwirksamkeit fordert, erklidrt sich aus seinem
gesunden Sinn fiir das praktisch Vorliegende. Er sah eben
beides in gleicher Evidenz: die unerklédrliche Scheidung, die
die Kirche in die Welt brachte, fiir die er die Iirklirung in
Gott zurtickschob, und die Mannigfaltigkeit der Moglichkeiten
auch nach getroffener ¥ntscheidung, die das Entschiedene doch



— 35 —

immer wieder in Frage stellt. Die Rebe kann sich wieder vom
Weinstock losen (1D,), ein Abfall ist mdoglich (6,6). Die
ausfiithrliche Betrachtung dieses ethischen Indeterminismus fallt
ausser den Rahmen unserer Fragestellung ?).

Der pridestinatianische Unterbau der johanneischen Auf-
fassung von der Kirche wird dadurch nicht entfernt, Die Kirche
ist die Sammlung der Gotteskinder (11,52). Ihre Abgeschlossen-
heit ist deshalb eine absolute.

d) Der Universalismus der Kirche.

Aber ebenso urspriinglich, metaphysisch ist der Univer-
salismus der Kirche begriffen. Das Resultat der paulinischen
Kiampfe: die Weltbestimmung des Evangeliums, tritt bei Jo-
hannes durch die Logoslehre und die ganze Darstellung Jesu 2)
als eine von Anfang an gegebene Tatsache auf.

‘Von jeher stammen die Beziehungen des lLogos zur Welt
(1,10.[5]). Jesus ist der Welt Heiland (4,42), das Licht der Welt
(8,125 9,5). Die Welt soll an ihn glauben (17,21), seine Sendung
anerkennen (17,.3). In Jesus hat Gott die Welt geliebt (3,16)
und iiberwunden (16,s3). Er ist das Lamm Gottes, das die Siinden
der Welt wegnimmt (1,29), nicht bloss die der Kirche (I 2,3) ).
Wiahrend die Mchrzahl der Juden ihn verlidsst, sektiererische
Gruppen sich von der Kirche Ilgsen, gehdren umgekehrt von
Anfang an auch Samaritaner (Cp. 4) und Griechen (12,20 ff.) )
in seine Gefolgschaft und im hohepriesterlichen Gebet betet er
flir alle Generationen von (laubigen, die durch die Tradition
der Jiinger glaubig werden. (17.20).

Uberhaupt ist der ,Katholizismus“ der johanneischen From-
migkeit nicht bloss ridumlicher, sondern auch zeitlicher Natur.
Das Bewusstsein, in der Gemeinschaft mit der Generation der
Augenzeugen zu stehen, eine Tradition zu besiizen 8) ist lebendig,

Yy Vgl. Holtzmann, LNTTh, 11, S. 540 ff., Weinel, BThNT, S. 595 ff.

%) Schiatter, ThNT, S. 105: < Von der Sohnschaft Gottes aus stand Jo-
hannes sofort im Universalismus. Durch sie bringt Jesus nicht bloss fiir
die Geschichte Israels, sondern fiir die der Menschheit die Sendung.»

%) Schiatter, ThNT, II, 117: « Durch den Weltbegriff erhilt der Buss-
ruf Jesu eine alle treffende, schlechthin universale Fassung.»

%) W. Bousset, Artikel «Johannesevangelium» in RGG 1II, Sp. 626:
« Der Universalismus ist eine Tatsache geworden, iiber die man sich nicht
mehr streitet. s

) Vgl. Banmgarien, bei J. Weiss, II, S. 867.



— 36 —

und die Bedeutung einer Verbindung nach vorne mit den jungen
Geschlechtern, die folgen (17,20), ist schon in ihrer Wichtigkeit
ergriffen. :

Die johanneische Kirche ist — abgesehen von der Hier-
archie —, also in idealem Sinne des Wortes, katholisch.

e) Die Einheit der Kirche.

Der Universalismus nétigt aber zu einer um so kriftigeren
Sorge um die Einheit der Kirche. Folgerichtigerweise treten
darum die feierlichen, nachdriicklichen Einheitsformeln gerade
von dem Zeitpunkte an auf, wo der Universalismus erkdmpft
und befestigt ist (Ephes. 4.—6). So finden sie auch in den
johanneischen Schriften vollen Widerhall. Der grosse Hirte
fiihrt alle in eine Gemeinschaft, so dass von der Kirche als
einer Sammlung aus allen Volkern gilt: uie woipwy, sic moyuiy
(10,16). Alle bisher zerstreuten Gotteskinder hat der Eine durch
sein Opferwirken ,in Eins* zusammengebracht (11,s2).

Aber die Einheit ist nicht nur das Triumphlied der sieg-
reichen Kirche. Sie ist auch die Sorge der schon innerlich be-
drohten Kirche. Beides ist ineinander verschlungen in dem
grossen Kirchengebet des Herrn der Kirche (17,20—23; [24-26]).
Die Furbitte der Gemeinde macht das Einssein zu einem Haupt-
anliegen.

Aber nicht kirchenpolitische Angst betet also, sondern die
Seelsorge, die ein letztes, absolutes Ziel erstrebt. Es geht nicht
um die Uniformitédt, sondern um die letzte Einheit der Kirche
mit Gott und Christus (17,:1), um die letzten missionarischen
Ziele des gottlichen Wirkens. Gerade durch die Iinheit der
Kirche, die ihre Geschlossenheit vollendet, soll noch einmal
das weltweite Erlosungswirken Gottes neu aufgenommen, eine
letzte — vielleicht auch richtende! — Erkenntnismoglichkeit
fir die Welt geschaffen werden.

Die Einheit soll die ideale Gestalt des Kreises besitzen, in
dessen Peripherie jeder Punkt nur in der Beziehung zum Zen-
trum seine Bedeutung hat und zugleich so auf das Zentrum
hinweist, dass es auch von Aussenstehenden nicht {ibersehen
werden kann.

In der aussern Einheit der Kirche wird ihre innere Einheit

mit den gottlichen Personen sichtbar; wie in dieser Teilnahme
am Gottlichen die dofe der Gliaubigen besteht, so zeigt sich



— BT —

gegen aussen in der Einheit der Kirche die tberirdische Maje-
stiat, die sic besitzt. Die Macht der Kirche wirkt auch in ihrem
Binheitsbewusstsein in dieser Zeit noch in der Richtung von
innen nach aussen. An einer rein idussern Einheit und Macht
ist ihr noch nichts gelegen.

Die Freude an der Kinheit formt alle johanneischen Ge-
danken. Die mystische Einheit ist ihr tiefstes Wort. Die kirch-
liche Einheit leuchtet auf in scheinbar nebenséchlichen Ziigen
des Erzidhlungsbildes, wie dem ungeniihten Rock, den Jesus
tragt (19,s) und dem vollen, unzerreissbaren Netz, das Petrus
vor dem Auferstandenen aus dem Meere zieht (21,11).

3. Die Verfassung der Kirche.

Das Verfassungsproblem ') der Urkirche ist eine der hei-
kelsten Fragen geschichtlicher Forschung. Die Dunkelheit, die
uns die Details verhiillt, verlockt zu hypothetischen Ergéin-
zungen. Das gilt auch fir den johanneischen Schriftenkreis.
Besissen wir keine zeitgendssische, wenigstens zeitlich nahe-
liegende Literatur, so wire aus dem DMaterial bei Johannes
kein klares Bild zu gewinnen. KEs ist auch so nur méglich,
einige Umrisse zu zeichnen.

Das Evangelium bietet naturgeméss weniger Stoff’ zu un-
serer Frage als die Briefe. So gehen wir von diesen aus. Der
Verfasser nennt sich im Eingang zu II und IIT ¢ wxpcoizepoc.
Das Wort ist hier offenbar im Sinn von ,Traditionszeuge® (vgl.
I 1,0 ff.) 2) gebraucht. Is ist ein Mann, dessen ydoiona der
Gesamtkirche gehort, der in diesen Briefen spricht. Das alte
charismatische Amt wirkt durch ihn. Aber schon regt sich auch

) Die Literatur S.1 f. (Einleitung). Vgl ausserdem das vom rémisch-
katholischen Standpunkt aus geschriebene Werk von Pierre Batiffol, Ur-
kirche und Katholizismus, {ibersetzt und eingeleitet von Dr. theol. Franz
Xaver Seppelt, Verlag Josef Kosel, Kempten und Miinchen, 1910. Zu Jo-
hannes sh. S. 84 f., 97 f. Batiffol kann natiirlich die Dinge nicht unbefangen
beurteilen. Dogmatische Voraussetzungen gehen der historischen Unter-
suchung voran. — Das klassische Werk des Altkatholizismus iiber diese
Fragen ist noch immer Joseph Langer, Das vatikanische Dogma von dem
Universalepiskopat und der Unfehlbarkeit des Papstes in seinem Verhiiltnis
zum neuen Testament und der patristischen Exegese. Bitte um Aufklirung
an alle kathelische Theologen. Bonn 1871. Darin iiber Johannes speziell:
S. 11 ff. 79 ff.

) Cf. Harnack, Entstehung und Entwicklung der Kirchenverfassung,
S. 44. :



der Widerstand der Beamtenschaft der Einzelgemeinde. Jo-
hannes hat wie einst Paulus in seinen Briefen 7j] éxxdioie ge-
schrieben (IIT 9). Es ist nicht anzunehmen, dass er es tat in
gewolltem Gegensatz gegen die geordnete Vorsteherschaft in
der betreffenden Gemeinde. Der Charismatiker verkehrt immer
mit der Kirche, auch wenn er es mit einem ihrer Teile an
einem bestimmten Ort zu tun hat (vgl. das fast pedantisch feier-
liche ¥ &xxligic o0 Js00 1 Ergoxovee Pouny i xxhneig tod
Jeov 15 wegomovey Koowdor (1. Cl. Eingang). Die Kirche ist das
Primére. Ihre Beamtungen erstehen um ihretwillen, aus der
Notigung der Verhiiltnisse, in der die Gemeinden das heifende
Walten des heiligen Geistes sehen. Die iiltesten Amter gehoren
der Gesamtkirche an. Sie dienen zum mindesten einem Kreis
von Einzelgemeinden, auf den sie durch die praktisch vorlie-
genden Verhiltnisse beschriinkt werden. So redet der Presby-
terzeuge in den Johannesbriefen zu den Gemeinden, denen er
dient.

Aber schon bahnt sich eine andere Amtsauffassung an,
ein Amt, das bis zu einem gewissen Grade an die Stelle der
Gemeinde treten will, das eine Bevormundung der Gemeinde
erstrebt. Der reine, unverfidlschte Episkopat, der sich aus der
Prasidentschaft der Presbyterien entwickelt haben mag 1), lag
immer noch auf der Linie der charismatischen Dienerorgani-
sation. Aber es gab Minner, die dieses Amt bekleideten, die
dessen vergassen, giulomowrsvovres (III 9) wurden, also an sich
selbst, statt an die Gemeinde dachten, das Charismas miss-
brauchten und den eigenen Geist zur Richtschnur der Gedanken
erwéhlten.

Ein solcher war der Diotrephes des dritten Briefes. Er
handelt selbstherrlich tiber die Gemeinde hinweg. Er hat nicht
bloss die Briefe des Presbyters der Gemeinde vorenthalten,
sondern auch die Wanderprediger, die von ihm kamen, abge-
wiesen, ja diejenigen, die sie aufnehmen wollten, exkommuni-
ziert. So hat er alle Hoheitsrechte des Gemeindegeistes an sich
gerissen: Sie soll nicht priifen und nicht tber den Ausschluss
beschliessen, er entscheidet. Die Giemeinde ist entmiindigt.

) Ich lasse diesen Satz heute, ein Jahr nach der ersten Niederschrift,
nur unter grossen Bedenken stehen. Der Werdeprozess, aus dem sich der
Episkopat entwickelte, ist komplizierter und von mehr Faktoren beeinflusst,
als eine solche beiliufige Bemerkung auszudriicken vermag.



Aber der Presbyter will bei seinem Kommen — offenbar
vor der versammelten Gemeinde — ,der Werke gedenken, die
Diotrephes tut“ (IIT 10). Gajus (1) und Demetrius (12) sind
woh!l selbst leitende Personen der Lokalgemeinde, die sehr
wahrscheinlich unter die IExkommunizierten gehorten. Nicht
gegen den Episkopat selbst richtet sich der Verfasser, aber
gegen den anmassenden Jurisdiktionsepiskopat, der nicht mehr
weiss, was die fxzdrole 100 Ysov ist und sie vergewaltigt. Er
ist gegen den Episkopat, der sich an die Stelle der Gemeinde
setzt, aber nicht gegen den Hirten, der die Herde mit auf-
opfernder Selbstlosigkeit weidet.

So versteht auch der Nachtrag des Evangeliums das ,geist-
liche Hirtenamt“. Der beschdmte Petrus erhélt es. Wohl greift
der Verfasser damit ein in die Primatfrage der Urkirche?).
s ist unzweifelhaft, dass fir ihn trotz seiner starken Betonung
der Gemeinde und gerade wegen dieser Auffassung ein zen-
trales, fihrendes Wirken eines Primus inter fratres gedanklich
nicht fernliegt. Aber es ist, weil es aus Jesus stammt, charis-
matisches Amt, Auftrag und Befdhigung zum Dienst, aber nicht
zu dem ,herrschenden Dienen“, das die Karikatur der Urkirche
so meisterhaft versteht. Zum Dienst haucht der Auferstandene
den Jiingern auch den heiligen Amtsgeist ein (20,22). Wie tief diese
charismatische, sogar die personhafte Bewusstheit durchbrechende
Auffassung vom Amt sein Denken bestimmt, zeigt die Tatsache, dass
er sogar den Riickschluss vom Tatbestand des Amtes auf das Vor-
handensein einer dazu gehorigen Charisma wagt: Der jlidische
Hohepriester prophezeit wahr doytsosts e v rod évicvrod éxsivov (11,51).

Nur gegen den tyrannischen Missbrauch eines Amtes, sei
es, welches es wolle, wendet sich der Evangelist. Er meint es
nicht nur technisch, sondern ethisch, wenn er das Amtswirken
als ein Dienen an der Gemeinde darstellt. Dem ethischen Grund-
gedanken der Liebesgemeinschaft wird auch jedes Amt unter-
ordnet. Auch Jesu Amt an der Gemeinde ist ein eyemav rovg
idiovg &lg vélos (13,1). Und so lebt er’s den Jingern fiir ihr
Amtswirken vor. Die Szene der Fusswaschung ist vor allem
— das Mithineinwirken von Nebengedanken, die auf anderes
anspielen, ist dadurch nicht durchaus abgelehnt — eine Tat-

) Es ist nicht die Fragestellung, auf die die rémische Primatidee
antwortet! Vgl. Langen, Vat. Dooma und NT, S. 12 ff.; Weinel, Artikel
»Kirche“ in Rg‘ II1, Sp. 1128.



— AQ —

predigt tiber den Dienst der Jiinger an der Gemeinde. In der
Jungerschaft diirfen wir die ganze Kirche abgebildet sehen,
um die ja die Abschiedsreden Jesu kreisen (17,20). Wie Jesus
den Jiingern dient, so sollen sie einander und — wie der
schlichte Leser sicher folgern soll — go sollen alle, die einen
Dienst haben, der Gemeinde dienen !). Von hier aus fillt ein
ruhiges, klares Licht auf die Stellung des Johannes zu den in
der Ausbildung begriffenen Gemeindeimtern. Der Mystiker
setzt sich mit ihnen nicht in technischer Erdrterung auseinander.
Aber er wendet sich gegen die Verderbnis des Dienstes. Aus
diesem innerlichsten Grunde tritt er gegen monarchische Be-
strebungen im Verwaltungskorper der Kirche auf. Er konnte
die Siitze vom unbedingten Gehorsam gegen den Episkopat, die
bei Ignatius von Antiochien so zahlreich sind, noch nicht sagen.
Er scheint, wenn schon andern Geistes, dem rémischen Clemens,
wo dasPresbytertum und das Bischofamt noch nicht so geschieden
auftreten, mit seiner personlichen Anschauung néiherzustehen.
Die Klausel des Clemens, die den Bischifen das Amt unter der
Zustimmung der Gemeinde verleihen lésst (ovvevdoxiodens i
dundroias mwdeng, 1. Cl. 44,8), dirfte ihm nicht fernliegen. Um-
gekehrt tritt der Episkopat, wie wir an seinem Gegner gesehen
haben, in seiner Kirchenprovinz schon monarchisch auf. Es
wird deshalb als nicht unwahrscheinlich bezeichnet werden
diirfen, dass die johanneischen Schriften in der Zeit zwischen
Clemens und Ignatius geschrieben sind. Nur muss angemerkt
werden, dass trotz der letztgenannten Erscheinung die Refle-
xXion Uber die technische Seite des Amtes in der rémischen
Gemeinde weiter gediehen zu sein scheint als in den johannei-
schen Kreisen. Es ist ja auch mebr als wahrscheinlich, dass die
Entwicklung in den verschiedenen Provinzen der Gesamt-
kirche ungleich rasch vor sich ging. Auf alle Fille tritt auch
an diesem Punkte der Ubergangscharakter der johanmneischen
Kirche zutage. Sie steht an der Wende der Zeiten.

Wir schliessen. Die Frage, die wir fiir den Anhang (s. Ein-
leitung) vorgesehen haben, hat am Schluss des letzten Ab-
schnitts schon ihre Antwort gefunden. Die johanneische Lite-
ratur und die darin beschriebene Kirchengestalt findet nach

) Die Beschrinkung des Hinweises auf das Verhiltnis der Jiinger
untereinander und zum Meister, die Harnack in der Erzihlung entdeckt
(Harnack, Entstehung und Entwicklung, S. 49), ist wohl doch etwas kiinstlich.



— 41 —

unserer Erkenntnis ihre natiirlichste Stelle zwischen dem I. Cle-
mensbrief und den echten Ignatianen, also zwischen 96 und
115, eher nach dem Jahr 100, da die episkopale Verfassung
schon zu deutlich sichtbar wird.

Uber das paulinische Pneumachristentum hiniiber hat sich
in Johannes die Kirche, soweit das noch moglich war, zuriick-
- gefunden zum geschichtlichen Jesus. Sie kann ihn aber doch
nur ncch als den fleischgewordenen Christus begreifen. Das
Fleisch des Christus ist so massiv betont, dass es ein Pauliner
kaum verstehen kann. Die geistige Herrlichkeit des Christus
ist so in das geschichtliche Bild eingetragen, dass ein Urchrist
~den geschichtlichen Jesus kaum wieder erkennte. Aber gerade
diese complexio oppositorum ist auch fir die Art, wie Johannes
seine Kirche sieht, bezeichnend. Die reale Kirche wird deutlich
wahrnehmbar in ihren Handlungen, trotzdem er selten solche
direkt beschreibt. Sie spiegeln sich nur in der heiligen Ge-
schichte. Aber das Gebet enthilt eine konkrete Bekréiftigungs-
formel, die Sakramente werden mit fast verletzend harten
Worten beschrieben, die Ethik hat eine sehr praktische Aus-
prégung gewonnen.

Kirchenlehre und Bekenntnis sind nicht als nebenséichlich
behandelt. Es geht dem Verfasser auch um die Giiter, die fir
das Aussere der Kirche von Wichtigkeit sind, wie ihre Ge-
schlossenheit und Einheit, um die Amter und ihren segensvollen
Gebrauch. Die johanneischen Schriften sind durchaus kirchliche
Schriften. Das ist eines der Resultate, die die vorliegende Ab-
handlung klarstellen wollte.

. Aber zugleich wird ein Bestreben sichtbar, im Kult den
Geist, im Sakrament den Christus, in der EKinheit der Glieder
ihre unio mystica mit Gott und Jesus, in ihrer Geschlossenheit
~ihre Fahigkeit zur Giite, in der praktischen Gebotsethik den
einen Herzschlag des neuen Gebots zur Geltung zu bringen.
Die kirehlichen Giiter sind dem Verfasser gegeben. Er lebt in der
Kirche und vor allem in ihrer Gegenwart. Aber er lebt in ihr das
Leben des Geistes. Die Kirche ist da, und er will sie nicht éin-
dern. Aber er ist einer der grossen Traditionsrealisten, die von
der Tradition leben kénnen, weil sie sie vollig neugestalten.

So ist Johannes der Riackschauende und der Ausschauende.
Er kommt mit seiner Tradition aus der Urkirche und rettet
aus ihr den Wirklichkeitsreichtum des geschichtlichen Jesus



— 42 —

und den Reichtum an transzendenter Realitidt, den die Pauliner
der Gemeinde geschenkt. Er sieht alles mit seinen Augen, und
es sind schon dic Augen einer andern Zeit. Das Alte gestaltet
sich vor ihnen fiir eine eben anhebende Zukunft. Er sieht aber
auch in die Zukunft. Und er sieht in ihr widerliche Entzweiung
und verwistende Gewalt. Und auch die Zukunft sieht er mit
seinen Augen. Aber es sind die Augen, die geschérft sind durch
die klare FErkenntnis des Urspriinglichen. Lr gestaltet voraus
das Verderbende ins bleibend Ideale. Er schliesst die eine Kirche
in mystischer Tiefe ab von den zersplitternden Kriften und
erweicht nochmals die felsige Gewalt in ein dienendes Fiir-
einander. So itbernimmt er den Koérper einer Kirche, die schon
anfingt, mit der sichtbaren Form die unsichtbare Gestalt ibres
Wesens zu beeinflussen. Aber noch einmal wendet er mit ge-
waltiger Kraft den Prozess: die Form durch den Geist durch-
wirkend. Vom Transzendenten, Metaphysischen, Goéttlichen aus
ertiillt er die Kirche mit dem Inhalt, der sie lebendig erhalten soll.

In allem geht sein Denken auf das Zentrale. Auch die kirch-
liche Gegebenheit ist ihm die Peripherie, die aufs Zentrale weist.
Das ist das zweite Resultat, das unsere Untersuchung gezeitigt.

Indem aber Johannes ein (regebenes mit dem reichsten
Inhalt erfiillt, hat er wie keiner auf die Zukunft gewirkt. Den
geschichtlichen Zwang, der zur immer starreren Form des
kirchlichen Lebens fiihrte, hat auch er nicht aufzuhalten ver-
mocht. Aber, wo innerhalb der gegebenen Kirche hinfort sich
erneuernde, geistgewirkte Krifte regten, da haben sie in seinem
Geiste mitten im Gegebenen lebendige Fiille, reale Ewigkeit im
Geistlichen, Christus im Sakramentalen ergriffen, die ecclesia
formans in der ecclesia formata gefunden.

Auch Johannes war ein ,Schrittmacher des Katholizismus®.
Aber eines reinen Katholizismus. ¥r hat in die spéter durch
Hierarchie und Versachlichung des Geistigen entartete Kirche
hinein jenes Ferment der Mystik getragen, das die Hierarchie zur
Schale und die Versachlichung wieder zum Gef#ss werden liess.

Sein Geist ist in der Kirche das Licht gewesen, das durch
die fahlen Fenster in den ummauerten Raum fiel, trotz der
Brechung ein Strahl der ewigen Sonne, die uns ihrer nicht ver-
gessen ldsst, ein Strahl aus dem Evangelium vom Gottesreich,
der uns eine Ahnung seirner Giiter ermoglicht, jetzt schon, da
wir sie immer noch erst schmerzlich erwartern miissen.

E. GAUGLER.




	Die Bedeutung der Kirche in den johanneischen Schriften [Schluss]

