
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 14 (1924)

Heft: 3-4

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


220

KIRCHLICHE CHRONIK.

Weltkonferenz über Glauben und Verfassung. — Der Ge-
genstandsausschuss (The Subjects Committee) gibt einen kurzen
Bericht über seine bisherige Tätigkeit. Auf Grund der eingelaufenen
Antworten — es wurden fünf Verhandlungsgegenstände aufgestellt,
Glauben, geistliches Amt, Kirche, Sakramente und das Ideal christlicher

Sittlichkeit — Avili der Ausschuss versuchen, Erklärungen
abzufassen, die der Besprechung der Weltkonferenz zur Grundlage
dienen sollen. Die Erklärungen sollen auf der Konferenz zuerst
allgemein besprochen und dann Satz für Satz beraten werden.
Jeder Kirche steht es frei, einer von der Weltkonferenz angenommenen

Erklärung sich anzuschliessen oder nicht.
Vorläufig liegt der Bericht über die erste Fragenreihe über

das Glaubensbekenntnis vor, ebenso die betreffende Erklärung des
Ausschusses. Beide Dokumente drucken wir hier ab :

Vorläufiger, von dem Gegenstandsausschuss in seiner VerSammlung
vom io.—/j. September iQ2j abgefasster Bericht über die erste
Fragenreihe bezüglich des Glaubens der vereinten Kirche.

«In den uns zugegangenen Antworten, wie auch in anderem
ähnlichen Material, hebt sich folgendes deutlich hervor :

i. Im allgemeinen stimmt man darin überein, dass in der
vereinten Kirche irgendwelche anerkannte Glaubenseinheit bestehen
muss, und zwar zunächst mit Bezug auf die Menschwerdung des
Gottessohnes und die Heilige Dreieinigkeit.

2. Im allgemeinen stimmt man darin überein, dass diese
Glaubenseinheit entweder in Form eines Glaubensbekenntnisses oder als

Glaubenserklärung zum Ausdruck gebracht werden muss, um den
Kirchengemeinschaften sowie Einzelmenschen, die sich vereinigen,
den gemeinschaftlichen Gottesdienst und die Mitarbeit in
gegenseitigem Vertrauen zu ermöglichen.

3. In den Kirchen, die von jeher Glaubensbekenntnisse
gebraucht, bevorzugt die vorherrschende Ansicht diejenigen
Glaubensbekenntnisse, die am längsten und am allgemeinsten gebraucht
worden, das Apostolische und das Nizäisch-Konstantinopolitanische
Symbol, gewöhnlich, wie auch unten, das Nizänum genannt. Man



221 —

darf nicht ausser acht lassen, dass diese Symbole beide noch vieles
enthalten ausser den zwei im Abschnitt I erwähnten Hauptgegenständen.

4. Unter unsern Berichterstattern haben einige ein neues
Glaubensbekenntnis verlangt, es ist aber bisher keines vorgeschlagen
worden, das irgend Aussicht hätte zu einem der bekannten Zwecke,
zu denen man Symbole gebraucht hat, allgemein angenommen zu
werden.

5. Eine Minderheit stellt sich auf den Standpunkt, dass kein
Glaubensbekenntnis erwünscht oder notwendig sei.

Unter diesen Voraussetzungen nun fügt Ihr Ausschuss folgende
Bemerkungen bei.

6. Es ist natürlich möglich, dass ein Einheitsglaubensbekenntnis
formuliert Averde, das den gemeinschaftlichen Glauben angibt, in
dem sich die jetzt getrennten Kirchen wieder vereinigen werden.
Es liegt aber klar zutage, dass kein Symbol angenommen würde,
falls die Vermutung naheläge, dieses habe den Zweck, den alten
Glaubensbekenntnissen zu widersprechen oder sie zu verdrängen.

7. Wir legen eine Erklärung vor, die zweierlei bezweckt: (a)
die Beleuchtung einiger Seiten der Erörterungsgegenstände, wo aus
den Antworten Schwierigkeiten zutage treten ; und (b) die Angabe
der Übereinstimmungspunkte, welche die Antworten und anderes
sachdienliche Material, das wir in Händen gehabt, zu bieten
scheinen. Diese Erklärung wird auch an den Fortsetzungsausschuss
gesandt zum Gebrauch bei der Ausarbeitung der Dokumente für
die Konferenz. Wir legen auch einen Auszug aus einer Kundgebung
bei, 1916 von einem Unterausschuss der englischen Kommissionen
für die Glaubens- und Kirchenverfassungs-Bewegung herausgegeben,
die eine weitgehende und bedeutende Übereinstimmung in der
Kirchenlehre aufweist und in anderer Gestalt abgefasst ist.

8. Da erhebliche Gedankenverwirrung entstanden ist, weil die
verschiedenen Zwecke, denen die Glaubensbekenntnisse dienen, nicht
auseinandergehalten wurden, ist fleissig darauf Bedacht genommen
worden, diese hier auseinanderzuhalten. Daraus folgt nun aber
nicht, dass man es auf der Weltkonferenz für nötig erachten wird,
zu all den in der gegenwärtigen Form der Erklärung erwähnten
Zwecken, denen die Glaubensbekenntnisse dienen, Stellung zu
nehmen.

Folgende Erklärung stützt sich auf die Antworten auf die erste
Reihe von Weltkonferenz-Fragen und wird sowohl den Gruppen
zur Kenntnisnahme und Erwägung, als auch dem Fortsetzungsausschuss

zum etwaigen Gebrauch auf der Konferenz vorgelegt.



— 222 —

Da es anerkannt ist, dass die Kirche nach dem durch seinen
Sohn Jesus Christus ausgedrückten Willen Gottes gegründet wurde
und durch denselben Willen aufrechterhalten wird, so bleibt noch
festzustellen, was menschlicherseits zur Einheit und zum Leben der
Kirche erforderlich ist.

1. Alle sind einig, dass ein jedes Mitglied der Kirche einen

aufrichtigen Glauben an oder Vertrauen zu Gott haben muss, wie
er sich den Menschen in seinem Sohne Jesus Christus geoffenbart
hat, und dass diese Offenbarung den Herzen durch seinen Heiligen
Geist eindringlich vorgestellt sein muss.

2. In den historischen Glaubensbekenntnissen besagt die typische
Redensart : « Ich glaube an » mehr, als dass man einem oder mehr
Lehrsätzen verstandesmässig beistimmt; sie besagt vielmehr das
Vertrauen auf oder die Hingabe an eine Person, deren Natur aus
den folgenden Namen, Attributen und Lehrsätzen erhellt. « Ich
glaube an Gott den Vater » bedeutet z. B. nicht nur und auch
nicht einmal an erster Stelle : « Ich glaube, dass Gott der Vater
ist, » sondern : « Aus tiefstem Seelengrunde vertraue ich auf Gott,
weihe mich ihm ganz, da er der Vater ist. » Diejenigen also, die
die historischen Glaubensbekenntnisse verständnisvoll gebrauchen,
erkennen darin nicht gedrängte Angaben von Verstandes massigen
Stellungnahmen, sondern ein Mittel, wodurch der einzelne sowie
die Gemeinde den Glauben bekennen kann, der des Herzens
Vertrauen auf eine Person ist.

3. Für den Verstand aber schliesst dieses « Herzensvertrauen »

zugleich gewisse Nebenbegriffe ein. Das Bedürfnis diese zur Geltung
zu bringen ist verschieden bei verschiedenen Gelegenheiten und
auch bei den verschiedenen Fähigkeiten derer, die das Bekenntnis
ablegen.

4. Solche Darstellungen von des Herzens Gottvertrauen mit
mehr oder weniger ausführlicher Darlegung seiner intellektuellen

Nebenbegriffe kleiden sich nun gewöhnlich in ein
sogenanntes Glaubensbekenntnis ein. Die Glaubensbekenntnisse hat man
zu verschiedenen Zwecken verwendet, von denen nur vier hier zu
behandeln wären: (1) zum Bekenntnis des Glaubens bei der Taufe
(Tauf- oder Neophytensymbole) und hiermit verbunden, zur
Belehrung vor der Taufe oder vor der Zulassung zu den vollen
Kirchenmitgliedsvorrechten ; (2) zur Bewahrung der Kirche vor der
falschen Lehre (Konzilien- oder Lehrsymbole) ; (3) zum Bekenntnis
des Glaubens vor Gott, besonders beim Gottesdienst; (4) zum
Bekenntnis des Glaubens als Zeugnis vor den Menschen (zu welchem
Zwecke auch längere Erklärungen gebraucht worden sind, wie die
Konfessionen des Reformationszeitalters).



— 223 —

5- Von jeher hat man auf irgendwelchem mündlichen
Ausdruck dieses Glaubens oder Plerzensvertrauens als Vorbedingung
zur Kirchenmitgliedschaft bestanden. Hieraus sind die Taufsymbole
entstanden. Man sollte wohl die Erfahrung in Betracht ziehen, die
durch die Belehrung erwachsener Bekehrter aus anderen Religionen
sowie einfacher Menschen, die schon im Kindesalter getauft wurden,
gewonnen worden ist. Sowohl die eine wie die andere Art der
Belehrung zeugt davon, dass über unseren Herrn Jesus Christus
am zweckmässigsten durch die Tatsachen seines Lebens gelehrt
werde. Dieser praktische Vorteil stimmt mit der Wahrheit der
Glaubenslehre überein.

6. Tatsache ist es jetzt, dass, wo ein Glaubensbekenntnis zu
den im vorigen Abschnitt erwähnten Zwecken gebraucht, gewöhnlich

das Apostolikum dazu angewendet Avird, ausser von der Orthodoxen

Kirche, die sich des Nizänums bedient, und dass, wo ein
Glaubensbekenntnis nicht gebraucht, der Glaubensunterricht vor
der Taufe sowie das bei der Taufe oder der Zulassung zu den
vollen Mitgliedsvorrechten abgelegte Glaubensbekenntnis im
allgemeinen dem Apostolikum folgt, obwohl der Unterricht wie auch
das Bekenntnis, besonders häufig aber der Unterricht, sich
ausführlicher gestaltet.

7. Es wird nun die Einigung angeregt dahin, dass das
Glaubensbekenntnis bei der Taufe entweder durch das Apostolikum
oder durch das Nizänum geschehe oder aber dadurch, dass man
dem Wesentlichen dieser Symbole beipflichte, je nach der Bestimmung

der Einzelkirchen.

8. Ausser einer Erklärung, wodurch die Anfänger in Christo
ihres Herzens Vertrauen bekennen mögen, dürfte die Kirche ver-
nünftigermassen ferner für Vorgeschrittene ausführlichere Formu-
lierungen haben zur Leitung ihrer Lehrer, sowie um dem Irregehen
vorzubeugen. Darüber sind wohl alle einig, dass in jedem Zeitalter
der Heilige Geist der Kirche die beste Antwort auf die Zeitfragen
hat werden lassen. Es waren diese Erklärungen bald verhältnismässig

kurze Glaubensbekenntnisse, die sich in Länge und Inhalt
kaum von den Taufbekenntnissen unterschieden, bald waren es sehr

lange Erklärungen, bisweilen Konfessionen genannt. Obwohl nun
solche Formulierungen von dem Glauben der Kirche als lehrender
Kirche zur Unterweisung und Leitung ihrer Lehrer und zur
Begründung von deren Lehrvollmacht nötig sind, so hängt doch die
Bedeutung irgendeiner von diesen Erklärungen der ganzen Kirche
gegenüber von dem Bedeutungsverhältnis der Probleme ab, mit
denen sie sich befasst.



— 224 —

g. Dem Ursprung nach war das Nizänum eine Erklärung dieser
Art, und in vielen Teilen der Kirche nimmt es in der Gegenwart
«ine hervorragende Stelle ein, während die meisten Kirchen doch
ausführlicher, als es in diesem Glaubensbekenntnis geschieht, die
Norm der Glaubenslehren feststellen, die ihre Lehrer zu lehren
beauftragt sind. Die vereinte Kirche wird zu erwägen haben, wie sie
in dem in ihrem Namen erteilten Unterricht die Einheit der
Glaubenslehren erhalten wolle, die darin vorhanden ist. Inzwischen sind
wohl alle einig, dass dieser Unterricht als Kernpunkt das Wesentliche

des apostolischen sowie des nizänischen Glaubensbekenntnisses
einschliessen muss.

io. Zu gleicher Zeit wird man es als vernünftig ansehen, dass
verschiedene Teile der vereinten Kirche von Zeit zu Zeit zur Leitung
ihrer Lehrer ausführlichere Darlegungen der Glaubenslehren
annehmen oder aufsetzen, immer unter der Voraussetzung, dass diese
mit der in der Heiligen Schrift enthaltenen Offenbarung Gottes im
Einklang stehen ; und ob solcher Einklang tatsächlich bestehe,
wird die vereinte Kirche zu entscheiden haben.

11. In vielen Teilen der Kirche ist es Sitte gewesen beim
Gottesdienst ein Glaubensbekenntnis irgendwelcher Art herzusagen.
Dem einzelnen gilt dies als Erneuerung von seines Herzens
Gottvertrauen und als Ausdruck seiner Dankbarkeit gegen Gott für die
Offenbarung von sich selbst, die er uns hat werden lassen. Der
Gemeinde gilt es als gemeinschaftliche Neubestätigung ihrer
Abhängigkeit von Gott, die ihren gemeinsamen Gottesdienst ihm
annehmlich macht und die daran Beteiligten untereinander verbindet.
Zu diesem Zweck haben einige Kirchen das Taufsymbol als das
im allgemeinen verständlichste gewählt; andere ziehen eines der
ausführlicheren Glaubensbekenntnisse vor, die, wenn sie beim
Gottesdienst gebraucht werden, als Ausdruck des Geistes der ganzen
Kirche oder des Ideals gelten dürfen, das der Geist des einzelnen
erreichen kann.

Hierzu ist zu bemerken, dass, obwohl es frühe Beweise gibt,
dass die Glaubensbekenntnisse als « geistliche Lieder » gebraucht
wurden, diese doch nicht an erster Stelle zum Hersagen beim
Gottesdienst bestimmt waren. Es wird aber ähnliches dogmatisches
Material zum frohlockenden oder dankbaren gemeinschaftlichen
Bekenntnis ganz allgemein gebraucht in einigen der grossen Kirchenlieder,

z. B. Te Deum laudamus, Adeste Fidèles und Luthers
Kirchenlied Wir glauben all' an einen Gott.

12. Solches Hersagen des Glaubensbekenntnisses beim Gottesdienst

ist ein frommer Brauch, ist aber zu der Einheit und dem
Leben der Kirche nicht unbedingt nötig. Es wird also vorgeschlagen,



— 225 —

dass irgendeinem Teil der Kirche erlaubt sein solle, sich beim
Gottesdienst entweder des Nizänums oder des Apostolikums oder
auch beider zu bedienen oder, wenn es deren zuständige Behörde
für besser hält, beim Gottesdienst gar kein Glaubensbekenntnis
herzusagen.

13. Was den Gebrauch der Glaubensbekenntnisse zum
Zeugnisablegen vor den Menschen betrifft, weisen wir darauf hin, dass
es in den frühsten Zeiten Sitte war, dass eine Ortskirche ihr
Glaubensbekenntnis auch anderen Kirchen vorlegte zum Beweis,
dass sie in der Wahrheit beharre und mit der übrigen Christenheit
einerlei Glaubens sei. Ferner machen wir auf den Zweck aufmerksam,
den man durch verschiedene spätere bekenntnisartige Erklärungen
erreichen wollte, die verfasst wurden, « auf dass die Einmütigkeit
der Kirchen zutage trete. » Die vereinte Kirche wird für die
entscheidenden Grundwahrheiten zeugen wollen, die sie bekennt und
lehrt, und da die Weltkonferenz die vereinte Kirche vorbereiten
soll, wird sie es sich angelegen sein lassen, solches Zeugnis
abzulegen, wobei sie entweder durch eine althergebrachte Formel oder
durch eine der Ausdrucksweise der neuen Zeit angepasste Erklärung
den gemeinsamen Glauben der Christenheit kundzugeben haben
wird.

14. Es dürfte aber auch über die Befähigung der Allgemeinkirche,

sobald diese neugeeint ist, wohl nicht hinausgehen, entweder
zu einem der vorerwähnten hergebrachten Zwecke, denen ein
Glaubensbekenntnis dient, oder zu irgendeinem andern, bisher nicht
ins Auge gefassten Zwecke ein anderes Glaubensbekenntnis zu
verfassen, immer unter der Voraussetzung, dass ein solches neues
Glaubensbekenntnis mit den in der Heiligen Schrift überlieferten
Offenbarungen Gottes im Einklang stehe, und dass weder die
Formulierung des neuen Glaubensbekenntnisses noch das so verfasste
Glaubensbekenntnis in Frage stelle, dass die beiden vorerwähnten
Symbole, das Nizänum und das Apostolikum, für die Zwecke, zu
denen sie verfasst, und die Zeitalter, avo sie verfasst wurden,
vollgültig seien sowie zum Gebrauch durch alle Personen oder Kirchen,
die sie zu den genannten Zwecken auch ferner gebrauchen wollen.

15. Es dürfte ferner irgendein Teil der neugeeinten Allgemeinkirche

mit der Zustimmung der ganzen Kirche eine neue Form des
Glaubensbekenntnisses annehmen zu irgendeinem der vorerwähnten
Zwecke oder zu einem bisher nicht ins Auge gefassten Zwecke.»

Im Anschluss folgen die Antworten verschiedener Gruppen
der Kirchen Englands auf die erste und zweite Fragenreihe. Es ist
bedauerlich, dass nicht auch die Kirchen des Kontinents, insbe-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft S/4, 1924. 15



— 226 —

sondere die Kirchen des Orients, zu Wort gekommen sind.
Man erhält so nur ein etwas einseitiges Bild dieser Antworten. Die
Antwort der altkatholischen Kirchen ist im 2. Heft 1921 unserer
Zeitschrift abgedruckt. Die Antwort auf die zweite und dritte
Reihe lassen wir folgen:

Antwort der Kommission der altkatholischen Kirchen
Europas auf die zweite Reihe der vom Subjects Committee der
Weltkonferenz über Glauben und Verfassung vorgelegten Fragen

über die Verfassung in der wiedervereinigten Kirche.

/. Antwort auf die erste Frage: Welches Mass von Einheit
in der Verfassung ist erforderlich in einer wiedervereinigten Kirche.

Die wiedervereinigte Kirche steht als organische Einheit im
Zusammenhang mit der alten Kirche. Ihre Einheit äussert sich nicht
nur im Bekenntnis sondern auch in der Verfassung. Das Mass von
Einheit in der Verfassung richtet sich nach den Grundsätzen der
alten Kirche und nach ihrer Praxis unter Berücksichtigung der
seitherigen Entwicklung.

2. Antwort auf die zweite Frage: Lst ein gemeinschaftliches
geistliches Amt und zwar ein allgemein anerkanntes unerlässlich 2

Ein gemeinschaftliches geistliches Amt und zwar ein allgemein

anerkanntes ist unerlässlich. Es gehört zum Wesen der Kirche.
Es ist auf die Berufung der Apostel durch Christus und ihre
Ausrüstung mit den Vollmachten das Evangelium zu verkünden und
die heiligen Sakramente zu spenden und auf die Übertragung dieser

Vollmachten durch die Apostel auf die von den Aposteln
ernannten oder von der Gemeinde gewählten Vorsteher zurückzuführen.

j. Antwort auf die dritte Frage: Falls unerlässlich, aus
welchen Amtsgraden wird sich dieses geistliche Amt zusammensetzen r

Die Träger dieser Vollmachten sind die Diakone, Priester und
Bischöfe. Der Bischof besitzt sie in ihrer Fülle. Er erhält sie nach
seiner Ernennung oder nach seiner Wahl durch die Gemeinde oder
mit Zustimmung der Gemeinde durch die Weihe von einem
andern giltig geweihten Bischof (Apostolische Succesion.)

4. Antwort auf die vierte Frage: Wird die wiedervereinigte
Kirche irgendwelche Vorbedingungen zur Priesterweihe oder eine
bestimmte Art und Weise dieser Weihe als unerlässlich erachten .-

Vorbedingungen zur Priesterweihe sind unerlässlich ebenso eine
bestimmte Art und Weise der Weihe im Anschluss an die Grundsätze

der alten Kirche und unter Anpassung an die Bedürfnisse
und lokalen Gebräuche der einzelnen Zweige der wiedervereinigten
Kirche.



— T£i —

5. Antwort auf die fünfte Frage: Worin sollen diese bestehen f
Die Vorbedingungen zum geistlichen Amt bestehen in der

geistigen und sittlichen Befähigung sowie in der entsprechenden
wissenschaftlichen und praktischen Ausbildung. Die Weihe besteht in
der Übertragung der Vollmachten durch Anrufung des heiligen
Geistes und Handauflegung.

Diese Sätze wurden von den Mitgliedern der altkatholischen
Kommission beraten, in dieser Fassung genehmigt und am 30.
Dezember 1923 dem Subjects Committee zugestellt.

Antwort der Kommission der altkatholischen Kirchen Europas

auf die dritte Reihe der Fragen.

/. Antwort auf die erste Frage: Wie wurde die Kirche gegründetr
Lst sie in irgendeinem besonderen Sinn eine göttliche Einrichtungr

Die Stiftung der Kirche ist auf Jesus Christus zurückzuführen,
der die Apostel berufen, die hl. Taufe und das hl. Abendmahl
eingesetzt und den hl. Geist verheissen hat. An Pfingsten ist sie als
Folge der Geistessendung in die Erscheinung getreten. Sie ist nicht
bloss eine geschichtlich gewordene, sondern eine gottgewollte
Einrichtung mit überirdischen Aufgaben.

2. Antwort auf die zweite Frage: Welches sind die wesentlichen
Kennzeichen der Kirche und welches ist im besondern das
Verhältnis der Kirche zu Christus und dem hl. Geist?

Die Kirche ist die Gemeinschaft derjenigen, die durch die
Wiedergeburt in der Taufe und durch den Glauben mit Christus,
dem Haupt der Kirche, zu einem Leib verbunden sind. In ihr
wirkt der hl. Geist, der ihre Angehörigen in die Wahrheit einführt,
in der Liebe einigt und in der Gotteskindschaft heiligt.

3. Antwort auf die Frage: Welches sind die Merkmale der Kirche
auf Erden

Merkmale der Kirche sind: Einheit, Heiligkeit, Katholizität und
Apostolizität. Ihre Einheit äussert sich in der Übereinstimmung in
den wesentlichen Grundsätzen in Lehre, Kultus und Verfassung;
ihre Heiligkeit in ihrer Aufgabe, die Menschen zu einem heiligen,
d. h. gottgeweihten Leben zu berufen; ihre Katholizität besteht in
ihrem Beruf, als Trägerin des hl. Geistes die Wahrheit zu bewahren
und zu vermitteln und ihre Tätigkeit auf die Menschen aller Länder
und aller Zeit auszudehnen; ihre Apostolizität äussert sich in dem
ununterbrochenen Zusammenhang mit den Aposteln durch das

geistliche Amt.



— 228 —

/f.. Antwort auf die Frage: Welches ist das Verhältnis der Kirche
zu den Kirchen!'

Die einzelnen Kirchen, die die unter Nr. 2 und 3 genannten
Merkmale aufweisen, sind Glieder der einen, heiligen, katholischen
und apostolischen Kirche.

5. Antwort auf die Frage: Welches ist das Verhältnis der Kirche
zum Reich Gottes?

Kirche und Reich Gottes sind nicht identisch. Die Kirche ist
das Mittel, das Reich Gottes das Ziel. Die Kirche hat die Aufgabe,
unter der Leitung des hl. Geistes das Reich Gottes vorzubereiten
und zu verbreiten.

Eine offizielle Kundgebung der bischöflichen Kirche der
Vereinigten Staaten. — Die Bischöfe dieser Kirche kamen am

14. und 15. November 1923 zu Dallas (Texas) zu einer
ausserordentlichen Sitzung zusammen, um sich in einem Hirtenbrief über
eine Angelegenheit zu äussern, die die Gemüter der Kirche in den
letzten Monaten ausserordentlich beschäftigt hatte. Die Kundgebung
war von einem Komitee, das aus den Bischöfen von Vermont,
Tennessee, Nordcarolina, Fond du Lac und NeAV York zusammengesetzt

war, beraten und dem Haus der Bischöfe unterbreitet worden.
Wir drucken sie in deutscher Übersetzung, die wir Herrn Prof.
Dr. Kunz in Bern verdanken, ab:

« Wir haben Kenntnis erhalten von dem weitverbreiteten
Schmerz und der Beunruhigung, welche verschiedene kürzlich
getane Äusserungen in betreff der Glaubensbekenntnisse bei vielen
ernsten Mitgliedern der Kirche, sowohl bei Geistlichen als Laien,
hervorgerufen haben. Überdies sind wir als die Oberhirten der
Kirche, welche durch ein Gelübde feierlich verpflichtet sind, den
Glauben zu beschützen, von hervorragenden Laien dringend um
Rat und Verhaltungsmassregeln hinsichtlich der aufgeworfenen
Fragen ersucht worden. Deshalb veröffentlichen wir die folgende
Mitteilung zur Erläuterung und, wie wir hoffen, zur Beruhigung.

1. Es muss unterschieden werden (wie es im Katechismus
geschieht) zwischen dem Bekenntnis unseres Glaubens an den
dreieinigen Gott, d. h. einer völligen Hingabe an ihn, und der Erklärung,

dass wir gewisse Tatsachen in bezug auf die Wirksamkeit
des Vaters, des Sohnes und des heil. Geistes, unseres Schöpfers,
Erlösers und Heiligmachers glauben. Das erstere ist viel wichtiger
als der Ausdruck unseres Verhältnisses und unserer Stellung zu
dem persönlichen Gott. Aber die Anerkennung der Tatsachen, die
in der heil. Schrift verkündet sind und von Anfang an einen
Bestandteil des christlichen Glaubens bildeten, ist von höchster Wich-



— 229 —

tigkeit für den Glauben und das Leben. Der christliche Glaube
muss von den Formen, in welchen er zum Ausdruck kommt, als
etwas Tieferes und Höheres und mehr Persönliches unterschieden
werden, aber dabei soll man sich nicht in Widerspruch setzen mit
den Worten, durch welche er immer ausgedrückt worden ist.

2. Die Glaubensbekenntnisse enthalten und fordern keine
Theorien oder Erläuterungen der Tatsachen, welche sie erwähnen.
Sie enthalten keine Erklärung der Trinität, wie Gott zu gleicher
Zeit absolut eins ist in seinem geistigen Wesen und doch in
dreifacher Weise existiert, noch erklären sie in betreff der Inkarnation,
auf welche Weise die göttliche und menschliche Natur in der
einen Person unseres Herrn Jesu Christi verbunden sind: ebensowenig

enthalten sie eine Erklärung über die Art des Auferstehungsleibes

Christi oder des unsrigen.

3. Das kürzere apostolische Glaubensbekenntnis muss im
Lichte des ausführlicheren nicaenischen Glaubensbekenntnisses
interpretiert werden. Die sorgfältiger ausgearbeiteten Darlegungen des
letzteren garantieren die richtige Auffassung der einfacheren
Ausdrucksweise des ersteren, z. B. in betreff der Worte: «Der Sohn
Gottes. »

4. Irgendeine Gewähr für die ernste und aufrichtige Absicht,
die Jüngerschaft durch den Glauben und den Wandel zu beweisen,
muss für die Aufnahme in die christliche Gemeinschaft vernünftigerweise

verlangt werden. Demgemäss war und ist seit den frühesten
Zeiten die Verpflichtung auf das apostolische Glaubensbekenntnis
als Inbegriff des christlichen Glaubens, nebst der Lossagung vom
Bösen und dem Gelübde, die Gebote Gottes halten zu wollen, eine
Bedingung zum Empfang der Taufe.

5. Von einem Geistlichen, sei er Diakon, Priester oder Bischof,
wird als Bedingung zur Übernahme seines geistlichen Amtes das
Versprechen gefordert, dass er sich an die Lehre, Disziplin und
Gottesdienstordnung der Kirche halte. Zu den Vergehen, für welche
er zur Verantwortung gezogen werden kann, gehören das öffentliche
oder private und absichtliche Verteidigen und Lehren von Glaubenssätzen,

welche denjenigen der Kirche widersprechen. Persönliche
Abweichungen im Unterricht oder in der Praxis sind nichtsdestoweniger

bedauerlich und tadelnswert, sollten aber nicht so aufgefasst

werden, als ob dadurch die wohlerwogenen und schriftlich
festgelegten Glaubensregeln der Kirche aufgehoben würden. Es ist
unvereinbar mit den bei der Ordination freiwillig abgelegten
Gelübden, wenn ein Geistlicher der Kirche die im apostolischen
Glaubensbekenntnis verkündigten Tatsachen und Wahrheiten leugnet
oder in Zweifel zieht.



— 230 —

6. Nicht an diejenigen Glaubensbekenntnisse zu glauben, an
welche in jedem vorschriftsmässig gehaltenen Gottesdienst sowohl
der Geistliche als auch die Gemeinde zu glauben erklären, oder
den Glauben an diese Bekenntnisse als unwesentlich darzustellen,
heisst mit Worten spielen und kann uns nur dem Argwohn und
der Gefahr der Unredlichkeit und der Unwahrhaftigkeit aussetzen.
Ehrlichkeit im Gebrauch der Sprache, d. h. sagen, was wir meinen
und meinen, was wir sagen, ist nicht am wenigsten wichtig in
bezug auf die religiöse Sprache und besonders, wenn wir uns dem
allmächtigen Gott nahen, wie unvollkommen wir auch menschliche
Worte betrachten mögen, um göttliche Wahrheiten auszudrücken.
Die Worte « empfangen von dem hl. Geiste und geboren aus Maria,
der Jungfrau, » so zu erklären, als ob sie sich auf eine gewöhnliche
Geburt eines Kindes von zwei menschlichen Eltern unter vielleicht
aussergewöhnlich heiligen Umständen beziehen würden, ist offenbar
eine Missdeutung der Ausdrucksweise. Eine gewöhnliche Geburt
könnte nicht so geschildert werden, noch können die Worte des
Glaubensbekenntnisses in Wirklichkeit so aufgefasst werden.

7. Einwendungen gegen die Lehre von der jungfräulichen
Geburt oder die leibhaftige Auferstehung unseres Herrn Jesu Christi
stehen nicht nur im Widerspruch mit der christlichen Überlieferung,
sondern sind auch oft von den grössten zeitgenössischen Gelehrten
widerlegt worden.

8. Es ist nicht die Tatsache der jungfräulichen Geburt, die
uns veranlasst, an die Gottheit unseres Herrn zu glauben, aber
wenn wir an seine Gottheit glauben, so ist die Anerkennung der
Tatsache der jungfräulichen Geburt, wie sie in der hl. Schrift und
in dem Glaubensbekenntnis seit den frühesten Zeiten gelehrt wird,
vernunftgemäss und natürlich.

9. Das Glaubensbekenntnis zeugt für die wohlerwogene und
bestimmte Absicht der Kirche, die Tatsache nicht erklären sondern
verkündigen zu wollen, dass der geschichtliche Jesus Gott und
Erlöser ist, von welchem und von dem Glauben an welchen die
Hoffnung der ganzen Welt auf Erlösung und Seligkeit abhängt.

10. Anstatt unserem Denken Fesseln anzulegen, verschaffen
uns die Glaubensbekenntnisse mit ihrer einfachen Darlegung der

grossen Wahrheiten und Tatsachen ohne Aveitere philosophische
Erörterung einen Ausgangspunkt für freies Denken und für freie
Spekulation über den Sinn und die Bedeutung der von Gott
geoffenbarten Tatsachen. Die Wahrheit setzt dem Denken niemals
eine Schranke. Es ist die Wahrheit, die uns frei macht im Glauben
wie auch im Leben».


	Kirchliche Chronik

